doi: 10.12957/ childphilo.2020.56126

a infancia e o (in)dizivel: poder ubuesco, resisténcia e a possibilidade da justica

eduardo rezende melo?

universidade de sao paulo, sdo paulo, brasil
orcid id: https:/ / orcid.org/0000-0003-3779-1814
flavia schilling?

universidade de sao paulo, sdo paulo, brasil
orcid id: https:/ / orcid.org/0000-0001-5126-8507

resumo

O artigo, como parte de uma reflexdo mais ampla em torno da critica ao direito ao
desenvolvimento e seu impacto nos modos de subjetivacao juridico-politica de criangas e
adolescentes, problematiza a condi¢do da crianga como sujeito sem fala, ou uma fala
condicionada a critérios de maturacdo, ditados pelo referencial adulto, num campo,
ademais, delimitado ao que se lhes repute pertinente a sua manifestacdo. Pautado pelo
pensamento da exterioridade, retomamos o debate foucaultiano sobre a pertinéncia entre
verdade e justica, particularmente da indizibilidade monstruosa das praticas juridicas e
judicidrias, a partir da descricio ubuesca deste poder. Em transposi¢des criticas,
analisaremos, pelas contribui¢des do cinismo classico (kynismos), apoiados em Foucault,
Sloterdijk, Nieheus-Probsting, as praticas resistentes - para além da linguagem- de criangas
e adolescentes. Tratar-se-a, assim, de colocar a (in)dizibilidade no centro das disputas de
poder para nos abrirmos, com Derrida, Ranciére, Butler e também Foucault, a repensarmos
vulnerabilidades, direitos humanos e a possiblidade da justiga. O texto se desenvolvera com
os seguintes eixos de andlise:1. Contextualizando o debate foucaultiano sobre verdade e
justica e o lugar do dizivel; 2. A (in)dizibilidade no cerne do direito, da infancia e da
monstruosidade; 3. Poder ubuesco e resisténcia kynicase 4. Para concluir: a crianca e a
possibilidade da justiga.

palavras-chave: infancia; verdade; resisténcia; kynismos; direitos humanos; justica.
la infancia y lo (in)decible: poder ubuesco, resistencia y la posibilidad de la justicia

resumen

El articulo, como parte de una retlexion mas amplia en torno a la critica del derecho al
desarrollo y su impacto en los modos de subjetivacion juridico-politica de los y las nifias y
adolescentes, problematiza la condicién del nifios como sujeto sin habla, o un habla
condicionada a criterios de maduracién, dictados por el referencial adulto, en un campo,
ademas, delimitado a lo que se aprecie pertinente en su manifestacién. Pautado por el
pensamiento de la exterioridad, retomamos el debate foucaultiano sobre la pertinencia
entre verdad y justicia, particularmente de la indecibilidad monstruosa de las précticas
juridicas y judiciales, a partir de la descripcién ubuesca de este poder. En transposiciones
criticas, analizaremos, a través de las contribuciones del cinismo clasico (kynismos),
apoyados en Foucault, Sloterdijk, Nieheus-Probsting, las practicas resistentes -mds alla del
lenguaje- de nifios, nifias y adolescentes. Se tratara, asi, de colocar la (in)decibilidad en el
centro de las disputas de poder para abrirnos, con Derrida, Ranciére, Butler y también
Foucault, a repensar vulnerabilidades, derechos humanos y la posibilidad de la justicia. El

1 Email: melo.eduardorezende@gmail.com
2 Email: flaviaischilling@gmail.com

clildhood & philosoply, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01 - 27 issn 1984-5987



a infancia e o (in)dizivel: poder ubuesco, resisténcia e a possibilidade da justica

texto se desenvolvera con los siguientes ejes de andlisis: 1. Contextualizando el debate
foucaultiano sobre verdad y justicia y el lugar de lo decible; 2. La (in)decibilidad en el
corazén del derecho, de la infancia y de la monstruosidad; 3. Poder ubuesco y resistencia
kynica; 4. Para concluir: el nifio y la posibilidad de la justicia.

palabras clave: infancia; verdad; resistencia; kynismos; derechos humanos; justicia.

childhood and the (un)speakable: ubuesco power, resistance, and the possibility of
justice

abstract

The article, as part of a broader reflection on the criticism of the right to development and
its impact on the modes of legal and political subjectivation of children and adolescents,
questions the child's condition as a subject without speech, or a speech conditioned to
criteria of maturation, dictated by the adult referential, in a field, moreover, limited to what
is said to be pertinent to their manitestation. Guided by the thought of exteriority, we return
to the Foucauldian debate on the relation between truth and justice, in light of the
monstrous unspeakability of legal and judicial practices and the ubuesco of state power.
We will analyze, through the contributions of classic cynicism (kynismos), supported by
Foucault, and Sloterdijk, Nieheus-Probsting, the resistant practices - beyond language -
available to children and adolescents, and rethink these power struggles in the context of
human rights and the possibility of justice, through the thought of Derrida, Ranciére, Butler
and Foucault. Our text will develop along the following axes of analysis: 1. Contextualizing
the Foucaultian debate on truth and justice and the place of the “sayable”; 2. Considering
the (in)sayability at the heart of law, childhood and monstrosity; 3. Framing the struggle
between ubuesco power and cynic resistance, and 4. Speculating on our notions of “child”
and the possibility of justice.

keywords: childhood; truth; resistence; kynismos; human rights; justice.

2 cluldhood & plulosophy, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987



eduardo rezende melo; flavia schilling

a infancia e o (in)dizivel: poder ubuesco, resisténcia e a possibilidade da justica

Este artigo insere-se numa reflexao mais ampla em torno da arqueologia do
direito do desenvolvimento como dispositivo na subjetivacao juridico-politica de
criangas e adolescentes e as contribuigbes criticas da filosofia contemporénea a este
debate (Melo, prelo)>.

O modo de regramento e de interpretagao do direito ao desenvolvimento,
reconhecido como principio do direito da infancia, pauta-se por uma naturalizagao
acritica, embora perpasse diversas dimensoes de vida sociopolitica de criangas e
adolescentes e a despeito de ser o desenvolvimento tema atravessado por polémicas
em distintas areas do saber.

A promessa dos novos marcos normativos mostra-se va: o reconhecimento
de criangas e adolescentes como sujeitos de direitos é insuficiente para superar
arranjos politico-institucionais e associagoes interdisciplinares em torno do direito
(Donzelot, 1986; Platt, 1974; Rizzini, 1993; Costa, 1999) que faziam da infancia o
locus privilegiado de controle e normalizagao. Aquilo que poderia expressar-se em
termos de agéncia converte-se, quando muito, em manifestagoes de participacao
administrada, pensadas fundamentalmente em termos evolutivos da capacidade
das criancas e adolescentes - uma nogao intimamente tributaria de uma certa leitura
do que seja desenvolvimento, particularmente psicologico. Neste contexto, a
crianga remanesce sujeito sem fala, ou uma fala condicionada a critérios de
maturacgao, pautados pelo referencial adulto, num campo, ademais, delimitado ao
que se lhes repute pertinente a sua manifestagao.

Problematizar o direito ao desenvolvimento implicou, assim, dentre varios
outros temas, questionar os pressupostos juridicos, politicos, filosoficos, os
contextos sociais e também politicos da possibilidade de fala, do seu
reconhecimento como voz, e nao como ruido. Implicou, portanto, deslocar a leitura
do tema da participagdo para refletir as dimensdes de poder inerentes a uma
reflexao do desenvolvimento como “direito” e, com elas, os modos de subjetivagao

de criancas e adolescentes.

3 A obra é fruto de tese de doutorado defendida no programa de direitos humanos da Faculdade de
Direito da USP, sob orientagdo da Professora Doutora Flavia Inés Schilling.

clhildhood & philosoply, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987 3



a infancia e o (in)dizivel: poder ubuesco, resisténcia e a possibilidade da justica

Procuramos, entao, pautados pelo pensamento de Michel Foucault e outros
pensadores, realizar uma arqueologia do discurso e do objeto “desenvolvimento”
quando relacionado ao direito. Neste exercicio critico pautado pelo pensamento
pela exterioridade, procuramos analisar também a funcao deste direito em relagao
ndo apenas a criangas e adolescentes, mas a todos nds: como este discurso e esse
objeto se expressam nas praticas juridicas e judiciarias incidentes nos corpos e vidas
de criancas e adolescentes em nome de seu “direito ao desenvolvimento”.

Aqui, pretendemos retomar este pensamento da exterioridade em relacao as
institui¢oes, com enfoque no debate foucaultiano sobre a pertinéncia entre verdade
e justica. Tomaremos como cerne da andlise a reflexdo em torno da indizibilidade
monstruosa das praticas juridicas e judiciarias a partir da descrigdo ubuesca deste
poder por Michel Foucault, mas também de Donzelot e outros autores. Em seguida,
em transposicoes criticas, analisaremos, a partir das contribui¢des do cinismo
classico (kynismos?), apoiados em Foucault, Sloterdijk e outros, as praticas
resistentes, para além da linguagem, de criangas e adolescentes. Tratar-se-a, assim,
de colocar a (in)dizibilidade no centro das disputas de poder para nos abrirmos,
com Derrida, Ranciére, Butler e também Foucault, a repensarmos vulnerabilidades,
direitos humanos e a possiblidade da justica.

O texto se desenvolvera, portanto, com os seguintes eixos de analise:

1. Contextualizando o debate foucaultiano sobre verdade e justica e o lugar do
dizivel;

2. A (in)dizibilidade no cerne do direito, da infancia e da monstruosidade;

3. Poder ubuesco e resisténcia kynica;

4. Para concluir: a crianga e a possibilidade da justica.

contextualizando o debate foucaultiano sobre verdade e justica e o lugar do dizivel
O tema da dizibilidade, embora nao particularmente explicitado, perpassa as

analises foucaultianas em torno da pertinéncia entre verdade e justiga. Para que

4 Nieues-Probsting e Sloterdijk valem-se do termo kynismos, referido particularmente a figura de
Diégenes, para distingui-lo do cinismo moderno. Neste ensaio, a referéncia sera sempre ao kynismos
antigo (NIEUES-PROBSTING, 2016; SLOTERDIJK, 2012)

4 cluldhood & plulosophy, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987



eduardo rezende melo; flavia schilling

1 . 7 Qaﬁ N i
possamos compreender a dimensao da transposicao proposta em suas obras finais,

parece-nos importante contextualizar brevemente como se colocam nas anteriores.

O tema ganha corpo na obra foucaultiana em “A verdade e as formas
juridicas”, um seminério que se tornou classico. Foucault indagava-se ali sobre
como se puderam formar dominios de saber a partir de praticas sociais, que nao
somente fazem aparecer novos objetos, novos conceitos, novas técnicas, mas
também fazem nascer formas totalmente novas de sujeitos e de sujeitos de
conhecimento. As praticas juridicas e as judiciarias parecem-lhe campos
privilegiados de analise das relagoes entre homem e verdade e, neste contexto, da
propria historicidade do sujeito de conhecimento (Foucault, 1996, 7-11).

Foucault retoma o mito de Edipo, tendo presente a critica ja desenvolvida
por Deleuze e Guattari, para enfatizar seu carater de instrumento de poder, nao
apenas num nivel individual, como também coletivo, mas também de poder e de
saber (Foucault, 1996, 31). Para o filésofo, Edipo esta na base do advento de um
novo modelo de pesquisa de verdade no ambito judiciario, superando o
procedimento judiciario (grego), recuperado no direito feudal®, ou as provas de tipo
profético e prescritivo. Para o pensador francés, Edipo representa um modelo de
pesquisa retrospectiva da verdade, da ordem do testemunho (Foucault, 1996, 40),
portanto do dizivel. O inquérito, para Foucault, é precisamente uma forma politica
de autenticar a verdade, portanto uma forma de saber-poder (Foucault, 1996, 78),
enevoado pelo grande mito ocidental platonico de que a verdade nunca pertence ao
poder politico, mais ainda, de que haveria uma antinomia entre saber e poder
(Foucault, 1996, 50-51).

Deste mito - tao fundamental quando se pensa a infancia na psicanalise - e
deste modo de perquiricao de verdade, desdobram-se um novo modelo, no século
XVIII e inicio do século XIX, quando se constitui a sociedade disciplinar e, com ela,
uma fungédo nao mais de punir as infragdes dos individuos, mas de corrigir suas

virtualidades: o do exame e da vigilancia (Foucault, 1996, 86-88).

5 Foucault lembra, com base na Iliada, que o procedimento judicidrio grego era uma espécie de jogo,
de prova, uma maneira regulamentada de fazer a guerra, como uma maneira de provar ndo a
verdade, mas a forca, o peso, a importancia de quem dizia (FOUCAULT, 1996, 55-62)

clhildhood & philosoply, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987 5



a infancia e o (in)dizivel: poder ubuesco, resisténcia e a possibilidade da justica

Emerge toda uma série das institui¢oes de vigilancia que tem por finalidade
nao excluir, mas, ao contrario, fixar os individuos, tendo o poder judiciario como
referéncia. Assim, o sistema escolar, tal como o poder judiciario, pune e
recompensa, avalia, classifica, diz quem é o melhor, quem é o pior. E a estrutura de
vigilancia que, chamando para si os individuos, tomando-os individualmente,
integrando-os, vai constitui-los secundariamente enquanto grupo (Foucault, 1996,
113-115).

Como ensina Ewald, o advento da norma implica um outro tipo de
pertinéncia entre verdade e justica. No comeco do século XIX ha duas grandes
objetivagbes concorrentes da sociedade, tendo ambas as mesmas pretensdes de
constituir a ciéncia do homem, dar estatuto cientifico ao conhecimento da
sociedade, a fundar a “fisica social” ou a “sociologia”: Comte e Quételet. E com
Queételet e sua aplicagao da teoria matematica das chances ao estudo dos fené6menos
sociais, objetivando-os de forma estatistico-probabilistica (Ewald, 1986, 3873-3894),
que advira o novo modelo.

Com a teoria do homem médio, Quételet propée um modo de
individualizacao dos individuos nao mais a partir de si mesmos, do que seria sua
natureza ou do que deveria ser seu ideal, mas a partir do grupo ao qual eles
pertencem. Ela permite referir uma populagao, uma coletividade e os individuos
que a compoem ndo mais a algo de exterior, a uma finalidade, mas a si mesma.
Diferentemente da normalizagao disciplinar, classica, pela qual os individuos nao
sao identificados e julgados por referéncia a uma média, mas por uma norma, uma
regra, uma escala que lhes é exterior do melhor ao bom, do perfeito ao execravel, a
normalizacao ligada ao homem médio seria de outro tipo: parte-se da massa, da
propria coletividade e é em funcao de sua normalidade que se efetua a classificagao,
nao em ordem hierarquica, mas por separagao com relagao a uma média que nao
indica o minimo a atingir, mas o tipo do grupo (Ewald, 1986, 4248-4294).

E em funcao dessa técnica de individualizacao e diferenciacao do grupo com
relacao a si mesmo, em fungdo da ideia de norma ou de média, que opera a
tecnologia do risco como modo geral de gestao das populagoes: ela serve para

definir as normas e para localizar os distanciamentos agora identificados como

6 cluldhood & plulosophy, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987



eduardo rezende melo; flavia schilling

o
‘riscos. Risco significa agora ‘anormalidade’, ‘inadaptacao’: o anormal sera aquele

que, afastando-se muito da norma, distanciando-se de modo que seu caso se
singularize, torna-se um risco para o grupo, um perigo (no sentido largo de
problema, de dificuldade, de ameaca), tornando-se necessaria a tomada de

procedimentos de identificagdo preventivos para que nao se chegue ao ato, nao se

torne verdadeiramente perigoso (Ewald, 1986, 11553-11602).

a (in)dizibilidade no cerne do direito, da infdncia e da monstruosidade

Vimos como Foucault tratou inicialmente o tema da pertinéncia entre
verdade e justica: a passagem de um modelo estruturado em torno de uma verdade
dizivel, retrospectivamente buscada pelo testemunho, no ambito do inquérito, para
uma verdade construida a partir da técnica de individualizacao e de diferenciagao
das meédias sociais, tomadas como normativas e disciplinares do bom
funcionamento social. Um deslocamento, portanto, do dizivel relativo unicamente
ao discurso para um dizivel que tem como objeto praticas sociais.

Aqui trataremos de um deslocamento operado por Michel Foucault em seu
curso sobre “Os anormais”, analisando esse tema da pertinéncia entre verdade e
justica pela sua exterioridade anormal, a partir de uma das figuras estudadas, o
incorrigivel. E o fazemos porque, mais até que em seus congéneres (a crianga
onanista ou o monstro delinquente, analisados com mais detalhamento nesse
curso), € nesta modalidade que emerge com mais clareza o aspecto fundamental
que pretendemos analisar na relagdo entre verdade, justica e infancia: a
(in)dizibilidade, que reputamos como um dos elementos centrais da
monstruosidade enquanto principio de inteligibilidade de todas as formas da
anomalia (Foucault, 2014, 48-49).

Oindividuo a ser corrigido tem como contexto de referéncia a familia mesma,
no exercicio de seu poder interno ou na gestao de sua economia; ou, no maximo, a
referéncia é a familia em sua relagao com as instituigoes que lhe sao vizinhas ou que

a apoiamG. O individuo a ser corrigido vai aparecer nesse sistema de apoio que

6 O filosofo sustenta no curso antecedente, sobre “O poder psiquidtrico”, ter sido em razdo do poder
de soberania da familia que criangas e adolescentes e as pessoas com deficiéncia tiveram lugar central
no exercicio do poder disciplinar, pois, como um resto e uma espécie de célula no interior da qual o

clhildhood & philosoply, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987 7



a infancia e o (in)dizivel: poder ubuesco, resisténcia e a possibilidade da justica

existe entre a familia, e, depois, a escola, a oficina, a rua, o bairro, a paroquia, a igreja,
a policia, etc. e tem outra diferenca em relagao ao monstro: sua taxa de frequéncia é
muito mais elevada. O monstro é, por defini¢do, uma excegao. O individuo a ser
corrigido é um fenémeno corrente e, de tao corrente, o fenémeno que tem a
caracteristica paradoxal de ser regular na sua irregularidade, tornando mais dificil
determina-lo. Ele esta, para Foucault, no exato limite da indizibilidade (Foucault,
2014, 49).

E esta indizibilidade decorrente de sua indeterminacao que nos parece
central na analise foucaultiana, porque aponta a tautologia operatoria de se definir
um individuo a ser corrigido por sua incorrigibilidade, numa espécie de jogo
sempiterno entre incorrigibilidade e corrigibilidade (Foucault, 2014, 49-50).

Embora Foucault ndo aprofunde aparentemente esta figura do incorrigivel,
ele deixa claro que a caracteristica fundamental do individuo a ser corrigido, sua
recorréncia e disseminagao incidindo em diversos campos sociais, deu-se por
intermédio da infancia. Foi a infancia que permitiu a passagem da grande
monstruosidade, do monstro-rei-politico, numa divisao e distribuigdo em varias
pequenas anomalias, de personagens que sdo ao mesmo tempo anormais e
familiares, com base nas pequenas perversidades, maldades infantis; portanto, a
passagem do monstro ao anormal (Foucault, 2014, 93-94).

Foi pelo problema da hereditariedade e pela corre¢do e normalizacdo da
economia dos instintos, pela psicanalise (Foucault, 2014, 114), que o psiquiatra se
torna agente dos perigos intrafamiliares no que eles podem ter de mais cotidiano,
inscrevendo-se a psiquiatria como técnica de correcao, mas também de restituigao
do que poderiamos chamar de justica imanente das familias (Foucault, 2014, 125).
Trata-se de uma nova posicao da crianga em relagao a pratica psiquiatrica, pondo
em continuidade, ou antes, pondo em imobilidade a vida em torno da infancia.
Foucault é claro ao dizer que é pela infancia que a psiquiatria veio a se apropriar do

adulto e da totalidade do adulto, a infancia como uma armadilha de pegar os

poder que se exerce ndo é disciplinar, a familia opera como a dobradica, o ponto de desencadeamento
absolutamente indispensavel ao funcionamento de todos os sistemas disciplinares. Na medida em
que o individuo é rejeitado sucessivamente de um certo niimero de sistemas disciplinares, como
inadmissivel, indisciplindvel, ineducavel, ele é rejeitado para a familia. (Foucault, 2003, 81-83)

8 cluldhood & plulosophy, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987



eduardo rezende melo; flavia schilling

0
adultos, valendo-se, dentre outros, da ideia de desenvolvimento normativo

(Foucault, 2014, 264-271) e da nocao de estado.

Ora, este jogo em torno da (in)dizibilidade é central na discussao do direito,
da justica, da infancia e da monstruosidade.

Segundo Benveniste, as linguas indo-europeias, em sua variedade, ndo tém
um termo comum para designar o direito, mas os elementos remetem todos ao
conceito de ordem, de ordenagdo do universo como fundamento, tanto religioso
quanto moral, de garantia para que a sociedade nao retorne ao caos (Benveniste,
1974, 100), numa pluralidade de niveis: o direito familiar (Tlemis”) e o direito entre
as familias da tribo (Dike). A diferenga entre estes niveis é que a raiz de Diké significa
mostrar pela palavra, ou dizer, sesmpre com autoridade, porque prescreve a formula
da norma aos casos em que aplicaveis (Benveniste, 1974, 107-110).

O direito era, assim, considerado como um corpo de féormulas e o exercicio
do direito como uma técnica, nao como ciéncia que admitisse invengao. Era um
conjunto de ditos, de receitas a conhecer, sendo o papel do juiz o de mostrar a
medida que se impoe em tal ou qual litigio. Foi pelas mudangas linguisticas e nas
institui¢oes que o direito deixa de ser esse aparato técnico e se constitui em nogoes
morais, derivando de Diké o adjetivo dikaios e de ius, a nocao de iustitin. A
substituicao paulatina do termo ius por directuin, aquilo que é direito, por oposicao
ao que é perverso, - tdo proximo ao nosso discurso da anormalidade - remete a esta
transformacéo em instituicdo (Benveniste, 1974, 131).

Mas havia um terceiro nivel que nos interessa na discussao sobre a
vinculagao do indizivel a infancia: o do direito divino. O termo que o designa é fus,
em oposigao a ius. Fas remete a falar® e seu sentido emerge justamente do significado
de infans, aquele que nao fala. Fala aquele que, pela primeira vez, emite uma palavra
dotada de sentido: tem-se em mente a palavra como manifestacdo da linguagem,
como emanagao da pessoa humana. Quando a crianga fala, iam fatur, retém-se nao

o que diz, mas a manifestagdo de uma faculdade impessoal comum a todos os seres

7 Themis é de origem divina e prescreve os direitos e deveres de cada um sob a autoridade do chefe
do genos, seja na vida cotidiana, seja nas circunstancias excepcionais da alianca, casamento ou
combate (Benveniste, 1974, 102)

8 Dai fabula (conversacdo, peca dialogada, lenda; fama (renomado) e seu contrario, mfamis, que nédo
é bem renomado.

clhildhood & philosoply, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987 9



a infancia e o (in)dizivel: poder ubuesco, resisténcia e a possibilidade da justica

humanos: o ser capaz de palavra. E por este poder estranho, extra-humano, da
palavra, a partir de seu primeiro despertar na crianga até as manifestagoes coletivas
(vox populi), que se exprime a voz divina. De fas deriva phatos, que remete também
ao limite, a um limite que nao foi fixado pela enunciagao divina, também uma
palavra variada, ilimitada, proferida por um monstro (em Hesiodo) (Benveniste,
1974, 133-142).

Num outro contexto, tratando dos termos relativos aos signos e aos
pressagios religiosos, Benveniste ensina que monstrum deriva de monstrare (ensinar
um determinado comportamento, prescrever a via a seguir) - numa clara
aproximagao com a Diké -, devendo ser compreendido como um conselho, uma
adverténcia dada pelos deuses, que se exprimem por signos que confundem o
entendimento humano (Benveniste, 1974, 257). Os monstros, assim, tal como a
infancia, remetem ao limite do humano, sao expressiao de um poder estranho e
extra-humano, do signo e da palavra e de suas faltas.

Esta tensao em torno do dizer e do indizivel, da prépria instituicao do direito,
revela, como aponta Bourdieu, uma disputa de forgas, que tanto tem um efeito de
assisténcia e de licitagao como de fechamento e de desapossamento (Bourdieu, 1981,
4).

Trata-se, portanto, de analisar esses limites. Ora, para Foucault, a critica é a
analise dos limites e a reflexao sobre os mesmos, situando-se nas fronteiras,
perguntando-nos daquilo que nos é dado como universal necessério, obrigatorio, e
problematizando qual é a parte do que é singular, contingente e devido as
constri¢des arbitrarias. Cuida-se, assim, de uma tarefa de transformar a critica
exercida na forma de limitagdo necessaria em uma critica pratica na forma de
transposicao (franchisement) possivel, como pesquisa historica através dos
acontecimentos que nos levam a nos constituir, a nos reconhecer como sujeitos do
que fazemos, pensamos, dizemos (Foucault, 1994, 573-575). Portanto, uma critica
que ndo vira para reencontrar essa pertinéncia, mas para transpo6-la, no que, assim,

expressa o exercicio do pensamento pela exterioridade.

10 clildhood & philosophy, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987



eduardo rezende melo; flavia schilling

AConforme expusemos alhures (Melo, prelo), Foucault trabalha com uma
dupla indizibilidade nesta produtividade do anormal, de que a infancia é
emblematica.

Uma, mais explicita e trabalhada na obra de Foucault, ¢ do monstro como
excegao a lei, principio de inteligibilidade de todas as formas de anomalia, que
combina o impossivel da lei biol6gica com o proibido da lei juridica, que contradiz
a lei numa infracdo levada ao limite maximo, a tal ponto que a deixa sem voz
(Foucault, 2014, 47-48), porque introduz no coragéao da lei a indeterminagao que o
direito nas suas operagdes deve continuamente ocultar para poder funcionar
(Nuzzo, 2018, 252). Nuzzo fala aqui de uma dimensao excedente do monstro, pelo
fato de que nele se constitui o ponto de emergéncia de um conflito, de um
desencontro, tanto sob o plano do discurso quanto sobre o plano das tecnologias de
poder, em que a transgressao da lei leva-a a seu limite (Nuzzo, 2018, 246-250).

Mas ha outra indizibilidade, institucional: a do poder que se manifesta como
terror ubuesco, incontornavel, inevitavel (Foucault, 2014, 12-13), grotesco, que fala
a linguagem do medo, infantil, desqualificando quem fala - no caso, o médico-
psiquiatra de sua condigao de cientista (Foucault, 2014, 30-31) -, mas também o
proprio tribunal de menores que toma o exame como pega central, na costura,
embora estranha e ridicula, da instituigao judiciaria com o saber médico (Foucault,
2014, 34-36).

Neste sentido, esse poder é monstruoso na medida em que explicita a
indiferenga originéria entre violéncia e direito: a linguagem do medo de uma fala
que nao se sustenta sendo por essa espada ubuesca, que, pondo-se fora da lei, corre
o risco de voltar a lei contra si (Nuzzo, 2018, 248-250).

E uma linguagem que vai ao seu limite e que procura se apoiar em outro para
se sustentar e ndo perder seu emblema de lei.

Olhar essa manifestagao como monstruosa implica reconhecer no monstro
também uma fungdo critica, porque, como diz Nuzzo, essa figura permite
descentrar ainda uma vez o discurso filoséficojuridico da modernidade,

dessubjetivar o sujeito-substancia-verdade, colocar em evidéncia as relagoes entre

clhildhood & philosoply, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987 11



a infancia e o (in)dizivel: poder ubuesco, resisténcia e a possibilidade da justica

verdade e poder, interrogar o poder ndo apenas sobre sua origem, sua legitimacao,
mas também sobre suas formas e funcionamento (Nuzzo, 2018, 14-16).

No entanto, na releitura que Gil faz da andlise foucaultiana de “Las
meninas”, em “A palavra e as coisas”, a partir da figura monstruosa do anao, se o
monstro nega as leis, ele surge como aquilo que é preciso negar para que se
reinstaure o reino da representacao (Gil, 2006, 63). Se o monstro se constitui numa
espécie de operador ‘quase-conceitual’ que, embora inquietando a razao, permite
convencer que a existéncia do homem, sua ‘normalidade’, é produto de uma
necessidade (GIL, 2006, 18-19), a problematizagao da indizibilidade ubuesca implica
uma transposigao, ela também monstruosa, que desperte fascinio pelo que expressa
de potencial transformador: situando-se numa zona de indiscernibilidade entre o
devir-outro e o caos, ele pode aparecer como um foco atrativo de satide e de vida,

rodeado por regioes moérbidas ou mortiferas (Gil, 2006, 125-126). Ela é resisténcia.

poder ubuesco e resisténcia kynica.

Retomamos a contextualizacdgo do debate foucaultiano em torno da
pertinéncia entre verdade e justica. Acompanhamos a passagem da busca
retrospectiva da verdade dizivel pelo testemunho, no inquérito, com enfoque no
discurso, as técnicas de individualizacdo e de diferenciacigo normativa e
normalizadora na sociedade disciplinar, pelo exame, em que o dizivel se desloca
para as praticas sociais. Vimos, entdao, como, em “Os anormais”, a problematizagao
se transpoe para os limites dessa dizibilidade e analisamos, a partir da figura
monstruosa do incorrigivel que tem na indizibilidade de sua indeterminagéao o
modo operatério do poder ubuesco médico-judicidario que, em nome do
desenvolvimento normativo na infancia, tautologicamente reafirma sua
necessidade. Tomamos, entdo, esta indizibilidade como eixo analitico entre direito,
infancia e monstruosidade para enfatizar sua dimensao critica.

As perguntas que nos mobilizam, aqui, sao: que transposigoes heterotépicas9

e parodicas dessas monstruosidades ubuescas da lei e do poder e de suas

9 Para Foucault, as heterotopias inquietam porque minam secretamente a linguagem, arruinam de
antemdo a sintaxe. E por isso que as utopias permitem as fabulas e os discursos, ao passo que as
heterotopias param as palavras sobre si mesmas, contestam, desde a raiz, toda possibilidade de

12 clildhood & philosophy, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987



eduardo rezende melo; flavia schilling

|1 ... Qaﬁ N i
indizibilidades podemos ver nos estudos em torno do kynismos? Quais estratégias

de resisténcia sdao possiveis? Como isto se expressa em criangas e adolescentes?

Vemos no estudo foucaultiano da parresia cinica um claro exercicio critico
em relagao a monstruosidade do poder ubuesco.

A parresia cinica, para Foucault, é uma espécie de extrapolagao em vez de
exterioridade (Foucault, 2011a, 200) dessa pertinéncia entre o enunciado da verdade
e a pratica da justica.

Sua “indizibilidade” se manifesta em ndo dar primazia ao discurso, mas a ser
um caminho breve para a virtude, sem discurso (Foucault, 2011a, 184), que encontra
seu instrumento, seu lugar, seu ponto de emergéncia na propria vida daquele que
deve assim manifestar a verdade ou dizer a verdade, sob a forma de uma
manifestagdo de existéncia: a forma de vida nao apenas como testemunho da
verdade (Foucault, 2011a, 191), mas exercicio do escandalo da verdade em e por sua
vida (Foucault, 2011a, 152).

Como sustenta Sloterdijk, com Di6égenes comega na filosofia europeia a
resisténcia ao jogo viciado do “discurso”. Desesperadamente alegre, ele se defende
contra a “verbalizacao do universalismo”, “[...] fareja na “teoria’ a trapaga das
abstracoes idealistas e a insipidez esquizoide de um pensamento cerebral” que
separa teoria e pratica, pessoa e coisa, criando, subversivamente, um Esclarecimento
rudimentar, no que o pensador alemao identifica um primeiro “materialismo
dialético” auténtico, que era também um existencialismo. E neste sentido que
incorporar uma doutrina significa fazer de si seu médium, e nao como ocorre entre
os moralistas, guiar a agao estritamente pelo ideal. “ Atentando para o que pode ser
encarnado, mantemo-nos ao abrigo da demagogia moral e do terror das abstracoes
radicais, das abstragdes nao vivenciaveis” (Sloterdikj, 2012, 153-154).

Tal como Ubu, o cinico também é grotesco. Mas ele o é como espelho
quebrado para a filosofia (antiga como contemporanea), em que todo filésofo pode
e deve se reconhecer, no qual ele pode e deve reconhecer a propria imagem da

filosofia. Nesse espelho, contudo, ele percebe como que uma careta, uma

gramatica; elas desatam os mitos e golpeiam de esterilidade o lirismo das frases. (Foucault, 2015b,
9-10)

clhildhood & philosoply, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987 13



a infancia e o (in)dizivel: poder ubuesco, resisténcia e a possibilidade da justica

deformagcao violenta, feia, sem graga, na qual ele nao poderia em hipotese alguma
se reconhecer nem reconhecer a filosofia. No entanto, se o poder anormalizador
ubuesco é um discurso do medo, desqualificado porque dissociado daquilo que o
fundamenta, o paradoxo do cinismo o situa no que Foucault descreve como uma
histéria, ou pré-histéria, da coragem da verdade (Foucault, 2011a, 204-205).

E uma forma de coragem de dupla maneira. Uma, no sentido de que o
parresiasta se arrisca a desfazer, a deslindar essa relagao com o outro que tornou
possivel precisamente seu discurso, mas que também, no limite, pde em risco a
propria existéncia daquele que fala, se em todo caso seu interlocutor tem um poder
sobre aquele que fala e se ndo pode suportar a verdade que este lhe diz (Foucault,
2011a, 11-15). A forma de o fazer é pegar a moeda da aléthes bios para fazer aparecer,
por passagem ao limite, sem ruptura, uma vida que é precisamente o contrario do
que era reconhecido tradicionalmente como a verdadeira vida, carateando-a
(Foucault, 2011a, 200), mas também mudando o costume, rompendo com ele,
quebrando as regras, os habitos, as convengoes e as leis (Foucault, 2011a, 208).

Neste sentido, se o poder ubuesco é indigno porque parédico da cidade justa
ao conferir um poder incontrolado a ciéncia, por meio do aparelho da justica
(Foucault, 2014, 13), a parresia cinica é uma reversao emblematica do poder: o cinico
é o rei, o antirrei, rei dissimulado, rei das sombras, rei miseravel e derrisorio -
invertendo novamente Ubu com seu poder ridiculo -, numa forma particular de
militantismo: aberto, universal, agressivo, militantismo no mundo contra o mundo
(Foucault, 2011a, 250-251), que luta pelos outros e contra os inimigos, tomando a
forma da resisténcia, do despojamento, da provacao perpétua de si sobre si, mas
também da luta na humanidade em relagao a humanidade, pela humanidade inteira
(Foucault, 2011a, 247), numa reforma de um mundo inteiro, por uma catastase do
mundo (Foucault, 2011a, 278-279).

Para Foucault, se a resisténcia obriga, sob seu efeito, que as relagoes de poder
mudem (Foucault, 1994, IV, 741), nao ha instauragao da verdade sem uma posigao
essencial da alteridade. Portanto, se a verdade nunca é a mesma, s6 pode haver
verdade na forma do mundo outro e da vida outra (Foucault, 2011a, 298), marcada,

portando, por relagoes de diferenciacao, de criagao, de inovacao (Foucault, 1994, 1V,

14 clildhood & philosophy, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987



eduardo rezende melo; flavia schilling

2
739) (ou iniciacao, diria Lyotard), mas, também, por um campo politico em que nao

tenha lugar a indiferenga entre os sujeitos falantes, inica condicao da verdade poder
ser dita (Foucault, 2011a, 41).

Na mesma linha, Sloterdijk afirma que, a partir do instante em que a filosofia
- ou a politica, ou o direito - ndo é capaz de viver o que ela diz senao de modo
hipocrita, é preciso insoléncia para dizer o que se vive. Numa cultura em que os
idealismos empedernidos fazem da mentira a forma de vida, o processo da verdade
depende da existéncia de pessoas suficientemente agressivas e livres (“descaradas”)
para dizer a verdade. Agressividade produtiva, intrepidez diante do inimigo:
“corajoso, ousado, vivo, destemido, indomado, avido” (Sloterdijk, 2012, 154-155).

O pensador alemao vai mais além, entendendo que, se Platao e Aristoteles
sdao pensadores que se situam do lado dos senhores, Di6genes opoe uma reflexao
plebeia (Sloterdijk, 2012, 156-157). Aquele que detém o poder pode dar a si mesmo
liberdade. O poder dos de baixo se manifesta individualmente na forma dessa
insoléncia que constitui o cerne da forca do kynismos. Com ela, os desfavorecidos
podem antecipar a sua propria soberania (Sloterdijk, 2012, 165), insolente e irriséria
ao levar as ruas o que ha de baixo, de discriminado, de privado: isto, para Sloterdijk,
significa subversao (Sloterdijk, 2012, 159).

A segunda maneira da coragem, para Foucault, é outra inversao de Ubu.
Enquanto este precisa da dobra para falar por outro, o poder cientifico que se acopla
ao poder judiciario, parodiando a cidade justa, a parresia cinica, como toda parresia,
procura dobrar o interlocutor para que ele aceite o jogo da parresia, mostrando a
sua grandeza de alma aceitando que lhe digam a verdade. Diversamente da
linguagem do medo do psiquiatra no Judiciario, a parresia coloca em cena a
exigéncia de coragem do interlocutor (do politico, do gestor, do juiz, do técnico...)
que aceita receber como verdadeira a verdade ferina que ouve (Foucault, 2011a, 13)
para que ele também seja capaz de uma diferenciagao ética, de uma elaboragao do
limite de seu poder e de se conduzir em conformidade com essa verdade (Foucault,
2011a, 54).

Ganha destaque, assim, a contraposi¢ao do dobramento mesclado ubuesco

com a afirmacao cinica de vida sem mistura, sem vinculo, sem dependéncia em

clhildhood & philosoply, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987 15



a infancia e o (in)dizivel: poder ubuesco, resisténcia e a possibilidade da justica

relacao ao que podia lhe ser alheio (Foucault, 2011a, 225), porque afirmativa da
alteridade.

Poderiamos ver ainda uma inversdao a mais, embora nao explicitamente
tematizada por Foucault em sua analise do cinismo, mas que decorre de suas
analises e que interessa particularmente ao tema da infancia.

Se o poder ubuesco tinha a crianca como seu ponto de incidéncia
privilegiado, como vimos no complexo tutelar descrito por Donzelot, a parresia
cinica é a reversao do lugar simboélico da crianga na sociedade.

Cambiano recorda que, no enigma da esfinge decifrado por Edipo, a crianga,
como quadrupede, esta muito proxima do animal (Cambiano, 1994, 77) e, como
recorda Aristoteles, “ninguém optaria por viver durante toda a vida com a razao
(dianoia) de uma crianga”. No entanto, era precisamente para uma posicao deste
género que pareciam convergir os cinicos mais radicais, sendo um de seus
pressupostos o abandono da aplicacao metaférica das idades da vida humana,
adotando uma deliberada regressao a infancia, paralela a um retorno da cultura
para a natureza (Cambiano, 1994, 99; Laertios, 1987, 161).

Se os conceitos de inocéncia, espontaneidade e simplicidade da crianga nao
pareciam estar muito difundidos na mentalidade comum grega, histérias de
Didgenes revelam uma inversdo deste ponto de vista, a recusa da cidade e das
necessidades artificiais por ela geradas para se voltar apenas as fungoes essenciais
determinadas pela natureza. Por isso que, para o cinismo, a par da crianga, eram os
animais - estes sim invocados por Foucault - que serviam de modelo para se ser um
verdadeiro homem (Cambiano, 1994, 99).

Cambiano entende, deste modo, que, no cinismo, elaborava-se uma imagem
positiva da crianga: havia ali um modo de ensinar o adulto, corrompido pela vida
das cidades, a voltar a ser crianga, um ensinamento igualmente adotado pelos
estdicos (Cambiano, 1994, 100).

Sloterdijk acompanha tal entendimento. Para ele, o exemplo de encarnar
conscientemente sua forga, com presenca de espirito, que crie uma realidade que
podemos, no melhor dos casos, combater, mas nao negar, provém das criangas.

Criangas brincando em grupo sdo muitas vezes boas escolas de Esclarecimento,

16 clildhood & philosophy, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987



eduardo rezende melo; flavia schilling

|1 . 7 Qaﬁ N i
porque treinam a dizer “e dai?”, de modo natural. Esse seria o exercicio mais duro

para os homens completamente socializados: dizer nao sempre no momento
oportuno. A capacidade plenamente desenvolvida de dizer nao é, por sua vez, o
unico pano de fundo que garante a validez do sim, e apenas os dois juntos definem
o perfil de uma liberdade real (Sloterdijk, 2012, 165).

Por isso, para o pensador alemao, é preciso que o filésofo dé uma chance a
crianga que ha nele, que “ainda nao entende” todas essas coisas, porque aquele que
“ainda nao entende” pode, talvez, formular as questoes certas (Sloterdijk, 2012, 188).

Mas esta chance que se ha de dar é num registro diverso de nossa tradigao.
Afinal, como o proprio Foucault salientara numa etapa anterior de seu pensamento,
o grande tema do Olhar-Infancia pode ser tragcado de Pestalozzi aos
Bildungsromane. Como ele lembra,

A infancia, a juventude das coisas e dos homens eram carregadas
de um poder ambiguo: dizer o nascimento da verdade, mas também
colocar a prova a verdade tardiva dos homens, retifica-la, aproxima-
la de sua nudez... Incansavelmente em cada crianca as coisas
repetem sua juventude, o mundo retoma contato com sua forma
natal: nao é nunca adulto para quem o vé pela primeira vez. O olho
pode se abrir ao nivel das coisas e das idades, de todos os sentidos
e saberes. (Foucault, 2015c, 97-98)

A primazia filoséfica do olhar e de seus temas correlatos da luz, da clareza,
sobretudo na linguagem?9, foram examinados por Foucault em seu duplo papel de
fundacao do individuo. De um lado, em sua qualidade irredutivel, tornando
possivel organizar em torno dele uma linguagem racional - como, ainda, a
promessa de unidade serena de uma subjetividade que triunfaria em si, estando por
ele e através dele inteiramente constituida (Foucault, 1994, I, 244). De outro lado, a
possibilidade de uma experiéncia clinica (Foucault, 2015¢, 10-12), que, como vimos,
foi um dos modos fundamentais de imiscui¢do da medicina na justica para
constitui¢ao do poder ubuesco.

Neste contexto, esta subversao da indizibilidade do poder ubuesco passa
igualmente por uma critica dessa primazia filoséfica do olhar. Para Foucault, com a

morte de Deus e o vazio ontologico que ela deixou, da-se a apari¢do ainda surda e

10 JTay aponta o quanto a prevaléncia de metaforas visuais pode ser tomada como obstaculo ou uma
ajuda para nosso conhecimento da realidade pela nitida correlacdo entre o voir (ver) tanto em savorr
(saber) como pouvoir (poder) (Jay, 1993, 3)

clhildhood & philosophy, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987 17



a infancia e o (in)dizivel: poder ubuesco, resisténcia e a possibilidade da justica

tateante de uma forma de pensamento em que a interrogagao sobre o limite se
substitui a procura da totalidade e onde o gesto da transgressdo substitui o
movimento das contradicdes (Foucault, 1994, I, 248-249). E nessa experimentagao
do pensamento (e pela linguagem mesma) até os seus limites, que se dé a abertura
que é a comunicacdo (Foucault, 1994, I, 243).

Para Sloterdijk, a critica kynica recoloca a questao da comunicagao por uma
inversdo da linguagem verbal, pautada no distanciamento da visao, a reflexao de
uma fisiondmica filosoéfica a partir de uma linguagem muda, langando suas raizes
até o dominio do pré-humano, do pré-racional, até a esfera do faro e da orientacao
animal. Para ele, é um campo em que todos os sentidos se encontram
profundamente emaranhados, que chamam a uma competéncia perceptiva contra
a devastagao dos sentidos, que é o preco do progresso civilizatorio.

Contra o distanciamento propugnado pelo processo civilizatério, mantendo
os objetos diante de noés, o sentido fisionomico reclama a intimidade, nao o
distanciamento; um saber convivial, ndo objetivo; uma fala plural (Sloterdijk, 2012,
199)11. Esta filosofia fisionomica €, para o fil6sofo, integrante, porque nao se seduz
pelos “grandes problemas”, mas vai ao encontro dos temas que se acham
“embaixo”, nas coisas da vida cotidiana, no que é supostamente de pouca
importancia, que nao é digno de atengao, nas pequenezas (Sloterdijk, 2012, 201)!2.
Contra o cinismo dos meios da razdo instrumental, porque se pauta nesse

distanciamento do olhar, o kynismos se apresentaria como uma filosofia critica e

11 Jay recorda que, para Freud, a civilizacdo humana apenas comega quando os hominideos
levantam-se do solo, param de cheirar as regides baixas de seus semelhantes e elevam a visdo a uma
posicao de superioridade, com a concomitante repressdo dos impulsos sexuais e agressivos e da
radical separacdo das faculdades espirituais e mentais das fun¢des baixas do corpo. A critica a
primazia do olhar, em Bataille, pode ser lida como uma demanda tatica pela reversdo desse fatal
desenvolvimento humano. (Jay, 1993, 221-222).

12 O ftilésofo alude as criangas na fisionémica da boca amarga, dizendo que “muitas criancas a quem
a vida iludiu, apresentam esses labios amargamente fechados, dos quais é dificil arrancar algum
assentimento por algo de bom. A desconfianca é a inteligéncia dos lesados”, mas também na falta de
nogdo por parte das criancas da negatividade de seus dejetos e que remete a4 possibilidade de
elaboracdo de uma consciéncia da natureza que avalia de maneira positiva o lado animal do homem,
sem nos isolar do baixo e do desagradavel, assumindo que o homem é produtor de dejetos e ndo esta
em seu poder escolher ser de outro modo. Coloca em questdo o repensar da utilidade do inatil, da
produtividade do improdutivo, da positividade do negativo e da nossa competéncia para aquilo que
é indesejado (Sloterdijk, 2012, 204; 214)

18 clildhood & philosophy, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987



eduardo rezende melo; flavia schilling

-.. QES“ | i
irébnica das supostas necessidades, na radiografia de sua desmedida e de seu

principio absurdo (Sloterdijk, 2012, 268).

Para Niehues-Probsting, o carater subversivo do kynismos da-se no contexto
da antitese sofistica entre nonios e physis, levando-a ao extremo para desprover a
medida de uma referéncia divina ou humana, mas animal (Niehues-Probsting, 2016,
96) como estratégia limite para expor as fraquezas da polis e de suas institui¢oes
(Niehues-Probsting, 2016, 16). Essa animalidade, da qual se origina, segundo
algumas hipoteses, o proprio termo kynismos (de Kyon, cachorro), aponta a
plasticidade que nos permite, do caos de circunstancias, opor liberdade de agir
(Niehues-Probsting, 2016, 24-25).

Desta forma, para o pesquisador alemdo, o kynismos antigo realiza de forma
consequente e extremada a virada socratica da especulagao da natureza para a
problematizacao ética (Niehues-Prébsting, 2016, 191). A parresia cinica é o que faz
com que esta problematizacao ética ganhe coloracao politica, na medida em que
afronta o que é convencional (Niehues-Probsting, 2016, 207), assumindo sua
poténcia pela conjugacao com a comédia (Niehues-Probsting, 2016, 218): é o riso que
permite apequenar, enfraquecer e desqualificar aquele que se apresenta como
grande, forte e inteligente, mas também como reacdo a um apoucamento e
desvalorizacao operado por um oponente.

A poténcia do riso, que Foucault invocara, mas pouco explorara nos estudos
anteriores sobre verdade e justica, reaparece no kynismos!3 para servir como meio
de afirmagao de si pelo caminho do distanciamento e da distéancia. O riso tanto pode
ser um meio de nos liberar da pressao ou do perigo - afinal s6 conseguimos rir
quando os destronamos- como um meio para pressionar, para criar inseguranga no
adversario, mas de forma cautelosa, conjurando nossas travessuras, ndo s6 para nao
perder a distancia que nos protege, como para aumenta-la (Niehues-Probsting,

2016, 222-223). E por este poder desestabilizador que se via no kynismos a

13 Em “A verdade e as formas juridicas”, Foucault invoca o Nietzsche d” “A Gaia Ciéncia”, para
atirmar o conhecimento como jogo de afrontamento, de luta e de apaziguamento entre instintos
albergados pelo Intelligere: 1idere, rir, lugere, deplorar, e detestari, detestar. Essas trés paixoes, para ele,
tém em comum o fato de serem uma maneira ndo de se aproximar do objeto nem de se identificar
com ele, mas, ao contrario, de conservar o objeto a distancia, de se diferenciar dele ou de se colocar
em ruptura com ele, de se proteger dele pelo riso, desvaloriza-lo pela deploracdo, afasta-lo e,
eventualmente, destrui-lo pelo 6dio, numa maldade radical do conhecimento (Foucault, 1996, 21)

clhildhood & philosoply, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987 19



a infancia e o (in)dizivel: poder ubuesco, resisténcia e a possibilidade da justica

possibilidade de inversao e de subversao e que fazia pensadores antigos, como Dion
Chrysostomos, temer o desprezo de criangas aos seus professores (Niehues-
Probsting , 2016, 13-14) se rompida a diferenciagao de graus de inteligéncias para
justificar a direcao da multidao estapida pela casta inteligente, criticada por Jacotot
(Ranciere, 1987, 218).

A infancia exerceria, assim, a mesma fungao de alteragao da efigie da moeda
da aléthes bios, fazendo aparecer, por passagem ao limite, sem ruptura,
sirnplesmente empurrando esses temas até seu ponto extremo, uma vida que é
precisamente o contrario do que era reconhecido tradicionalmente como a
verdadeira vida. E uma trilha com pontos de conexao com a invocagao da infancia
para a critica da racionalidade moderna, como em Benjamin (Stiissi, 1977), em
Lyotard (Lyotard, 1991; 1998; 2005), em Deleuze-Guattari (Deleuze-Guattari, 2012)
e da exaltagao do progresso - ou do desenvolvimento, da evolugdo - como o valor
regente da vida (Melo, prelo). O kynismos como careta da verdadeira vida, a
infancia como careta da completude e da plenitude adultas, da pretensa
equivaléncia entre lingua e discurso (Agamben, 2002, 14-15).

Foucault procura realizar, assim, um triplice deslocamento teérico - do tema
do conhecimento para o tema da veridicgao, do tema da dominacao para o tema da
governamentalidade, do tema do individuo para o tema das praticas de si - em que
se pode estudar as relagoes entre verdade, poder e sujeito, sem nunca reduzi-las
umas as outras (Foucault, 2011a, 9-10). Procuramos ver estas transposigoes em torno
do tema da (in)dizibilidade e da pertinéncia entre verdade e justica e as praticas
resistentes por criangas e adolescentes a partir do inquérito, do exame e das praticas
kynicas.

Estes temas sao insitos ao debate que caracteriza o ubuesco - essa indiferenca
originaria entre violéncia e direito, em que, chegando-se ao limite da lei, pondo-se
fora da lei, corre-se o risco de voltar a lei contra si mesma (Nuzzo, 2018, 250) e que
Nuzzo, como noés, encontra ressonédncia na analise de Derrida sobre a justiga, sobre

os direitos humanos como apelo ético a resisténcia.

20 clildhood & philosophy, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987



eduardo rezende melo; flavia schilling

i ... \&55 A i
para concluir: a crianga e a possibilidade da justica

Acompanhamos os deslocamentos do debate em torno da pertinéncia entre
verdade e justiga, do testemunho ao exame e aos limites da indizibilidade, em
transposigoes criticas do poder ubuesco a pratica resistente kynica. Vimos, em todos
estes momentos, a centralidade da infancia. Cuidaremos, aqui, de repensar o
(in)dizivel pela crianga e a possibilidade de justica

Derrida tratard igualmente do limite da indizibilidade do poder ao se
perguntar como distinguir entre a forca da lei, forca de lei, da violéncia que sempre
julgamos injusta. Que diferencga hé entre, de um lado, a forga que pode ser justa, de
todo modo julgada legitima e, de outro lado, a violéncia que se julga sempre injusta?
(Derrida, 1994, 18).

Ele lembra Montaigne, que atribui um fundamento mistico de autoridade as
leis, distinguindo as leis da justica. As leis nao sdo justas enquanto leis. Nao as
obedecemos porque elas sdo justas, mas porque tém autoridade. Nessa linha,
Derrida realiza uma critica da ideologia juridica, entendendo que o surgimento
mesmo da justica e do direito, o momento instituidor, fundador e justificador do
direito, implica uma forca performativa, i.e., sempre uma forga interpretativa e um
chamado a crenca: seu momento de fundacao ou de instituicdo mesmo nao é um
momento inscrito no tecido homogéneo da histéria ja que ele o rasga com uma
decisao, numa violéncia performativa que é interpretativa.

Nesse sentido, o discurso justificador ndo pode nem deve assegurar o papel
de metalinguagem com relagao a performatividade da linguagem instituidora ou a
sua interpretagdo dominante. E ai, para Derrida, que o discurso reencontra seu
limite, no mistico, num siléncio murado na estrutura violenta do ato fundador.
Murado, emparedado, porque esse siléncio nao é exterior a linguagem (Derrida,
1994, 33), mas, como em Foucault, é um siléncio que procura ocultar para poder
funcionar.

Nessa estrutura, o direito é essencialmente passivel de desconstrucao, seja
porque ele é fundado, i.e., construido sobre camadas textuais interpretaveis e
transformaveis, seja porque seu fundamento ultimo por definigao nao é fundado. E

isso que torna possivel a desconstrugdo, ou ao menos, o exercicio de uma

clhildhood & philosoply, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987 21



a infancia e o (in)dizivel: poder ubuesco, resisténcia e a possibilidade da justica

desconstrugao que procede do fundo das questoes do direito e ao sujeito de direito,
como uma oportunidade politica (Derrida, 1994,35) em que se pode recolocar essa
questdo da (im)pertinéncia ético-politica da justica e da verdade, em outros termos.

Para Derrida, essa relagdo entre direito e justica é aporética, porque se o
direito é elemento do calculo, a justica é incalculavel, ela exige que se calcule com o
incalculavel, em que a decisdo entre o justo e o injusto nao é assegurado por uma
regra (Derrida, 1994, 38).

Com efeito, numa linha com pontos de conexao a integragao judicial do
direito, Derrida sustenta que, para ser justa, a decisdo de um juiz deve nao apenas
seguir uma regra de direito ou uma lei geral, mas ela deve assumi-la, aprova-la,
confirmar seu valor, por um ato de interpretagao reinstaurador como se, no limite,
a lei ndo existisse antes, como se o juiz a inventasse ele mesmo a cada caso (Derrida,
1994, 50-51).

Para que uma decisdo seja justa e responsavel, é preciso que em seu momento
oportuno, se ha um, ela seja ao mesmo tempo regrada e sem regra, conservadora da
lei e suficiente desconstrutiva ou suspensiva da lei para dever a cada caso reinventa-
la, rejustifica-la, reinventa-la ao menos na reafirmagao ou confirmagao nova e livre
de seu principio. Cada caso é outro, cada decisao é diferente e requer uma
interpretacao absolutamente tnica, que nenhuma regra existente e codificada pode
nem deve absolutamente garantir (Derrida, 1994, 51).

Desse paradoxo, segue-se que a qualquer momento nao se pode dizer
pretensamente que uma decisao seja justa, puramente justa, nem de alguém que ele
seja justo ou que eu seja justo. No lugar de justo, pode-se dizer legal ou legitimo.
Pois no fundamento ou na instituicdo desse direito, o mesmo problema da justica
teria sido colocado, violentamente resolvido, isto é, enterrado, dissimulado,
recalcado (Derrida, 1994, 52).

Este é um momento de suspensao, angustiante, que abre também o intervalo
de espacamento em que as transformacdes, até mesmo as revolugdes juridico-
politicas tiveram lugar. Para Derrida, esta epokli¢ nao pode ser motivada, nao pode
encontrar seu movimento e seu élan senao na exigéncia de um acréscimo, de um

suplemento de justica, portanto na experiéncia de uma inadequagao ou de uma

22 clildhood & philosophy, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987



eduardo rezende melo; flavia schilling

7y R
incalculavel desproporcao. Portanto, ndo de uma renovada fundagao ou adequagao

a verdade, mas como critica, como desconstrucdo, onde encontra sua forca, seu
movimento, ou sua motivacao nesse chamado sempre insatisfeito, de justica, da
possibilidade de justiga (Derrida, 1994, 46).

Por isso, para Derrida, a desconstrugdo é a justica (Derrida, 1994, 35),
notadamente porque ndo ha justica sem essa posigao de alteridade, de se dirigir a
outro na lingua de outro como a condigao de toda justiga possivel. A violéncia do
direito se apresenta quando parece implicar um elemento de universalidade, o
recurso ao terceiro que suspende a unilateralidade ou a singularidade dos idiomas,
num dialogo com a forma lida por Foucault ao discorrer sobre a justica popular
(Foucault, 1994, 11, 340).

A violéncia dessa injustiga, que consiste em julgar aqueles que nao entendem
o idioma no qual se pretende que a justica seja feita, supoe que o outro, a vitima da
injustica da lingua, esta que supoe todas as outras, seja capaz de uma lingua em
geral (Derrida, 1994, 41).

Aqui aparece a crianga, com a necessidade de desconstruir as parti¢oes que
instituem o sujeito humano (de preferéncia e paradigmaticamente o homem adulto,
antes que a mulher, a crianga e o animal) como medida do justo e do injusto - a
distribuigdo de lugares a que se refere Ranciére (Ranciere, 2012, 119). Mais ainda,
aqui aparece a responsabilidade diante de uma heranga que remete sempre a justica
a singularidades, a singularidade do outro, apesar ou em razao mesmo de sua
pretensao de universalidade (Derrida, 1994, 44). Universalidade que, novamente
com Ranciére, ha de ser pensada como igualdade, como uma poténcia da qual
convém verificar o efeito (RANCIERE, 2012, 95). Uma igualdade de principio dos
seres falantes (Ranciere, 2012, 67) - repensando o ato de fala de modo a entender o
que é feito e por certos tipos de representagoes (enactiients) corporais como parte de
uma performatividade plural e corporizada marcada pela dependéncia e resisténcia
(Butler, 2015, 18) -, numa verificagao sempre polémica do que dela resulta (Rancieére,
2012, 116).

Deste modo, se o poder ubuesco é normalizador, essa vinculagao da justica

com singularidade, partindo a medida do justo e do injusto, remete efetivamente a

clhildhood & philosoply, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987 23



a infancia e o (in)dizivel: poder ubuesco, resisténcia e a possibilidade da justica

diferenciagao ética, numa escuta que se da na tensao discursiva ou além do discurso,
na singularidade de manifestacao de vida.

Nao numa verdade-demonstragao, de busca de pertinéncia entre verdade e
justica, mas numa verdade-acontecimento, que ndo é constatada, mas suscitada,
perseguida, cagada, cercada, que se provoca por rituais, que se capta por
artimanhas, que se toma de acordo com as ocasides, de acordo com as estratégias,
numa relacao de choque, de trovao e de relampago, numa relacdo de poder
(Foucault, 2003, 237). Para Foucault, é nesta cesura, nessa diferenca, nessa
dramaticidade de um acontecimento espetaculo que se da abertura a uma distinta
cultura de si, porque assoma como atitude critica, na qual o Outro também é
requerido, nao para livrar-se do perigo, mas para estar coligadamente alerta,
resistente, operando a vida na sua relacao consigo (Foucault, 2010, 164).

A leitura foucaultiana de direitos humanos é expressao parresiastica desta
coragem de verdade resistente, uma atitude critico-reflexiva sobre o hoje como
diferenca na historia e como motivo para uma tarefa filosofica particular, que nao
s6 implica uma pratica de se definir as formas nas quais a relagdo consigo pode
eventualmente se transformar, num modo de subjetivacao outro (Foucault, 2011b,
321), mas que tem igualmente apelo universal ao se apresentar como um “[...] dever
da cidadania internacional de sempre fazer valer aos olhos e aos ouvidos dos
governos a infelicidade dos homens” (Foucault, 1994, IV, 355), ganhando uma
dimensao coletiva e coligativa. A novidade desse direito, segundo Fonseca, radica
justamente em sua expressdao ética, plural, resistente, a governamentalidade e a
normalizacdo (Fonseca, 2002, 268)14.

E neste exercicio de exterioridade, ao colocar-se para fora das margens do
discurso universalizante, do discurso adulto, racional, e abrindo-se ao que o saber
disciplinar reputaria como toda uma teratologia do saber, é neste espago de uma
exterioridade selvagem, que, para Foucault, se abriria a possibilidade de dizer o
verdadeiro (Foucault, 2014, 34): um verdadeiro homolégico, quase erético, que

ganha, diriamos, densidade, na medida em que se revela como um exercicio de

14 Na leitura de Golder, tratar-se-ia de pensar uma politica de direitos anti-fundacionalista, ndo
fundada antropologicamente, portanto o direito como criticamente engajado (Golder, 2015, 6).

24 clildhood & philosophy, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987



eduardo rezende melo; flavia schilling

|1 . 7 Qaﬁ N i
amizade, de afeto, de vinculo intenso com o género humano inteiro, por um mundo

outro (Foucault, 2011a, 265).

A justica, se é desconstrucao, é porque, como vimos, demanda esta coragem
do outro - e do outro governante como instituigdo - que escuta a singularidade
desse levante, desses dizeres outros, arriscando as suas proprias certezas, seu
proprio idioma, porque deve falar na linguagem desse outro, diferenciando-se a si
mesmo, eticamente, neste processo.

Os direitos humanos se entrelagam, assim, com essa dimensao ética, que
Derrida traduz como justica, igualmente invocada por Foucault nas praticas de
resisténcia, como estratégia de majoracao da poténcia de aparéncia no espaco
publico, de forma dissensual e diferencial, por outras possibilidades de
subjetivacao.

Longe do debate em torno de direitos positivos ou naturais, de direitos legais
ou morais que anima a teoria juridica dos direitos humanos, Foucault se aproxima
mais de teorias realistas, como de Bobbio, enxergando nos direitos humanos uma
fungdo pratica-estratégica de reivindicagao (Bobbio, 1992, 10), assumindo seu
relativismo por sua historicidade (Bobbio, 1992, 19).

Mas, conquanto nao pretenda tampouco a busca de fundamentos ou de
justificagao (BOBBIO, 1992, 24), Foucault entende que, sim, os direitos fundamentais
sao um problema filosofico, de critica, de problematizagao, como, com Butler, uma
forma de virtude estabelecida mediante sua diferenca diante de uma obediéncia
acritica com relacao a autoridade, sempre situada e expressa por uma pergunta
especifica que surge em relagdo com uma forma especifica de governo: “[...] como
nao ser governado dessa forma, em nome destes principios, em vista destes
objetivos, e por meio destes procedimentos, ndao desta forma, ndo para isso, nao por
eles” (Butler, 2001, p. 7-8).

Se a governamentalizagao € um movimento pelo qual se tratava, na realidade
mesma de uma pratica social, de sujeitar os individuos por meio de mecanismos de
poder que invocam uma verdade, a critica € o movimento pelo qual o sujeito se
atribui o direito de interrogar a verdade acerca de seus efeitos de poder e ao poder

acerca de seus discursos de verdade. Coloca-se em primeiro plano a reflexividade

clhildhood & philosoply, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987 25



a infancia e o (in)dizivel: poder ubuesco, resisténcia e a possibilidade da justica

da reivindicagao. A critica, para Foucault, sera a arte da inservidao voluntaria, da
indocilidade reflexiva. Pér em jogo a liberdade tem algo a ver com o que Foucault
chama de virtude (Butler, 2001, 10-11) e é esta virtude que esta no cerne da
atribuicao do direito de reivindicacdo de direitos.

E neste exercicio da aporia da diferenga que se dara a condigao de abertura
para a experiéncia da alteridade vivida por essas proprias criangas e adolescentes e,
por conseguinte, da escuta parresiastica dessas linguagens singulares e das
resisténcias possiveis na vulnerabilidade. Com tentativas outras de se estar proximo

e, mais do que se escutar, de se encontrar.

referéncias

Agamben, Giorgio. Enfance et histoire. Paris: Payot, 2002.

Bobbio, Norberto. A era dos direitos. Rio de Janeiro, Campus, 1992a.

Bourdieu, Pierre. La représentation politique. Eléments pour une théorie du champ politique.
Actes de la Recherche en Sciences Sociales. ano 1981,

Butler, Judith. Qué es la critica? Un ensayo sobre la virtud en Foucault. Traduccién de
Marcelo  Expésito e Joaquin Barriendos. 2001. Disponivel em:
http:/ /eipcp.net/ transversal /0806 / butler/es. Acesso em: 15 out. 2019.

Butler, Judith. Notes toward a performative theory of assembly. Cambridge, Massachusetts:
Harvard University Press, 2015

Cambiano, Giuseppe. Tornar-se homem. In: Vernant, Jean-Pierre. O homem grego. Lisboa:
Editorial Presenca, 1994.

Costa, Jurandir Freire. Ordem médica e norma familiar. 4. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1999.
Deleuze, Gilles; Guattari, Félix. Mil platés. Sao Paulo: Editora 34, 2017. v. 4.
Derrida, Jacques. Force de loi. Le ‘fondement mystique de I"autorité’. Paris: Galilée, 1994

Donzelot, Jacques. A policia das familias. 2. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1986.

Ewald, Francois. L’Etat Providence. Paris: Editions Grasset & Fasquelle, 1986. E-book
Fonseca, Marcio Alves da. Michel Foucault e o direito. Sao Paulo: Max Limonad, 2002.
Foucault, Michel. Dits et écrits (Ditos e escritos). Paris: Gallimard, 1994. 4 v.
Foucault, Michel. A verdade e as formas juridicas. Rio de Janeiro: PUC-NAU, 1996.
Foucault, Michel. Le pouvoir psychiatrigue. Paris: Gallimard, 2003.

Foucault, Michel. Seguranga, territorio, populagio. Sao Paulo: Martins Fontes, 2008.
Foucault, Michel. A hermenéutica do sujeito. Sao Paulo: Martins Fontes, 2010.
Foucault, Michel. A coragem da verdade. Sao Paulo: Martins Fontes, 2011a.

Foucault, Michel. O governo de si e dos outros. Sao Paulo: Martins Fontes, 2011b.
Foucault, Michel. Os anormais. Sao Paulo: Martins Fontes, 2014,

Foucault, Michel. L'archéologie du pouwvoir. Paris: Gallimard, 2015a

Foucault, Michel. Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines. Paris:
Gallimard, 2015b

Foucault, Michel. Naissance de la clinique. Paris: PUF, 2015c.
Gil, José. Monstros. Lisboa, Relégio d"dgua. 2006

26 clildhood & philosophy, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987



eduardo rezende melo; flavia schilling

l‘:, Fa |
Golder, Ben. Foucault and the politics of rights. Stanford: Stantord University Press, 2015.

Jay, Martin. Downcast eyes. The denigration of vision in twentieth-century French thought.
Berkeley, University of California Press, 1993

Laertios, Diogenes. Vidas e doutrinas dos filosofos ilustres. 2. ed. Brasilia, DF: UNB, 1987.

Lyotard, Jean-Frangois. A condigio pos-moderna. 5. ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 1998.

Lyotard, Jean-Francois. Le postmoderne expliqué aux enfants. Paris: Galilée, 2005.

Lyotard, Jean-Frangois. Lectures d’enfance. Paris: Galilée, 1991.

Melo, Eduardo Rezende. Direito ao desenvolvimento: arqueologia de um dispositivo na
subjetivagdo de criancas e adolescentes. Sao Paulo: Intermeios, no prelo

Niehues-Probsting, Heinrich. Der Kynismus des Diogenes und der Begriff des Zynismus. 2°
edigao, Miinchen, Suhrkamp Verlag, 2016

Nuzzo, Luciano. Il mostro di Foucault. Limite legge, eccedenza. Milano: Meltemi editore,
2018.

Ranciére, Jacques. Au bords du politique. Paris: Gallimard, 2012.

Ranciére, Jacques. Le maitre ignorant. Cinq lecons sur 1’émancipation intellectuelle. Paris:
Fayard, 1987.

Sloterdikj, Peter. Critica da razdo cinica. 2. ed. Sdo Paulo: Estacao Liberdade, 2012.

Stiissi, Anna. Erinnerung an die Zufunft. Walter Benjamins “Berliner Kindheit um
Neunzehnhundert”. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1977.

recebido em: 18.11.2020
aprovado em: 21.12.2020

clhildhood & philosophy, rio de janeiro, v. 23, fev. 2021, pp. 01- 27 issn 1984-5987 27



