RELACOES ENTRE A NOCAO DE
“CUIDADO-DA-ALMA” E O “CONHECIMENTO
DE SI” NO PRIMEIRO ALCIBIADES

RELATIONSHIPS BETWEEN THE NOTION OF “CARE-OF-SOUL”
AND “SELF-KNOWLEDGE” IN FIRST ALCIBIADES

MARCOS SIDNEI PAGOTTO-EUZEBIO
EDSON DA SILVA AFONSO™

Resumo: O artigo busca aprescentar as relacoes entre as exigéncias de cuidado-
da-alma ¢ a nccessidade do conhecimento-de-si presentes no dialogo platénico
Primeiro Alcibiades, indicando a forte ligacdo de tal aperfeicoamento de si com
o da pélis. Também as dimensdces crética, tcolégica, Etica ¢ politica sc encontram
firmemente unidas no dialogo, visto que a formacio do homem politico exige o
vinculo entre discipulo ¢ mestre, sendo este o guia em direcio ao reconhecimento
da divindade, pois conhccersc significa, ao final, conhecer a alma ¢, na alma,
o deus. A alma assim formada sabera conduzirse como sc deve, ¢ scra capaz
de governar a si ¢ a cidade.

Palavras-chave: Primciro Alcibiades, Platio, cuidado da alma, conhecimento-
de-si.

Abstract: This article aims to introducc the relationships between the
requircments of the care of soul and the demands of sclf-knowledge as presented
in the platonic dialogue First Alcibiades, pointing the strong connection of
sclf-improvement with the pélis improvement. The crotic, theological, cthical
and political dimensions arc also firmly connected in the dialogue, given that
the formation of the politician requires the bond between the disciple and the
master which is the guide toward the recognition of the divinity, because to
know yoursclf means, at the end, know the soul, and in the soul, god. The soul
formed in such a way will know how to drive itself properly, and will be able
to govern itsclf and the city.

Keywords: First Alcibiades, Plato, Carc-of-soul, Sclf-Knowledge.

* Marcos Sidnei Pagotto-Euzcbio € professor do Departamento de Filosofia da Educacio
¢ Cicncias da Educacio da Faculdade de Educacio da Universidade de Sdo Paulo — FEUSP.
E-mail: hipias@usp br

** Edson da Silva Afonso € graduado em Filosofia pela Pontificia Universidade Catélica de S3o
Paulo (PUC-SP) ¢ mestrando em Filosofia da Educacio pela FEUSP. E-mail: cdsonafonso@usp.br

HYPNOS, Sio Paulo, v. 38, 1°sem., 2017, p. 93-108



o
=

biades

il

Primeiro Alc

I NO

A0 de “cuidado-da-alma” € 0 “conhecimento de si”

JOES ENTRE A NOC

Relac

No Primeiro Alcibiades, ap6s a “metafora do olho” (132¢c — 133¢), Sécrates
diz que o “conhecimento de si” (gnéthi seautén) corresponde a sabedoria.
Tal definicdo ¢ familiar aos leitores de Platido: podemos encontra-la em varios
de seus dialogos’, sendo que, em alguns deles, o “conhecimento de si” €
entendido como condicio imprescindivel para o engajamento na vida pablica.
Esse conhecimento esta intimamente ligado ao conhecimento do bem e do
mal, ¢ pode ser entendido como uma das condicées para o “cuidado de si”.
A ideia esta presente também no Laques e no Cdrmides, visto que, nesses
dialogos, a epiméleia consiste no cuidado que o jovem deve ter em relacao
a sua educacio.

Pradeau®, em sua introducdo ao Primeiro Alcibiades, apresenta um
estudo sobre o uso antigo da inscricdo délfica, o “conheca-te a ti mesmo”.
De acordo com ele, antes de Platio, essa inscricdo tinha um significado moral
e religioso, € recomendava a “medida” ou fuga da bybris: o homem deveria
conhecer-se a si mesmo para niio cometer excessos ¢ para nio se tomar por
um deus. Esse sentido divino foi substituido, posteriormente, por um signi-
ficado moral, no contexto filoséfico, que parece ser propriamente socratico.
Sécrates propunha justamente o contrario daquilo que recomendava o sentido
religioso, pois, para ele, conhecer-se € reconhecer em si mesmo o lugar da
alma, o que aproxima o homem, de certo modo, da divindade. Platao teria
se apropriado do preceito délfico com a finalidade de fazé-lo servir a sua
filosofia, relacionando-o, principalmente, ao saber referente as coisas huma-
nas. O Sécrates de Platdo, segundo Pradeau, possui um saber do humano.

Independentemente do que se queira conhecer, € imprescindivel o conhe-
cimento de si mesmo, e cada um deve conhecer seus préprios recursos e suas
proprias limitacoes. Mas, além de se conhecer, deve-se também “cuidar de
si”. A inscricio délfica possui, assim, uma dimensido dupla: ela diz respeito
tanto a moral quanto a epistemologia.O carater duplo do “conhecimento de
si” parece estar em consondncia com o sentido que a nocio de sabedoria
tinha na época de Platdo. Sabedoria, nesse periodo, comportava dois concei-
tos distintos: “conhecimento de si” e “controle de si”, sendo que o primeiro
tinha um aspecto intelectual ¢ o outro moral. A sabedoria designava uma

Dorion conta que cssa ligacio entre gnothi seautén ¢ a sabedoria ja cstava presentc cm
um dos fragmentos de Heraclito: “E dado a todos os homens conhecerem-sc a si mesmos ¢ de
serem sabios.” (DK B 116). Ver DORION, L-A. Introduction. In: PLATON. Charmide et Lysis.
Introduction de Louis-André Dorion. Paris: GF Flammarion, 2004, p.53.

*  PLATON. Alcibiade. Présentation par ] -F. Pradeau; Traduction inédite par Chantal Marbocuf

ct Jean-Francois Pradcau. Paris: Flammarion, 2004, p 47.

HYPNOS, Sio Paulo, v. 38, 1°sem., 2017, p. 93-108



forma de conhecimento acompanhado de um modo de vida correspondente.
Dotado desse saber, o homem seria mestre de si mesmo. O gnéthi seauton,
no Primeiro Alcibiades, ¢ condicio de um exercicio filoséfico, de um exer-
cicio de si sobre si. Ora, € desse “si” que se deve cuidar e, para isso, deve-se
partir, inicialmente, do “conhecimento de si”. De acordo com Sécrates, o
jovem que almeja entrar na vida publica deve se conhecer porque esse tipo
de conhecimento nio € algo que possa ser transmitido. Ele ndo pode ser
ensinado pelos mestres de retérica nem pelos “mestres de virtude”. A men-
sagem oracular teria, desse modo, também um sentido formativo. Levando
em consideracido que a educacio dos jovens € indispensavel, quem deve
ser responsavel por ela?

Como veremos, sem tal conhecimento, € impossivel saber o que nos ¢
préprio, o que nos convém. Esse conhecimento nio concerne as partes do
“si”, mas refere-se, principalmente, a0 modo como tais partes se harmonizam
com o centro racional da alma. Aquele que conhece a si mesmo coloca os
bens da alma acima dos bens do corpo. Aquele que possui esse conhecimento
¢ temperante, pois € mestre de seus desejos e de suas paixdes. Veremos,
ainda, que o individuo que conhece a si mesmo além de saber sobre seus
proprios negécios, conhece também os negdcios da cidade.

“CONHECIMENTO DE SI” E A EDUCACAO DE ALCIBIADES

Alcibiades esta certo de que seus adversarios politicos — seus compatrio-
tas — sdo na maioria incultos, € por isso entende que nio havera necessidade
de aprender e de se aplicar ao que quer que seja. Sécrates, no entanto, diz-
-lhe que seus verdadeiros rivais ndo serdo os homens politicos de Atenas,
¢ sim os espartanos € os persas, cuja riqueza € maior ¢ a educacio ¢ mais
consistente. E nesse contexto que o preceito délfico aparece pela primeira
vez no dialogo.

Comparado a seus rivais, os reis dos lacedeménios ¢ dos persas,
Alcibiades esta em uma posicio de inferioridade com relacio a riqueza ¢ a
educacio. Pior do que isso: o jovem nio possui uma determinada fékbre e
um determinado saber para superar tal posicio. Dessa maneira, a primeira
referéncia a inscricio do templo de Delfos objetiva incitar Alcibiades a olhar
um pouco para si mesmo ¢ conhecer suas préprias deficiéncias. Dito de
outro modo, o jovem ¢ incitado a cuidar de si mesmo. Ele deve conhecer e
desenvolver suas qualidades, deve lancar mao de todos os recursos de que
dispée para aumentar suas possibilidades de sucesso. Somente por meio do

HYPNOS, Sio Paulo, v. 38, 1°sem., 2017, p. 93-108

0
w1

Marcos Sidnei Pagomro-Euzebio e Edson da Silva Afonso



0
o~

no Primeiro Alcibiades

A0 de “cuidado-da-alma” € 0 “conhecimento de si”

JOES ENTRE A NOC

Relac

aperfeicoamento de si pela epiméleia e pela tékbne é que Alcibiades podera
concretizar seus planos ambiciosos: “Se te descurares nesse sentido” diz-lhe
Sécrates “teras de desistir de alcancar nome e fama entre os helenos e os
povos barbaros, que € o que parece desejar acima de tudo quanto possam
desejar os homens” (Primeiro Alcibiades, 124b).

Mas como o “cuidado de si” pode ajudar Alcibiades no exercicio politico?
Para responder isso devemos explicar o que € o “conhecimento de si” para
Platdo, demonstrando como esse conhecimento esta associado a sabedoria.
O “conhecimento de si”, entendido como sabedoria, possibilita o conheci-
mento do bem e do mal, fundamental para o homem politico, visto que, sem
ele, ndo se pode discernir as acdes boas das mas. A sabedoria é um tipo de
conhecimento que suplanta todos os outros conhecimentos. Isso nio quer
dizer, todavia, que com ela se conhece tudo. Mas, enquanto conhecimento do
bem e do mal, ela comanda as outras ciéncias. A sabedoria permite determinar
de que maneira os outros conhecimentos, de ordem mais técnica, devam
ser usados, para que todos cidadios possam ser beneficiados. Ademais,
conhecendo-se, o individuo pode aperfeicoar-se e cuidar para que os outros
se tornem melhores. Ora, o homem que ndo conhece as coisas que lhe sao
proprias ignora as que pertencem aos outros, €, por conseguinte, ignora as
coisas que concernem 2 cidade: “Quem ignora, portanto, as coisas que lhe
dizem respeito, nio ha de conhecer, também, as dos outros. (...) E se nao
conhece as dos outros, nio conhecera também as da cidade.” (Primeiro

Alcibiades, 133e).

Dessa forma, pode-se dizer que o aperfeicoamento de si esta intimamente
ligado tanto ao melhoramento dos outros quanto ao da polis. Ao tratar do
melhoramento da polis, Séerates introduz, no Primeiro Alcibiades, a nocao
de “virtude” (areté). Ele diz, em 134b, que as cidades, para alcancarem a
felicidade, ndo precisam de “muros, nem trirremes, nem de estaleiros (...),
nem de populacio e tamanho”, mas sim de virtude. Dito de outra maneira, a
felicidade nao reside nos bens exteriores, e sim na virtude. Como sabemos,
essa concepgdo esta presente também na Apologia (30a), pois, nela, Sécrates
desaprova os cidaddos que, ao invés de cuidarem da alma, preocupam-se
mais com o corpo € com os bens exteriores. Ora, o filésofo ensina que nao
¢ da riqueza que vem a virtude, mas € da virtude que vem a riqueza e todos
os outros bens. Vale dizer que esse ensinamento nao deve ser entendido
como se devéssemos procurar a virtude com o propésito de adquirir riqueza.

A interpretacdo que nos parece mais adequada ¢ a de que, com a posse da

HYPNOS, Sio Paulo, v. 38, 1°sem., 2017, p. 93-108



virtude, tornamo-nos capazes de buscar bens muito mais superiores que os

bens materiais.

Assim, o Primeiro Alcibiades aponta que € por meio da virtude que o
homem se torna feliz. Ora, se se quer melhorar uma coisa € necessario “cui-
dar” dela, e ndo enriquecé-la ¢ embeleza-la. Isso vale tanto para o homem
quanto para a cidade. Se o jovem Alcibiades deseja governar, ele deve pri-
meiro adquirir a virtude para, depois, transmiti-la a cidade. O “conhecimento
de si” leva aos conhecimentos fundamentais para aquele que governa, quais
sejam, o conhecimento do bem e do mal, o conhecimento de como melhorar
a si mesmo ¢ os outros. Dessa maneira, o governante que ndo conhece a si
mesmo corre o risco, lancando-se em um negécio que ele pensa ser bom,
de tornar-se desastroso tanto para a cidade quanto para ele mesmo.

Ja na sua segunda aparicio no Alcibiades, o preceito délfico assume “a
forma de uma questio de certo modo metodolégica™: o que é o homem?
O que € esse “si” do qual se deve cuidar? O que € esse elemento que €, ao
mesmo tempo, “sujeito” ¢ “objeto” do cuidado?

Para Platao, “cuidar de si” € uma tékbne, € a arte que deixa a nds mesmos
melhores. Essa arte ndo pode ser conhecida sem antes saber o que somos.
Dito de outra maneira, € impossivel cuidar de si sem conhecer a si mesmo:
“O que € certo € que, conhecendo-nos, ficaremos em condicdes de saber
como cuidar de nés mesmos, o que nio podemos saber se nos desconhecer-
mos” (Primeiro Alcibiades, 129 a). O dialogo associa, de modo gradativo, as
nocoes de “cuidado de si” e “conhecimento de si”. Essa associacdo introduz,
no Primeiro Alcibiades, a teoria da hegemonia da alma, por meio da qual
¢ feita uma distincio entre o objeto ¢ algo que corresponde a esse objeto.
Sécrates diz que ha uma diferenca entre a tékbne por meio da qual cuidamos
de alguma coisa e a fékbne que se ocupa com o que pertence a essa coisa
(128d). Por exemplo, cuidar dos pés nido ¢ a mesma coisa que cuidar de
algo que lhes pertence, como os sapatos. Enquanto os sapateiros ocupam-se
destes, cabe ao pedétriba ocupar-se daqueles. E apresentada também uma
distinciio entre o usuario e as coisas utilizadas por ele. Ora, Sécrates usa a
linguagem para conversar com Alcibiades. Todavia, evidentemente, Sécrates
nao ¢ a linguagem. Da mesma forma, o sapateiro vale-se de ferramentas para
fazer os sapatos, mas ele nio ¢ essas ferramentas. Por meio desse raciocinio, o
filésofo afirma que o homem nio € seu corpo, e sim aquele que usa o corpo.

’ FOUCAULT, M. A Hermenéutica do sujeito. Sao Paulo: Martins Fontes, 2006, p. 73

HYPNOS, Sio Paulo, v. 38, 1°sem., 2017, p. 93-108

0
~J

Marcos Sidnei Pagomro-Euzebio e Edson da Silva Afonso



0
==}

no Primeiro Alcibiades

=rr

A0 de “cuidado-da-alma” € o “conhecimento de si

"OES ENTRE A NOC

Relac

Ao investigar o que seria o “si”, o que seria o homem, Sécrates apresenta
trés hipéteses. O homem, segundo ele, 56 pode ser uma das seguintes coisas:
alma, corpo ou ambos num sé6 todo. O corpo nio € capaz de comandar a si
mesmo. Portanto, o homem nio € seu corpo, nem o conjunto corpo ¢ alma
ja que: “Se uma das partes ndo governa outra, ndo ha possibilidade de vir a
fazé-lo a reunido das duas” (Primeiro Alcibiades, 130b). Sendo assim, pelo
principio do comando, o homem € a sua alma. Ela sim pode servir-se do
corpo e comanda-lo:

S — Sendo assim, uma vez que o homem nio é nem o corpo, nem o con-
junto dos dois, sé resta, quero crer, ou aceitar que o homem é nada ou,
no caso de ser alguma coisa, tera de ser forcosamente alma.

A — E muito certo.

S — Havera necessidade de demonstrar por maneira mais clara que o ho-
mem € alma?

A — Nio, por Zeus; a argumentacio me parece suficiente.
S — Mesmo que nio seja exata, sendo suficiente, é quanto nos basta. Maior
precisio alcancaremos quando houvermos encontrado o que deixamos

provisoriamente de lado, para ndo sobrecarregar a investigacio (Primeiro
Alcibiades, 130c).

Como vimos, a inscricdo délfica, na sua primeira aparicio sugeria que o
aperfeicoamento de si concerne somente ao conhecimento das qualidades
que se possui, das que faltam e daquelas que se pode adquirir. Tal preceito,
a partir de sua segunda ocorréncia, pode ser concebido como uma condi-
cio para o melhoramento de si: “Poderiamos conhecer a arte que nos deixa
melhores, se ndo soubéssemos o que somos?” (Primeiro Alcibiades, 128¢)
Podemos dizer, desse modo, que essa segunda ocorréncia diz respeito ao
processo de lapidacio do “conheca-te a ti mesmo”, visto que, “conhecer-se”
ndo €, agora, apenas a consciéncia de recursos e defeitos, ¢ sim “saber-se
alma”. A nocdo de alma pode ser melhor compreendida por meio da famosa
“metafora do espelho™, que repercutiu em outros dialogos de Platio, princi-
palmente nas obras tardias. E justamente na apresentacio da referida metafora

que encontramos a terceira ocorréncia da mensagem oracular no dialogo.

* Dc acordo com Brunschwig, as linhas 133c 816, que compdem parte da metafora do cspe-

lho, nido aparccem nos manuscritos. Elas ficaram conhecidas apenas pelas citacoes de Eusébio
¢ de Estobeu. Por conta de scu carater “ncoplaténico”, alguns comentadores apoiam-sc nessa
passagem para qucstionar a autenticidade do Alcibiades. Ver: BRUNSCHWIG, J. Estudos e
exercicios de filosofia grega. Sio Paulo: Edicées Lovola, 2009

HYPNOS, Sio Paulo, v. 38, 1°sem., 2017, p. 93-108



A “metafora do espelho” € apresentada da seguinte maneira: Sécrates diz
que da mesma maneira que se pode ver no olho de outro homem aquilo
que € a “exceléncia da visdo”, pode-se “ver” na alma de alguém o que é
também “excelente”. O olho, para olhar a si mesmo, precisa de um espelho,
ou de algo que tenha funcio semelhante. O olho também pode olhar-se no
olho de outro homem, mais precisamente na pupila, responsavel por sua
funcio especifica: a visdao. Ora, a pupila é a “melhor” parte do homem, nela
reside a virtude prépria da visio. Do mesmo modo, a alma para conhecer
a si mesma necessita “olhar” outra alma, deve mirar, mais precisamente, a
parte em que reside a virtude prépria da alma. Enquanto a virtude do olho
encontra-se na pupila, a virtude da alma consiste na sabedoria. E justamente
nessa parte sabia da alma que residem o conhecimento e a reflexio, de modo
que aquele que dirige seu olhar para ela € capaz de conhecer sua totalidade
divina e, talvez, alcancar o conhecimento de si mesmo.

Dado que o conceito de homem ¢ identificado com a nocio de alma,
faz-se necessario saber como cuidar dessa alma que se €. Embora a “metafora
do espelho” nio responda essa questio de uma maneira direta, ela indica, ao
menos, pontos importantes para a investigacio. Ora, a questiao nio € conhecer
o olho e, metaforicamente, a alma, e sim conhecer aquilo que a faz melhor.
Sendo assim, o objetivo € conhecer o que €, na alma, equivalente a pupila,
isto €, deve-se procurar a parte da alma onde reside a virtude.

Desse modo, a “metafora do espelho” move-se, primeiramente, do
“conhece-te a ti mesmo” para o “olhe-te a ti mesmo” e, depois, volta, tam-
bém metaforicamente, para o “conheca-te a ti mesmo”. Esse deslocamento
parece permitir a transformacio de coisas fisicas (como olho e espelho) em
termos filoséficos. O paradigma faz uma recomendacio importante, qual seja,
o homem deve educar sua alma. Esta requer cuidado. E dado que a alma
pode ser educada ao olhar para outra alma, aquilo que € visto na pupila de
outrem seria o “si” em que se pode transformar, aquilo que se pode ser apds
cuidado, e ndo o “si mesmo”. Nesse ponto, € introduzido, de certa maneira,
algo da ordem do divino, visto que o melhor espelho, que permitiria ver

esse “si” com mais clareza, seria o espelho do divino.

RELACAO ENTRE AS DIMENSOES EROTICA E “TEOLOGICA”

Sécrates define o daimén como uma entidade etérea, sublime, porém
acessivel, visto que se manifesta, em seu interior, nas situacdes em que deve
ajuizar € agir moralmente. O daimén é personagem bem conhecida da obra

HYPNOS, Sio Paulo, v. 38, 1°sem., 2017, p. 93-108

£
0

Marcos Sidnei Pagomro-Euzebio e Edson da Silva Afonso



S

no Primeiro Alcibiades

A0 de “cuidado-da-alma” € 0 “conhecimento de si”

JOES ENTRE A NOC

Relac

de Platio, aparece, por exemplo, na Apologia (31 ¢), no Fedro (242 b), na
Repiiblica (620 d). Miguel Spinelli’, em seu estudo intitulado O Daiménion
de Sécrates, apresenta diferentes termos (todos condizentes com a mistica
oracular ¢ com a arte divinatéria da cultura grega) com os quais Sécrates
definia seu deus. Alguns deles sdo: “profetisa ou mantico” (o filésofo referia-
-se a seu daimén como se fosse uma profetisa particular, ja que era possivel
encontra-la e ouvir os oraculos dentro de si mesmo); “voz”, responsavel por
definir ndo sé o que €, mas também a maneira que Socrates relacionava-se
com seu deus; “divindade contraditéria”, um sinal interior que orientava a
conduta do filésofo por meio da interdicio. O significado desse Gltimo termo
esta presente, de maneira clara, nas palavras de Sécrates que antecederam
a sentenca de sua condenacio:

Quantas vezes ela (profetisa) me conteve em meio a outros discursos! Hoje,
porém, em nada ela se contrapds, nem nas minhas a¢cdes nem nas minhas
palavras. Ora, qual a razio que nisso se oculta? Vou lhes dizer: porque o
que hoje esta por me acontecer, dados todos os indicios, sera um bem....
Estou certo de que se fosse um mal, o meu sinalizador costumeiro... iria
se contrapor... (Apologia, 40bc)

Essa contraposicio ocorria apenas nos casos em que a acdo pudesse
resultar em algum mal. O deus ndo se manifestava se a acdo que estivesse
por fazer fosse boa. Sécrates usa esse mesmo termo, no Primeiro Alcibiades,
para explicar o fato de ter passado muito tempo seguindo o jovem Alcibiades,
apenas observando-o, sem lhe dirigir a palavra. O filésofo diz ter sido impe-
dido por uma forca divina, que agia independentemente de sua vontade. Por
isso, procurou seu interlocutor apenas quando se viu livre dessa interdicio.

Sécrates, ha muito tempo, queria dirigir-se a Alcibiades; esperou o
momento propicio, a ocasido determinada pela entidade intermediaria entre
deuses ¢ homens, para abordar o jovem que se encontrava em um momento
critico: ele estava deixando a adolescéncia e passando a idade adulta, ja havia
terminado o processo tradicional de educacio e queria ingressar na vida
politica. A ocasido propicia (kairds), como sabemos, teria, para os gregos,
algo de divino, visto que nio cabia aos homens determina-la. O impedi-
mento mencionado por Sécrates tinha uma razdo: Alcibiades, convicto de
sua posicio social, de sua riqueza e das qualidades de seu corpo ¢ de sua
alma, acreditava que tudo isso tornavam-no autossuficiente, fazendo inclusive

*  SPINELLL M. O Daiménion dc Sdcrates. Hypnos, n? 16, 2006, p. 59.

HYPNOS, Sio Paulo, v. 38, 1°sem., 2017, p. 93-108



com que ele desprezasse todos seus amantes. O jovem nio estava disposto
a escutar ninguém. Por isso Sécrates nio o abordou, sabia que, diante desse
quadro, suas palavras ndo surtiriam qualquer efeito. Mesmo assim, o filésofo
nio o abandonou: durante todo o periodo em que nio podia se aproximar
dele, examinou-o com o propésito de identificar o verdadeiro estado em
que ele se encontrava.

Alcibiades, no entendimento de Sécrates, ndo estava pronto. Mesmo
tendo sido educado por Péricles, o jovem, que almejava governar nio sé
a cidade, mas a Europa e a Asia juntas, confundia suas qualidades naturais
com a exceléncia politica. Ele ja ndo estava mais na idade de ser amado, isto
¢, de ser educado no sentido da erdtika. Poderia ser educado apenas com
ajuda de uma entidade divina. No comeco da tGltima parte do dialogo (124c-
d), Sécrates afirma que Alcibiades deveria escolher entre Péricles ¢ ele, ou
mais precisamente, entre Péricles e seu tutor superior, o deus. Ora, em sua
estratégia de seducio, o filésofo se coloca como sendo apenas um mediador
entre o jovem e o tutor divino. Sécrates ndo fala diretamente a Alcibiades, ele
apenas diz aquilo que seu daimon diz, assim como, no Bangquete, Sécrates
expds apenas aquilo que a sacerdotisa Diotima lhe dissera sobre o amor. O
deus € quem determinara o sucesso ou o fracasso da educacio de Alcibiades.
Olimpiodoro de Alexandria®, em seu comentario do Alcibiades, assevera que
a importancia desse dialogo reside no fato de conciliar a dimensido erdtica
(antropolégica) com a dimensido demoniaca (teolégica) das atividades de
Socrates.

No Primeiro Alcibiades, erética, ética e politica estdo intimamente relacio-
nadas, visto que a formacio do homem politico demanda a ética do “cuidado
de si”, que, por sua vez, requer o vinculo amoroso entre discipulo e mestre.
Este guia aquele em direcdo ao reconhecimento da divindade. Assim, a rela-
cdo entre as areas citadas consagra-se em sua juncdo com o divino. Ora, o
“cuidado de si” passa pelo “conhecimento de si”, que ¢ alcancado somente
no plano divino e € fruto da erética socratica. Conhecer-se significa conhecer
a alma e, na alma, o deus. A alma que alcancga esse conhecimento divino sera
dotada de sabedoria (sophrosyne), sendo, assim, capaz de conhecer o que
ha de melhor, de distinguir o bem ¢ o mal, o bem de sua familia € o bem de

¥ O comentario de Olimpiodoro € o {inico comentario antigo completo do Alcibiades que

chegou até nés, ja que o comentario de Proclus € incompleto, cobrindo apecnas o primeiro
terco do dialogo (103 a- 116 a). Ver em: MORAUX, P. ¢ WESTERINK, L. G. Olympiodorus.
Commentary on the First Alcibiades of Plato. Critical Notes and Indices. LiAntiquité classique,

v. 26, n. 1, 1957 p. 194195

HYPNOS, Sio Paulo, v. 38, 1°sem., 2017, p. 93-108

=

Marcos Sidnei Pagomro-Euzebio e Edson da Silva Afonso



102

no Primeiro Alcibiades

A0 de “cuidado-da-alma” € 0 “conhecimento de si”

JOES ENTRE A NOC

Relac

sua cidade, de gerir seus negdcios ¢ os negdcios da cidade, o verdadeiro ¢
o falso. Em suma, essa alma sabera conduzir-se como se deve, ¢ sera capaz
de governar a cidade.

O “conhecimento de si”, assim, ndo ¢ imediato, mas se da por meio de
um objeto que desempenha a funcio de espelho, ¢ esse objeto € o outro, o
mestre, em cuja alma (ou em cuja divindade, equivalentemente) o discipulo
melhor se vé. O aspecto erdtico, no Primeiro Alcibiades, parece ser estar
realmente entrelacado com a dimensio “teolégica”.

Duas questoes relacionadas ao “cuidado de si” ja foram respondidas até
aqui: em primeiro lugar, o que € o “si”? Vimos que o “si” € a alma; depois,
como se da o “cuidado de si"? A resposta para essa pergunta foi dada por meio
da chamada “metafora do espelho”. Esta deixou claro que olhar a exceléncia
no olho de outro homem possibilita o “conhecimento de si”.

A NOCAO DE “CUIDADO DE SI”

A nocio de epiméleia heatitou é recorrente nos dialogos platénicos. Ela
aparece, por exemplo, no Laques, no Cdrmides, na Apologia. No entanto, os
estudiosos recentes de Platio parecem ndo lhe atribuir muita importancia’.
Isso talvez seja explicado pelo fato dessa nocio ter sido investigada filosofi-
camente, pela primeira vez, no Primeiro Alcibiades, que foi e ainda € visto
como um texto secundario no corpus platdnico.

Platio, de acordo com Foucault?, teria elaborado sua teoria do “cuidado
de si” a partir de uma tradicdo pré-filoséfica. De fato, a nocio de epimeé-
leia beautort ¢ bem antiga e muito presente na cultura grega. Antes de ser
introduzida na reflexdo filoséfica, ela ndo consistia em uma recomendacao
para filésofos, ou uma atitude de “intelectuais”. Ela designava um privilégio
politico, econémico ¢ social daqueles que tinham tempo e condicdes para
cuidar de si mesmos. Nio foi o “cuidado de si”, e sim o “conhecimento de

si” que adquiriu importancia na histéria da filosofia. A mensagem oracular

7 No campo da cducacdo, porém, o “cuidado de si” vem ganhando maior visibilidade. De

fato, o Alcibiades cstabelece uma relacio muito clara entre a educacio ¢ a nocio de epime-
leia beautou. Esta, na obra platbnica, designa o modo pelo qual o jovem deve ser educado.
Foucault escreve que essa relagio sc da numa dupla perspectiva: a do aprender ¢ do ensinar
vinculada ao “cuidado de si”, ¢ o “cuidado de si” relacionado 4 nocio de sujeito.

® Nio obstante a importincia do cstudo de Foucault sobre o “cuidado de si”, aprestados
principalmente na Hermenéutica do Sujeito, abordaremos no presente trabalho apenas os

aspectos de scu pensamento que dizem respeito ao Alcibiades.

HYPNOS, Sio Paulo, v. 38, 1°sem., 2017, p. 93-108



passou de conselho de conduta ao consulente do oraculo a conceito filosé-
fico quande, na figura de Sécrates, foi introduzido no platonismo. Foucault
aponta, contude, que a insercio filoséfica do preceito délfico ocorreu con-
comitantemente a incorpeoracio da nocio de “cuidado de si”. Vale dizer que
antes dessa insercio no campo filoséfico, a relacio entre as duas nocgdes
comportava, a principio, a primazia do “cuidado”.

Ao aprofundar sua analise do “cuidado de si”, Foucault considera-o,
em primeiro lugar, como uma atitude para consigo, com os outros € com o
mundo: o “cuidado de si” ¢ um modo de praticar acées, de relacio com o
outro; em segundo lugar, ¢ um modo de olhar, de atentar-se a tudo que se
pensa € ao que se passa no pensamento; por fim, um modo de agir, isto €,
de praticar acdes que sdo exercidas para consigo € que nos permitem modi-
ficar, assumir, purificar, transformar a nés mesmos por meio de exame de
consciéncia, e de certos exercicios. Em suma, estendido a vida em geral, o
“cuidado de si” modela toda uma arte de viver, segundo a qual € necessario
praticar a si mesmo, o que acabou se tornando, na Antiguidade, a prépria
definicdo de filosofia.

A relacio que existe entre as palavras epiméleia e meléte (cuidado, exer-
cicio, aperfeicoamento) evoca uma série de praticas, acdes que sdo exercidas
de si para consigo mesmo, agdes pelas quais o homem se purifica, transforma
sua prépria existéncia. Segundo Vernant, o termo mélete, do qual deriva a
expressido epiméleia beautou, é frequente na filosofia grega. Significa uma
forca decisiva, nem mesmo igualada pela natureza. Ora, uma alma bem
cuidada pode ser “adestrada”, assim como a falta de exercicio, de aplicacio,
pode transformar em ruinas a melhor das almas. Por um lado, até mesmo as
coisas mais simples distanciam-se daqueles que nao se aplicam; por outro, as
coisas mais dificeis, mais duras, podem ser alcancadas por meio de cuidados
aplicados. A negacio de mélete, a ameléia, designa justamente a falta de
exercicio, a negligéncia, a moleza, a preguica e até mesmo o prazer. Vernant
cita o Mito de Er, presente no ultimo livro da Repiiblica, para abordar o
significado do termo ameléia na filosofia de Platao. No referido mito, havia
uma relacio entre a planicie arida do Léthe (esquecimento) e o rio Améles
(negligéncia), no qual as almas bebiam e, depois, perdiam toda recordacio.
Ameléia, assim, expressa algo exatamente oposto ao termo mélete.

Antes de sua incorporacio no pensamento filoséfico, meléte referia-se a
pratica de um exercicio mental, “de uma disciplina de meméria necessaria
a aprendizagem da técnica poética”. Esse termo esta ligado, por exemplo,
ao culto das Musas, as confrarias do tipo da seita pitagdrica, em que se

HYPNOS, Sio Paulo, v. 38, 1°sem., 2017, p. 93-108

=]
N

Marcos Sidnei Pagomro-Euzebio e Edson da Silva Afonso



104

no Primeiro Alcibiades

A0 de “cuidado-da-alma” € 0 “conhecimento de si”

JOES ENTRE A NOC

Relac

desenvolve a prépria filosofia. No pensamento filoséfico, meléte passou a
comportar um valor mais profundo, uma vez que nio se limita a uma pratica
particular, mas diz respeito a “exceléncia humana em geral”, a virtude. O
termo assumiu um duplo carater: o primeiro, no ambito individual, designa
uma dskesis cuja finalidade é conferir a salvacio, purgando a alma; o segundo,
no ambito da pélis, designa uma paideia cujo propésito € a formacio da
juventude, e a preparacio dos mais capazes ao exercicio do poder politico
de acordo com a justica. O duplo aspecto de meléte, desse modo, estabelece
uma relacdo entre a filosofia e dois outros dominios, quais sejam, a religidao

¢ a educacio:

Essa orientacio dupla aproxima, por um lado, a “disciplina” filoséfica da
regra cle vida religiosa preconizada nas seitas misticas, que 56 se preocupam
com a salvacio individual e ignoram o dominio politico, e, por outro a
adestragem coletiva, baseada essencialmente nas provas e nos exercicios
militares, que, nas sociedades guerreiras da Grécia, constituiram um pri-
meiro sistema de educacio, visando selecionar os jovens em vista da sua
habilidade ao poder. (VERNANT, 2002, p.169)

A meléte filoséfica caracteriza-se por substituir a observincia ritual e os
exercicios militares por um exercicio intelectual, um “adestramento” da alma.
No entanto, ela mantém alguns aspectos da concepcio pré-filoséfica, visto
que, da meléte poctica, ela conserva “uma disciplina de meméria”; e, como
a meléte guerreira, ela implica uma energia ¢ uma atencio constantes. Em
Platao, essa nocido concerne a inquictacio espiritual, a perturbacio da alma
que o filésofo, a imitacdo de Sécrates, tem a missao de suscitar. Como sabe-
mos, o “cuidado de si”, segundo a Apologia, ¢ uma tarefa que foi confiada
a Sécrates pelos deuses. Estes atribuiram-lhe o papel de mestre, cuja funcao
¢ ensinar seus concidadios a cuidarem de si mesmos. Cabe a ele despertar

¢ inquietar seus interlocutores.

E impossivel, contudo, incitar o outro ao cuidado sem antes aplicar-se a
si mesmo. Essa ideia pode ser encontrada também no Ménon. Nesse dialogo,
Sécrates faz as seguintes perguntas a Ménon: a virtude pode ser ensinada? Ela
pode ser adquirida pelo exercicio? Como a virtude aparece nos individuos?
Ménon, completamente perturbado, encantado “na alma e na boca” (80 a-b)
por Sécrates, afirma ser incapaz de responder tais questédes. O filésofo, entio,
diz-lhe que “aturde” seus interlocutores porque ele mesmo esta ainda mais
“aturdido”. Segundo ele, assim como os saberes dos outros, o seu saber nao
tem valor algum.

HYPNOS, Sio Paulo, v. 38, 1°sem., 2017, p. 93-108



Sécrates trata da sabedoria sob a perspectiva do reconhecimento da pré-
pria ignorancia. Como o oraculo lhe disse, ele € o mais sabio justamente por
saber que nada sabe: “pois nio € por estar eu no bom caminho que deixo
os outros sem saida, mas por estar eu mesmo mais que ninguém sem saida,
assim também deixo os outros sem saida” (Ménon, 80c-d). Sécrates sé pode
ser mestre do cuidado de si porque ele cuida de si mesmo. E, por nenhum
outro homem estar mais aturdido que Sécrates, € que ele pode produzir o
aturdimento caracteristico da filosofia. Em suma, para Sécrates, o “cuidado
de si” € o cuidado dos outros. Ele entende que, quando cuida dos outros,

ele cuida de si mesmo.

“CUIDADO DE $I” E A FORMACAO DE ALCIBIADES

Como vimos, a mensagem oracular € introduzida por Sécrates no
Alcibiades com o objetivo inicial de fazer com que seu jovem interlocutor olhe
para dentro de si mesmo, antes de querer se voltar para o exterior. Alcibiades
deve conhecer suas limitacées e tomar consciéncia de sua educacio insufi-
ciente. E justamente nesse contexto que emerge, propriamente, a nogio de
epiméleia beautou no dialogo:“...meu ditoso Alcibiades, deixa-te convencer
por mim e pela inscricio de Delfos: ‘Conhece-te a ti mesmo’, porque os teus
adversarios sdo como cu te disse, ndo como os imaginas, € sé pela indastria
¢ pelo saber nos sera possivel sobrepuja-los. (Primeiro Alcibiades, 124b).

Todavia, quando € que o homem cuida de si mesmo? Sécrates afirma que
somente um exame conjunto, entre cle e Alcibiades, podera apontar uma
resposta para o referido problema: “...sera preciso que investiguemos juntos
o melhor modo de nos aperfeicoarmos, porque tudo o que cu vier a dizer
a respeito de educacio nio se aplica menos a mim do que a ti” (Primeiro
Alcibiades, 124c). Com relacio a educacio, o filésofo diz ser o Gnico capaz
de ajudar Alcibiades porque leva sobre este uma vantagem, qual seja, seu
tutor, o deus, ¢ melhor e mais sabio que Péricles, tutor de seu interlocutor.

A nocdo de “cuidado de si” aparece no dialogo, com mais frequéncia,
a partir da passagem 120c. Esse cuidado, inicialmente, designa “aperfeicoa-
mento”, “aplicacio”. Tal “aperfeicoamento” concerne aos homens que que-
rem alcancar a virtude e, sobremaneira, aqueles que sdo responsaveis por
administrar a pélis. Dito de outro modo, a epiméleia heautou diz respeito aos
melhores cidadios, homens sabios e, por conseguinte, capazes de coman-
dar a cidade. Alcibiades estava certo de que a amizade entre os cidadaos,

baseada na concérdia, proporcionaria a capacidade de governar a pélis. No

HYPNOS, Sio Paulo, v. 38, 1°sem., 2017, p. 93-108

=]
i

Marcos Sidnei Pagomro-Euzebio e Edson da Silva Afonso



106

no Primeiro Alcibiades

A0 de “cuidado-da-alma” € 0 “conhecimento de si”

JOES ENTRE A NOC

Relac

entanto, Sécrates assevera que a justica nido pode ser exercida por aqueles
que “concordam”, mas somente por aqueles que a conhecem. Ora, a amizade
¢ estabelecida quando cada cidadio cumpre com suas obrigacoes. A amizade,
dessa maneira, ndo pode ser identificada com a concérdia.

E nesse ponto que Alcibiades reconhece que, de fato, nio esta pre-
paracdo para a vida politica: “Pelos deuses, Sécrates, ja ndo sei o que falo.
E bem possivel que eu esteja ha muito nesse estado de ignorancia, sem
aperceber-se disso” (Primeiro Alcibiades, 127d). O filésofo tranquiliza-o,
dizendo que seria pior se ele tivesse percebido essa deficiéncia aos cinquenta
anos, pois, nesse caso, seria dificil tomar qualquer medida para remedia-la.
Ora, Alcibiades ainda € jovem e tem muito tempo para “curar-se” de sua
ignorancia, cuidando de si mesmo. Somente apds Alcibiades reconhecer as
deficiéncias de sua educacio é que a investigacio avanca em direcio ao
significado da nocio de epiméleia heatitou. O elenkhos socratico cumpriu
seu papel purgativo, livrando a alma do jovem aristocrata de seu estado de
ignorancia. O elenkbos visa purificar a alma da mesma maneira que o remé-
dio objetiva curar o corpo. Nesse sentido, “o cuidado de si” comporta um
aspecto terapéutico, relacionado a educacio socratica.

Sécrates, no Primeiro Alcibiades, ndo pretende apenas dizer o que € a
alma, mas sim, por meio do elenkbos, purifica-la. Com isso, o objetivo pri-
mordial ndo ¢é alcancar uma definicio exata para cada um dos problemas
levantados, visto que o mais importante € fazer com que o interlocutor vis-
lumbre o caminho que possa leva-lo, eventualmente, a resultados conceituais.

De acordo com Goldschmidt, a filosofia platénica nio deve ser con-
siderada apenas por seu conteGido. O método ocupa uma posicio muito
importante em Platdo. Diferentemente dos manuais de filosofia cuja finalidade
¢ a transmissdo de determinados contetdos, o método platénico visa a “for-
macdo”. A composicio dos dialogos, desse modo, atende os propésitos de
seu método. Ora, o dialogo ndo € uma descricio dogmatica, mas um retrato
de um método que investiga € que se investiga: “ Em sua composicio, o
dialogo articula-se segundo a progressio deste método e compartilha seu
movimento. E pelo método que se deve explicar a composicio do dialogo,
ou mais precisamente sua estrutura filoséfica.™

Com relacdo ao Alcibiades, as nocées fundamentais sdo apenas tratadas

depois que o propdsito purgativo e formador € evidenciado. Faz parte do

*  GOLDSCHMIDT, V. Os didlogos de Platdo, estrutura e método dialético. Sao Paulo: Loyola,
2002, p.3.

HYPNOS, Sio Paulo, v. 38, 1°sem., 2017, p. 93-108



método dialégico a abordagem de diversos fatores, sem que as demonstra-
¢coes sejam apresentadas de forma imediata. Sécrates se vale das aporias ¢ de
longos desvios para, s6 depois, abandonar as falsas concepgées. O aspecto
formador do dialogo pode ser verificado por meio dos referidos desvios,
visto que cles se desenvolvem de acordo com a capacidade e disposicao
do interlocutor de acompanhar a argumentacio. Através do desvio operado
pelo método de Sécrates, o jovem aristocrata tomou consciéncia de que,
para ser um bom governante, € necessario cuidar de si mesmo: “Se se quer
consagrar-se a politica, € preciso conhecer a justica. Se se quer conhecer a
justica, € preciso compreender que ela € bela e boa. E, por isto, dar a alma
esse cuidado descrito pelo desvio. (GOLDSCHMIDT, 2002, p.301).

Assim, o préprio método platénico pode ser considerado formador.
A metodologia, em Platio, nio ¢ fixa; ela € cheia de desvios, adequa-se a
disposiciio de cada interlocutor. E um caminho tateante, cujas etapas devem
ser superadas por meio da aplicacio, do exercicio. Embora Sécrates tenha
dito que ¢ impossivel cuidar de algo sem conhecé-lo, deve-se considerar
que apenas conhecer nio € o bastante. No Alcibiades, o processo formativo
nio consiste na transmissio de conhecimento ou no contetGdo ensinado por
Sécrates. A educacio resulta da nova disposicio alcancada pelo interlocutor
por intermédio de Sécrates.

Desse modo, o propésito de Sécrates € convencer Alcibiades de que
€ necessario cuidar de si mesmo. Como vimos, o “si” € identificado com a
alma. Para cuidar dela, deve-se dirigir o olhar ao divino, no qual se encontra
o principio da sabedoria. Por meio da “metafora do olho”, Sécrates eviden-
cia que olhar o melhor no semelhante possibilita o “conhecimento de si”. A
nocao de epiméleia beatitou, assim, esta diretamente relacionada a mensagem
oracular, ao “conheca-te a ti mesmo”, que, no Primeiro Alcibiades, de uma
forma geral, tem a finalidade de apontar as deficiéncias de Alcibiades. Este
foi convencido de que, para cuidar da cidade, € preciso, antes, adquirir a
virtude. Nao € o poder absoluto que se deve objetivar, mas sim a justica e
a sabedoria.

Na tradicdo historiografica da filosofia, o “conhecimento de si”, como
aponta Foucault, adquiriu mais importancia que o “cuidado de si”. No entanto,
tal primazia ndo se nota no Primeiro Alcibiades, visto que, nele, um é con-
dicio para o outro. Tais nocdes parecem ser “faces de uma mesma moeda”.
Ora, de acordo com Sécrates, por um lado, nio € possivel agir sem conhecer;
por outro, ndo € possivel conhecer sem agir. Na Grécia antiga, como vimos,
a sabedoria significava uma forma de conhecimento acompanhado de um

HYPNOS, Sio Paulo, v. 38, 1°sem., 2017, p. 93-108

=]
~

Marcos Sidnei Pagomro-Euzebio e Edson da Silva Afonso



=]
==}

Relacoes entre A nocRo de “cuidado-da-alma” € o “conhiecimento de si” no Primeiro Alcibiades

modo de vida correspondente. O oficio de filésofo, para Platio, consiste jus-
tamente em agir'®. O conhecimento requer um agir, um agir sobre si mesmo.
O modo de vida filoséfico exige uma transformacio interior por parte do
individuo: demanda aplicacdo, exercicio e esforco.

[Recebido em maio 2016; Aceito em julho 2010]

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BRUNSCHWIG, ]. Estudos e exercicios de filosofia grega. Sao Paulo: Edicocs Loyola, 2009.

FOUCAULT, M. A Hermenéutica do sujeifo. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2006.

GOLSDSCHMIDT, V. Os dialogos de Platdo: estrutura e método dialético. Sao Paulo: Loyola, 2002.

HADOT, P. O gue é a filosofia antiga? 530 Paulo: Loyola, 1999.

MORAUX, P. ¢ WESTERINK, L. G. Olympiodorus. Commentary on the First Alcibiades of Plato.
Critical Notes and Indices. Ldntiguité classique, v. 26, n. 1, 1957

PLATAO. [PLATON]. Alcibiade. Préscntation par J-F. Pradeau; Traduction inédite par Chantal
Marbocuf ct Jean-Francois Pradeau. Paris: Flammarion, 2004.

__  [PLATON]. Apologie de Socrate. Texte tabli ct traduit par Maurice Croisct. Paris: Les
Belles-Lettres, 2002,

_ [PLATONI. Charmide; traduction inédite, introduction ct notes par Louis-André Dorion.
Paris: Editions Flammarion, 2004.

_ . Fedro - Cartas - Primeiro Alcibiades. Trad. de Carlos Alberto Nuncs. Universidade do
Para, 1975.

SPINELLL M. O Daiménion dc Sécrates. Hypros, n. 16, 2006. p. 32-61.

VERNANT, J-P. Mito e pensamento entre os gregos. Sio Paulo: Paz ¢ Terra, 2002,

¥ HADOT, P. O gue € a filosofia antiga? Sdo Paulo: Loyola, 1999, p.94.

HYPNOS, Sio Paulo, v. 38, 1°sem., 2017, p. 93-108



