
1

Ágora: Estudos em Teoria Psicanalítica

Ágora (Rio de Janeiro) v. XXVIII, 2025	 e290817 		   ARTIGO

Ágora

DOI - http://dx.doi.org/10.1590/1809-4414-2025-290817

RESUMO: Este trabalho analisa como Fenichel, 
em A teoria psicanalítica da neurose (1945), 
preserva as exigências epistemológicas colocadas 
para a psicanálise em seu artigo Sobre a 
psicanálise como gérmen de uma futura psicologia 
dialético-materialista (Fenichel, 1934). Para tal, 
realizamos uma análise interna destes trabalhos, 
remetendo-os à relação entre eles e ao contexto 
de sua produção. Embora a obra de Fenichel (1945) 
tenha projetado seu autor como um freudiano 
“ortodoxo”, constataremos que, do ponto de vista 
de seus fundamentos, sua formulação depende 
dos compromissos assumidos pelo autor em seu 
artigo de 1934.

Palavras-chave: Otto Fenichel; psicanálise; 
materialismo-dialético.

ABSTRACT: Otto Fenichel and the psychoanalysis 
as a dialectical-materialistic psychology. This 
work analyzes how Fenichel (1945), in The 
psychoanalytical theory of neurosis, preserves the 
epistemological demands placed for psychoanalysis 
in his paper Psychoanalysis as the nucleus of 
a future dialectical-materialistic psychology 

OTTO FENICHEL E A PSICANÁLISE COMO PSICOLOGIA DIALÉTICO-
-MATERIALISTA*

José Henrique Parra Palumbo1

Psicanalista e Professor Doutor. 
Universidade Federal do 
Mato Grosso do Sul – Campus 
Pantanal – Corumbá/MS, Brasil. 
São Paulo/SP, Brasil.

Nelson Ernesto Coelho Junior2

Psicanalista e Professor Doutor. 
Universidade de São Paulo 
– Instituto de Psicologia – 
Departamento de Psicologia 
Experimental – São Paulo/SP, 
Brasil.

1Universidade Federal do Mato 
Grosso do Su Corumbá/MS, 
Brasil.

2Universidade de São Paulo, São 
Paulo/SP, Brasil.

* Este trabalho foi baseado em partes de dois capítulos distintos da Tese de Doutorado do 
primeiro autor, e orientada pelo segundo, intitulada Sobre as concepções de Otto Fenichel: 
psicanálise, materialismo-dialético e naturalismo científico (Palumbo, 2019), e defendida no 
Programa de Psicologia Experimental da Universidade de São Paulo.



2Ágora (Rio de Janeiro) v. XXVIII, 2025

José Henrique Parra Palumbo; Nelson Ernesto Coelho Junior 

(Fenichel, 1934). For this reason, we carry out an internal analysis of these two works, 
referring them to the relationship between them and the context of their production. 
Although the work of Fenichel (1945) projected its author as an “orthodox” Freudian, 
we will find that, from the point of view of its foundations, its formulation depends 
on the commitments made by the author in his 1934’s paper.

Keywords: Otto Fenichel; psychoanalysis; dialectical materialism.

Este trabalho examina as marcas deixadas na principal obra de Otto Fenichel 
(1945), A teoria psicanalítica da neurose (The psychoanalytical theory of neurosis), 
pela articulação realizada por ele entre psicanálise, ciência e marxismo em seu 
projeto de psicologia, elaborado em seu artigo Sobre a psicanálise como gérmen de 
uma futura psicologia dialético-materialista (Über die Psychoanalyse als Keim einer 
zukünftigen dialektisch-materialistischen Psychologie) (Fenichel, 1934). Buscamos 
responder à seguinte pergunta: como Fenichel preserva as exigências epistemoló-
gicas colocadas para a psicanálise em seu texto de 1934? Por esta razão, fazemos 
uma análise interna destes dois trabalhos, bem como avaliamos as relações entre 
eles compreendendo o contexto de sua produção.

Em primeiro lugar, justificamos este trabalho como uma revisão da obra de Fe-
nichel (1945) pelo fato de ser pouco estudada hoje em dia, sendo lida, até a década 
de 1980, como um manual de psicanálise “ortodoxa” nos cursos de psicologia. Além 
disso, justificamo-lo também como um estudo teórico dos desdobramentos concei-
tuais do papel de Fenichel na história do movimento psicanalítico, sobretudo seu 
envolvimento com uma agenda política de esquerda entre o fim da Primeira Guerra 
e os anos 1940 (Jacoby, 1983; Roudinesco e Plon, 1998).

Lembramos, portanto, que Fenichel (1934-1945/1998), exilado da Alemanha após 
a ascensão dos nazistas ao poder, foi o principal responsável por uma volumosa troca 
de cartas – 119 Circulares (119 Rundbriefe) – com seus pares visando a construção 
de uma psicologia, a partir das teorias freudianas, comprometida com o pensamento 
social crítico e com uma prática psicanalítica aliada a reformas sociais e políticas. De 
um ponto de vista mais prático, esta troca de cartas servia para fomentar, organizar e 
informar uma espécie de plataforma de esquerda dentro do movimento psicanalítico. 
De um ponto de vista teórico, era destinada a manter o debate e o desenvolvimento 
de uma “psicologia dialético-materialista”, elaborada a partir das teses psicanalíticas 
e que se servisse dos mesmos princípios aplicados por Marx e Engels à análise social 
do sistema de produção capitalista (Fenichel, 1934).

No entanto, reduzindo ao longo dos anos seu engajamento mais à esquerda 
dentro do movimento psicanalítico, Fenichel acaba usando de sua influência neste 
movimento para defender e proteger um conhecimento e uma prática psicanalíticos 
comprometidos minimamente com os princípios de certa visão científico-naturalista, 
que era, para ele, o núcleo de uma ciência em acordo com uma posição dialético-



3Ágora (Rio de Janeiro) v. XXVIII, 2025

Otto Fenichel e a psicanálise como psicologia dialético-materialista

-materialista. Isso porque a conjuntura macropolítica e o contexto do exílio e do 
próprio movimento psicanalítico, entre 1936 e 1945, acabam impondo ao autor 
uma retirada de uma frente mais político-institucional do movimento psicanalítico.

1 Um projeto de psicologia dialético-materialista para a psicanálise
De pronto, são necessários alguns detalhes a mais do contexto de produção do 

projeto de psicologia de Fenichel (1934). Além de ter orientado os debates teórico-
-científicos entre ele e seus interlocutores nas Circulares (1934-1945/1998), este 
trabalho foi o primeiro resultado original dos estudos realizados por Fenichel da 
literatura marxista e dos debates, com os colegas das Circulares, sobre o caráter 
dialético-materialista dos princípios teóricos da psicanálise. Além disso, como defesa 
da possibilidade dessa aproximação, tinha como principais destinatários os marxistas, 
funcionando assim como uma propaganda da psicanálise a eles.

Pelo que sabemos das cartas (Fenichel, 1934-1945/1998), é quase certo que a 
origem desse texto, publicado meses depois, tenha sido uma conferência proferida 
em março de 1934 sobre psicanálise e marxismo aos seus companheiros da seção 
norueguesa da Associação de Médicos Socialistas, embora não tenhamos achado o 
manuscrito da apresentação. Segundo a biógrafa de Fenichel (Mühlleitner, 2008), 
nesta conferência, foram tratadas as correlações da psicanálise (de seus princípios, 
teses e método) com os princípios dialético-materialistas. Assim, o artigo, publica-
do no primeiro volume da Revista de Psicologia Política e Economia Sexual (1934), 
editada por Reich, foi provavelmente baseado nesta apresentação. Curiosamente, 
na mesma época, Fenichel também ofereceria um curso de Iniciação de marxistas 
na psicanálise, do qual participaram membros do periódico norueguês de esquerda 
Mot Dag, grupo com o qual Fenichel manteve estreito contato durante sua estadia 
em Oslo entre 1934 e 1935.

Do ponto de vista de suas referências textuais, o projeto fenicheliano de discipli-
na para a psicanálise e as teorias marxistas (especialmente a concepção dialético-
-materialista da história) retira seu horizonte conceitual próximo do ensaio de Reich, 
Materialismo dialéctico e psicanálise (1929/1977), que também fora endereçado 
aos marxistas. Pode-se dizer que mesmo a imersão de Fenichel e o início de seus 
estudos sobre o marxismo se deram em razão da influência de Reich sobre ele nos 
últimos anos da década de 1920, ainda em Berlim. Mais ainda, é como se toda a 
argumentação de Fenichel (1934) a respeito da relação entre materialismo-dialético e 
psicanálise repetisse a de Reich (1929/1977). Porém, sobre esta influência falaremos 
em outra ocasião, pois ela merece um exame à parte.

Se voltarmos nossos olhos para a letra do texto, percebemos de início que as teses 
de Fenichel (1934), ao defenderem certo caráter dialético-materialista da psicanálise, 
vão se organizar a partir de uma crítica às concepções “idealistas” da psicanálise. 
Apoiado em uma distinção estabelecida anteriormente (Fenichel, 1923/1953), o 
autor sustentará que a psicanálise não pode ser classificada como filosofia ou me-
tafísica, pois, pelas características empíricas de seu método de pesquisa e pelo tipo 



4Ágora (Rio de Janeiro) v. XXVIII, 2025

José Henrique Parra Palumbo; Nelson Ernesto Coelho Junior 

de conhecimento que propicia sobre a “alma” humana, não entende seu objeto – a 
dinâmica mental inconsciente – tão somente a partir de uma abstração categorial, 
como se o inconsciente fosse uma entidade em si e dada de antemão.

Então, para o autor, em vez de filosofia, a psicanálise deve ser compreendida 
como “ciência natural”. Deste modo, esta distinção – entre a) a aplicação empírica 
do método psicanalítico e seus princípios científico-naturais e b) uma doutrina fi-
losófica sobre a alma ou o psiquismo – servirá para resguardar a psicanálise diante 
da crítica ao idealismo operada no seio do pensamento dialético-materialista da 
tradição marxista, assegurando-a ao lado deste e não daquele.

No artigo de 1934, essa crítica ao idealismo no campo do pensamento psicológico 
se direciona ao modo como uma psicologia “idealista” investiga o mental ou a alma 
a partir da oposição irrevogável com o corpo e, em última instância, com o mundo 
físico, debruçando-se sobre problemas como o livre arbítrio ou a liberdade, ou 
mesmo a imortalidade da alma – problemas “que provêm de domínios que outrora 
pertenciam ao teólogo” (Fenichel, 1934, p. 44). Logo, o “psíquico” é “tomado como 
algo de algum modo fundamental, ‘mais elevado’, ‘mais além’” (Fenichel, 1934, p. 
43), em relação ao “corporal”.

Mas, a esta postura idealista, Fenichel associa ainda algo que não necessariamente 
tem a ver com a maneira pela qual o objeto e o método de certa investigação são 
concebidos. Nosso autor também ancora a postura idealista em um problema de 
ordem sociológica e histórica, pois, segundo ele, nela, “há uma completa ignorância 
da realidade social e de sua importância. O pensamento e o sentimento humanos 
concretos são muitas vezes considerados como se flutuassem ‘em si’ no ar” (Feni-
chel, 1934, p. 44).

Por outro lado, uma postura materialista como que libertaria a psicologia da 
oposição “natural-sobrenatural”, imprimindo uma atitude radicalmente diferente 
diante do psíquico, que passa a ser considerado então como parte integrante da 
natureza. Em primeiro lugar, por conta do reconhecimento da realidade do que é 
proporcionado pelas percepções internas ou pela consciência, conferindo o mesmo 
grau de dignidade ontológica ao “psíquico” e o mesmo grau de dignidade metodo-
lógica à percepção interna no acesso à realidade dos dados mentais. Isto significa 
dizer que os “acontecimentos de origem psíquica são um produto da natureza, cuja 
própria regularidade merece ser estudada de acordo com critérios científico-naturais” 
(Fenichel, 1934, p. 44).

Por conseguinte, a crítica de Fenichel (1934) às concepções idealistas na psicologia 
não atingirá apenas a postura idealista. Nosso autor rechaça também o materialismo 
estrito que nega completamente a realidade do dado psíquico, já que ele não reco-
nheceria os modos específicos de apresentação e apreensão da realidade psíquica. 
Nomeando assim este materialismo restritivo de “pseudo-materialismo”, Fenichel 
(1934, p. 44) argumenta que esta postura, por sua vez, nega o valor epistemológico 
da psicologia e a dignidade ontológica do “psíquico”, sendo ela um subproduto do 
próprio pensamento idealista por se basear sobre a mesma oposição “natural-so-



5Ágora (Rio de Janeiro) v. XXVIII, 2025

Otto Fenichel e a psicanálise como psicologia dialético-materialista

brenatural”. Só que, neste caso, o “corporal” seria tomado como algo superior em 
relação ao mental.

Então, levando em conta este campo de disputa no qual se encontra o pensa-
mento psicológico (idealismo versus materialismo estrito), e o argumento de ordem 
sociológica e histórica contra a postura idealista, podemos concluir parcialmente 
que a postura “materialista” se refere a uma atitude de investigação baseada em 
uma ontologia naturalista ampla dos fenômenos e que leva em conta as “condições 
imanentes” ou as condições concretas deles, “sem ‘um além’” (Fenichel, 1934, p. 45).

Se consideramos ainda as condições imanentes à fundamentação mesma do 
conhecimento de modo geral, o materialismo também pode ser pensado como 
uma atitude frente ao objeto do conhecimento que surge de condições sociais e 
históricas específicas. Neste sentido, a própria atividade científica de investigação 
da natureza deve ser concebida como resultado das necessidades concretas dis-
postas em determinado estágio da história, que aqui é compreendida como efeito 
“do desenvolvimento das forças de produção humanas” (Fenichel, 1934, p. 45). Ou 
seja, as condições imanentes ou materiais em jogo aqui delimitam tanto a ontologia 
do psiquismo quanto os critérios de legitimidade e validade da atividade científica. 
Desta forma, Fenichel aponta que a própria prática da ciência-natural depende de um 
entendimento no qual não está presente apenas a leitura empirista mais ampliada 
do materialista, na qual o “‘real’ é o que é dado no nosso mundo experiencial” e na 
qual a experiência psicológica faz parte da natureza como “um domínio particular” 
(Fenichel, 1934, p. 45).

Entretanto, se a realidade do fenômeno psíquico se assenta sobre aquilo que faz 
parte do “mundo da experiência” (Fenichel, 1934, p. 45); e se a capacidade de se 
proferir um enunciado científico sobre esta realidade se assenta sobre a possibilidade 
de se experimentar (em sentido amplo) esta mesma realidade, é o procedimento 
dialético o responsável por incluir, tanto na conceituação quanto na investigação, 
este domínio particular do fenômeno psíquico dentro do conjunto do que se entende 
por realidade natural e material, pois é este procedimento que deve prevenir que 
enunciados versem de forma reducionista ou apenas filosoficamente sobre os dados 
relativos ao funcionamento psíquico. Ou seja, é a mirada dialética que evitaria tomar 
o psíquico ou como mera manifestação superficial de fenômenos materiais-físicos 
que se dão no corpo (como fazem os materialistas estritos), ou como coisas substan-
cialmente não naturais, que resultam de um arranjo transcendental de categorias 
racionais (como fazem os idealistas).

Além disso, o autor defende ainda que, para essa compreensão dialético-mate-
rialista, “‘explicar’ um fenômeno significa fazer previsões sobre seu andamento, ou 
poder utilizá-lo tecnicamente” (Fenichel, 1934, p. 45). Logo, torna-se imprescindível 
identificar a finalidade e a função de certo conhecimento dentro das condições sociais 
e históricas que o engendram.

Conclui-se daí o seguinte: o investigador, orientado segundo esta concepção de 
materialismo, não se restringe aos princípios ontológicos, epistemológicos e meto-



6Ágora (Rio de Janeiro) v. XXVIII, 2025

José Henrique Parra Palumbo; Nelson Ernesto Coelho Junior 

dológicos envolvidos na investigação de seu objeto de pesquisa particular. Sua teoria 
deve reconhecer que aquilo que nela é enunciado tem efeitos práticos, querendo 
ou não, para além de efeitos conceituais. E é por esta razão que Fenichel lança 
mão do que chamamos de um argumento de cunho “sociológico” sobre o produto 
da investigação científica ocorrida dentro dos parâmetros materialistas. Afinal, ao 
que tudo indica, o argumento do autor não se constrói apenas sobre a associação 
entre materialismo e certos critérios filosóficos da ciência natural, feita a partir de 
uma perspectiva mais teórica, mas também em torno de uma associação entre esta 
postura materialista e a atividade científica.

Isto é, sem tratar os processos inconscientes como categorias racionais sem ne-
nhuma base empírica, mas reconhecendo suas particularidades em meio à realidade 
natural, a psicologia dialético-materialista deveria garantir a enunciação rigorosa de 
conceitos e leis gerais para explicá-los e também submetê-los, digamos, a certo “con-
trole” técnico – ou melhor, a certa intervenção técnica. Afinal, seguindo a posição 
dialético-materialista sobre a atividade científica, o conhecimento não poderia ser 
abstraído do mundo concreto e empírico do qual se origina, devendo ser aplicado 
em determinada direção e de acordo com o contexto social e histórico deste mundo.

No caso da psicanálise, tal controle técnico nada mais é do que a implicação prática 
do conhecimento científico produzido e enunciado a partir da experiência psicológica 
que se dá em meio à realidade na qual duas ou mais pessoas estão inseridas. E esta 
implicação seria propriamente o centro de gravidade do conhecimento psicanalítico, 
ao qual retornaremos logo abaixo.

2 Exigências epistemológicas de uma psicologia dialético-
materialista

Agora, vejamos como Fenichel encaminha a lista de exigências epistemológicas 
feitas à psicologia dialético-materialista a partir das definições a respeito do que seria 
esta psicologia. Elas são três. Em primeiro lugar, seguindo uma espécie de sistemati-
zação hierárquica dos campos de conhecimento, nosso autor diz que tal psicologia 
“deve se enquadrar na biologia” (Fenichel, 1934, p. 46). Ou seja, ela deve estar 
incluída em uma ordem epistêmica dirigida aos fenômenos vitais, que são também, 
neste sentido, uma classe particular dos fenômenos naturais. Dessa maneira, Fenichel 
(1934) parece também indicar que o psíquico é qualitativamente diferente porque 
ele só ocorre em organismos vivos, sendo seu modelo de funcionamento o mesmo 
do arco-reflexo entre os estímulos ambientais e as respostas da substância viva.

Já na segunda exigência, Fenichel (1934, p. 47) diz que a psicologia dialético-
-materialista, “como toda ciência natural, [...] investiga leis. Portanto, ela não se 
satisfaz com a mera descrição de processos singulares. Seu objeto não é certa pes-
soa X, mas a regularidade na vida anímica humana”. Notemos que tal negativa da 
“mera descrição” é feita em prol da regularidade dos fenômenos psíquicos, como 
modo válido de explicação científico-natural. O que se busca responder, portanto, 



7Ágora (Rio de Janeiro) v. XXVIII, 2025

José Henrique Parra Palumbo; Nelson Ernesto Coelho Junior 

são questões como “sob quais circunstâncias se manifestam as vivências a, b, c? 
Quais forças influenciam as vivências e o conteúdo delas?” (Fenichel, 1934, p. 47). 
Muito embora esta exigência pareça alguma coisa alheia à psicanálise, o conceito 
“vivências” (Erlebenisse) revela o contrário.

Antes de expor as exigências em discussão, nosso autor deixa escapar a razão 
desta substituição terminológica, que decorre da “particularidade” do fenômeno 
psíquico no âmbito da natureza. Neste momento, são mencionadas as outras teorias 
psicológicas que buscaram reconhecer essa particularidade e se aproximaram dos 
critérios científico-naturais, mas que teriam fracassado na tentativa de tratar de 
“toda a complexa natureza da variedade das vivências reais, que até então não era 
acessível à investigação científica” (Fenichel, 1934, p. 46). Tratando, portanto, dos 
estudos experimentais de funções “psicológicas” isoladas e da psicofísica, Fenichel 
classifica esta como pseudo-materialista e justifica que aqueles “apenas abarcam 
uma ou outra função psíquica isolada do contexto ou detalhes quaisquer da vivência. 
O que é chamado no cotidiano de ‘vivência’, toda a complexidade da vida anímica 
humana e suas motivações, lhes permanece inacessível” (Fenichel, 1934, p. 46).

Diante disto, uma incontornável questão se impõe aqui. Se, mesmo em razão 
das particularidades dos fenômenos psíquicos, não há como prescindir de explica-
ções gerais sobre a regularidade destes, como resolver, então, a contradição que 
surgiria entre: 1) o rechaço à pura descrição da “singularidade” destas “vivências” e 
2) a própria dignidade ontológica do psiquismo tão defendida por Fenichel não só 
como “natural”, “imanente”, mas também que se manifesta como uma experiência 
“complexa”, “completa”, “contínua” e, assim, singular? Pergunta para a qual Fenichel 
parece não fornecer respostas diretas, e que resvala em dois problemas. De um lado, 
na oposição existente entre a desejada universalidade dos enunciados científicos e a 
inevitável particularidade da experiência. E, de outro, na coincidência entre as duas 
dimensões do método psicanalítico: a de pesquisa e a terapêutica.

Talvez esses problemas de ordens teórica e metodológica possam ter, no limite, 
alguma solução por meio dos argumentos mais sociológicos de Fenichel. Essa hipótese 
de leitura tem sentido quando lembramos que ele estabelece uma relação entre a 
atitude dialético-materialista e a atividade científica. Logo, poderíamos compreender 
porque, na terceira exigência colocada por Fenichel (1934), ele relaciona a atitude 
materialista ao reconhecimento da contradição real entre: 1) o ideal de “isenção 
moral” (ou neutralidade) da “verdade científica” e 2) a imprescindível análise das 
condições materiais, que determinam concretamente este ideal e desvelam o caráter 
transcendental das categorias morais, inclusive aquelas contidas nos princípios que 
orientam o fazer científico, já que “bem e mal, moral e imoral, e o dever são modos 
de pensar dos seres humanos. E, como tais, eles devem ser pesquisados em sua 
origem a partir das condições materiais” (Fenichel, 1934, p. 47).

Somente reconhecendo tal contradição seria possível minimamente evitar as con-
cepções idealistas a pairar sobre o pensamento psicológico e as práticas associadas a 
ele. E isto para que estas práticas sejam informadas por um conhecimento produzido 



8Ágora (Rio de Janeiro) v. XXVIII, 2025

José Henrique Parra Palumbo; Nelson Ernesto Coelho Junior 

cientificamente, orientando-se por seus princípios como o de universalidade, mas 
que também sejam tomadas criticamente, sem se perderem nos anacronismos de 
uma técnica desvinculada da realidade.

Dito de outra maneira, se a concepção de ciência da natureza operando no 
artigo de 1934 está relacionada com a ideia de que a psicanálise é uma teoria cien-
tífica – quando se preocupa em estudar a regularidade das experiências psíquicas 
particulares de um organismo vivo humano –, isto só é verdade na exata medida 
em que, para Fenichel (1934), só se pode compreender a atividade científica dentro 
de um quadro social e histórico, no qual sua função é criar subsídios e técnicas para 
responder com certa racionalidade e rigor metodológico às necessidades humanas.

Tendo em mente esta relação da teoria com a prática psicanalítica e o escopo 
conceitual de Fenichel (1934) sobre as exigências feitas a uma psicologia científica 
comprometida com os princípios dialético-materialistas, agora fica mais fácil ana-
lisar a tese do autor a respeito de o modo psicanalítico de abordar os fenômenos 
psíquicos ser o mais propício para cumprir com os requisitos de uma psicologia 
dialético-materialista, justamente por conta da psicanálise abordar os fenômenos 
psíquicos em razão da relação de reciprocidade ou interação entre duas ordens de 
condições materiais: “o dado biológico do organismo” e “o ambiente que modifica 
esta estrutura biológica do organismo” (Fenichel, 1934, p. 47).

Podemos afirmar então que, para Fenichel (1934), é graças à consideração das 
condições materiais (constituição do corpo e influência ambiental) que se pode su-
perar a oposição irrevogável entre corpo e mente presente nas concepções idealistas. 
Assegurando, desse modo, a realidade “material” do fenômeno psíquico e suas par-
ticularidades, como algo que faz parte do mundo concreto, em constante mudança 
e sobre o qual nós humanos intervimos com determinados interesses e propósitos.

Entretanto, lembremos que o elemento metodológico decisivo para o reconheci-
mento da realidade natural do fenômeno psíquico, do qual depende a atitude mate-
rialista defendida por Fenichel (1934), está intimamente atrelado ao procedimento 
dialético tanto na enunciação teórico-conceitual daquilo que se apresenta como 
real na experiência imediata dos indivíduos quanto na atividade de investigação 
disso. Assim, as pulsões podem ser entendidas como impulsos inconscientes que se 
originam no curso do desenvolvimento biológico e são modificadas pelas influências 
ambientais.

Sendo, então, os fenômenos psíquicos (e, no limite, a dinâmica mental como um 
todo) concebidos como produtos da modificação sofrida pelos impulsos internos, 
configurados durante a história evolutiva humana a partir da influência do meio sobre 
elas, é quase impossível não perceber o protagonismo das circunstâncias sociais e 
culturais no conjunto das influências ambientais. E isto implica na investigação do 
funcionamento psíquico individual como algo que não pode ser reduzido ao seu 
componente puramente biológico, ainda que deva ser compreendido também em 
razão dele e, muitas vezes, em oposição a ele.



9Ágora (Rio de Janeiro) v. XXVIII, 2025

Otto Fenichel e a psicanálise como psicologia dialético-materialista

Portanto, se é o procedimento dialético que permite enfim reconhecer as mo-
dificações sofridas pelo organismo humano, deve ser este procedimento também o 
elemento decisivo para se reconhecer a particularidade do psíquico no âmbito dos 
fenômenos naturais, na qual o caráter científico da psicanálise se apoia. Já que só 
pode haver psicologia científica “em uma sociedade concreta específica e em um 
determinado ponto desta sociedade específica” (Fenichel, 1934, p. 48), então, é 
preciso superar os polos natureza e sobre-natureza dentro do materialismo, sem 
que a oposição corpo-mente seja completamente desfeita, o que seria, ao contrá-
rio, diminuir a realidade do psiquismo, reduzindo-o à pura constituição biológica do 
corpo. Rebaixamento este que uma psicologia efetivamente dialético-materialista 
não pode se dar ao luxo de realizar.

3 Retorno ao projeto de 1934 em A teoria psicanalítica da neurose
Consolidação da defesa de uma psicanálise naturalista, A teoria psicanalítica da 

neurose (Fenichel, 1945) foi preparada no início da década de 1940, já em solo es-
tadunidense, quando seu autor se concentrava no ensino da psicanálise. Porém, em 
seu prefácio, Fenichel conta que os pilares de seu trabalho foram elaborados a partir 
de seus cursos sobre o funcionamento específico de quadros neuróticos distintos no 
início dos anos 1930. Assim, estas bases do trabalho de 1945 são desenvolvidas no 
mesmo período em que Fenichel elaborava seu projeto de 1934.

Já veremos que, do ponto de vista de seu contexto de origem, o trabalho publicado 
apenas em 1945 não conseguiu evitar a presença dos compromissos teóricos daquele 
projeto. Contudo, mesmo que o livro carregue consigo o espírito dos compromissos 
assumidos com as concepções e as exigências estipuladas em 1934, não há nele 
os termos “materialismo-dialético” ou “dialética”, muito menos “marxismo” ou os 
nomes de Marx ou Engels. Mesmo o termo “materialista”, de especial importância 
para Fenichel, ocorre somente uma vez.

De maneira geral, podemos dizer então que, de um lado, o grande livro de 1945 
acaba fornecendo subsídios aos desafios do ensino psicanalítico para as novas gera-
ções como um típico “manual” de psicanálise, entendida como ciência natural, e como 
defesa da psicanálise freudiana. Quanto a sua estrutura, o trabalho de 1945 reflete 
a necessidade de uma apresentação geral dos princípios teóricos da psicanálise, ao 
mesmo tempo que apresenta sistematicamente a psicopatologia psicanalítica dos 
quadros clínicos neuróticos. Por outro lado, embora seja possível apontar a presença 
do projeto de psicologia dialético-materialista nessa obra, ela não avança de maneira 
consequente com o programa de 1934. É como se este projeto acabasse esbarrando 
na preocupação prioritária de Fenichel para com a manutenção da psicanálise freu-
diana mais “clássica”, não deixando de ser nada mais que um projeto.

No primeiro capítulo da obra de 1945, nosso autor oferece ao leitor uma definição 
de “psicologia científica” e daquilo que faz a psicanálise uma teoria deste tipo. Esta 
definição é composta pelos mesmos elementos da postura materialista defendida, 
anteriormente, frente ao idealismo nas teorias psicológicas. Apresentando o psí-



10Ágora (Rio de Janeiro) v. XXVIII, 2025

José Henrique Parra Palumbo; Nelson Ernesto Coelho Junior 

quico como não redutível à realidade física ou à biológica, mas tampouco situado 
em uma ordem “sobrenatural”, o argumento consiste mais uma vez em localizar a 
natureza e a causalidade dos fenômenos psíquicos em uma região formada tanto 
pelas heranças filogenéticas quanto pela interação do organismo humano com o 
ambiente. Desse modo, Fenichel (1945) repete aí o estatuto ontológico naturalista 
do “psicológico”. E, em seguida, a fim de justificar essa definição, repete o conteúdo 
das mesmas exigências do trabalho de 1934. Mas, aqui, elas estão atreladas apenas 
à ideia de psicologia científica.

Mais uma vez, nosso autor entende que se deve exigir da psicologia científica que 
ela faça parte das ciências biológicas e que ela forneça explicações gerais, inclusive 
da própria existência psicológica das categorias morais (de uma esfera ideal, supos-
tamente sobrenatural ou transcendental) e das influências ambientais na série de 
causas dos fenômenos psicológicos, o que força novamente a psicologia a não ser 
uma “psicologia do homem” genérico, mas do humano concreto.

Da mesma forma que em 1934, a psicanálise deveria versar, enquanto ciência 
natural, sobre os processos psicológicos comuns e passíveis de inteligibilidade, mas 
que se manifestam particularmente. Se o psíquico “natural” e “imanente” resulta da 
interação entre “constituição” e “meio”, então, a tal experiência psicológica individual, 
em sua totalidade fenomenal, serve apenas, para a teoria psicanalítica e para seu 
método de descrição histórica, como caso particular ou evidência de teses gerais 
sobre processos psíquicos que não existem fora do tempo ou para além dele, e que 
não podem ser objetivamente isolados uns dos outros (Fenichel, 1945).

Isto é, Fenichel indica literalmente que as influências exercidas pelas forças do 
meio sobre o sujeito da experiência psíquica dependem de “uma determinada so-
ciedade concreta e em um lugar social determinado dentro desta sociedade” (1945, 
p. 6). Porém, as explicações gerais são válidas para o funcionamento mental dos 
humanos, e não de um indivíduo específico, à medida que explicam esse funciona-
mento em razão da interação, que se dá empírica e naturalmente, a partir de dois 
tipos de ordens causais – as do corpo sensível e as do ambiente social e histórico 
em que este corpo está inserido.

Essencialmente, essas exigências são as mesmas que delimitam, no texto de 1934, 
o campo de legitimidade dos enunciados dialético-materialistas sobre o “psicológico” 
(normal e patológico). Ou seja, elas continuam a atuar, em Fenichel (1945), como 
os princípios organizadores de um conhecimento dos fenômenos psíquicos que se 
pretende uma psicologia científica. No entanto, em 1934, a natureza particular do 
“psicológico” se assenta sobre assunções filosóficas identificadas àquela atitude 
materialista, que é assim explicitamente nomeada.

Já no segundo capítulo das Considerações preliminares do livro de 1945, sendo 
consequente com as exigências estabelecidas anteriormente, Fenichel apresenta o 
aparato mental de acordo com uma perspectiva genética e a partir do modelo do 
arco reflexo nervoso. Nesse sentido, o funcionamento psíquico é apresentado por 
meio da dinâmica conflituosa entre forças pulsionais e externas; e pelo deslocamento 



11Ágora (Rio de Janeiro) v. XXVIII, 2025

Otto Fenichel e a psicanálise como psicologia dialético-materialista

dessas forças pelo aparelho mental, que buscam sua descarga energética. Desse 
modo, a formação do Eu, de seus mecanismos de defesa, do conteúdo ideacional do 
Super-eu e, em última instância, das relações tópicas entre os conteúdos psíquicos de 
um indivíduo responderão à ontogenia da interação, via de regra conflituosa, entre 
corpo e meio. Ao mesmo tempo, todo este desenvolvimento e funcionamento men-
tal buscam ser vias (mesmo que agindo como desvios) para a vivência de satisfação 
associada à descarga energética das forças pulsionais.

E, no terceiro capítulo, no qual se discute o método de pesquisa psicanalítico, o 
autor visa esclarecer como o processo terapêutico psicanalítico revela os conteúdos 
inconscientes por meio da localização do conflito entre as forças envolvidas nos fenô-
menos psíquicos e dos pontos de intensidade dessas forças. Isto, por sua vez, permite 
descobrir as relações entre aqueles conteúdos, os conflitos e a natureza deles. Assim, 
ao descrever uma experiência particular, o processo terapêutico singular (em sua 
essência, interpretativo e histórico) é confrontado com os princípios organizadores 
que fazem parte dos modelos explicativos da metapsicologia freudiana, levando o 
analista a um movimento de teorização e explicação geral do funcionamento mental.

Mais uma vez, a coincidência entre as dimensões investigativa e terapêutica do 
método psicanalítico surge em um contexto no qual a apresentação de Fenichel (1945) 
acaba se vinculando à discussão sobre a finalidade prática deste conhecimento, ou 
seja, sobre como os princípios e a própria teoria psicanalíticos servem ao propósito 
de fornecer a explicação causal e, assim, a explicação que fundamenta o tratamento 
dos quadros neuróticos.

O que acontece aí, assim como em 1934, é a proposta de que a psicanálise se 
comporta ao exemplo de uma ciência natural, ao mesmo tempo em que se exige do 
conhecimento científico algo que não se limita nem ao valor de inteligibilidade de 
suas teses, nem à “verdade” contida nelas. Por esta razão, para Fenichel (1945), a va-
lidade das teorias psicanalíticas deve também ser remetida ao valor social e histórico 
de suas aplicações práticas. Desse modo, além de a própria natureza específica da 
experiência psíquica rejeitar a suposição de um domínio transcendental, o próprio 
horizonte explicativo da psicanálise, ou seja, seus enunciados, precisa reconhecer os 
limites e implicações que lhe são estipulados pelas contingências sociais e históricas, 
já que o objeto mesmo de sua investigação também depende dessas contingências. 
É por esta razão que Fenichel (1945) retoma de novo, já na segunda página do livro, 
a crítica contra a preservação dos idealismos dentro das teorias psicanalíticas e, de 
maneira geral, no pensamento psicológico.

Portanto, Fenichel (1945) preserva os mesmos critérios e exigências de 1934, 
quando conjuga o caráter científico da psicanálise às considerações históricas e 
sociais da produção de seus próprios enunciados, que informam e fundamentam, 
por sua vez, a prática psicanalítica. Mesmo que uma psicologia científica tenha de 
produzir um conhecimento universal sobre uma parcela da ordem natural (que é, 
dessa forma, passível de algum nível de previsibilidade e de intervenção), o horizonte 
de legitimidade e validade de seus enunciados inclui o contexto singular de produção 
e a finalidade prática concreta desses mesmos enunciados.



12Ágora (Rio de Janeiro) v. XXVIII, 2025

José Henrique Parra Palumbo; Nelson Ernesto Coelho Junior 

Esta questão fica mais evidente quando Fenichel (1945) trata, no último capítulo 
de seu livro, da terapia de quadros clínicos neuróticos. Tendo a alteração (dinâmica 
e econômica) do conflito estrutural e inconsciente entre pulsão e repressão como 
ponto de referência final do tratamento, o autor demonstra a necessidade de uma 
investigação bem fundamentada teoricamente das relações entre os conteúdos 
inconscientes, os conflitos pulsionais e a natureza deles.

Contudo, o que nos chama a atenção é Fenichel (1945) não abrir mão de outros 
recursos técnicos que funcionem para além da interpretação dos derivados do conflito 
entre as forças psíquicas. Segundo ele, “o princípio dessas [outras] psicoterapias pode 
ser visto frequentemente em operação no decorrer de um tratamento psicanalítico, 
quando melhoras ocorrem antes de uma mudança psicanaliticamente induzida e 
verdadeira ser alcançada” (Fenichel, 1945, p. 557).

Nesse momento, sendo cauteloso, Fenichel (1945) parece considerar que a 
própria prática clínica impõe ao método psicanalítico seus limites, pois o campo da 
prática acaba estabelecendo a medida objetiva e “material” de um ideal de trata-
mento, ao passo que vai convocando técnicas que não são aquelas preconizadas 
conceitualmente como prioritárias pelos enunciados das teses psicanalíticas (como 
a sugestão). Desse modo, o autor aponta para a importância de reconhecer os li-
mites que se impõem ao método e para a provável adaptação deste às incontáveis 
variáveis dos fenômenos.

Fenichel (1945) ainda soa um tanto cauteloso quando fala das aplicações de teses 
psicanalíticas na prevenção das neuroses. Em primeiro lugar, é possível ver como o 
autor não espera muito mais da psicanálise do que ela já faz em um debate sobre 
“higiene mental”, no qual sua maior contribuição é a elucidação das causas psicogê-
nicas dos quadros neuróticos. No entanto, quando fala da capacidade profilática do 
conhecimento psicanalítico na prática pedagógica, a discussão sobre esses limites 
práticos da aplicação do conhecimento psicanalítico nos leva de volta a problemas 
já aventados em 1934.

Isso porque, de acordo com nosso autor, a elementaridade das causas do fenô-
meno psíquico (da constituição orgânica às forças ambientais) está fora da alçada 
explicativa da psicanálise, pois suas teses científicas se referem aos fenômenos 
psíquicos, ao resultado de toda uma série de combinações entre elementos causais 
plurais. Além disso, os próprios fenômenos biológicos ou sociais, de onde emergem 
as variáveis mais elementares do “psicológico”, tampouco fazem parte do campo de 
intervenção do método psicanalítico, não podendo ser alterados com a aplicação 
terapêutica da psicanálise.

É valioso notar que Fenichel (1934) já indicava como o problema da profilaxia 
das neuroses não poderia ser enfrentado em toda sua extensão pela psicanálise, já 
que o conhecimento psicanalítico, quando em acordo com as exigências epistemo-
lógicas dialético-materialistas, não seria capaz de explicar a formação mesma das 
forças ambientais que exercem influência sobre o psiquismo, pois essa formação 
dar-se-ia no campo dos fenômenos sociais, campo que a psicanálise só tem acesso 



13Ágora (Rio de Janeiro) v. XXVIII, 2025

Otto Fenichel e a psicanálise como psicologia dialético-materialista

indiretamente, ou seja, por meio dos fenômenos psíquicos. Desse modo, tanto quanto 
depender do conhecimento em biologia, a psicanálise depende de “considerações 
sociológicas suplementares”.

Portanto, Fenichel (1945) preserva seu projeto de psicologia dialético-materialista. 
Que este projeto não tenha progredido para algum tipo de resultado positivo, alcan-
çando a prometida teoria psicológica dialético-materialista, isso é incontestável. Mas, 
ainda assim, como vimos, a estrutura das teses e dos argumentos e o conteúdo das 
principais definições de Fenichel continuam presentes na organização de A teoria 
psicanalítica da neurose (1945).

Recebido em: 1º de outubro de 2024. Aprovado em: 15 de julho de 2025.

Referências
FENICHEL, O. 119 Rundbriefe (1934-1945). Frankfurt am Main: Stroemfeld 

Verlag, 1998.
FENICHEL, O. Psychoanalysis and metaphysics (1923). In: FENICHEL, O. 

Collected papers of Otto Fenichel: first series. Nova Iorque: W.W Norton 
& Company, 1953.

FENICHEL, O. The psychoanalytical theory of neurosis. Nova Iorque: W. 
W. Norton & Company, 1945.

FENICHEL, O. Über die Psychoanalyse als Keim einer zukünftigen 
dialektisch-materialistischen Psychologie. Zeitschrift für Politische 
Psychologie und Sexualökonomie, v. 1, n. 1, p. 43-62, 1934.

JACOBY, R. The repression of psychoanalysis: Otto Fenichel and the political 
Freudians. Nova Iorque: Basic Books, 1983.

MÜHLLEITNER, E. Ich-Fenichel: das Leben eines Psychonalytikers im 20. 
Jahrhundert. Viena: Paul Zsolnay Verlag, 2008.

PALUMBO, J. H. P. Sobre as concepções de Otto Fenichel: psicanálise, 
materialismo-dialético e naturalismo científico. Tese de Doutorado, 
Programa de Pós-Graduação em Psicologia Experimental, Instituto 
de Psicologia, Universidade de São Paulo, 2019. 

REICH, W. Materialismo dialéctico e psicanálise (1929). Lisboa: Presença, 
1977.

ROUDINESCO, E.; PLON, M. Dicionário de psicanálise. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar, 1998.

José Henrique Parra Palumbo
jhparrap@gmail.com

Nelson Ernesto Coelho Junior
ncoelho@usp.br

Disponibilidade de dados

Os dados de pesquisa estão disponíveis no corpo do documento.


