
171

A modernidade líquida:  
o sujeito e a interface com o fantasma

Fabio Elias Verdiani Tfouni

Doutor em Lingüística e Língua Portuguesa pela 
Universidade Estadual Paulista – Araraquara. Pós-
doutorando no Instituto de Estudos da Linguagem da 
Universidade de Campinas. Bolsista da FAPESP.

End.: R. Maria Octávia P. Villa, 71. Ribeirão Preto, SP. CEP: 
14021-047.

E-mail: fabiotfouni@hotmail.com

Nilce da Silva

Cientista Social. Professora Doutora da Faculdade de 
Educação da Universidade de São Paulo. Coordenadora 
do grupo de pesquisa, ensino e extensão “Estudo das 
populações migrantes no Brasil e no mundo: o papel 
da instituição escolar”. Editora do periódico eletrônico 
“Acolhendo a Alfabetização nos Países de Língua 
Portuguesa”.

End.: R. Antonieta Leitão, 209, apt. 12, Freguesia do Ó. 
São Paulo, SP. CEP: 02925-160.

E-mail: nilce@usp.br

Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008



172    Fabio Elias Verdiani Tfouni e Nilce da Silva 

Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

Resumo
Este artigo apresenta as principais características da modernidade 
líquida que, segundo Z. Bauman (2005, 2001, 2000, 1998) são 
desapego, provisoriedade e acelerado processo da individualização; 
tempo de liberdade, ao mesmo tempo, de insegurança. Tal contexto 
pode ser definido pela palavra alemã Unsicherheit que significa: 
falta de segurança, de certeza e de garantia. Tem a cidade de São 
Paulo como exemplo deste tipo de sociedade. Notamos uma crise 
do estatuto do real nesse período, ou ainda, um abalo no conceito 
de real e do que seria esse real. Neste contexto, talvez possamos 
dizer que a realidade é o real com toque de fantasia; é o real sem o 
choque do real. Dito de outro modo, afirmamos e destacamos que 
o mal-estar atravessa a subjetividade humana, ou melhor, a relação 
do sujeito com seu próprio desejo, e com os objetos que podem 
preenchê-lo. Sendo assim, apontamos a constituição da fantasia 
para não nos depararmos com o real das megalópoles, de sua 
injunção à velocidade e à mobilidade. Esta fantasia pode fornecer 
ao sujeito alguma segurança em uma época tão insegura. Neste 
sentido a fantasia pode ser ideológica no sentido de que nos impede 
de ver o todo do real desta nossa época. Do nosso ponto de vista, 
a busca do real, nesses tempos, dar-se-ia com o questionamento 
da fantasia e com a tentativa de compreender qual o sentido dessa 
velocidade no capitalismo. O sujeito tenta preencher seu desejo, 
todavia, o desejo é por definição não-preenchível. Neste contexto 
o capital, no lugar do Outro pode tomar para si o papel daquele 
que preenche os desejos humanos. Concluímos que existe uma 
ligação entre o desejo e o assujeitamento do sujeito ao outro, e 
que a dificuldade encontrada na relação do sujeito com o real pode 
ser tratada tanto no sentido ideológico tradicional, como através 
do fetichismo.

Palavras-chave: modernidade líquida, subjetividade, fetichismo, 
realidade, ideologia.

Abstract
This work presents the main characteristics of liquid modernity, 
according to Z. Bauman (2005, 2001, 2000, 1998) which 
are detachment, provisionality, and a speeded process of 
individualization; at the same time, a moment of liberty and insecurity. 
This context can be defined by the german word Unsicherheit, which 



A modernidade líquida: o sujeito e a interface com o fantasma    173

means: lack of security, of certainty and of guarantee. The article has 
São Paulo city as an example of this kind of society. In this sense, 
we affirm that the status of the real and of reality is problematic 
in this time, and this is part of the discontents of post-modernity. 
Reality is here treated as the real with a touch of fantasy, so it is the 
real without the shock of what would be the subject’s confrontation 
with the real. We claim that the discontents constitutes human 
subjectivity, and also the subject’s relation with his own desire and 
with the objects that can fulfill this desire. The subject needs a 
fantasy not to be in direct contact with the real, in this case, the big 
cities and their injunction to speed and mobility. This fantasy may 
offer some security to the subject in such insecure times. In this line, 
fantasy may be an ideological fantasy which stops us from seeing 
the whole real of our time. The search for the real can be done by 
questioning the social fantasy and attempting to understand the 
meaning of speed in capitalism. We know that the subject tries to 
fill in the hole of desire, with by definition can never be fulfilled. So, 
in this context, the Capital may take for it’s self the ideological role 
of fulfilling the human desire. Also the difficulty which is found in 
the relationship between the subject and the real can be delt with 
in an ideological approach, as well as through fetishism.

Key words: liquid modernity, subjectivity, fetishism, reality, ideology. 

Introdução
As principais características da modernidade líquida, 

segundo Z. Bauman (2005, 2001, 2000, 1998) são desapego, pro-
visoriedade e acelerado processo da individualização; tempo de 
liberdade, ao mesmo tempo, de insegurança. Tal contexto pode 
ser definido pela palavra alemã Unsicherheit que significa: falta de 
segurança, de certeza e de garantia.

A cidade de São Paulo é um exemplo desta situação. Tem 
1.525 quilômetros quadrados – é a maior cidade brasileira e da 
América do Sul e a quarta maior cidade do planeta. De acordo 
com Rogério Lorenzoni, repórter Terra, (2006), o Instituto Brasileiro 
de Geografia e Estatística (IBGE) indica que a mesma tem 10,5 
milhões de habitantes. Desta forma, abriga mais de 5% do povo 
brasileiro.

Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008



174    Fabio Elias Verdiani Tfouni e Nilce da Silva 

Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

Conforme Lorenzoni (2006), segundo a Associação Nacional 
dos Fabricantes de Veículos Automotores (Anfavea), de cada quatro 
veículos que circulavam em 1997 no Brasil, um estava na capital 
paulista. Isto porque o transporte público é ineficiente. A cidade 
tem uma frota de cerca de cinco milhões de carros (licenciados) e 
uma circulação diária de aproximadamente três milhões de veícu-
los. A malha viária total da cidade é de aproximadamente 14 mil 
quilômetros (dá para ir de Porto Alegre a Natal 3,5 vezes) e os mo-
toristas paulistanos podem atravessar mais de 55 mil cruzamentos. 
Em 2000, segundo o Departamento de Trânsito (Detran), 5.155 pes-
soas morreram em acidentes de trânsito na cidade.

Frente a estes dados, conclui-se que os habitantes desta ci-
dade vivem numa prisão cotidiana dentro dos seus carros. O fluxo 
de veículos é desordenado e caótico. Além disto, tendo em vista 
o dinamismo da cidade e suas intensas relações sócio-econômi-
cas: Todos têm pressa e precisam chegar logo! Decorrente desta 
necessidade de rapidez, uma das conseqüências observadas é um 
trânsito extremamente agressivo e perigoso.

Destacamos ainda que, de acordo com a matéria de 
Lorenzoni (2006), tal metrópole tem mais de 50 shopping centers 
e 30 ruas de comércio especializado. Hoje, São Paulo responde 
por 20% das vendas de varejo e por 9,2% dos pontos de vendas 
de todo o Brasil. 

Com relação ao lazer, Lorenzoni (2006) destaca as 265 salas 
de cinema, 92 teatros, mais de 70 museus, 11 centros culturais, 
além de salas de exposição e centenas de danceterias e barzinhos. 
São Paulo é conhecida como a “Capital Mundial da Gastronomia” 
já que tem cerca de 12,5 mil restaurantes e 15 mil bares, cifras 
maiores do que as de Paris, por exemplo. 

É, basicamente, o Turismo de Negócios que movimenta 90 
mil eventos por ano na cidade, com 15 milhões de participantes da 
referida matéria jornalística que grifamos a seguir: Ocorre um even-
to a cada seis minutos na capital paulista. Assim, das 170 feiras 
organizadas por ano em todo o Brasil, 107 são realizadas em São 
Paulo. Para receber tanta gente, há 50 mil vagas nos hotéis.

Outro indicador importante destacado por Lorenzoni (2006) 
vem da Bolsa de Mercadorias e Futuros (BM&F) de São Paulo, que 



Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

A modernidade líquida: o sujeito e a interface com o fantasma    175

é a sexta do mundo em volume de contratos negociados, com lan-
ces médios diários de US$ 1,8 bilhão.

Sempre na direção da fluidez e rapidez, tendo em vista as 
transações comerciais aqui apontadas, o consumir ganha enorme 
importância para os seus habitantes, permitindo que a mão invisível 
do mercado atue no sentido de transformar os luxos de hoje em ne-
cessidades do amanhã. Assim, na “Terra da Garoa”, cada um dos 
seus habitantes, cada consumidor vive em estado de auto-exame 
minucioso, auto-recriminação e autodepreciação permanentes, e 
assim também com ansiedade contínua, já que consumir em um 
mercado de ininterruptas novidades – inclusive simbólicas, tais 
como: cursos, palestras, seminários, oficinas, congressos etc – 
torna-se, praticamente, uma tarefa sobre-humana.

Este artigo pretende discutir como se dá a relação “sujeito” e 
“desejo” na cidade de São Paulo e/ou em locais que possuem ca-
racterísticas semelhantes a esta. Na medida em que, do nosso ponto 
de vista, a mobilidade aparece na modernidade como elemento que 
visa ultrapassar valores conservadores e antiquados, para estabe-
lecer uma nova ordem, um futuro melhor. Assim, o movimento e a 
velocidade de movimento se tornam fundamentais na substituição 
da velha ordem pela nova ordem. E é nesse contexto que surgem as 
vanguardas modernas, a liderar esse movimento cultural.

Esse movimento – que antigamente era um desejo moderno 
– torna-se uma obrigação nos dias atuais. Nem chegamos a pensar 
em “por que mudar”, somente sabemos que o movimento, a atua-
lização são fundamentais para que o sujeito tente evitar ficar para 
trás, e até mesmo evitar “ser excluído”. Se na modernidade a mo-
bilidade e a velocidade eram desejadas, na pós-modernidade esse 
desejo se transforma em obrigação, se transforma, praticamente, no 
mínimo exigido para permanecer vivo. Assim, o que na modernida-
de era parte de um projeto de felicidade libertadora do homem, se 
transforma numa obrigação carregada de angústia e mal-estar.

O consumo rápido e voraz se transforma numa obrigação. 
Seguir a mão invisível do mercado se torna obrigatório para que o 
sujeito seja reconhecido social e culturalmente como pertencente ao 
grupo dos vivos. Com isso, o sujeito sente que ele mesmo “nunca 
é bom o suficiente”. Assim, paradoxalmente, quanto mais o desejo 



176    Fabio Elias Verdiani Tfouni e Nilce da Silva 

Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

social é o de um preenchimento, mais o sujeito sente o mal-estar do 
vazio, um vazio que para nós é constitutivo do sujeito e seu desejo. 
Provavelmente o problema seja a maneira cultural que nossa socie-
dade encontrou para lidar com essa falta constitutiva.

A modernidade líquida: definição
“Modernidade líquida” é conceito desenvolvido pelo sociólo-

go polonês Zygmunt Bauman e, para fins deste artigo, recorremos a 
várias de suas obras na tentativa de apresentar os principais aspec-
tos da sociedade atual que, apreendidos pelo citado autor, o fizeram 
elaborar a respectiva definição para os dias em que vivemos.

Segundo Bauman (2001), as inúmeras esferas da socieda-
de contemporânea (vida pública, vida privada, relacionamentos 
humanos) passam por uma série de transformações cujas conse-
qüências esgarçam o tecido social. Tais alterações, de acordo com 
o sociólogo polonês, faz com que as instituições sociais percam 
a solidez e se liquefaçam, tornando-se amorfas, paradoxalmente, 
como os líquidos. A modernidade líquida, assim, é tempo do de-
sapego, provisoriedade e do processo da individualização; tempo 
de liberdade ao mesmo tempo em que é o da insegurança. Como 
resposta a esta possibilidade de liberdade (Bauman, 1998, 2000, 
2001), os homens deste tempo, no anonimato das metrópoles, têm 
a sensação de impotência sem precedentes, já que, no anseio por 
esta liberdade, os mesmos encontram-se por sua própria conta e 
risco em meio ao concreto. A responsabilidade é deixada às ener-
gias individuais, favorecendo a solução biográfica das contradições 
sistêmicas. Desta forma, como todos estão sem tempo, e preocu-
pados com inúmeras atividades assumidas, poucos são aqueles 
que têm tempo e disponibilidade para dar o ombro amigo para o 
próximo; o vizinho é um desconhecido.

Neste contexto, o relacionamento eu-outro é mercantiliza-
do e frágeis laços de afeto têm a possibilidade de serem desfeitos 
frente a qualquer desagrado das partes. E, deste modo, “O inte-
resse público é reduzido à curiosidade sobre as vidas privadas de 
figuras públicas e a arte da vida pública é reduzida à exposição 
pública das questões privadas e a confissões de sentimentos pri-
vados” (2001, p. 46).



Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

A modernidade líquida: o sujeito e a interface com o fantasma    177

Bauman nos mostra que a “modernidade líquida” é um 
tempo em que a violência, o terrorismo e o individualismo são exa-
cerbados, instalados em não-lugares, em “terras-de-ninguém”. 

Deste modo, as cidades do século XXI, nas palavras do so-
ciólogo, são cidades na modernidade líquida, pois, nesta época 
atual da história de parte da humanidade. 

Os fluidos se movem facilmente. Eles ‘fluem’, ‘escorrem’, 
‘esvaem-se’, ‘respingam’, ‘transbordam’, ‘vazam’, ‘inun-
dam’, ‘borrifam’, ‘pingam’, são ‘filtrados’, ‘destilados’; 
diferentemente dos sólidos, não são facilmente conti-
dos – contornam certos obstáculos, dissolvem outros e 
invadem ou inundam seu caminho... Associamos ‘leve-
za’ ou ‘ausência de peso’ à mobilidade e à inconstância: 
sabemos pela prática que quanto mais leves viajamos, 
com maior facilidade e rapidez nos movemos (Bauman, 
2001, p. 8).

Em Vidas Desperdiçadas (2005), o autor que sustenta 
nossas afirmações faz-nos pensar acerca da existência de seres 
humanos que teriam o status de lixo nesta modernidade líquida 
da qual tratamos anteriormente. Dito de outro modo, a descarta-
bilidade é característica dos seres humanos e das relações que 
estabelecem, obedecendo à máxima da sociedade em que esta-
mos inseridos: o consumir. 

Assim, na perspectiva de Bauman, o sujeito da modernida-
de líquida se constitui por inúmeros mal-estares, sentimentos de 
aflição, insegurança, depressão, ansiedade; já que são permanen-
temente ameaçados pela possibilidade de se tornarem supérfluos: 
lixo. E, portanto, terem suas vidas desperdiçadas antes mesmo de 
nascerem.

Neste contexto, passamos a vida em busca da segurança, 
de estratégias de defesa eficazes, fugindo do “lixo humano” – ex-
cluídos do consumo – e com medo de sermos os próximos a serem 
lançados no aterro já que, parafraseando o sociólogo: a cada re-
fugo seu depósito de lixo. Ou seja, a nossa cultura é a do lixo, do 
descartável imediatamente, sem causar grandes transtornos.



178    Fabio Elias Verdiani Tfouni e Nilce da Silva 

Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

Sempre na direção da fluidez e rapidez, tendo em vista as 
transações comerciais aqui apontadas, o consumir ganha enorme 
importância para os seus habitantes, permitindo que a mão invi-
sível do mercado atue no sentido de transformar os luxos de hoje 
em necessidades do amanhã.

No reino do consumo, apesar da riqueza que flui, muitos 
são os miseráveis, aqueles que vivem do lixo. Além disto, o tra-
balho não é mais um porto seguro, nem fundamento da vida em 
sociedade, sobretudo o trabalho da imensa massa dos menos fa-
vorecidos economicamente. 

Para Bauman (2001, p. 174-175), estes homens e mulheres 
que compõem o substrato social do movimento operário

[...] tendem a ser as partes mais dispensáveis, disponíveis 
e trocáveis do sistema econômico. Em seus requisitos 
de empregos não constam habilidades particulares, nem 
a arte da integração social com clientes – e assim, os 
mais fáceis de substituir têm poucas qualidades espe-
ciais que poderiam inspirar seus empregados a desejar 
mantê-los a todo o custo; controlam, se tanto, apenas 
parte residual do poder de barganha. Sabem que são 
dispensáveis, e por isso não vêem razões para aderir ou 
se comprometer com seu trabalho ou entrar numa asso-
ciação mais durável com seus companheiros e trabalho. 
Para evitar frustração iminente, tendem a desconfiar de 
qualquer lealdade em relação ao local de trabalho e re-
lutam em inscrever seus próprios planos de vida em um 
futuro projetado para a empresa. É uma reação natural à 
“flexibilidade” do mercado no trabalho, que, quando tra-
duzida na experiência individual da vida, significa que a 
segurança de longo prazo é a última coisa que se apren-
de a associar ao trabalho que se realiza.

Como conseqüência desta liquidez desmedida, o tempo 
desta cidade é do fim da era do engajamento mútuo: todos estão 
ocupados o tempo todo. A agenda está cheia, especialmente para 
aqueles que, no momento, não podem oferecer alguma espécie 
de vantagem. Para os “indesejados”, oferece-se toda espécie de 



Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

A modernidade líquida: o sujeito e a interface com o fantasma    179

resposta vinda de um aparelho eletrônico. Estas máquinas, portan-
to, colaboram para que o descompromisso entre as pessoas seja 
uma norma: assim, a secretária eletrônica ligada, o correio eletrô-
nico “que não funciona bem”, o “computador que pegou vírus”, a 
caixa postal do celular são barreiras colocadas entre nós e aque-
les que não queremos atender. 

Todos participam de muitos projetos ao mesmo tempo e não 
observamos, salvo cada vez menos raríssimas exceções, o nas-
cimento e muito menos o crescimento de fortes vínculos entre as 
pessoas que se acotovelam na megalópole. 

Do ponto de vista aqui adotado, as relações humanas na 
“Selva de Pedra” têm os seguintes aspectos: a fuga, a astúcia, o 
desvio e a evitação, a efetiva rejeição de qualquer confinamento 
territorial, com os complicados corolários de construção e manu-
tenção da ordem, e com a responsabilidade pelas conseqüências 
de tudo, bem como com a necessidade de arcar com os custos 
(Bauman, 2001, p. 18). 

Deste modo, a procrastinação – considerada há pouco 
tempo como demonstração de displicência, indolência ou lassi-
dão – torna-se posição ativa e, portanto, proposital. A identidade 
de palimpsesto encontra terreno fértil para sua constituição: 

Essa é a identidade que se ajusta ao mundo em que a 
arte de esquecer é um bem não menos, se não mais, im-
portante do que a arte de memorizar, em que esquecer, 
mais do que aprender, é a condição de contínua adap-
tação, em que sempre novas coisas e pessoas entram 
e saem sem muita ou qualquer finalidade do campo de 
visão da inalterada câmara da atenção, e em que a pró-
pria memória é como uma fita de vídeo, sempre pronta 
a ser apagada a fim de receber novas imagens, e alar-
deando uma garantia para toda a vida, exclusivamente 
graças a essa admirável perícia de uma incessante auto-
obliteração” (Bauman, 1998, p. 36-37).

Assim também, as questões públicas perdem espaço para 
a discussão, pois: 



180    Fabio Elias Verdiani Tfouni e Nilce da Silva 

Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

[...] o aumento da liberdade individual pode coincidir com 
o aumento da impotência coletiva na medida em que as 
pontes entre vida pública e privada são destruídas ou, 
para começar, nem foram construídas; ou, colocando 
de outra forma, uma vez que não há uma maneira óbvia 
e fácil de traduzir preocupações pessoais em questões 
públicas e, inversamente de discernir e apontar o que é 
público nos problemas privados (2000, p.10).

E por isso, temos questões apenas tratadas em público, o 
que não significam que sejam públicas.

A chance para mudar isso depende da ágora – esse espa-
ço nem privado nem público, porém mais precisamente público e 
privado ao mesmo tempo. Espaço onde os problemas particula-
res se encontram de modo significativo. 

O meio de vida, essa rocha em que se devem assentar todos 
os projetos de vida para serem viáveis, fazer sentido e reunir a 
energia necessária para se realizarem (ou, pelo menos, tentarem 
isso), tornou-se inseguro, errático e não-confiável. O que os ad-
vogados dos programas de ‘bem-estar para trabalhar’ deixam de 
considerar é que a função do meio de vida não é apenas garantir 
o sustento diário para os empregados e seus dependentes, mas 
– e não menos importante – dar segurança existencial sem a qual 
nem a liberdade nem a vontade de auto-afirmação são concebí-
veis e que é o ponto de partida de toda a autonomia. 

O trabalho, no seu formato atual, não pode dar essa segu-
rança, mesmo se consegue repetidamente cobrir os gastos com 
a sobrevivência. A estrada que parte do bem-estar para o traba-
lho leva da segurança à insegurança ou de uma menor para uma 
maior insegurança (Bauman, 2000).

O sujeito e o mal-estar do desejo
Aqui, vamos tratar da relação entre produções culturais 

pós-modernas, o desejo do sujeito, o real e a realidade. O dese-
jo cultural pós-moderno parece ser constituído pela busca de um 
hiper-real, uma fantasia mais interessante que o real. O mergulho 
no hiper real aponta para uma perda do real. Provavelmente, sufo-



Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

A modernidade líquida: o sujeito e a interface com o fantasma    181

cado no excesso de fantasia, ele busca ou deseja um retorno ao 
real, mas acaba por descobrir que não pode conhecer o real – a 
verdade, a plenitude – na medida em que este conhecimento leva-
ria à morte. Assim, o sujeito deseja o real, mas ao mesmo tempo 
em que sabe que precisa fugir dele. 

De acordo com Freud (1995) o sujeito foge da outra catego-
ria, ou seja, da realidade quando o preço a se pagar para estar nela 
é alto demais. Podemos dizer o sujeito, ao buscar o real encontra 
um mal-estar, e nesse movimento acaba por usar a realidade como 
um anteparo contra o mal-estar e a morte do real. O real defende 
o sujeito da realidade, e a realidade defende o sujeito do real. Aqui 
temos um nó entre real, realidade e fantasia. E ainda, o real pode 
ser o real do desejo, ou seja, o que o sujeito realmente deseja, mas 
pode ser também o real do mundo, aqui, que existe e é inacessível 
por ser atravessado pelo simbólico.

Existe uma dificuldade no tratamento do real na medida em 
que muitos julgam que o real e a realidade seriam a mesma coisa, 
mas não são. Freud (1995) afirma que, na constituição do sujeito de 
maneira saudável, o desejo deve ser contido pelo que ele chama 
de princípio da realidade. Ou seja: o sujeito deveria se guiar pelas 
regras sociais e por uma razão lógica, uma espécie de “cientifi-
cismo” na medida em que a realidade supostamente obedece a 
princípios físicos e racionais.

Assim, a noção de sujeito adotada aqui é de um sujeito 
psicanalítico, tal como concebido por Lacan em suas leituras de 
Freud, a saber, o sujeito do inconsciente. A existência do incons-
ciente relaciona-se aqui ao que escapa à consciência, consistindo 
no não saber. Esse sujeito é diferente do sujeito moderno, centra-
do, concebido como um sujeito de conhecimento.

Nesta direção, na perspectiva deste artigo, talvez possamos 
dizer que a realidade é o real com um toque de fantasia; é o real 
sem o choque do real. E assim, se estar no o real é o lugar do “tudo 
saber”, e isso leva o sujeito à morte, notamos que, do tudo, o sujeito 
passaria para o nada. Dialeticamente, a verdade do tudo é o nada. 
Dito de outro modo, afirmamos e destacamos que o mal-estar atra-
vessa a subjetividade humana, ou melhor, a relação do sujeito com 
seu próprio desejo, e com os objetos que podem preenchê-lo.



182    Fabio Elias Verdiani Tfouni e Nilce da Silva 

Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

Além disso, a problemática do real externo possui uma li-
gação com a do real interno, sendo que a primeira se constitui na 
questão de se o real, o mundo existe, ou se não passa de uma 
fantasia. A segunda se refere a qual objeto do mundo tem, ou 
supõe-se que tem, com o real do sujeito. Há mal-estar na dificul-
dade de determinar se o mundo corresponde a algum real. Há 
também mal-estar na dificuldade em determinar se o objeto seria 
o objeto de desejo, e na escolha desse objeto.

Portanto, na busca do real, quando o sujeito se aproxima 
demais desse real, o sujeito se afasta com medo do absoluto da 
morte. Então, tanto a busca do real como o encontro desse real, 
trazem sofrimento. O objetivo do sujeito é evitar o sofrimento e, 
para tanto, usa a realidade como fantasia que barra o sofrimento 
do real, ao mesmo tempo critica o sofrimento da realidade e busca 
o real, busca sua verdade.

Ao relacionarmos o conceito de modernidade líquida com o 
caráter fluido do desejo, vemos que, se o sujeito encontrar a verda-
de de seu desejo, tanto o sujeito que antes se movia liquidamente, 
como seu desejo, se cristalizam diante do fim da necessidade do 
movimento. Essa cristalização seria o fim do desejo, o desvenda-
mento deste seria, portanto, a morte. O sujeito precisa manter-se 
em movimento e, para tanto, foge do real do desejo. Assim, a so-
lução para o desejo não chega nunca, na verdade, talvez chegue 
apenas com a morte.

No entanto, esse momento de solução que não chega nunca 
também traz angústia, o sujeito se cansa do dia-a-dia desta nossa 
fantasia social. Mais do que isso, o princípio de realidade deseja 
um rompimento contra a atitude conservadora do dia-a-dia, que 
é pouco líquido, no qual pouca coisa parece acontecer. Ou seja, a 
repetição de atividades causa mal-estar, talvez, na mesma medi-
da em que o excesso de movimento.

A realidade no sentido de mundo desprovido de fantasia e 
gozo pode ser frustrante, entretanto, temos que considerar a re-
flexão proposta por Zizek (1992): “Por que acordamos do sonho? 
Acordamos por chegarmos perto demais do desejo real”. Dito de 
outro modo, afirmamos que acordar do sonho mostra que en-
contramos na realidade algum conforto diante do insuportável do 
desejo real.



Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

A modernidade líquida: o sujeito e a interface com o fantasma    183

Como exemplo das tentativas culturais de manejar o dese-
jo nas grandes cidades, podemos citar o comentário de Bauman 
(2005) sobre Ítalo Calvino: “Se lhes perguntassem, os habitantes 
de Leônia – outra das cidades invisíveis de Ítalo Calvino – diriam 
que sua paixão é ‘desfrutar de coisas novas e diferentes’” (2005, 
p. 07). Bauman salienta o fato de que, no fim do dia, essas coisas 
novas aguardam o caminhão de lixo, ou seja, são descartadas. 
Desse modo, a cidade acaba rodeada por montanhas de lixo que 
os habitantes teimam em não enxergar.

Essa busca incessante de nossa cultura por novidades para, 
em todos os momentos, preencher o vazio, é carregada de angústia 
e mal-estar. A cidade precisa do movimento, sendo ela, portanto, 
constituída pelo movimento. A cidade vive a chegada das novi-
dades como uma enxurrada que se vai no mesmo instante em 
que chega. As coisas que supostamente preenchem, no instante 
mesmo em que realizam esse preenchimento já não servem mais, 
e viram lixo. Isso é o que pode ocorrer quando nada preenche o 
vazio. O preenchimento é um engodo.

Ocorre certa inversão do desejo para evitar sofrimento: de-
sejamos o que não desejamos, e não desejamos o que desejamos 
(isto constitui o paradoxo do desejo).

Nesta direção, afirmamos que há um paradoxo fundamen-
tal na estrutura do desejo que não pode ser visto por meio de uma 
visão simplificadora da questão em termos de real/ hiper-real. Ou 
seja, não desejamos uma fantasia hiper-real em detrimento do real. 
A realidade é a própria fantasia. Ou seja, por trás da realidade per-
cebida há um real não simbolizado.

Exemplo deste paradoxo pode ser encontrado na reconta-
gem crítica das narrativas mestras tal qual o filme Shrek (Zizek, 
2003b) que faz humor e desconstrói a narrativa tradicional dos 
contos de fadas. O desejo cultural seria realmente o de criticar os 
ideais de civilização desses contos, ou, na verdade, através de um 
simulacro de desconstrução, que acabaria por reafirmar, reforçar 
os ideais mesmo que estamos criticando? Vê-se que por trás da 
critica à realidade pode se esconder o desejo por aquilo mesmo 
que é criticado.

De acordo com o referido autor (1999a) e Lukács (2003), o 



184    Fabio Elias Verdiani Tfouni e Nilce da Silva 

Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

fetichismo é uma das características principais do capitalismo con-
temporâneo. Do nosso ponto de vista, a sociedade contemporânea 
passa por um momento fetichista. O fetichismo se formula lingüis-
ticamente pelo desmentido fetichista.

Para Zizek (1999a), o sujeito fetichista tem uma lógica cínica 
em relação ao desejo, ou seja, o fetichista sabe que não é aquele 
o alvo real do seu desejo, mas, mesmo assim, ele o deseja. Como 
afirma Zizek, a máxima do fetichista é “Sei que mamãe não tem 
o falo, mas ainda assim... [acredito que o tem]” (1999a p.303). O 
sujeito pode criticar a realidade, mas acaba concordando cinica-
mente em viver nela, como se dissesse: “sei que o mundo não é 
bom, mas, ainda assim, acredito que seja”. E, do nosso ponto de 
vista, é essa lógica cínica que está contida em Shrek.

Se o desejo é desejo puro, pura pulsão (Safatle, 2003), o su-
jeito busca algo, mas não sabe o que é esse algo. Assim, o desejo é 
puro movimento, pura busca. Em uma época líquida, o desejo tam-
bém é líquido. Além disso, um dos modos que nossa cultura possui 
para definir o que é o sujeito é através de seu desejo, nesse sentido 
o sujeito é o que ele deseja. No entanto, como o desejo é vazio, é 
desejo puro, o sujeito busca realizar um preenchimento que, além 
de suprir esse desejo, também dê a esse sujeito o reconhecimen-
to que precisa. Nesse sentido, temos aqui presente uma questão 
do desejo de reconhecimento de Hegel (Kojeve, 2002).

A relação entre sonho e realidade é estreita. Já no século 
XVI, em Descartes (1988, p. 24), que, ao colocar um gênio maligno 
pensando por nós, faz com que duvidemos da nossa própria expe-
riência de realidade. A relação disso com o vazio da modernidade 
líquida está no fato de que as relações sociais são puro espectro 
de supostas relações sociais reais, ou seja: no dia-a-dia não somos 
nós mesmos, mas representamos a nós mesmos.

A relação sexual é tida em geral como aquilo que completa o 
homem, sendo um ato no qual dois se tornam um. Em termos psi-
canalíticos, a fórmula lacaniana segundo a qual “não existe relação 
sexual” é adequada aqui, pois ela significa que, na verdade, não 
existem relações entre pessoas, pois somos apenas espectros. Não 
existe portanto completude entre sujeitos, isso pode significar que 
a relação não é com o outro real, mas com um outro virtual, um es-



Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

A modernidade líquida: o sujeito e a interface com o fantasma    185

pectro. Em termos mais pós-modernos, afirmamos que as relações 
entre pessoas já são, na origem, relações virtuais, e, sendo virtuais, 
são carregadas do mal-estar que acompanha a difícil questão do 
estatuto do real e da realidade no momento atual. Lacan comen-
ta o amor e a relação sexual: “O amor é impotente, ainda que seja 
recíproco, porque ele ignora que é apenas o desejo de ser Um, o 
que nos conduz ao impossível de estabelecer a relação dos... A re-
lação dos quem? – dois sexos?” (Lacan, J. 1985, p.14).

O filme Matrix coloca em cena pessoas vivendo na realidade 
virtual, mas coloca também que existe uma realidade real. A reali-
dade virtual é vivida na mente, de modo que pode ser comparada, 
num certo sentido, à ideologia. A ideologia seria uma realidade 
virtual, no sentido de que, de certo modo, a ideologia está “em 
nossa cabeça”.

Nesta discussão, outro ponto que deve ser destacado, trata 
da condicional: se o desejo é desejo puro, não é preenchido por 
nada, o preenchimento desse desejo poderia ser de responsabili-
dade do Estado, do Capital, enfim, de algum Outro que assujeite 
nosso desejo, o que torna nosso desejo o desejo do Outro. O Outro 
fornece ao sujeito uma fantasia (estruturada como linguagem, isto 
é, simbolizada, narrativizada), para que o sujeito goze-no-sentido, 
e o Outro goze com o gozo do sujeito. Zizek3: 

A tese de Frederic Jameson sobre o pós-modernismo, 
segundo a qual nesta época o capitalismo coloniza os úl-
timos refúgios excluídos do seu circuito, é trazida aqui às 
ultimas conclusões: a fusão entre capital e conhecimen-
to faz surgir um novo tipo de proletário, como se fosse o 
proletário absoluto desprovido dos seus últimos bolsos 
de resistência privada; tudo, inclusive as memórias mais 
intimas, é plantado, de modo que o que resta é agora li-
teralmente o vazio da pura subjetividade sem substância 
(subjetividade sem substância, definição de Marx do pro-
letário) (1993a, p. 10).

Como conseqüência, não se pode falar em real e hiper-real 
sem falar no Outro. O Outro é o simbólico que estrutura nossa re-
alidade (como já dissemos). Em continuação, é nele que reside a 
nossa alienação constitutiva (Zizek, 2003a), esse grande Outro no 



186    Fabio Elias Verdiani Tfouni e Nilce da Silva 

Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

qual nos alienamos é, em “Matrix”, o supercomputador que con-
trola tudo, criando a realidade virtual. Estamos sempre em busca 
do real por trás da realidade, numa busca infindável carregada de 
mal-estar. No entanto o furo do real no simbólico indica que o de-
sejo é puro desejo, é vazio. Indica, portanto, que o real desejo é o 
nada. Diz Zizek3: 

Entretanto, o real não é a ‘verdadeira realidade’ por trás 
da simulação virtual, mas o vazio que torna a realidade 
incompleta ou inconsistente; e a função de toda matriz 
simbólica é esconder essa inconsistência... justamente 
afirmando que por trás da realidade incompleta/inconsis-
tente que conhecemos, há outra realidade sem o impasse 
da impossibilidade (2003a. p. 264-5). 

Neste sentido, questionamos: Por que existe gozo-no-senti-
do (gozo ideológico)? Uma das respostas consideradas indica que 
o grande Outro se alimenta do nosso assujeitamento, do nosso 
gozo ideológico, ou seja, do nosso gozo-no-sentido (da nossa jou-
issance). Esse Outro que nos assujeita pode ser encarado como a 
Matrix. Comenta Zizek: 

A única resposta consistente é que a Matriz se alimen-
ta da jouissance dos seres humanos – portanto estamos 
de volta à tese lacaniana fundamental de que o próprio 
grande Outro, longe de ser uma máquina anônima, pre-
cisa do constante influxo de “jouissance”. É assim que 
devemos inverter o estado das coisas apresentado pelo 
filme. O que esse filme mostra como a cena de nosso 
despertar para a verdadeira situação é efetivamente o 
seu oposto, a própria fantasia fundamental que sustenta 
nosso ser (2003a. p.281). 

No mundo capitalista, afirmar que a Matrix se alimenta de 
nossa jouissance pode significar que alguém goza com nosso gozo. 
Goza com o que produzimos, e também goza com o que consu-
mimos. A existência de nosso gozo, ou de um excedente de gozo 
está a serviço do gozo do capital. Essa posição pode gerar algu-
ma segurança e conforto, mas gera também o mal-estar.

Assim, como dissemos anteriormente, a crítica à narrativa 



Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

A modernidade líquida: o sujeito e a interface com o fantasma    187

mestra, não é uma crítica por inteiro: Ali mesmo onde está critican-
do, o sujeito assume uma posição cínica e, em filmes como “Shrek” 
encontra uma fórmula perversa que permite que ele critique, e, ao 
mesmo tempo, permaneça gozando sob o assujeitamento ideoló-
gico (gozo-no-sentido). 

A fórmula seria: “sei que isto não é o real, mas, ainda assim, 
acredito que seja”. Se quisermos enfatizar o caráter cínico desse 
sujeito que critica o que vê, mas que, mesmo assim, aceita e goza 
nesse lugar, poderíamos dizer que a fórmula seria: “sei que isso não 
é o real, mas, finjo que é” ou “ajo como se fosse”. Assim a fórmu-
la fetichista que critica as narrativas mestras é: “sei que há furo do 
real (ou furo na matrix), mas, mesmo assim, finjo que não há.”

No filme Matrix, a questão colocada é a de se o mundo exis-
te ou se ele seria uma fantasia implantada pelo Outro, fantasia essa 
que tampona o furo do real no simbólico, com a finalidade de reali-
zar a manutenção desse Outro. É nesse sentido que fazemos uma 
comparação do Outro com o gênio maligno cartesiano. A perver-
sidade desse Outro (desse gênio) reside no fato de que ele goza 
com nosso gozo.

O objetivo aqui não é cair numa discussão filosófica sobre a 
existência do universo. Mas, podemos tratar a filosofia como parte 
dos discursos da nossa cultura sobre o universo, parte das expli-
cações que visam tamponar o furo real. Ou seja, trata-se de evitar 
essa questão que causa mal-estar. Neste caso, Descartes, que viu 
a dificuldade de obter alguma garantia dessa existência, acaba por 
atribuir a existência do universo a Deus, pois um sujeito perfeito e 
bom que conhece verdade não enganaria o homem. Já Segundo 
Zizek (1993b), Kant teria ido mais longe ao fazer colocações que 
implicam na não existência do universo5. Afirma Zizek: “... Uma fis-
sura que previne que nós sequer imaginemos o universo como uma 
totalidade. A sexualidade aponta para o escândalo ontológico su-
premo da não existência do universo” (1993b, p.83).

A questão de se existe universo ou não está diretamente liga-
da à da sexualidade. Esta poderia ser uma das leituras possíveis do 
axioma “não existe relação sexual”, que aqui significa que a sexua-
lidade está relacionada a uma disjunção do sujeito com o universo. 
Nesta linha, a partir do momento em que o sujeito simbolicamen-
te estruturado busca algo que o complete, ele não pode deixar de 



188    Fabio Elias Verdiani Tfouni e Nilce da Silva 

Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

enfrentar o mal-estar gerado pelo fato de que nada preenche esse 
desejo. O correspondente ideológico disso é que nenhuma fanta-
sia pode fantasiar o todo. No entanto, não é possível não fantasiar. 
Nesse sentido, não é só o vazio do desejo que é constitutivo, mas 
nossa necessidade de fantasia.

Uma das denúncias de Zizek nesse campo vai em direção 
a uma crítica a um suposto “sujeito virtual”. Atualmente fala-se no 
virtual como se ele existisse na história apenas a partir do momento 
em que vivemos atualmente: a era do computador, onde o sujei-
to se vê imerso, joga online e até faz sexo virtual. A radicalização 
da tese de que “não existe relação sexual” nos leva o afirmar que 
todo sexo é virtual, que o sexo é, nesse sentido, sempre fantas-
mático e espectral. Esse é um dos sentidos em que o filme Matrix 
ilustra a sociedade, não apenas a atual, mas a que sempre foi as-
sombrada pelo outro, pelo gênio maligno cartesiano.

Há quem postule que nossa sociedade é a sociedade da in-
terface. Nessa linha, quando estivermos imersos na rede da Matrix, 
o virtual vai substituir o real. Temos um início desse processo no 
Windows, onde jogar fora um texto ou aplicativo é colocá-lo no 
ícone do lixo; portanto, haveria uma passagem para uma vivência 
icônica, fantasmagórica, em substituição à simbólica (supondo que 
seja possível a experiência humana fora do simbólico). Vale lem-
brar que há diferenças na interface entre pequeno outro e pequeno 
outro, e a imersão do sujeito no grande Outro. 

Portanto, como afirma Zizek (1999b), há que se ter cuidado 
com a crítica à ideologia, pois se em geral a ideologia é vista ape-
nas como o vilão que distorce nossa visão do real, a fantasia de 
um suposto fim da ideologia (da possibilidade de um acesso ao 
real nu e cru) é ela mesma ideológica.

Considerações finais
Nas regiões do mundo que se encontram na fase do capi-

talismo breve – muito bem estudado pelo sociólogo polonês Z. 
Bauman (1998, 2000, 2001) - existem muitíssimas possibilidades, 
ao mesmo tempo, para todos. Em outras palavras, São Paulo é ci-
dade da “(super) ponte aérea”; do motoboy; do MSN; do skype; 
dos e-mails; da web; do delivery. Aqui, a relação do sujeito com o 



Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

A modernidade líquida: o sujeito e a interface com o fantasma    189

desejo tem suas características específicas.

Como resposta a esta possibilidade de liberdade, os mora-
dores, no anonimato da megalópole, têm a sensação de impotência 
sem precedentes, já que, no anseio por esta liberdade, os mesmos 
encontram-se por sua própria conta e risco em meio ao concreto. 
A responsabilidade é deixada às energias individuais, favore-
cendo a solução biográfica das contradições sistêmicas. Desta 
forma, como todos estão sem tempo e preocupados com inúme-
ras atividades assumidas, poucos são aqueles que têm tempo e 
disponibilidade para dar o ombro amigo para o próximo; o vizinho 
é um desconhecido.

Frente a estes dados que demonstram o grande fluxo da 
cidade em diferentes domínios (carros, pessoas, transações, acer-
tos, encontros, conhecimento, negócio, dentre outros), podemos 
afirmar que São Paulo é nitidamente uma cidade do século XXI, 
ou ainda, nas palavras de Z. Bauman (2001, p. 8), “uma cidade na 
modernidade líquida, pois, nesta época atual da história de parte 
da humanidade”.

No reino do consumo, apesar da riqueza que flui, muitos 
são os miseráveis, aqueles que vivem do lixo. Além disto, o tra-
balho não é mais um porto seguro, nem fundamento da vida em 
sociedade, sobretudo o trabalho da imensa massa dos menos fa-
vorecidos economicamente. 

Em seus requisitos de empregos não constam habilidades 
particulares, nem a arte da integração social com clientes – e assim, 
os mais fáceis de substituir têm poucas qualidades especiais que 
poderiam inspirar seus empregadores a desejar mantê-los a todo o 
custo; controlam, se tanto, apenas parte residual do poder de bar-
ganha. Sabem que são dispensáveis, e por isso não vêem razões 
para aderir ou se comprometer com seu trabalho ou entrar numa 
associação mais durável com seus companheiros de trabalho. Para 
evitar frustração iminente, tendem a desconfiar de qualquer leal-
dade em relação ao local de trabalho e relutam em inscrever seus 
próprios planos de vida em um futuro projetado para a empresa. É 
uma reação natural à “flexibilidade” do mercado no trabalho, que, 
quando traduzida na experiência individual da vida, significa que 
a segurança de longo prazo é a última coisa que se aprende a as-



190    Fabio Elias Verdiani Tfouni e Nilce da Silva 

Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

sociar ao trabalho que se realiza.

Como conseqüência desta liquidez desmedida, o tempo 
desta cidade é do fim da era do engajamento mútuo: todos estão 
ocupados o tempo todo. A agenda está cheia, especialmente para 
aqueles que, no momento, não podem oferecer alguma espécie 
de vantagem. Para os “indesejados”, oferece-se toda espécie de 
resposta vinda de um aparelho eletrônico. Estas máquinas, portan-
to, colaboram para que o descompromisso entre as pessoas seja 
uma norma: assim, a secretária eletrônica ligada, o correio eletrô-
nico “que não funciona bem”, o “computador que pegou vírus”, a 
caixa postal do celular são barreiras colocadas entre nós e aqueles 
que não queremos atender. Todos participam de muitos projetos ao 
mesmo tempo e não observamos, salvo cada vez menos raríssimas 
exceções, o nascimento e muito menos o crescimento de fortes 
vínculos entre as pessoas que se acotovelam na megalópole. 

Do ponto de vista aqui adotado, as relações humanas na 
“Selva de Pedra” têm os seguintes aspectos: a fuga, a astúcia, o 
desvio e a evitação, a efetiva rejeição de qualquer confinamento 
territorial, com os complicados corolários de construção e manu-
tenção da ordem, e com a responsabilidade pelas conseqüências 
de tudo, bem como com a necessidade de arcar com os custos 
(Bauman, 2001).

Assim também, as questões públicas perdem espaço para 
a discussão, pois 

[...] o aumento da liberdade individual pode coincidir com 
o aumento da impotência coletiva na medida em que as 
pontes entre a vida pública entre a vida pública e privada 
são destruídas ou, para começar, nem foram constru-
ídas; ou colocando de outra forma, uma vez que não 
há uma maneira óbvia e fácil de traduzir preocupações 
pessoais em questões públicas e, inversamente de dis-
cernir e apontar o que é público nos problemas privados 
(Bauman, 2000, p.10). 

E por isso, temos questões apenas tratadas em público, o 
que não significam que sejam públicas.



Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

A modernidade líquida: o sujeito e a interface com o fantasma    191

Diante da crise do estatuto do real, a idéia de que o desejo 
é desejo em si mesmo, é desejo puro da “pulsão”, pura tendência 
a desejar, pode ser explorada no sentido de que o sujeito busca 
saber qual o objeto real do seu desejo. No entanto, esse objeto real 
não existe em si mesmo. Segue-se que a tarefa de preencher esse 
desejo com algo (com algum objeto ou pensamento) é ideológica. 
A necessidade de dar um sentido ao desejo pode ser uma resposta 
para a questão discursiva da injunção à interpretação. Existe a ne-
cessidade de que o universo faça sentido para o sujeito, daí, que a 
ilusão sobre o universo pode ser uma ilusão discursiva.

O preenchimento do desejo puro é realizado pelo Capital, 
na medida em que este oferece e impõe produtos a desejar. Nesse 
sentido, quando o sujeito afirma que deseja algo, quando ele 
nomeia o desejo, pode estar julgando que aquele objeto é sua 
verdade, sua verdade interna. Nesse momento, o sujeito reduziria 
seu eu a um objeto. Esta pode ser a forma da reificação do sujeito 
no Capitalismo tardio. Essa nomeação do desejo só pode ser uma 
“mentira”, uma fantasia implantada pelo capital. O sujeito fantasia 
com um universo que não existe como anteparo frente à crise do 
real. Essa fantasia é constitutiva do sujeito no sentido de que no 
dia-a-dia ele precisa supor que algum universo existe.

Baseados no pensamento de Bauman, afirmamos que ne-
cessitamos de uma fantasia para não nos depararmos com o real 
das megalópoles, de sua injunção à velocidade e à mobilidade. 
Nossa leitura de Bauman vai na direção de afirmar junto com esse 
autor (como já foi citado), que essa fantasia pode fornecer ao su-
jeito alguma segurança em uma época tão insegura. Nesse sentido 
a fantasia pode ser ideológica no sentido de que nos impede de 
ver o todo do real desta nossa época. Acreditamos que a busca 
do real, nesses tempos, poderia se dar com o questionamento da 
fantasia, e com a tentativa de compreender qual o sentido dessa 
velocidade no capitalismo. Caso não possamos consumir rapi-
damente nem correr para nos mantermos atualizados, seremos 
excluídos: quem lucra com a exclusão do outro?

Notas
1. Utilizamos aqui os termos “fantasma” e “fantasia” de maneira 

intercambiável e um tanto quanto como sinônimos, seguindo 



192    Fabio Elias Verdiani Tfouni e Nilce da Silva 

Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

Gerbase (1987) e Carreira (a sair). 

2. Os trabalhos de pesquisa deste grupo contam com apoio do 
CNPq e da FAPESP.

3. A tradução desse trecho foi feita pelos autores, sendo que o 
original é: “It is as Frederic Jameson’s thesis on postmodernism 
as the epoch in which Capital colonizes the last resorts excluded 
from its circuit is here brought to its hyperbolic conclusion: the 
fusion of capital and knowledge brings about a new type of 
proletarian, as it were the absolute proletarian bereft of the 
last pockets of private resistance; everything, up to the most 
intimate memories, is planted, so that what remains is now 
literally the void of pure substanceless subjectivity (substanzlose 
Subjektivitaet-Marx’s definition of the proletarian)”.

4. Se chegássemos a ver a verdade, veríamos que o “tudo” da 
verdade é, em essência, o nada.

5. A tradução desse trecho foi feita pelos autores, sendo que 
o original é: “...a certain crack which prevents us from even 
consistently imagining the universe as a whole. Sexuality points 
toward the supreme ontological scandal of the nonexistence of 
the universe” 

Referências
Bauman, Z. (1998). O mal-estar da pós-modernidade. Rio de 

Janeiro: Zahar.

Bauman, Z.(2000). Em busca da política. Rio de Janeiro: Zahar.

Bauman, Z. (2001). Modernidade líquida. Rio de Janeiro: Zahar.

Bauman, Z. (2005). Vidas desperdiçadas. Rio de Janeiro: Zahar.

Carreira, A. F. (s.d.)). Autoria e fantasia: Cons(c)ertando a realidade 
insatisfatória. Manuscrito não publicado.

Descartes, R. (1988). Meditações: Meditação segunda (Os 
Pensadores, Vol. 2). São Paulo: Nova Cultural.

Freud, S. (1995). A perda da realidade na neurose e na psicose (Edição 
Standard Brasileira das Obras Psicológicas Completas, Vol. 19, 2a 
ed.). Rio de Janeiro: Imago. (Originalmente publicado em 1924).



Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

A modernidade líquida: o sujeito e a interface com o fantasma    193

Gerbase, J (1987). Fantasia ou fantasma. Falo: Revista Brasileira 
do Campo Freudiano, 1, 45-50.

Hutcheon, L. (1994). Poética do pós-modernismo. Rio de Janeiro: 
Imago. 

Jameson, F. (2002). Pós-modernismo: Lógica cultural do capitalismo 
tardio (2a ed.) São Paulo: Ática.

Kojeve, A. (2002). Introdução à leitura de Hegel. Rio de Janeiro: 
Contraponto.

Lacan, J. (1985). O seminário: Livro 20: Mais ainda (2a ed.). Rio de 
Janeiro: Zahar.

Lorenzoni, R. A maior cidade da América do Sul. Recuperado 
em 10 agosto 2006 da http://sp450anos.terra.com.br/interna/
0,,OI236169-EI2551,00.html

Luckács, G. (2003). História e consciência de classe: Estudos sobre 
a dialética marxista. São Paulo: Martins Fontes. 

Safatle. V. (2003). O ato para além da lei: Kant com Sade como 
ponto de viragem do pensamento lacaniano. In V. Safatle (Org.), 
Um limite tenso: Lacan entre a filosofia e a psicanálise (pp. 189-
232). São Paulo: Unesp. 

Zizek, S. (1992). Eles não sabem o que fazem: O sublime objeto da 
ideologia. Rio de Janeiro: Zahar.

Zizek, S.(1993a). Cogito: The void called subject. In Tarrying with 
the negative: Kant, Hegel and the critique of ideology (pp. 9-44). 
Durham, NC: Duke University Press. 

Zizek, S.(1993b). On radical evil and related matters. In Tarrying with 
the negative: Kant, Hegel and the critique of ideology. Durham, 
NC: Duke University Press.

Zizek, S.(1999a). Como Marx inventou o sintoma? In S. Zizek 
(Org.), Um mapa da ideologia (pp. 297-331). Rio de Janeiro: 
Contraponto. 

Zizek, S. (1999b). Introdução: O espectro da ideologia. In S. 
Zizek (Org.), Um mapa da ideologia (7-38). Rio de Janeiro: 
Contraponto. 



194    Fabio Elias Verdiani Tfouni e Nilce da Silva 

Revista Mal-estar e Subjetividade – Fortaleza – Vol. VIII – Nº 1 – p. 171-194 – mar/2008

Zizek, S.(2003a). Matrix: Ou os dois lados da perversão. In W. Irwin 
(Org.), Matrix (259-283). São Paulo: Madras. 

Zizek, S.(2003b). Bem vindo ao deserto do real: Cinco ensaios sobre 
o 11 de setembro e datas relacionadas. São Paulo: Boitempo.

Recebido em 2 de outubro de 2007
Aceito em 28 de janeiro de 2008
Revisado em 11 de fevereiro de 2008


