
15

Convenit Internacional 12 maio-agosto 2013
CEMOrOc-Feusp / IJI - Univ. do Porto / FIAMFAAM Comunicação Social

Josef Pieper e C. S. Lewis: metodologia, linguagem e amor

Enio Starosky1

Jean Lauand2

Resumo: Josef Pieper e C. S. Lewis são dois dos principais filósofos do século XX. Este artigo discute
algumas das principais características de pensamento compartilhadas por JP e CSL, especialmente no que
se refere à linguagem e ao método de filosofar, a partir de seus tratados sobre o amor.
Palavras Chave: Josef Pieper. C. S.Lewis. filosofia cristã. linguagem. amor.

Josef Pieper and C. S. Lewis: Philosophy, Language and Love

Abstract: Josef Pieper and C. S. Lewis are two of the main philosophers of the 20th century. This article
discusses some main characteristics shared by JP and CSL especially in which concerns language and
method focusing in their treatises on love.
Keywords: Josef Pieper. C. S.Lewis. Christian Philosophy. Language. Love.

Dois grandes pensadores do séc. XX

Josef Pieper e C. S. Lewis doravante abreviados por JP e CSL foram, sem
dúvida, dois dos mais importantes filósofos do século XX.

Para JP, recolhemos a apresentação recentemente feita por um dos principais
estudiosos no Brasil:

O filósofo alemão Josef Pieper (1904-1997) é considerado um dos
maiores pensadores do século XX, ao lado do também alemão Martin
Heidegger (1889-1976). Nascido em Elte, na Westfália, ele estudou
filosofia, direito e sociologia nas Universidades de Münster e Berlim.
Doutorou-se em 1928, na Universidade de Münster, com uma tese
sobre os fundamentos ontológicos da moral segundo o filósofo
medieval Tomás de Aquino. Durante mais de 50 anos, lecionou
Antropologia Filosófica em Münster. Recebeu importantes prêmios
internacionais, como o Balzan (uma esp
humanas), em 1982, e a Aquinas Medal, da American Catholic
Philosophical Association, em 1968. Foi professor-visitante nos
Estados Unidos, Índia, Japão e Canadá.
Em mais de seis décadas de atividade ininterrupta como escritor, de
1929 a 1992, Pieper publicou exatas 86 obras, como registra o site do
Josef Pieper Arbeitsstelle (http://josef-pieper-arbeitsstelle.de), centro de
estudos sobre o filósofo alemão instalado na Theologische Fakultät
Paderborn, na Alemanha. Elas já foram traduzidas para pelo menos 18
línguas e publicadas em 24 países, incluindo Estados Unidos,
Inglaterra, Espanha, Argentina, França, Holanda, Japão, China e
Hungria.
Pode-se dividir essa vasta produção em duas fases, como faz Jean
Lauand num livro pioneiro no Brasil sobre Pieper3. A primeira delas vai

1. Mestrando em Educação da Univ. Metodista de São Paulo. Diretor do Colégio Luterano de São Paulo.
2. Prof. Titular Sênior da FEUSP e dos Programas de Mestrado e Doutorado em Educação e Ciências da
Religião da Univ. Metodista de São Paulo. jeanlaua@usp.br



16

de 1929 até 1934 e se caracteriza por textos voltados para a questão
social. É quando Pieper publica Die Neuordnung der menschlichen
Gesellschaft Thesen zur
Gesellschaftspolitik Grundformen
sozialer Spielregeln

doutrina social da Igreja, contra as atenuações conservadoras das
4.

A segunda fase a definitiva vai de 1934 até o fim da vida do filósofo.
Nessa fase predominam os textos em que faz a interpretação dos gran-
des pensadores do Ocidente principalmente Platão e Tomás , analisa
em profundidade temas ligados à antropologia filosófica e lança novos
olhares sobre o filosofar, a cultura e o sagrado. (CASTRO, 2013, p. 61)

Uma nota de apresentação de CSL nos vem dada por uma de suas editoras no
Brasil, a Martins Fontes:

C. S. Lewis nasceu na Irlanda, em 1898. Em 1954 tornou-se professor
de Literatura Medieval e Renascentista em Cambridge. Foi ateu durante
muitos anos e se converteu em 1929. Essa experiência o ajudou a
entender não somente a indiferença como também a indisposição de
aceitar a religião; e, como autor cristão, com sua mente
excepcionalmente lógica e brilhante e seu estilo vivo e lúcido, ele foi
incomparável. Suas obras são conhecidas, em tradução, por milhões de
pessoas no mundo inteiro. A abolição do homem , Cartas de um
diabo a seu aprendiz , Cristianismo puro e simples e Quatro
amores são apenas alguns de seus best-sellers. Escreveu também livros
de ficção científica, de crítica literária e para crianças. Entre estes estão
Crônicas de Nárnia . C. S. Lewis morreu em 22 de novembro de 1963
em sua casa em Oxford. (http://direitasja.files.wordpress.com/2012/10/c-
s-lewis-a-abolicao-do-homem.pdf)

Ambos têm diversas características em comum, a mais notória é a de que
mesmo sendo filósofos de pensamento profundo e denso recusam-se a empregar
complicadas terminologias técnicas e valem-se do pensamento e da comunicação em
linguagem comum, essa que falamos e ouvimos todos os dias. Ambos são

feiticeira e o guarda -se, no cinema, uma das maiores bilheterias de
todos os tempos.

Esse emprego da linguagem comum não é, em ambos, uma opção de
na linguagem corrente que se

encontram as pistas para a reflexão filosófica, como veremos ao contemplarmos
alguns aspectos de seu tratamento do tema de que aqui nos ocupamos: o amor.

Ambos profundamente cristãos (JP católico; CSL convertido à Igreja
Anglicana), mantêm o equilíbrio e o rigor em seu filosofar, permanecendo dentro dos
limites próprios dessa atividade.

3 O que é uma universidade? Introdução à filosofia da educação de Josef Pieper, São Paulo,
Perspectiva, 1987.
4 Jean Lauand, obra citada, p. 30-31.



17

Uma constante metodológica: filosofia e linguagem

Como dizíamos, um primeiro aspecto que chama a atenção de quem se depara
com as obras de JP ou CSL é que o pensamento de ambos se apoia na linguagem
comum, tomada como grande indicadora da realidade antropológica que se queira
estudar. Neste tópico, apresentaremos algumas considerações sobre a fundamentação
dessa metodologia em JP (em boa medida compartilhada por CSL), valendo-nos de
dois artigos anteriores de Lauand.

A primeira e mais importante consideração é a de que o acesso à realidade
humana como a de nosso objeto: o amor não é direto. As realidades não humanas
são diretamente acessíveis: para saber o que é o sal, vou a um laboratório de química,
aplico tais e tais reagentes e verifico que o sal é um composto de cloro e sódio; se
quero conhecer o mosquito Aedes Aegipti, vou a um laboratório de Biologia e aplico
um microscópio ao inseto; para saber do planeta Marte valho-me de um telescópio ou
envio um robô sonda.

colisões de partículas subatômicas em alta energia para determinar como estas
adquirem massa. Mas não tenho acesso direto para saber o que é a gratidão ou a inveja
ou o amor, as realidades humanas. E las, não
podemos de modo imediato expressá-las de modo conceitual. E é que não são
compostas somente do que o homem pode perceber a partir da sua percepção física
como olfato, tato, audição, visão e paladar. E mesmo nas percepções físicas, nos
sentidos elementares do corpo, dá-se algo mais do que simplesmente o que é externo
ou passível de ser submetido a um experimento. Quando digo que olhei e vi; ouvi e
escutei; apalpei, cheirei e senti; comi e senti o gosto, estou admitindo que a
compreensão da realidade se dá através do (indiretamente) órgão do qual meu corpo é
dotado. Mais do que possamos imaginar, boa parte da realidade humana não é
acessível à observação dos sentidos: como na referência que faz a Bíblia quando diz

(Hb 11, 3).

Daí, para nossos autores, a importância da linguagem, como mostramos em
LAUAND (2011):

Aparentemente, nada mais evidente do que esta sentença de Heráclito
de Éfeso (c. 540-
naquela vez parece piada em que um ciclista gabando-se de seu
bairro, excelente para andar de bicicleta porque não tinha subidas, teve

também não há descidas...
Mas, por vezes, há algo mais, há surpresas por trás das obviedades.
Quem não toma um pequeno susto quando vem a saber que o primeiro
critério de desempate para times que tiverem o mesmo número de
pontos no Campeonato Brasileiro de Futebol é favorecer a equipe que
tiver maior número de derrotas? Não, poderia alguém objetar, o critério
favorece é o time que tiver maior número de vitórias! Mas acontece
que... o time que tem mais derrotas e o que tem mais vitórias são o
mesmo e único (aquele que tem menos empates)!!
Na verdade, a sentença de Heráclito esconde em si profundas surpresas.
Aliás é do próprio Heráclito a afirmação de que a natureza gosta de se
esconder, e podemos acrescentar: a realidade humana gosta de se
esconder. Daí que precisemos de um método (palavra que

subir até esse tesouro que
desceu e está escondido.



18

As etimologias são parte importante desse jogo de sobe e desce e de
esconde-esconde. Não é por acaso que, por exemplo, os dois filósofos
mais lidos na Alemanha de hoje Josef Pieper (1904-1997) e Martin
Heidegger (1889-1976) voltem-se continuamente para as etimologias,
quando querem investigar as profundezas da realidade humana.
Precisamente uma das grandes contribuições do próprio Pieper para o
método da antropologia filosófica foi (seguindo a máxima de Heráclito)
a de evidenciar que nosso acesso ao ser do homem, escondido, é
fundamentalmente indireto. Pois os grandes insights que temos sobre o
mundo e o homem não permanecem em nossa consciência reflexiva,
logo se desvanecem, se transformam, acabam por se esconder em três
grandes sítios: instituições, formas de agir e linguagem. Esses grandes
insights estão portanto ativos, mas ocultos: em grandes instituições -
como por exemplo a do tribunal do júri ou a universidade, que tanto nos
revelam sobre o espírito humano -, em formas de agir - como é o caso
do ato poético, tema recorrente nos próprios poetas -, e na linguagem, a
linguagem comum: essa que falamos e ouvimos todos os dias.
Logo, se quisermos recuperar filosoficamente aqueles insights sobre o
homem, devemos procurar atingi-los em seu novo estado: como
princípios ativos ocultos da linnguagem, a serem descobertos também
nas etimologias. Nesse quadro, a etimologia passa a ser importante
componente desse laboratório para o filósofo que é a linguagem: é por
trás de fatos da linguagem que se escondem preciosas informações
filosóficas e também sociológicas, históricas etc.
Pois, para citar novamente Heráclito: é no quotidiano que estão os
deuses. Aparentemente, não! Nossa vida quotidiana, transcorre em

Prado), preocupados com o trânsito, com pequenos desentendimentos
familiares, com apertos financeiros, com o desempenho de meu time no
campeonato etc. Mas pode acontecer que em meio a essas prosaicas

de repente,

com extraordinária nitidez, algo de profundo a respeito da realidade
humana: um insight filosófico, um estremecimento poético (ou
artístico, em geral), amoroso, religioso ou tanático, as cinco
possibilidades de corte vertical no varejão da vida, que o filósofo Josef
Pieper encontra na obra de Platão.

Essas considerações complementam-se com os trechos de LAUAND (2004),
dedicado precisamente às relações entre método e linguagem em JP e que recolhemos
aqui:

Vale a pena que nos detenhamos também nas riquíssimas contribuições
específicas de JP no campo dos procedimentos metodológicos. E aliás,
se seguimos o próprio JP, o método não deve ser considerado como
uma realidade autônoma, mas que depende, decorre desse mesmo
filosofar. A sentença de Fichte, citada por JP5: "A filosofia que se
escolhe depende do homem que se é" pode ser parafraseada e aplicada

5 Was heisst Philosophieren?, p. 109.



19

a nosso tema: "O método que se escolhe depende da concepção de
filosofar"6.

Esta é a razão pela qual - no caso de JP - o método escapa a toda
tentativa de "operacionalização", de deixar-se expressar em "receitas"

que se desenvolve no centro do espírito, um ato espontâneo que
arranca da vida interior7

Aliás, como caberia falar em métodos rígidos em uma obra que tão
acertadamente foi qualificada - por ninguém menos do que T. S. Eliot -
como de insight e sabedoria?8

Seja como for, há claramente um método em JP; um método tão
dialeticamente unido a sua antropologia, que nem sequer é possível
pensar uma dessas realidades separada da outra: seu método é o que é
pela sua pessoal concepção de filosofar; e ele exerce o filosofar por
meio do método.

No caso do filosofar de JP, isto - a conexão do método com seu
filosofar, com sua antropologia filosófica - é muito forte e o fato de
que o próprio JP não tenha dedicado diretamente ao tema método mais
do que umas poucas páginas (poucas, mas muito luminosas) significa
talvez que o método está tão vivamente integrado à sua antropologia
que - parafraseando o célebre pensamento de McLuhan - pode-se dizer
da obra de JP: "o método é a mensagem".

O método: caminhos indiretos para o homem.

Quando se contempla a vasta obra filosófica de JP e se constata que
versa sobre temas tão variados como Metafísica, Filosofia da História,
Ética etc., é natural que o pesquisador indague sobre a existência de
possíveis constantes por detrás dessa multiforme variedade: Que há em
comum (se é que há algo em comum...) em temas aparentemente tão
distintos como por exemplo em seus estudos sobre o filosofar, a
virtude, ou o princípio metafísico da verdade das coisas?9

O tema, o grande tema que subjaz a todos os escritos pieperianos é o
homem, a antropologia filosófica. Mas - e com isto tocamos um dos
traços principais do pensamento/método de JP - a essa realidade
fundamental, o homem, só há acesso por caminhos indiretos.

Repito: esta afirmação ("ao objeto fundamental do filosofar, o homem,
só há acesso por caminhos indiretos") está na própria raiz do
pensamento/método de JP. e vale a pena que nos detenhamos em
explicá-la um pouco, lançando luz sobre o método e sobre a dialética
método/conteúdo de que falamos há pouco.

Memória, mãe das musas

6 Naturalmente, como o próprio JP faz notar, não se trata no caso do filosofar - nem no de seu método - de
"escolher" ("certamente não é algo assim como se se 'escolhesse' uma filosofia; em todo caso, o que
Fichte quer dizer é claro e também acertado").
7 Verteidigungsrede für die Philosophie, p. 28
8 Eliot, T. S., Insight and Wisdom in Philosophy, p. 16.
9 Como, por exemplo, nos livros Was heisst Philosophieren?, Menschliches Richtigsein. Die
Kardinaltugenden neu bedacht eWahrheit der Dinge.



20

Em um texto isolado: "Erinnerung: Mutter der Musen"10 - um breve
discurso em homenagem a uma artista plástica -, JP expressa algo de
muito importante sobre o homem e indiretamente sobre o método de
seu filosofar.

A Memória, Mnemosyne, é a mãe das Musas: não há memória para o
homem - diz JP citando Safo - sem as Musas. O homem é um ser
esquecediço e precisa das musas para recordá-lo - agora citando
Píndaro - da grandeza da obra divina.

JP resume a sugestiva cena apresentada por Píndaro, em seu "Hino a
Zeus". Zeus decide intervir no caos e, então, toda a confusão informe
vai dando lugar à harmonia e à ordem: kosmos. E quando, finalmente,
o mundo alcança seu estado de perfeição (estreando a terra, os rios, os
animais, o homem...), Zeus oferece um banquete para apresentar aos
deuses - atônitos ante tanta beleza - sua criação... Mas, para surpresa
dos convidados, ante a pergunta (quase meramente retórica) sobre se
falta algo ou se há algum defeito, ouve-se uma voz que indica a Zeus
uma grave e insuspeitada falha: faltam criaturas que reconheçam e
louvem a grandeza divina do mundo..., pois o homem é um ser que
esquece. O homem, que recebeu da divindade a chama do espirito; o
homem, está, afinal, mal feito, mal acabado: ele tende à
insensibilidade, a não reparar... a esquecer! As musas (filhas de
Mnemosyne), as artes, aparecem como uma primeira tentativa de
conserto de Zeus: a divindade as oferece como dádiva ao homem como
companheiras, para ajudá-lo a lembrar-se...

Naturalmente, a missão de resgatar ao esquecimento importantes
realidades não compete somente às artes11. O filosofar (e para JP o
filosofar está muito próximo da arte) deve recordar-nos das grandes
verdades que sabemos, mas das quais, uma e outra vez, nos
esquecemos. Sempre atento à linguagem, JP faz notar que a língua
inglesa dispõe de duas palavras para recordar: remember e remind. As
musas são as grandes reminders, fazem com que o artista recorde e,
por sua vez, faça recordar a outros.

Precisamente esse caráter esquecedor do homem (ele sim se lembra do
trivial, mas se esquece do essencial), está nos fundamentos do método
de filosofar de JP, um método que atinge seu objeto, o homem, por
caminhos indiretos.

A experiência: sabemos mais do que o que sabemos

À primeira vista pode parecer contraditório falar de caminhos indiretos
em um filosofar como o de JP, que - e esta é outra característica
essencial do método - sempre se dirige ao fenômeno e se apóia na
experiência. De fato, por exemplo em seu estudo sobre o sagrado, diz

Como sempre, começaremos por apontar do melhor modo
possível a resposta (a uma indagação filosófica) dirigindo a atenção ao
fenômeno, isto é, àquilo que se manifesta12

Desde o mais minúsculo artigo ao mais volumoso livro, sempre a
análise pieperiana se alimenta da manifestação, do fenômeno: o insight

10 In Nur der Liebende singt, Stuttgart, Schweibenverlag, 1988.
11 Nur der Liebende singt, Stuttgart, Schweibenverlag, 1988, p. 37.
12 Über die Schwierigkeit heute zu glauben, p. 25.



21

e a sabedoria se encontram justamente no esforço de trazer à
consideração tudo aquilo que realmente é significativo em relação a
esta ou aquela experiência. E é por apoiar-se na experiência, que o
pensamento de JP tem a viveza e o colorido do concreto, do vivido, e é
por isso que suas obras são de leitura tão agradável e se impõem com o
peso da realidade.

o forte sabor de pensamento vivo e de credibilidade. JP, por exemplo, evoca as
significativas observações do psiquiatra René Spitz e da então pouco conhecida
Madre Teresa de Calcutá. Mas voltemos à análise de Lauand (2004).

Mas precisamente neste voltar-se para a experiência é que reside o
caráter problemático do filosofar e paradoxalmente à primeira vista
a necessidade de um caminho indireto para o filosofar. Pois o conteúdo
das experiências não está totalmente disponível a nosso saber
consciente. Pode ocorrer por exemplo que as experiências, as grandes
experiências que podemos ter sobre o homem e o mundo, brilhem com
toda a viveza por um instante na consciência e depois, sob a pressão do
quotidiano, comecem a desvanecer-se, a cair no esquecimento... Seja
como for, não é que se aniquilem (se se aniquilassem não restaria
sequer a possibilidade de filosofar...), mas se transformam, se tor-
nam...: instituições, formas de agir do homem e linguagem. Estes são
os três "sítios" (para usar uma metáfora da arqueologia) onde o filósofo
deve penetrar para recuperar o que tinha sido oferecido na experiência.

Há um parágrafo essencial de JP sobre essas três vias privilegiadas de

num contato direto com a realidade (...) Mas os resultados que obtemos
não desaparecem quando cessa o ato de experiência; acumulam-se e
conservam-se: nas grandes instituições, no agir dos homens e no fazer-
se da linguagem.13 . Uma e outra vez JP insiste em que não possuímos
de modo consciente todo o conteúdo de nossas grandes experiências,
como por exemplo em Há experiências cujo
conteúdo pode ser expresso e conhecido claramente por quem as faz e
outras cujo objeto não pode ser expresso e "realizado" em seguida, mas
permanecem, por assim dizer, latentes. (...) Por exemplo, eu nunca
teria podido predizer como se comportariam numa situação
excepcional e extrema, pessoas a mim chegadas. Mas, no momento em
que vivo esta situação não me surpreendo com sua reação; sem o saber
já a esperava. Já antes tinha captado nessas pessoas qualquer coisa de
sua mais profunda intimidade.14

Isto fica ainda mais claro em Em todos
os fatos fundamentais da existência sabemos muito mais do que
"sabemos". E cita, endossando, Friedrich von Hügel: "Não se trata
tanto do que alguém julga que pensa mas do que realmente pensa..." o
que talvez só venha a descobrir - para sua própria surpresa - por

13 Verteidigungsrede für die Philosophie, pp. 116-117.
14 Pp. 47 e 49.



22

ocasião de um forte abalo existencial15 É neste ponto - sabemos
muito mais do que "sabemos" - que radica a própria possibilidade do
filosofar, enquanto busca do resgate desse plus. Uma busca pelo plus
que se encerra em instituições - os senhores se lembrarão quanto de
antropologia JP extrai da instituição "universidade" -, no agir humano -
como se sabe, para JP a análise do próprio filosofar remete ao próprio
centro da antropologia - e na linguagem.

Aludíamos há pouco à posição de Santo Tomás - tão cara a JP -, que
afirma a semelhança entre o filósofo e o poeta. Os senhores permitir-
me-ão, portanto, apresentar essa busca do plus por meio daquela que é
a mais importante poeta brasileira da atualidade, Adélia Prado (sua
obra poética tem muitos pontos em comum com o filosofar de
Pieper16), que soube expressar esse plus de visão nos tão sugestivos
versos de seu poema "De profundis"17

A linguagem, como dizíamos, está no núcleo essencial de nossos autores. Não
é por acaso que ambos comecem seus livros sobre o amor com (algumas finíssimas)
observações e análises de formas da linguagem comum. Um par de exemplos:

As crianças de minha geração eram censuradas em sua maior parte por

inglês possuir os dois verbos amar e gostar (como em português - Nota
do Tradutor) enquanto o francês precisa satisfazer-se com aimer para
ambos os sentidos. Mas o francês tem muitas outras línguas de seu
lado. De fato, o uso inglês atual também com freqüência faz isso.
Quase todos os oradores, quer pedantes ou piedosos, falam diariamente

Existe mesmo uma continuidade entre nossas preferências elementares

elhor começar de baixo, com as simples

prazer nele, devemos começar com o prazer. (LEWIS, 2012, p. 8)

Hay razones más que suficientes que le sugieren a uno no ocuparse del
tema del «amor». A fin de cuentas, basta con ir pasando las hojas de
una revista ilustrada, mientras nos llega el turno en la peluquería, para
que le vengan a uno ganas de no volver a poner en sus labios la palabra
«amor» ni siquiera en un futuro lejano. Pero también nos da miedo esa
otra actitud que, en el extremo opuesto, se goza de provocar
malentendidos al hacer que la realidad del amor, transportada al
terreno de lo irreal y fantasmagórico, se evapore y no deje de sí misma
otra cosa que la pura «renunciación». (PIEPER, 2010, p. 404)

15 Pp. 14 e 15.
16 Cfr. p. ex. http://www.hottopos.com.br/videtur9/renlaoan.htm, No. 3: "Poesia e Filosofia - Entrevista
com Adélia Prado".
17. Prado, Adélia Poesia Reunida, São Paulo, Siciliano, 1991, p. 199.



23

Prossigamos com LAUAND (2004), que mostra diversas possibilidades da

A opção pela linguagem comum Dizíamos que para JP, o filosofar
parte da experiência, das grandes experiências que o homem tem
consigo mesmo e com o mundo. E que - e aí radica a peculiar
dificuldade para quem filosofa - essas experiências especialmente
densas não têm brilho duradouro na consciência: logo se desvanecem,
nos escapam... não que se aniquilem: condensam-se, escondem-se,
depositam-se... na linguagem18, na linguagem comum, essa que nós
mesmos falamos e ouvimos todos os dias.

Precisamente sobre o valor da linguagem comum para JP é o Prólogo
de Hans Urs von Balthasar ao Lesebuch de JP: se se trata de filosofar e
portanto da busca do ser em sua totalidade e de seu significado, impõe-
se a consideração da linguagem comum, a que se faz a partir da
sabedoria daqueles que inconscientemente "filosofam". "A palavra da
linguagem comum humana encerra mais realidade que o termo
artificial". E ajunta a surpreendente mas acertada afirmação: "Não só
Lao-Tse, Platão e S. Agostinho, mas também Aristóteles e S. Tomás -
por improvável que isso possa parecer - ignoram toda terminologia
especializada"19.

JP desconfia da terminologia especializada e sua opção pela simplicitas
radica em convicções filosóficas. No posfácio20 que escreveu para a
edição alemã do livro sobre a dor de C. S. Lewis, Pieper tece
considerações, referindo-se a esse autor, que podem perfeitamente
aplicar-se à sua própria obra: ainda que nem todos a considerem uma
leitura "leve" - assim começa o texto - ninguém pode pôr em dúvida a
simplicidade, virtude cada vez mais rara nos escritos filosóficos. E a
simplicidade é - prossegue Pieper - o "selo de credibilidade" do
filósofo e onde não a encontrarmos devemos desconfiar. Distingue a
seguir "linguagem" (Sprache) de "terminologia" (Terminologie). Esta é
artificial, fabricada, limitada a especialistas; aquela, a linguagem co-
mum, quotidiana, possui a originariedade e a força da palavra natural.

A linguagem é assim todo um "laboratório" para o filósofo21. Por isso a
extraordinária importância das línguas para o filósofo: em seu já citado
prefácio a JP, T. S. Eliot afirma que o filósofo ideal deveria estar fami-
liarizado com todas as línguas; para poder exercer seu ofício: "resgatar"
a sabedoria que se ocultou na linguagem. Daí que vemos JP sempre
atento a essa "sabedoria oculta" não só em sua língua alemã, mas tam-
bém no grego e no latim (por exemplo no Cap. I de Glück und Kontem-
plation), no inglês (p. ex. em Überlieferung, p. 28), no francês (p. ex.
em Hoffnung und Geschichte, p. 30), no russo (p. ex. em Lieben, Hoffen,
Glauben, p. 42), no indiano (p. ex. em Überlieferung, p. 40) etc. (...)

18 Certamente, não só na linguagem. Como já dissemos, JP indica também, como depositários dessas
informações essenciais que se escondem nas "grandes experiências": as instituições e modos de agir
humanos.
19 Prólogo a Lesebuch, pp. 5-6.
20 "Über die Schlichtheit in der Philosophie", publicado em Erkenntnis und Freiheit, pp. 97 a 102.
21 Um laboratório: naturalmente, não se trata de sempre aceitar e acolher tudo o que procede da
linguagem comum, pois ela apresenta, por vezes, disfunções, como o próprio JP adverte.



24

A conexão entre linguagem viva e possibilidade de ver a realidade

Não somente as intuições depositadas nas palavras interessam ao
filósofo; em certos casos, também a ausência de palavras na linguagem
também traz informação importante. A não existência de palavras
vivas e vigorosas para expressar realidades fundamentais faz com que
essas realidades tornem-se invisíveis para nós. O pensamento e a vida
dependem da linguagem muito mais do que à primeira vista supomos.
A força viva da palavra não só transmite, mas até produz e preserva,
em interação dinâmica, o que pensamos e sentimos. Sem a palavra,
nossa percepção da realidade é confusa ou nem sequer chega a ocorrer.
E reciprocamente, se uma realidade se torna invisível, a palavra que a
expressa perde sua viveza e seu vigor, produzindo um círculo vicioso.
JP dedica muito de sua atenção - sobretudo quando trata das virtudes -
a essa relação, a essa interação dialética entre existência de uma atitude
de vital interesse por algo e a existência de uma linguagem viva e
vigorosa para expressá-la. Sem a palavra - a palavra adequada - a
própria possibilidade de ver a realidade se torna problemática.

O pensamento confundente.

Precisamente o próprio eixo da análise de JP sobre o amor se estabelece a
propósito de uma análise de linguagem: o caráter confundente da língua alemã quanto

Liebe
embora JP não use explicitamente esse conceito.

Para a compreensão desse conceito como dizíamos, central na análise de JP
e de seu alcance, é necessário uma breve exposição teórica. Como não é nossa

pretensão originalidade nesse referencial teórico, reproduziremos aqui um recente
estudo feito sob medida para nossos propósitos pela Dra. Chie Hirose, também ela
pretendendo aplicar esse resumo teórico a seus objetos de estudo (em seu caso,
aspectos da cultura japonesa).

Assim, recolhemos de Hirose (2013):

Embora de extrema importância para a Antropologia, o pensamento
confundente (expressão criada por Ortega y Gasset) continua pouco
estudado em nosso meio acadêmico, exceção feita aos grupos de
pesquisa liderados pelo Prof. Jean Lauand.
Entre outras potencialidades, trata-se de uma clave importante para a
análise dos Orientes [em nosso caso, do Liebe de JP].
Advirta-
pejorativo: não se trata da confusão que, para nós, pode evocar

-se, isto sim, de,
uma das importantes funções de pensamento, como explica, em uma
entrevista, Julián MARÍAS (1999):

Marías: Trata-se de uma dupla dimensão do pensamento. Há uma
função, diríamos, normal do pensamento que é distinguir e determinar
as diferentes formas de realidade. Por outro lado, se esta fosse a única
função do pensamento, não haveria como lidar intelectualmente com
realidades complexas, em suas conexões, nas quais interessa ver o que
há de comum e, portanto, o tipo de relações que há entre realidades que,



25

de resto, são muito diferentes. Isto é o que Ortega denominava
"pensamento confundente". Eu gosto do exemplo da palavra "bicho",
muito vaga, que se refere a milhões de animais, mas nos comportamos
ante um "bicho" de uma maneira de certo modo homogênea: em muitas
ocasiões as diferenças não contam: e não nos importa a espécie (haverá
centenas de milhares de coleópteros, mas, para muitos efeitos, não
interessa). O "pensamento confundente" é muito importante e é um
complemento para o pensamento que distingue.
entr.: Sim, por vezes a linguagem nos impõe uma "confundência"
maravilhosa. Na língua árabe, por exemplo, uma mesma palavra serve
para significar "amizade" e "confiança".

Marías: Há uma coisa que me preocupa, e já o disse muitas vezes.
Que, enquanto o vocabulário de uma área particular, de um campo
profissional técnico, de um ambiente específico, na agricultura, por
exemplo, ou na pecuária enquanto esses vocabulários específicos
possuem uma riqueza enorme, tudo o que um homem pode sentir por
outra pessoa resume-se em todas as línguas que conheço a meia
dúzia de palavras. Algumas positivas, como "amizade", "amor",
"ternura", "simpatia", "carinho", e outras tantas negativas. Parece-me
muito restrito. Eu tenho quatro filhos, já adultos, e eu os amo de quatro
maneiras diferentes. Há uma variedade imensa do amor, e a língua não
reflete essa variedade. É uma limitação esquisita. Talvez devida a uma
certa desatenção pelos sentimentos, pelos conteúdos anímicos, em
contraste com a refinada atenção dedicada às técnicas da agricultura, da
medicina...

entr: Para o futebol, no Brasil, há um vocabulário riquíssimo para
diferentes ângulos de um movimento: bicicleta, meia-bicicleta, puxeta,
voleio etc.

Marías: As mil maneiras de dar um chute numa bola! E isso porque há
um interesse especial. Muitas pessoas gostam de futebol e precisam
distinguir os diferentes matizes dessa atividade. E, em contraste, o que
uma pessoa sente por outra e é algo mais difícil, sem dúvida não
desperta tanto interesse. Eu fico muito perplexo com este fato.

-5- Videtur No.8, 1999, DLO-
FFLCH-USP http://www.hottopos.com/videtur8/entrevista.htm.)

Nesse breve diálogo, já se pode notar a importância da linguagem
confundente. Ele é útil quando nos ajuda a pensar não separadamente
aspectos que na realidade não estão separados.
Cabem aqui algumas observações: a rigor, não podemos falar de
linguagem e de realidade como se fossem aspectos estanques e
independentes: nossa percepção da realidade dá-se pela linguagem e
nossa linguagem é elaborada a partir da realidade que percebemos:

fecundo conceito de Johannes Lohmann.
O árabe e o hebraico pensam confundentemente na palavra Salam
(/Shalom), diversos significados insuspeitados para as línguas
ocidentais. Como mostrou Lauand (2007), o radical trilítere de
Salam/Shalom não significa apenas paz (como imaginam os brasileiros
que querem simplesmente revestir de caráter bíblico e sagrado a nossa
p



26

desse ponto de vista confundente há legitimação em empregar o
original semita):
* integridade física dizemos de um cabo de vassoura quebrado, que
ele perdeu seu Shalom. Uma peça fabricada com defeito não tem
Shalom.
* integridade moral no sentido de honestidade, incorruptibilidade,
como significado pelo nome próprio Salym
* sanidade, saúde (física ou espiritual)
* aceitação de boa ou má vontade. Daí que iSLaM, idêntico no radical
trílitere a SaLaM, seja aceitação da vontade de Allah.
Etc. etc.
A força do confundente Shalom/Salam mostra-se em alguns exemplos:
Naturalmente, ninguém no Ocidente diria de um giz quebrado que ele

conatural para o semita. É por
isso que, fora do contexto confundente semita, é extremamente
enigmática a formulação do apóstolo Paulo, que, escrevendo em grego

(Autos gar estin he eirene hemon... Ef. 2, 14), fórmula que os cristãos
ocidentais repetem devotamente, mas sem compreender seu significado.
E quando examinamos a razão pela qual o apóstolo afirma que Cristo é

-
nos
para um semita, é totalmente natural.
Confundindo os conceitos de paz, saúde (física ou espiritual) etc. é
natural que a saudação mais comum no mundo árabe (para encontro ou
despedida) seja também precisamente: Salam! S-L-M indica também
aceitação (de boa ou má vontade), daí que a atitude religiosa de
acolhimento da vontade de Deus seja iSLaM.
A mesma palavra S-L-M significa, ainda, integridade territorial. Assim,
de Salomão (SaLuMun ou SuLaiMan), Deus diz a seu pai Davi (um
homem de guerras), em atenção ao nome de Salomão: "Este teu filho
será um homem de shalom, pois Salomão é o seu nome" (1 Crn 22,9).
E Deus, apesar da infidelidade do rei, mantém a "integridade", a
"totalidade" do reino de Salumun e diz: "Não tirarei da mão de
Salumun parte alguma do reino..." (I Reis 11,34).
Em outras palavras, tanto para o árabe quanto para o judeu, a
integridade territorial e a paz são pensadas confundentemente como
uma única realidade: se faltar um milímetro quadrado do que se
considera ser seu território, não há paz. (Lauand 2007
http://www.hottopos.com/notand14/lauand.pdf)

Quando consideramos as artes do, tão centrais nas Pedagogias orientais,
é oportuno lembrarmos que do (Tao) é muito confundente.

Nele confundem-se: caminho, governo, sabedoria, virtude etc. e o
próprio Tao do Livro do Tao.
Sendo a linguagem abstrata, ela é sempre de algum modo confundente;
interessa-



27

ou para o mal, que umas línguas distinguem e outras não. O português é

façanha de eliminar a poderosa Argentina nas oitavas de final...

JP e o confundente no amor
A análise de JP no capítulo inicial de seu livro sobre o amor constitui um

notável exemplo da riqueza do pensamento confundente (CSL, como vimos, também
.

Por seu caráter confundente, quanto ao substantivo amor, a língua alemã, mais

comum no amor, aquele nível fundamental em que se confundem todas as diferentes
formas de amor, que as línguas grega, latina e neolatinas estão mais aptas a captar com
seus amplos leques de distinção.

JP estende-se amplamente em suas análises de diversas línguas em suas
distinções. Para o que nos interessa neste tópico, limitar-nos-emos a alguns aspectos
da língua latina.

El latín, la lengua antigua que con mayor intensidad que cualquier otra
ha inspirado el vocabulario de los pueblos europeos, tiene por lo menos
media docena de palabras para designar el amor, todas las cuales eran
empleadas por los romanos. Amor y caritas son dos vocablos de todos
conocidos. Pero las obras de caridad cristiana que nosotros atribuimos
boy con la mayor naturalidad a la «caritas», se llamaban en tiempos de
San Agustín, como él mismo relata, obras de la pietas. La palabra
dilectio, cuarto vocablo en uso para los latinos, la hemos ya
mencionado más arriba, aunque incidentalmente.
A este grupo de palabras pertenece no sólo la affectio, sino también, y
no sin cierta sorpresa, el studium. Se ha afirmado incluso que esta
última palabra expresaba para los romanos un aspecto característico de
la inclinación amorosa, es decir, la voluntad de servicio o de estar a
disposición de alguien; con lo cual se llama, de hecho, por su nombre a
algo que va siendo raro en el amor, pero que, sin embargo, es parte
integrante del mismo según el común sentir.
También la palabra «pietas» dice relación, según parece, a un matiz del
amor que no es considerado hoy como natural. No sería exacto afirmar
que a la esencia del amor pertenezca, en todos los casos, una especie de
compasión, pity (que viene de pietas) o misericordia como ha
pretendido defender Arthur Schopenhauer falsificando, evidentemente,
el sentido del amor con su radicalismo al afirmar que «todo amor puro
y verdadero es compasión». Pero ese nombre latino nos hace pensar, y
no sin motivo, que el amor real «no es posible sin algo de miramiento,
deferencia y comprensión»
La palabra affectio pone de manifiesto un nuevo elemento significativo
del «amor»; el vocablo, como tal, ha pasado sin cambios apreciables de
sentido al francés y al inglés. Es el elemento de la passio, que en este
contexto no quiere decir pasión dolorosa o gozosa, sino la pasión que se
nos impone, en cierto modo fatalmente, cuando amamos. A pesar de
que la affectio, entendida como integrante o equivalente del amor, sea
una forma gramatical activa, todo el mundo sabe que al amar no somos
en exclusiva, ni quizá primariamente, sujetos activos. El amor es, y



28

quizá más que nada, algo que nos sobreviene. [Etc.] (Pieper 2010, pp.
410-412)

E estabelece o contraste com a língua alemã. Neste caso, em vez de
resumirmos o extenso capítulo de JP, recorremos à síntese que ele mesmo faz na

Precisamente a língua alemã - pelo menos esta é a impressão que se tem
à primeira vista -, parece acentuar infinitamente essa dificuldade. Os
gregos, os romanos e mesmo as línguas modernas derivadas do latim
dispõem de um grande número de substantivos para designar as
múltiplas facetas do fenômeno amor, ao passo que a nossa própria
língua alemã é carente: vê-se obrigada a designar realidades diversas
pela palavra Liebe. Assim, usamos Liebe para expressar a preferência
por uma determinada qualidade de vinho ("eu amo o Borgonha"); como
também para designar o solícito amor por uma pessoa que está
passando dificuldades; a atração mútua entre homem e mulher; ou
ainda, a dedicação do coração a Deus. Para tudo isto dispomos de um
único substantivo: Liebe. Além do mais, esta manifesta, ou
simplesmente aparente, pobreza do vocabulário alemão oferece-nos
uma oportunidade especial: a de enfrentar o desafio, imposto pela
própria linguagem, de, apesar de tudo, não perder de vista aquilo que há
de comum, de coincidente, entre todas as formas de amor. (PIEPER
1999)

E a partir desse confundente (sempre a experiência acumulada na linguagem)
pode chegar à genial conclusão, que sustenta toda sua reflexão sobre o amor:

E qual poderia ser este elo de ligação comum? Em outras palavras: o
que há de comum entre os amores, o que significa em geral "amar":
amar o vinho, a música, o amigo, a pessoa amada ou o próprio Deus?
Estou convencido de que há, de fato, uma resposta para esta questão. E
a resposta é a seguinte: amar, em qualquer caso, denota aprovação.
Amar algo ou amar alguém sempre significa afirmar: "Que bom que
isto existe!", "Que bom, que maravilha que você está no mundo!".

Cabe aqui uma observação importante: Segundo JP, o primeiro sentido

algo como na famosa propaganda da Mercedes B ,
mas sim o de aprovação do que já se tem. Como nas encantadoras formas, hoje

http://www.jet.com.br/design/vitoriadiesel/banner/765X162_SPRINTER.swf



29

A voz média
Outro ponto importante para a análise de JP sobre o amor se estabelece

também a propósito de um fato de linguagem: a voz média. Também aqui
apresentaremos uma análise teórica prévia para, em seguida, aplicá-la às observações
de JP e recolheremos um resumo elaborado por Jean Lauand (2010, pp. 47-52)

Nossa possibilidade de relacionamento com o mundo está,
evidentemente, em função da linguagem e Lohmann chega a falar num

Estamos tão acostumados a pensar que o verbo só admite voz ativa e
voz passiva que nem podemos imaginar uma terceira forma. Ativa e
passiva - assim pensamos à primeira vista - esgotam todas as
possibilidades (o que poderia haver além de "Eu bebi a água" e "A água
foi bebida por mim"?) e na língua espanhola a expressão "por activa y
por pasiva" significa "todas as possibilidades", "todas as formas", como
quando se diz: "Ya lo hemos intentado por activa y por pasiva, sin
llegar a conseguir una solución" ou "Le hemos pedido por activa y
pasiva que dimitiera como presidente".
E como o pensamento está em dependência de interação dialética com a
linguagem, o fato de nossa língua não admitir uma terceira opção - a
voz média, que não é ativa nem passiva - constitui um grave
estreitamento em nossas possibilidades de percepção da realidade,
precisamente porque a língua nos impõe o binômio ativa/passiva.
A voz média é um rico recurso - encontrado por exemplo no grego -,
que permite expressar (e perceber e pensar) situações de realidade que
não se enquadram bem como puramente ativas nem como puramente
passivas. Isto é, há ações que são protagonizadas por mim, mas que, na
realidade, não o são em grau predominante: há tal influência do exterior
e de outros fatores que não posso propriamente dizer que são
plenamente minhas. O eu - como na clássica sentença de Ortega -
estende-se à circunstância: Yo soy yo y mi circunstancia.
O latim se vale de verbos chamados depoentes precisamente para essas
ações minhas, mas que não são predominantemente minhas; eu as
protagonizo, mas não sou senhor delas, estou condicionado fortemente
por fatores que transcendem o eu e sua vontade de ação. É o caso, por
exemplo, do verbo nascor, nascer (nascer-nascido). O verbo nascer, a
rigor, não é ativo nem passivo: eu nasço ou sou nascido? Sim,
certamente sou eu que nasço, mas estou longe de exercer de modo
totalmente ativo e independente esta ação ("Com licença, eu vou
nascer..."); e por isto o inglês usa nascer na passiva: I was born in 1952.
O mesmo acontece, por exemplo com o morrer: a ação é minha, mas
não o é...
Procuramos suprir a lacuna da voz média, tornando "reflexivos" verbos
como esquecer: "E
espanhola vale-se desse recurso muito mais freqüentemente, como por
exemplo em yo me muero ou em verbos que expressam necessidades
fisiológicas...
Com a perda da voz média, o português perdeu não apenas um recurso
de linguagem, mas sobretudo um poderoso recurso de pensamento, de
captação / expressão de imensas regiões da realidade. De fato, é uma
violência para com a realidade que empreguemos, por exemplo, o verbo
"surtar" como ativo: "O Gilberto é psicótico, ele surta a toda hora".



30

Como se o pobre Gilberto tivesse algum controle sobre as situações que
o fazem

vou surtar; às 19:00h vou me
Algumas canções de Paulinho da Viola trabalham com a voz média. O

- do qual procede o verso: "Não sou eu quem me
navega, quem me navega é o mar..." - é um maravilhoso exemplo
dessas ações que o latim expressa por verbos depoentes. Não sou
plenamente dono do navegar; quem me navega é o mar. E o mar não
tem cabelos que a gente possa agarrar...

Timoneiro (P. Viola - Hermínio Bello de Carvalho, 1997)
Não sou eu quem me navega
Quem me navega é o mar
É ele quem me carrega
Como nem fosse levar
E quanto mais remo mais rezo
Pra nunca mais se acabar
Essa viagem que faz
O mar em torno do mar
Meu velho um dia falou
Com seu jeito de avisar
"Olha, o mar não tem cabelos
Que a gente possa agarrar"
Timoneiro nunca fui
Que eu não sou de velejar
O leme da minha vida
Deus é quem faz governar
E quando alguém me pergunta
Como se faz pra nadar?
Explico que eu não navego
Quem me navega é o mar
A rede do meu destino
Parece a de um pescador
Quando retorna vazia
Vem carregada de dor
Vivo num redemoinho
Deus bem sabe o que Ele faz
A onda que me carrega
Ela mesma é quem me traz

Outra sugestiva canção para nosso tema é "Deixa a vida me levar", de
Serginho Meriti e Eri do Cais: "Deixa a vida me levar (vida, leva eu) /
Sou feliz e agradeço por tudo que Deus me deu / Só posso levantar as
mãos pro céu / Agradecer e ser fiel ao destino que Deus me deu".
Numa e noutra canção não é casual que o tema seja a própria vida, que
em ambos os casos não consiste em mera passividade (eu intervenho
ativamente sobre meu navegar e mesmo "o destino" requer uma ativa
fidelidade).
Os verbos depoentes em latim são frequentemente ricos em sugestões
filosóficas: os já citados nascer e morrer; mas também falar (loquor: é
falando com você que eu falo comigo mesmo); esquecer, confessar etc.



31

A consideração desse ativo que não é totalmente ativo, mas que
tampouco é passivo é importantíssimo para a Educação e para a
Antropologia. A educação, educar, derivada de educere "eduzir"
(conduzir para fora), afinal, não é colocar algo em um sujeito nem
abandoná-lo a si mesmo, mas dar condições ao educando (num
processo que não separe educador de educando: educação é sempre
comunhão...) de extrair de si... É nesse sentido que educador e
educando simultaneamente aprendem e ensinam...

JP e a voz média no amor
Precisamente o fato de ser operação não ativa nem passiva (ou ambas...)

integra o caráter misterioso do amor. Desde o Banquete de Platão, passando por 2500
anos de reflexão filosófica no Ocidente não chegamos (e nunca chegaremos) a uma
compreensão cabal dessa realidade humana. Sabiamente Camões assim o expressou:

Hum não sei que, que nasce não sei onde;
Vem não sei como; e doe não sei porque
(RIMAS XV http://www3.universia.com.br/conteudo/literatura/Obras_
comple tas_de_luis_de_camoes_de_luis_vaz_de_camoes.pdf)

Há pouco discutíamos se o nascer é ativo ou passivo; a língua portuguesa o
põe como verbo de voz ativa; a inglesa, passiva. A mesma dificuldade ocorre com o
amar: se, por um lado, o amor é dilectio, palavra de cuja etimologia diz o Oxford

ativa seleção; por outro, é affectio, da qual diz Pieper (2010, pp. 412-413):

La palabra affectio pone de manifiesto un nuevo elemento significativo
del «amor»; el vocablo, como tal, ha pasado sin cambios apreciables de
sentido al francés y al inglés. Es el elemento de la passio, que en este
contexto no quiere decir pasión dolorosa o gozosa, sino la pasión que se
nos impone, en cierto modo fatalmente, cuando amamos. A pesar de
que la affectio, entendida como integrante o equivalente del amor, sea
una forma gramatical activa, todo el mundo sabe que al amar no somos
en exclusiva, ni quizá primariamente, sujetos activos. El amor es, y
quizá más que nada, algo que nos sobreviene.
A pesar de que Goethe tenga derecho a reclamar para sí una cierta
competencia en la materia, consideramos una formulación exagerada la
que a sus sesenta años emplea cuando dice: «El amor es tener que
aceptarlo...; no se trata de querer, hay que quererlo». No queda aclarado
quién es el sujeto activo cuando alguien «nos gusta» o cuando
encontramos que una persona es «encantadora». Cuesta trabajo creer
que en la forma corriente de entender el amor humano verdadero
alguien piense que por parte del que ama es todo voluntario, aunque se
trate de un amor desprendido hasta el heroísmo, y que no haya en él ni
un gramo de fatalidad, sino que todo sea, por dentro y por fuera, una
actividad conscientemente desarrollada por el amante. A nadie se le
oculta, por otra parte, que en el amar no puede consistir todo ese
fenómeno espontáneo y ciego que realmente tiene algo de pasivo, que
es el «gustarle alguien a uno», sino que también anda en juego un factor
de preferencia selectiva y de juicio discriminatorio. El amor que
procede de la existencia vital y que se apodera del hombre todo incluye
también esencialmente el diligere, que en el fondo significa «dedicarse
por» o elegir. Con esto tenemos que en el latín y en todas las lenguas de



32

él derivadas, la dilectio (dilección) es, con toda evidencia,
imprescindible para el vocabulario del amor; es decir, imprescindible
para expresar la calidad personal y espiritual del amor humano. En el
terreno de lo sensible no tiene la dilectio, evidentemente, nada que
hacer; mientras que, como dice Santo Tomás, la palabra amor abarca
tanto lo sensual como lo anímico, lo espiritual como lo sobrenatural.

Por mais ativo que pretendamos que sejam nosso amores, a linguagem comum
ajuda- -se em i
representamos o deus do amor como um matreiro lançador de flechas.

E Paulinho da Viola, em uma clássica canção, compara a chegada de um novo
amor não pretendido, não buscado e até com expressa oposição da vontade ativa a
um . 66, 12):

Se um dia
Meu coração for consultado
Para saber se andou errado
Será difícil negar (...)
Porém, ai porém
Há um caso diferente
Que marcou num breve tempo
Meu coração para sempre
Era dia de Carnaval
Eu carregava uma tristeza
Não pensava em novo amor
Quando alguém quem não me
Lembro anunciou
Portela, Portela...
O samba trazendo alvorada
Meu coração conquistou
Ah, minha Portela!
Quando vi você passar
Senti meu coração apressado
Todo o meu corpo tomado
Minha alegria voltar
Não posso definir aquele azul
Não era do céu
Nem era do mar
Foi um rio que passou em
Minha vida
E meu coração se deixou levar

O coração ativo, inegavelmente, andou errado: tudo o que pôde fazer neste
caso foi deixar-se levar...

CSL, linguagem e amor
Diferentemente de JP para quem o pensamento e a linguagem confundentes

são características fortemente perceptíveis na língua alemã, especialmente quando nos
referimos ao amor (Liebe), CSL consolidou toda a sua obra a partir da afirmação

. Para ele o amor humano seria definido como digno de ser
chamado amor apenas na medida em que se assemelhasse ao amor divino, ou seja, ao
amor que é o próprio Deus. Ele identificou duas categorias distintas de amor: o gift-
love (amor-dádiva/doador) e o need-love (amor-necessidade). Inicialmente, CSL



33

estava disposto a fundamentar todo o seu tratado a respeito do amor fazendo elogios
ao gift-love e depreciando o need-love, e afirma que ainda concorda com muito do que
iria dizer, entretanto, acredita que não chamar o need-love de amor é fazer violência à
língua, já que afinal de contas ainda é chamado de amor (love). E percebe que não é
possível artificializar o significado das palavras impondo que signifiquem o que quer
que acharmos melhor.

Mas CSL também percebeu que era necessário começar com aquele aspecto

em algo, decide então começar com o prazer. E estabelece a sugestiva distinção entre
dois tipos de prazeres: prazeres de apreciação e prazeres de necessidade (need
pleasures e pleasures of appreciation). A primeira constatação de CSL é que
semelhantemente ao need-love, o need pleasure também parte sempre de uma
necessidade; uma necessidade que pressupõe uma preparação: é um prazer que só é
prazer porque antes ocorreu algo que o requer como necessidade. Por exemplo, beber
água depois de horas ao sol: saciar a necessidade converte-se em um prazer. E quanto
mais sedenta estiver uma pessoa, mais ela sentirá prazer ao saciar sua necessidade de
beber água. Entre-tanto, o prazer de apreciação (pleasure of appreciation) é um tipo de
prazer que nos faz apreciar algo sem preparação, mas simplesmente pelos atributos
admiráveis do objeto.

É o caso do admirar-se com uma paisagem ao viajar para a terra natal, por
exemplo. Ou quando há uma contemplativa (que JP analisa como theorein) entrega
extasiante diante de um belo quadro. Apreciar o sabor de um vinho, ou o perfume de
um campo florido. Nunca existe uma necessidade envolvida neste tipo de prazer, por
isso CSL os chama de prazeres de apreciação. São apreciados sem que uma
necessidade fosse a causadora do prazer. Justamente a este prazer de apreciação é que
o conceito de teoria (theorein) se aproxima. Se no prazer da necessidade se bebe um
copo de água apenas quando se está com sede (ou seja, na necessidade); no prazer
apreciativo, têm- !

! ! características nesses prazeres. CSL
afirma que a importância de se falar dos prazeres está no fato de que eles prenunciam
certas características dos amores. Os prazeres de necessidade, por exemplo, terminam
assim que a necessidade é saciada, o que pode indicar que se não houver o cuidado de
se preservar o amor que surgir a partir de uma necessidade, ele pode terminar, da
mesma forma, assim que o desejo que levou até ele for satisfeito. Já no caso dos
prazeres apreciativos, CSL acha que a maneira como eles prenunciam certas
características no amor não é tão facilmente percebido. Para isso, sente a necessidade
de incluir um terceiro tipo de amor entre os dois já mencionados (entre need-love e
gift-love). Seria o appreciative love, ou o que podemos traduzir por amor apreciativo.
É interessante perceber que as descrições de CSL a respeito desse amor apreciativo
vêm a corresponder ao conceito de teoria de JP. Para CSL, o amor apreciativo leva a
admirar a beleza das coisas de uma forma desinteressada. Para CSL, o amor
apreciativo é desinteressado, ou melhor, não interesseiro. Alguém que contempla uma
paisagem durante uma viagem de férias, por exemplo, não apresenta qualquer traço de
amor interesseiro; da mesma forma, o conhecedor de vinhos aprecia o vinho de tal
forma que se pode dizer que sente por ele um amor apreciativo. Ele consideraria um
verdadeiro pecado que o finíssimo vinho fosse profanado por um paladar
despreparado, que não o saberia valorizar. Independentemente de ele desfrutar desse
prazer, ele quer preservar seu valor: ele não iria querer desperdiçá-lo: mesmo em seu
leito de morte, espera que seu sabor seja preservado para sempre, ainda que ele mesmo
não possa mais apreciá-lo. Isso é pura contemplação da verdade e do belo ainda que
disso não resulte nada de útil, ou seja, a theoria .

Mas o mais importante é como CSL liga a distinção entre os prazeres (os de
necessidade e os de apreciação) a fatos da linguagem: a estes nos referimos ao objeto e



34

no presente (no atemporal da theoria lha, que cheirinho bom é

Pelo pensamento que confunde imposto pela língua alemã JP é levado ao
que há de comum nos amores; que o amor fundamentalmente é pôr-se diante do

referimos a certos prazeres no passado e sublinhando o sujeito; enquanto, em outros,
falamos do objeto no presente, CSL
ne

Referências bibliográficas

CASTRO, R. C. G. Josef Pieper e sua recepção no Brasil. International Studies on
Law and Education, vv. 13-14, jan-ago 2013. Disponível em
http://www.hottopos.com/isle13/61-66Rb1.pdf. Acesso em 20-04-13.
HIROSE, Chie O exercício do confundente e os tonchi banashi na educação japonesa
- dois estudos. Notandum. São Paulo, No. 33. 2013. Disponível em:
http://www.hottopos.com/notand33/71-78Chie.pdf Acesso em 2-04-13.
LAUAND, J. Os caminhos que levam às ideias. Língua Portuguesa, São Paulo, v.
Especial Etimologias, maio 2011, pp. 30-35. disponível em
http://www.jeanlauand.com/ffLPort.doc. Acesso em 2-04-13.
LAUAND, Jean, Método e Linguagem no Pensamento de Josef Pieper Videtur, São
Paulo: Cemoroc-Feusp, v. 29, 2004 disp. em
www.hottopos.com/videtur29/ljargport.htm Acesso em 2-04-13.
LAUAND, Jean, Antropologia e Linguagem. São Paulo: Factash, 2010
LEWIS, C. S. Os quatro amores. São Paulo: Vida, edição eletrônica de 2012 em
http://www.4shared.com/office/iZYAMB8J/Os_quatro_amores_-_C_S_Lewis.htm
PIEPER, J. Crer, esperar e amar. Notandum. São Paulo, No. 4. 1999.
Disponível em: http://www.hottopos.com.br/notand4/crer.htm. Acesso em 2-04-13.
PIEPER, J. Amor. in Las virtudes fundamentales. Madrid: Rialp, 3ª. ed. 2010.

Recebido para publicação em 22-04-13; aceito em 15-05-13


