
Cinema Negro
e a contemporaneidade inclusiva

Cinema Negro
e a contemporaneidade inclusiva

Celso Luiz Prudente & Rogério de Almeida
 (Orgs.)

Celso Luiz Prudente & Rogério de Almeida
 (Orgs.)



cinema negro
e a contemporaneidade inclusiva

Realização:

Instituições parceiras:

Universidades apoiadoras:



Conselho Editorial:

Alberto Filipe Araújo, Universidade do Minho, Portugal
Alessandra Carbonero Lima, USP, Brasil
Ana Guedes Ferreira, Universidade do Porto, Portugal
Ana Mae Barbosa, USP, Brasil
Anderson Zalewski Vargas, UFRGS, Brasil
Antonio Joaquim Severino, USP, Brasil
Aquiles Yañez, Universidad del Maule, Chile
Belmiro Pereira, Universidade do Porto, Portugal
Breno Battistin Sebastiani, USP, Brasil
Carlos Bernardo Skliar, FLASCO Buenos Aires, Argentina
Cláudia Sperb, Atelier Caminho das Serpentes, Morro Reuter/RS, Brasil
Cristiane Negreiros Abbud Ayoub, UFABC, Brasil
Daniele Loro, Università degli Studi di Verona, Itália
Elaine Sartorelli, USP, Brasil
Danielle Perin Rocha Pitta, Associação Ylê Seti do Imaginário, Brasil
Edesmin Wilfrido P. Palacios, Un. Politecnica Salesiana, Ecuador
Gabriele Cornelli, Universidade de Brasília, Brasil
Gerardo Ramírez Vidal, Universidad Nacional Autónoma de México
Jorge Larossa Bondía, Universidade de Barcelona, Espanha
Ikunori Sumida, Universidade de Kyoto, Japão
Ionel Buse, C. E. Mircea Eliade, Unicersidade de Craiova, Romênia
Isabella Tardin Cardoso, UNICAMP, Brasil
Jean-Jacques Wunnenberger, Université Jean Moulin de Lyon 3, França
João de Jesus Paes Loureiro, UFPA, Belém, Brasil
João Franscisco Duarte Junior, UNICAMP, Campinas/SP, Brasil
Linda Napolitano, Università degli Studi di Verona, Itália
Luiz Jean Lauand, USP, Brasil
Marcos Antonio Lorieri, UNINOVE, Brasil
Marcos Ferreira-Santos, USP, Brasil
Marcos Sidnei Pagotto-Euzebio, USP, Brasil
Marian Cao, Universidad Complutense de Madrid, España
Mario Miranda, USP, Brasil
Patrícia P. Morales, Universidad Pedagógica Nacional, Ecuador
Pilar Peres Camarero, Universidad Autónoma de Madrid, España
Rainer Guggenberger, UFRJ, Brasil
Regina Machado, USP, Brasil
Roberto Bolzani Júnior, USP, Brasil
Rogério de Almeida, USP, Brasil
Soraia Chung Saura, USP, Brasil
Walter Kohan, UERJ, Brasil



S Ã O  P A U L O ,  S P
2 0 2 5

C E L S O  L U IZ  P RUDE N T E  &  R O GÉ R IO  DE  A L ME ID A  (OR G S . )

cinema negro
e a contemporaneidade inclusiva

DOI: 10.11606/9786550130237



© 2025 by Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo
Distribuição gratuita.
Coordenação editorial: Rogério de Almeida e Celso Luiz Prudente
Projeto Gráfico e Editoração: Marcos Beccari e Rogério de Almeida
Capa: Marcos Beccari 
Revisão dos autores

Esta obra é de acesso aberto. É permitida a reprodução parcial ou total desta obra, desde que 
citada a fonte e a autoria e respeitando a Licença Creative Commons indicada.

Catalogação na Publicação
Biblioteca Celso de Rui Beisiegel

Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo

Universidade de São Paulo

Reitor: Prof. Dr. Carlos Gilberto Carlotti Junior
Vice-Reitora: Profa. Dra. Maria Arminda do Nascimento Arruda

Faculdade de Educação

Diretora: Profa. Dra. Carlota Josefina Malta Cardozo dos Reis Boto
Vice-Diretor: Prof. Dr. Valdir Heitor Barzotto

Avenida da Universidade, 308 - Cidade Universitária - 05508-040 – São Paulo – Brasil
E-mail: spdfe@usp.br / http://www4.fe.usp.br/

FEUSP

C574
Cinema negro e a contemporaneidade inclusiva. / Celso Luiz Prudente; Rogério 

de Almeida (Organizadores). – São Paulo: FEUSP, 2025.
474 p.

ISBN:  978-65-5013-023-7 (E-book)
DOI: 10.11606/9786550130237

1. Cinema e educação. 2. Cinema negro. 3. Inclusão. 4. Contemporaneidade. 
5. Ações afirmativas. 6. Educação antiracista. I. Prudente, Celso Luiz (org.). II. 
Almeida, Rogério de (org.). V. Título.

CDD 22. ed. 37.045 

Ficha elaborada por: José Aguinaldo da Silva – CRB8a: 7532
Obs.: Citações e referências não estão padronizadas por opção dos organizadores.



Cabo Verde
Bartolomeu Pereira de Souza

Apresentação

21ª MICINE celebra a diversidade

Comissão Científica

Filmes exibidos na 21ª Mostra Internacional do Cinema Negro

Músicas a 21ª Mostra Internacional do Cinema Negro

Ficha técnica

O cinema de Platão e a caverna de Polifemo
Flávio Ribeiro de Oliveira 

Entre representar e fazer ver: as capas dos livros Cinema Negro
Marcos Beccari 

Rogério de Almeida

‘Caminho das águas’ cavando sulcos para um currículo inclusivo
Cláudia Maria Ribeiro 

Fábio Pinto Gonçalves dos Reis 
Andresa Helena de Lima

Na Literatura como no Cinema: Moçambicanidade, Hibridismo e Identidade 
Pós-Colonial em O Último Voo do Flamingo

Ana Maria Saldanha

Análise formal das cadências harmônicas no filme Orfeu Negro: questões 
e problemas da africanidade

Alexandre Siles Vargas 
José Álvaro Lemos de Queiroz 

Celso Luiz Prudente 

SUMÁRIO

10

12

14

15

18

26

29

36

44

65

81

100



Na senda do cinema negro nas narrativas biográficas de Macau: uma 
perspectiva à luz da diversidade cultural

Selma Pereira 
Ricardo Alexino Ferreira 

Adérito Fernandes-Marcos

A escrevivência como possibilidade teórico-metodológica para uma 
educação antirracista.

Hugo Cesar Bueno Nunes  
Pedro de Castro Picelli 

Jerry Adriano Villanova Chacon

Infância invisibilizadas: a criança negra e os desafios da educação 
antirracista  

Juliana Faria Álvaro  
Armelinda Borges da Silva 

Fábio Santos de Andrade

A inclusividade do cinema negro e no cinema negro entre particularidade e 
universalidade

Karina de Fátima Gomes 
Leonides da Silva Justiniano

Cinema na Educação Infantil: porque precisa ser incluído  
Karla Isabel de Souza

Rogério Garcia Fernandez

Vozes negras e a neurodiversidade: A Voz de Makayla: uma carta ao mundo 
Douglas Manoel Antonio de Abreu Pestana dos Santos 

Celso Francisco do Ó 
Gabriela Costa

O conceito de cultura e a educação com um espaço cultural 
Maria Aparecida Costa Oliveira  

Gisely Storch do Nascimento 
Fábio Santos de Andrade 

Celso Luiz Prudente

117

150

160

176

202

214

223



Algoritmos como Dispositivos de Poder: Racismo Estrutural e Estruturante 
no Meio Digital

Benedito Dielcio Moreira
Antonio Luiz do Nascimento

Meu sangue está nesta película! Breve história do cinema angolano
Júlio César Boaro

A felicidade no cinema de mulheres negras brasileiras no YouTube
Carlos Francisco de Morais

Olhares pequenos, mundos grandes: um olhar decolonial para o cinema 
feito por crianças

Maria Galant Melgarejo  
Celso Luiz Prudente

Relações de Força, Relações Étnico-raciais e a Produção Audiovisual no 
Nordeste Paraense, Amazônia Oriental, no Século XXI

Francisco Weyl 
Danilo Asp 

Hilton P. Silva

Estética da presença negra e temporalidade ancestral - reflexões sobre o 
documentário Kabengele: o griô antirracista

Ronnie de Almeida Alves da Silva 
Celso Luiz Prudente

Sangue e Blues: o vampirismo como metáfora para os traumas históricos 
dos EUA em Pecadores, de Ryan Coogler

Maristela Carneiro 
Vilson André Moreira Gonçalves

Entre ver e se acostumar com negros/as nos postos de comando: análise 
das relações/hierarquias raciais a partir do filme A história de um soldado

Sérgio Pereira dos Santos

243

256

270

286

301

319

331

346



Quilombo Onírico: cantando a liberdade
Ana Vitória Prudente

Afrânio Mendes Catani

Cinema e racismo: entre heróis e estereótipos, ainda estamos aqui
André Luiz Nicolitt

Janderson Sales Peixoto

Além do cuidado: reflexões sobre a (des-valorização)
 da professora-pedagoga

Bruna Fernanda Pereira Carvalho
Márcia Santos Ferreira

Celso Luiz Prudente

Cotas Raciais e Decolonialidade no Cinema Negro
Douglas Martins de Souza

			   Michel Leite Viana
			   Luiz Sales do Nascimento

Entre a cena e a luta: a mulher negra na dramaturgia brasileira sob a 
influência de Abdias do Nascimento

e o Teatro Experimental do Negro
Tarsila Roquete Fernandes de Oliveira Santiago

Rosana Maria Pires Barbato Schwartz
João Clemente de Souza Neto

Comunicação Comunitária e Cinema Negro:
 Vozes Invisibilizadas na Periferia e na Tela

Marcos José Zablonsky

Narrar é existir: escrevivência, ações afirmativas
 e epistemologias negras no ensino superior

Ana Paula Martins de Souza
Marcos José Zablonsky

359

373

391

404

429

448

459



10

Cabo Verde

Bartolomeu Pereira de Souza1

Santiago
São Vicente 
Sal 
Boa Vista 
Santo Antão 
Maio
Fogo 
São Nicolau 
Brava 
Santa Luzia 

Cabo Verde 

10 ilhas e um só país 
Sua independência conquistada em 1975
Não sem muito sangue derramado de seus filhos
Mas finalmente Cabo Verde livre!

1bartolomeu.pereira.souza@gmail.com



cabo verde

11

Bartolomeu Pereira de Souza

Cabo Verde 
Não se lamenta segue em frente

Do lado de cá do oceano está o Brasil, Cabo Verde.
Do lado de cá do mar estou eu, cabo-verdiano, teu irmão

As águas do Atlântico não nos separam, nos unem

Tivemos o mesmo colonizador, mas finamente estamos livres do jugo dos que nos 
queriam colonizados para sempre

Cabo Verde 
10 ilhas e um só país 

Cabo Verde como o nome já diz
É Verde
É azul da cor do céu 
É terra
É água 
É mar

Cabo Verde com sua cultura e sua história 
É presente e futuro

Cabo Verde é um arquipélago com suas 10 ilhas formando um lindo país!
Como linda é a sua gente gentil e hospitaleira

Do lado de cá do oceano estou eu, irmãos cabo-verdianos
Sonhamos, os mesmos sonhos 
Sonhos acalentados por nossos ancestrais
Sonhos de liberdade, a liberdade ainda a conquistar. 



12

Apresentação

 

A 21ª Edição da Mostra Internacional do Cinema Negro – MICINE traz como 
temática central a temporalidade como demanda inclusiva, considerando que o cinema 
negro brasileiro surgiu imbuído da consciência sobre a educação das relações étnico-
raciais. Representa um estágio avançado e qualificado da resistência em prol da axiologia 
negra, com o propósito de resgatar o sentimento de origem da nação ancestral e afirmar 
a trajetória pregressa de uma dignidade humana que foi negada na estratégica tentativa 
de justificativa salvacionista da persistente eurocolonização.

Essa ação de hegemonia política ancora-se no ideal eurocaucasiano, que 
estabelece o patriarcalismo do homem branco europeu como símbolo de perfeição 
e harmonia. O fenômeno de dominação racial proveniente do universo europeu dá-
se em detrimento de outros segmentos raciais que constituem o diverso, tais como: 
ibericidade branca, asiaticidade amarela, africanidade preta e amerindidade vermelha. 
Essas culturalidades formaram as matrizes culturais da sociedade brasileira. Entretanto, 
a gênese dos povos do diverso foi, e continua sendo, estranha aos nomos do universo 
europeu, que tende a reduzir a humanidade da diversidade que lhe é alheia.

Busca-se, assim, a superação do anacronismo excludente impregnado em uma 
institucionalidade monocultural, regida pela euroheteronormatividade – norma, lei 
e razão –, que impõe o patriarcalismo do homem branco europeu a partir de uma 
verticalidade da hegemonia imagética. Essa hegemonia procura fragmentar os traços 
epistêmicos da amálgama cultural que representa o ibero-ásio-afro-ameríndio. No caso 
específico da sociedade brasileira, essa amálgama miscigênica do diverso trava uma luta 
ontológica contra o autoritarismo da representação do euro-hetero-macho-autoritário.



apresentação

13

O cinema negro, em sua dimensão pedagógica, atua como dispositivo 
de  contemporaneidade inclusiva, com uma pedagogia dialética do afrodescendente 
– maioria minorizada – dentro da horizontalidade da imagem do ibero-ásio-
afro-ameríndio, incluindo também as demais minorias: mulheres, homoafetivos, 
LGBTQIAP+, indígenas, ciganos, pessoas com deficiência, entre outros. Esses grupos, 
que se apresentam como “diferentes” para a euroheteronormatividade, encontram no 
cinema negro um espaço de ensino e reflexão sobre quem são e como devem ser tratados 
em uma sociedade substancialmente democrática.

Esse processo oferece contribuição definitiva para colocar uma sociedade em 
crise de identidade racial nos trilhos de uma democracia substancial, ensinando que 
a verdadeira substancialidade democrática se revela na presença visível de todas as 
expressões humanas. O contrário dessa amplitude holística é uma democracia limitada 
a uma construção meramente adjetiva.

A contemporaneidade inclusiva, portanto, encontra-se orientada pelo sentido 
civilizatório do saber circular egípcio-bantu, no qual se enraíza o pensamento de relações 
comunais solidárias, caracterizadas pelo princípio do  ubuntu: “sou porque somos”. 
Essa orientação filosófica aponta para relações solidárias, unidas pelo sentimento de 
pertencimento, fortalecendo o sentido saudável das relações sociais em respeito a todas 
e todos. Esse é um princípio estrutural da estética inclusiva do cinema negro.

Os organizadores



14

21ª MICINE celebra a diversidade

Em 2025, a Mostra Internacional do Cinema Negro – MICINE chega à sua 21ª 
edição reafirmando o compromisso com a promoção de filmes, debates e produções 
acadêmicas que contribuem para o combate ao racismo e ao preconceito.

Com o tema “Cinema Negro e a contemporaneidade inclusiva”, a curadoria deste 
ano reforça o papel da mostra como espaço de valorização das múltiplas narrativas 
negras e de respeito às diferenças. A MICINE convida o público a celebrar o cinema 
negro como potência criadora, crítica e transformadora, abrindo caminho para novos 
diálogos e para o reconhecimento da pluralidade que define o nosso tempo.

O professor Celso Luiz Prudente, criador e curador da mostra, destaca a inclusão 
como elemento central das relações contemporâneas e como condição essencial para o 
fortalecimento da diversidade e do reconhecimento coletivo.

O SESI-SP é uma instituição que trabalha pela educação de forma ampla, 
e onde a cultura é parte importante do processo. Desta forma, a parceria com a 
Mostra Internacional do Cinema Negro – MICINE, assim como os demais projetos 
desenvolvidos pela instituição, tem como objetivo formar novos públicos em artes, 
democratizar o acesso à cultura e estimular a produção e a difusão artística em suas 
mais variadas vertentes.

SESI-SP



15

Comissão Científica Mostra Internacional
 do Cinema Negro – MICINE

COORDENADORES: 
Celso Luiz Prudente - Universidade Federal do Mato Grosso UFMT
Hugo Cesar Bueno Nunes - Faculdade SESI de Educação FASESP
Rogério de Almeida - Faculdade de Educação da USPFE/USP

MEMBROS:
Adérito Fernandes Marcos - Universidade de São José em Macau China
Afrânio Mendes Catani - USP/UERJ/Pq-CNPQ
Alessandro Garcia Paulino - Universidade Federal de São Carlos UFSCAR
Alexandre Siles Vargas – Universidade Estadual da Bahia UNEB
Ana Maria Saldanha - Universidade Normal de Hunan (República Popular da China)
André Nicollit – Universidade Federal Fluminense - UFF
Andresa Helena de Lima – Universidade Federal de Lavras UFLA 
Armelinda Borges da Silva - Universidade Federal de Rondônia UNIR
Benedito Dielcio Moreira – Universidade Federal de Mato Grosso UFMT
Carlos Francisco de Morais – Universidade Federal do Triângulo Mineiro UFTM
Celso Francisco do Ó – Universidade Estadual Paulista UNESP
Cláudia Maria Ribeiro - Universidade Federal de Lavras UFLA
Douglas Manoel Antonio de Abreu Pestana dos Santos – Universidade de São Paulo USP 
Eder Rodrigues – Universidade Federal de Roraima - UFRR 
Eduardo Januário – Faculdade de Educação da USPFE/USP



comissão científica

16

Egidia Marques Souto - Universidade de Paris Sorbonne 
Elaine Pereira Rocha - Departamento de História e Filosofia da University of the West 
Indies, campus Cave Hill, Barbados
Eunice Aparecida de Jesus Prudente - Universidade de São Paulo USP
Fábio Santos de Andrade - Universidade Federal de Rondônia UNIR 
Fábio Pinto Gonçalves dos Reis – Universidade Federal de Lavras UFLA 
Flávio Ribeiro de Oliveira - Instituto de Estudos da Linguagem UNICAMP 
Gilberto Alexandre Sobrinho – Universidade Estadual de Campinas UNICAMP 
Gleyva Maria Simões Pio Saes – Universidade Federal de Mato Grosso UFMT 
Hilton Pereira da Silva – Universidade de Brasília UNB 
Ila Maria Silva de Souza Mendes Freitas - Instituto Federal de Educação, Ciência e 
Tecnologia da Bahia
Jerry Adriano Villanova Chacon - Faculdade SESI de Educação FASESP
João Alegria Pontifícia - Universidade Católica do Rio de Janeiro PUC Rio
João Clemente de Souza Neto - Universidade Presbiteriana Mackenzie
Júlio Taimira Chibemo - Universidade Alberto Chipande Beira Moçambique 
Kabengele Munanga – Universidade de São Paulo – USP 
Karina de Fátima Gomes – Universidade de Cabo Verde - UniCV
Karla Isabel de Souza - Faculdade SESI de Educação FASESP 
Leonides da Silva Justiniano - Centro Universitário de Lins Unilins
Luiz Felipe de Alencastro – Professor Titular da Fundação Getúlio Vargas FGV e 
Titular da Universidade de Paris Sorbonne 
Luiz Sales do Nascimento - Pontifícia Universidade Católica de Santos Marcos 
Jerry Adriano Villanova Chacon - Faculdade SESI de Educação FASESP
José Zablonsky - Pontifícia Universidade Católica do Paraná PUC/PR
Marcos Beccari – Universidade Federal do Paraná – UFPR 
Maria Aparecida Costa Oliveira - Supervisora Pedagógica no Instituto Federal de 
Rondônia - IFRO
Maria Francisca Morais de Lima - Pró-reitora do Instituto Federal de Educação do 
Amazonas – IFAM
Maristela Carneiro - Universidade Federal de Mato Grosso UFMT
Michelle Júlia de Sousa - Universidade de São Paulo/Faculdade de Educação FEUSP



comissão científica

17

Noel dos Santos Carvalho - Universidade Estadual de Campinas UNICAMP
Paulino Fumo – Universidade Pedagógica de Maputo 
Paulo César Ramos – Fundação Perseu Abramo 
Paulo Morais-Alexandre - Instituto Politécnico de Lisboa, Portugal
Paulo Ronqui - Universidade Estadual de Campinas UNICAMP
Pedro de Castro Picelli - Faculdade SESI de Educação FASESP
Ricardo Alexino Ferreira - Universidade de São Paulo USP
Rita de Cássia Dias Pereira de Jesus - Universidade Federal do Recôncavo da Bahia 
UFRB
Rosana Maria Pires Barbato Schwartz – Universidade Presbiteriana Mackenzie 
Rosenilton Silva de Oliveira - Faculdade de Educação da USPFE/USP
Selma Pereira – Universidade Lusófona ISMAT, Portugal 
Sérgio Pereira dos Santos - Universidade Federal de Mato Grosso UFMT
Wilson do Nascimento Barbosa - Faculdade de Educação da USPFE/USP



18

Filmes exibidos na 21ª MOSTRA 
INTERNACIONAL DO CINEMA NEGRO – MICINE

LONGA-METRAGEM 

1798 Revolta dos búzios 

Brasil, Documentário, 70min, 2018
Diretor: Antônio Olavo 
Sinopse: A Revolta dos Búzios, um dos marcos cruciais da história brasileira, desenrolou-
se na Bahia em 1798, deixando um legado duradouro de resistência e luta por liberdade. 
Inspirados pelos ideais iluministas da Revolução Francesa, centenas de homens negros 
se uniram em um movimento audacioso para derrubar o governo colonial, proclamar 
a independência e estabelecer uma República democrática, livre da opressão da 
escravidão. No entanto, antes que o levante pudesse ser efetivado, foi denunciado e 
seguido por uma Devassa implacável que convulsionou a cena política por 15 meses. Os 
conspiradores enfrentaram prisões, degredos perpétuos, açoites públicos e até mesmo 
a pena de morte. Quatro homens negros, sendo eles, Luiz Gonzaga, Lucas Dantas, João 
de Deus e Manuel Faustino, foram enforcados e esquartejados na Praça da Piedade, em 
Salvador, em 8 de novembro de 1799. 1798 - Revolta dos Búzios, dirigido pelo cineasta 
baiano Antônio Olavo, traz à luz esse episódio frequentemente esquecido da história 
do Brasil, baseando-se nos detalhados Autos da Devassa, um testemunho vívido dos 
acontecimentos tumultuosos da época.
Classificação: 12 anos



filmes exibidos na 21ª MICINE

19

A Novidade do Século: A História do Cinema em Mococa

Brasil, documentário, 45min, 2024
Direção: Luís Carlos Pavan
Sinopse: Uma trama afetivo-poética para relembrar e honrar a força que tem a Arte 
de transformar lugares, pessoas e coisas ao longo do espaço-tempo. Uma jornada que 
conecta o Cinema, memórias e histórias de personagens na cidade de Mococa, as salas 
de exibição de filmes e o trem como meio de transporte que trazia e levava de tudo. Um 
resgate do legado sócio-cultural que mudou a história da cidade e pode ser sentido até 
hoje. 
Classificação: Livre

Ferro em brasa 

Moçambique, documentário, 50 min, 2005
Diretor: Licinio Azevedo
Sinopse: A história de Ricardo Rangel, grande fotógrafo moçambicano.
Classificação: 12 anos

Maria Luiza do Quilombo Boca da Mata: Luta e Resistência Negra no Pará.
Brasil, 43min, documentário, 2025
Diretor: Hilton Pena da Silva 
Sinopse: Maria Luiza de Carvalho Nunes veio ao mundo no que considera o centro 
de produção cultural, o quilombo Boca da Mata, na Ilha do Marajó, Pará. Oitava filha, 
defensora corajosa dos irmãos contra o racismo, professora, mãe, avó, uma das grandes 
lideranças negras brasileiras da atualidade. Se declara uma mulher amazônica, afro-
indígena, cujo pai era negro e a mãe pertence ao povo indígena Arari. O documentário 
aborda sua origem no quilombo e militância no CEDENPA (Centro de Estudos e 
Defesa do Negro no Pará), a luta pelos direitos do povo negro e contra todas as formas 
de racismo e discriminação. Atualmente está engajada na defesa dos quilombolas do 
Pará contra o impacto da monocultura do arroz, que afeta diretamente suas práticas 
tradicionais, suas águas, sua saúde e ameaça seus territórios e modos de vida.
Classificação: Livre para todas as idades.



filmes exibidos na 21ª MICINE

20

O trem do soul 

Brasil, 82min, documentário, 2025 
Direção: Clementino Júnior 
Sinopse: Trem do Soul segue a linha do tempo traçando uma cartografia memorial e 
afetiva de um movimento jovem, preto e periférico que mexeu com corações, corpos, 
mentes e até com as fardas na década de 1970 na região metropolitana do Rio de Janeiro.
Classificação: 10 anos 

Outros Carnavais e Infantes da Piedade

Brasil, 52min, documentário, 2008
Diretor: Rafael Bacelar e Rodolfo Gomes 
Sinopse: O carnaval das escolas de samba vai além dos desfiles da Marquês de Sapucaí. 
Seus protagonistas são mais numerosos do que a transmissão televisiva da festa permite 
supor. 
Os domínios desta fascinante manifestação popular transcendem seu palco principal e 
ocupam outros espaços e tempos. Durante todo o ano, em diversos bairros do subúrbio 
carioca, a vida das escolas de samba é a vida de muitas pessoas.
Outros Carnavais e Infantes da Piedade encontra Tia Annir, Algenir, Bira e outros 
personagens, que trazem um pouco de sua visão sobre nossa festa essencial.
Classificação: Livre

Pegadas na floresta 

Brasil, 64min, Meio ambiente, Documentário, Atualidades, Diversidade e Identidade, 
2024,
Direção e roteiro: Vladimir Seixas
Sinopse:  Enfrentar os desafios da vida na cidade sem perder suas raízes é o que 
motiva Ana, Mirim e Gaia, três artistas indígenas que transformam a arte ancestral em 
ferramenta contra o apagamento.
Classificação: 14 anos 



filmes exibidos na 21ª MICINE

21

Pirinha

Cabo Verde, 52min, Ficção, 2023
Direção: Natasha Craveiro 
Sinopse: Pirinha é a jornada de uma jovem pelos recessos do seu subconsciente em 
busca de si mesma e de reconciliação com o seu passado. Em sua jornada, ela encontra 
as chamadas criaturas “malvadas” do folclore cabo-verdiano, que tanto temia quando 
criança, apenas para descobrir que o “verdadeiro mal” tem suas raízes em outra pessoa. 
Esses encontros, no entanto, são adoçados por memórias da fase mais bela de sua vida: 
o tempo passado com sua avó, uma mulher à frente de seu tempo que possuía um 
conhecimento peculiar da medicina tradicional e tratava sua neta com ela sempre que 
necessário. Como resultado, Pirinha é também uma história de cura impregnada nos 
rituais culturais de Cabo Verde. É uma jornada única, mas infelizmente tão familiar para 
muitas mulheres, mas que traz a esperança de que feridas podem ser curadas, mostrando 
que às vezes até supostos demônios podem trazer pirinhas (doces tradicionais cabo-
verdianos).
Classificação: Livre

Que horas ela volta?

Brasil, 1h52m, Drama, 2015
Diretor: Anna Muylaert
Sinopse: Val deixa a filha no interior de Pernambuco e passa os 13 anos seguintes 
trabalhando como babá do menino Fabinho em São Paulo. Val conseguiu estabilidade 
financeira, mas convive com a culpa por não ter criado sua filha, Jéssica. Às vésperas do 
vestibular de Fabinho, Jéssica decide ir para São Paulo e prestar vestibular também. Val 
recebe o apoio de seus patrões para receber a garota, mas a convivência com Jéssica na 
casa é difícil. Dividida, Val precisa achar um novo modo de seguir sua vida.
Classificação: 12 anos

Transo

Brasil, 70min, Documentário, Diversidade e Identidade, 2023
Direção: Lucca Messer
Roteiro: Lucca Messer, Mariana Goulart Hueb



filmes exibidos na 21ª MICINE

22

Sinopse: Transo parte de uma afirmação: pessoas com deficiência sentem prazer, falam 
sobre sexo e querem transar. O documentário retrata e afirma a vida sexual da pessoa 
com deficiência. Nua e crua – sem pudores.
Classificação: 14 anos 

Virgem Margarida  

Moçambique, 90 min, ficção, 2011
Direção: Licinio Azevedo 
Moçambique, 1975. A guerra recém acabou. Os que lutaram pela independência 
encontram-se no poder e põe em prática os seus ideais revolucionários. As prostitutas 
de todo o país são enviadas para um centro de reeducação, em plena selva, um local 
desprovido de tudo, sob a guarda de mulheres militares, combatentes na guerra anti-
colonial. Em meio a elas vai Margarida, uma camponesa adolescente, virgem, enviada 
para a reeducação por engano. Os métodos utilizados pelas militares, para transformar 
as prostitutas em “mulheres novas” as vezes são violentos, envolvendo castigos físicos. 
Há tentativas desesperadas de fugas, mortes...
O processo acabará por aproximar os dois grupos de mulheres. As militares se dão conta 
de que também estão ali contra a sua vontade, absurdamente isoladas de tudo, sujeitas as 
arbitraridades dos seus chefes. Revoltada, as militares optam pela libertação. O desfecho 
feliz, porém, chegará tarde demais para Margarida.
Classificação: 16 anos

Vinícius

Brasil, 2005, 124 min, documentário
Direção: Miguel Faria Jr
Sinopse: A realização de um pocket show em homenagem a Vinicius de Moraes por dois 
atores é o início da reconstrução da carreira do cantor e compositor. Nascido em 1913 
no Rio de Janeiro, Vinícius de Moraes testemunhou e foi personagem de uma série de 
transformações na cidade, tendo criado para si um dos percursos mais relevantes da 
cultura brasileira no século XX.
Classificação: 12 anos



filmes exibidos na 21ª MICINE

23

Lima Barreto, ao Terceiro Dia

Brasil, 2022, 104 min, Drama
Direção: Luiz Antonio Pillar
Sinopse: Aos 41 anos de idade, nos três dias da sua última internação em um manicômio, 
o escritor Lima Barreto, que sofreu com depressão e alcoolismo, relembra sua vida 
como jovem autor enquanto escrevia “Triste Fim de Policarpo Quaresma” e fantasia 
sobre os personagens que criou. Misturando o tempo passado com presente e realidade 
com fantasia, questões sociopolíticas são trazidas a tona e os questionamentos feitos por 
Lima se mostram ainda bastante atuais.
Classificação: 14 anos

CURTA-METRAGEM 

Ângela

Portugal, 19min. Documentário, 2024 
Diretora: Carla Parente
Sinopse: Ângela cozinha comida da sua terra natal para vender na rua. Leva-nos pelos 
caminhos do seu bairro até ao interior de casa. Os breves momentos de descanso que 
passa com a família, de quem cuida. Deita-se. Recomeça tudo no novo dia. 
Classificação: Livre 

Yuri

Brasil, 10min, documentário, 2025 
Direção: Éder Santos e Leandro Monte
Sinopse: Em uma sociedade desigual como a brasileira, a gravidez na adolescência 
em cidades do interior é acentuada pelo preconceito racial e de classe, desafio social 
enfrentado por uma jovem mãe que insiste em terminar seus estudos e dar um futuro 
ao seu bebê, Yuri.
Classificação: Livre

Bença vó! 

Brasil, 30min, Documentário, 2025
Direção: Elizabeth Regina



filmes exibidos na 21ª MICINE

24

Sinopse: O projeto “Benzedura: Raízes y Identidades” nasceu “Bença, vó!” Um Filme-
documentário, uma “femenagem”(como diria Daphny Ginetta) às nossas mais velhas 
— encantadas, benzedeiras, rezadeiras, meninas e mulheres que dão continuidade aos 
saberes. Resultado de um processo de mapeamento e descoberta das benzedeiras de 
Guarulhos, o filme celebra a memória viva dessas práticas ancestrais.
É também uma lembrança especial à Maria Severina, avó materna de Elizabeth Regina, 
inspiração primeira desta trajetória de afeto, saber e preservação de memória. O filme 
celebra as práticas das Benzedeiras de Guarulhos, reunindo a força e a diversidade de 
seis mulheres de caminhos distinto
Classificação: Livre 

Cabo Verde um sonho possível

Cabo Verde, 30min, Documentário, 2025
Direção: Celso Luiz Prudente
Sinopse: Em meio à geografia árida e desafiadora do arquipélago inspirado nas lições 
libertárias de Amílcar cabo-verdiano, o povo construiu, com altivez e autonomia, 
um Cabral e na força telúrica do canto de Cesária Évora. Este caminho de resiliência 
documentário revela como a cultura se tornou o alicerce de uma identidade coletiva e 
sonhadora, onde a morna embala a dança possível da vida e da educação. Através de 
uma abordagem cultural, o filme explora como a educação pode ser uma via para a   
construção de uma epistemologia enraizada na africanidade das ilhas
Classificação: Livre 

Ninguém vai me dizer o que sentir 

Brasil, 20min, Documentário, 2025
Direção: Everton Rodrigues
Sinopse: Ninguém Vai Me Dizer o Que Sentir” é um documentário que se destaca 
pela sua abordagem íntima e potente. Ao acompanhar Flora e Fernanda, o público é 
confrontado com as realidades de mulheres que desafiam estereótipos e lutam por seus 
direitos. O filme explora suas jornadas de autodescoberta, suas relações com a fé e suas 
visões sobre o cenário político atual, revelando a força e a resiliência de suas identidades.
Classificação: 16 anos 



filmes exibidos na 21ª MICINE

25

Réquiem para Moïse

Brasil, 18 min. Documentário, 2025 
Direção: Caio Barretto Briso e Susanna Lira
Sinopse: A história do menino imigrante que encontra no Brasil sua esperança de 
futuro e acaba assassinato a golpes de beisebol em frente a uma famosa praia de um 
dos bairros mais caros da América Latina. O caso escancarou o racismo e a humilhação 
experimentados pelos refugiados de origem africana no Brasil.
Classificação: 14 anos

APOIOS E PARCERIAS 

21ª MICINE tem como correalizador o SESI-SP (Serviço Social da Indústria) e acontece 
em parceria com a Faculdade Sesi de Educação – FASESP, Diversitas FFLCH-USP, 
do Lab_Arte da Faculdade de Educação da FEUSP, da Universidade Federal de Mato 
Grosso – UFMT. Apoio do Belas Artes Grupo, Museu da Imagem e do Som – MIS/SP, 
Canal Futura – Fundação Roberto Marinho, Rede Globo de Televisão. 

SOBRE O CURADOR, CELSO LUIZ PRUDENTE 
Livre-Docente e Doutor pela FEUSP. Professor Associado da Universidade Federal 
do Mato Grosso - UFMT. Cineasta, Antropólogo. Professor do Programa de Pós-
Graduação da Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo (PPGE FEUSP). 
Curador da Mostra Internacional do Cinema Negro. Âncora e Diretor do Programa 
Radiofônico: QUILOMBO ACADEMIA, da Rádio USP, FM 93,7 de São Paulo. 
Pesquisador do Lab_Arte da FEUSP.



26

Música da Mostra Internacional
 do Cinema Negro – MICINE 

Músicas tema da 21ª Mostra Internacional do Cinema Negro – MICINE

CANDOMBLÉ

José Carlos Capinam, Celso Luiz Prudente e Alexandre Siles Vargas

Intérprete: Lívia Nestrovski acompanhada do pianista Hércules Gomes

Erê, Manu Erê, Erê 
Erê, Manu Erê, Erê 

As ondas do mar cantam
O candomblé me encanta
Na batida do tambor
Da nova vida que ainda virá
Rezo ao senhor do Bonfim rezo ao meu pai Oxalá

O candomblé é festa 
O candomblé é luz orixá 
Se manifesta dançando dançando me seduz 



músicas tema da 21ª MICINE

27

Dançar faz parte da vida
Arte do existir 
Rum pi lé, candomblé
Tambor que bate até cair, atotô orixá

Transe que leva 
e eleva a alma 
Voz que revela a dor 
Pergunte a Ossain 
Peça a Xangô
Peça pela paz 
Peça pelo amor
Quando o tambor bater e
seu guerreiro chegar Kaô, Kaô, Kaô, Kaô!

Erê, Manu Erê, Erê 
Erê, Manu Erê,  Erê 
As ondas do mar cantam
O candomblé me encanta
Na batida do tambor
Da nova vida que ainda virá. 
Rezo ao senhor do Bonfim rezo ao meu pai Oxalá.

Erê, Manu Erê, Erê 
As ondas do mar cantam
Erê, Manu Erê,  Erê
O candomblé me encanta



músicas tema da 21ª MICINE

28

TODAS AS CORES

Silvio Tambara, Rogério de Almeida e Celso Luiz Prudente

Interprete: Lívia Nestrovski acompanhada do pianista Hércules Gomes

Conta                 
Conta pra mim
Seus sonhos, suas senhas, suas sombras, seus sins
Canta,
Canta pra mim
Uma canção serena e sem fim
Que me acorde o corpo, a alma e vibre em mim                                             
Na pele revele o apelo, o cheiro, o sabor                                                         
Incendeia a ideia e exaspera a espera do amor 
E você não vem e eu estou aqui
Sedento do amor que sente por mim

Conta
Conta pra mim
Seus sonhos, suas senhas, suas sombras, seus sins
Canta, canta, canta,
Canta pra mim
Uma canção de escuta e clamor
Que me prepare pra luta e pro amor

Racistas, fascistas, sexistas, não passarão!                                                
Cantamos, dançamos, lutamos contra a solidão.                 
Doces rebeldes de tantos amores
Braços em abraços tan tans de tambores
Abaixo as normas queremos cantar       
Viva as várias formas de amar 
E a união de todas as cores
E a união de todas as cores



29

Ficha técnica

Curador

Celso Luiz Prudente 

Direção artística 

Celso Luiz Prudente
Assistente de direção 

Ana Beatriz Prudente  
Ana Vitória Prudente 

Coordenação acadêmica

Celso Luiz Prudente
Cláudia Maria Ribeiro 
Hugo Cesar Bueno Nunes 
Rogério de Almeida

Coordenação de Produção 

Dacirlene Célia Silva 

Produção executiva

Gargântua Produções
 



30

SESI – SERVIÇO SOCIAL DA INDÚSTRIA
DEPARTAMENTO REGIONAL DE SÃO PAULO

PRESIDENTE
Josué Christiano Gomes da Silva

CONSELHEIROS
André Luiz Pompéia Sturm
Dan Ioschpe
Elias Miguel Haddad
Luiz Carlos Gomes de Moraes
Antero José Pereira
Narciso Moreira Preto
Sylvio Alves de Barros Filho
Vandermir Francesconi Júnior
Massimo Andrea Giavina-Bianchi
Irineu Govêa
Marco Antonio Melchior
Alice Grant Marzano
Marco Antonio Scarasati Vinholi
Sérgio Gusmão Suchodolski
Daniel Bispo Calazans

SUPERINTENDENTE DO SESI-SP
Alexandre Ribeiro Meyer Pflug



ficha técnica

31

GERENTE EXECUTIVA DE CULTURA
DÉBORA VIANA

GERENTE TÉCNICO DE CULTURA
Álvaro Alves Filho

EQUIPE DE ARTES VISUAIS E AUDIOVISUAL

ANALISTAS DE ATIVIDADES CULTURAIS
Elder Baungartner
Eliana Garcia
Larissa Lanza
 
ESTAGIÁRIOS
AJ Inacio Bezerra
Rayssa Rafaela de Lima Sobrinho

NÚCLEO DE CONTRATAÇÕES CULTURAIS

SUPERVISOR DE GESTÃO DE PROJETOS CULTURAIS
Jonatas Willian de Oliveira Sousa

ANALISTAS DE SERVIÇOS ADMINISTRATIVOS
Aina Margot da Silva
Douglas Miranda Ferreira
Ione Augusta Barros Gomes
Isabela Martos Paes Capatti
Jonatã Ezequiel de Menezes da Silva
Júlio César de Araújo
Kielcimara de Almeida Nascimento
Michele Araújo da Silveira
Solange Silva Santos Primo



ficha técnica

32

ASSISTENTE DE APOIO ADMINISTRATIVO
Gabriel Vicente

CENTRO CULTURAL FIESP
 
SUPERVISOR TÉCNICO
Marcio Madi

ANALISTAS DE ATIVIDADES CULTURAIS
André Luiz Porto Salvador
João Edson Martins

ASSISTENTE DE APOIO ADMINISTRATIVO
Bertha Suelen Pires Bicudo
 
MEDIADORES CULTURAIS
Alessandra Rossi
Fabiana da Silva de Lima
Maria Fernanda Guerra
  
ORIENTADORES DE PÚBLICO
Aline Gonçalves de Barros Meireles
Bianca Santos Silva
Éderly Cármen C. Ribeiro Rocha
Herbert de Souza Laurentino
 
MONITORES DE ARTE EDUCAÇÃO
Brigite Ery Shiroma
Bruno Azevedo Silva
Bruno Vital Alcantara dos Santos
Catarina Aretha Abreu
Gabriela Cometi Duarte



ficha técnica

33

Leo do Nascimento Rezende
Maria Júlia Fonseca Nascimento
Pamela da Silva Nascimento
Vinicius Araujo Buava
 
ENCARREGADO MAQUINISTA
Nilson dos Santos
 
MAQUINISTAS
Alessandro dos Santos Peixoto
Menes Santos Machado
 
ILUMINADORES
Romário Muniz dos Santos
Ronie de Araújo Ferreira
Rubens Marcel G. Torres Masson
 
SONOPLASTAS
Charles Alves dos Santos
Roberto Aparecido Coelho
Roselino Henrique Silva
 
CONTRARREGRAS
Carlos Leandro de Carvalho Braga
Evandro Pedro da Silva
Júlio Silva Neto
 
ESTAGIÁRIOS
Luna Cunha Roque
Ulysses Gomes da Silva



ficha técnica

34

MEMÓRIA CULTURAL SESI-SP

ANALISTAS DE ATIVIDADES CULTURAIS
Josilma Gonçalves Amato
Thais dos Anjos Bernardo

ESTAGIÁRIOS
Felipe Alencar Machado
Giovanna Brito de Oliveira

EQUIPE DE COMUNICAÇÃO

DIRETORA EXECUTIVA DE MARKETING E COMUNICAÇÃO CORPORATIVA
Ana Claudia Fonseca Baruch

GERENTE DE MARKETING E COMUNICAÇÃO CORPORATIVA
Leticia Martins Acquati

GERENTE DE PLANEJAMENTO DIGITAL
Rafael Queirós

GERENTE DE IMPRENSA
Rose Matuck

COORDENADORA DE COMUNICAÇÃO E MARKETING
Mariana Soares

COORDENADORA DE CRIAÇÃO
Érica Soares Barbosa

ANALISTAS
Alexandre Muner 
Cleiton Prado



ficha técnica

35

Juliana Cezario
Karina Costa 
Larissa Oliveira dos Santos
Matheus Araújo
Vinícius Fróes

REDATORA
Mirella Luiggi
 
REVISOR
Felipe Ferreira de Melo
 
EDITOR DE VÍDEO
Rodolfo Pereira da Silva

ESTAGIÁRIAS
Ana Beatriz Milhorança
Giovanna Júlia Oliveira
Kamilly Arruda
Milena Mucheironi



36

O cinema de Platão e a caverna de Polifemo 
1

Flávio Ribeiro de Oliveira2 

1

O diálogo mais importante de Platão é aquele que conhecemos como República. 
Seu título grego é Politeía – termo que seria melhor traduzido como “constituição”: 
Platão, nessa obra, trata da constituição (no sentido político do conceito) de uma cidade 
ideal. A palavra politeía tem a mesma raiz que o substantivo pólis (cidade-estado) e que 
o adjetivo politikós – de onde vem o nosso adjetivo “político”: politikós significa “relativo 
à pólis”, “relativo à cidade-estado”; a politikè tékhne (“arte política”) é a arte de governar 
e administrar a cidade-estado.

O interesse de Platão, na República, é a definição do conceito de justiça (díke). 
Para investigar mais concretamente o que seria a justiça abstrata, Sócrates (que é a 
personagem principal desse diálogo) imagina, junto com seus interlocutores, uma 
cidade perfeita – portanto, uma cidade justa – para, a partir de um exemplo concreto de 
organismo justo, aceder a uma ideia abstrata de justiça. 

No livro VII, Sócrates apresenta o famoso “mito da caverna”: por meio dele, 
Platão investiga alegoricamente a situação epistemológica do homem comum, daquele 
que não pratica a filosofia. A personagem de Sócrates convida os interlocutores a 

1 Agradeço a Pierina Caneppele Ludovice de Oliveira pela leitura atenta deste texto e por suas críticas e 
sugestões, sempre tão perspicazes.
2 Unicamp – Instituto de Estudos da Linguagem



o cinema de platão e a caverna de polifemo

37

Flávio Ribeiro de Oliveira

imaginar um grupo de prisioneiros acorrentados ao fundo de uma caverna. Essa caverna 
é comprida e tem uma ampla entrada aberta ao mundo exterior. Os prisioneiros estão 
presos com grilhões nas pernas e nos pescoços, voltados para a parede de fundo da 
caverna. Por causa das correntes, eles não conseguem se levantar ou virar o rosto em 
direção à entrada da caverna: estão perpetuamente voltados para a superfície escura que 
forma o fundo da caverna, imóveis. E esses homens e mulheres estão em tal situação 
desde sempre, desde que nasceram: eles não conhecem o mundo exterior; tudo o que 
viram em suas vidas e tudo o que veem agora é a parede de fundo da caverna. 

Pois bem, Sócrates convida seus interlocutores, agora, a imaginar uma estrada 
que passa junto à entrada da caverna, perpendicularmente ao eixo que vai da abertura 
até o fundo. Essa estrada está separada da caverna por um longo muro que tem a altura 
de uma pessoa. E trata-se de uma estrada muito movimentada: constantemente, o dia 
todo, passam por ela pessoas comuns, que vivem no mundo exterior. Esses transeuntes 
frequentemente carregam objetos particulares acima dos ombros – portanto, acima do 
limite do muro que separa a caverna da estrada: carregam estátuas e representações 
diversas feitas em madeira ou pedra. A luz que entra pela abertura da caverna alcança a 
parede de fundo, para a qual estão inelutavelmente voltados os prisioneiros. E essa luz 
projeta no fundo da caverna as sombras (skiaí) dos objetos carregados pelos passantes 
que percorrem a estrada: os prisioneiros, durante o dia todo, veem passando, projetadas 
no fundo, aquelas sombras das estátuas transportadas pela estrada, acima do muro que 
a separa da entrada da caverna.

Ora, esse é o princípio mesmo do cinema: pessoas reunidas numa sala escura, 
voltadas para uma ampla superfície plana, sobre a qual um feixe de luz projeta imagens. 
Essas imagens não são as coisas reais, não são as coisas em si – mas são representações 
de coisas reais. Para Platão, essas imagens são necessariamente falsas, mentirosas: 
não sendo as coisas em si, elas não são a verdade (alétheia): são simulacros, são meras 
sombras. Platão opõe, epistemologicamente, o real – as coisas em si (tà ónta), aquilo que 
real e verdadeiramente existe – e as representações do real, que são necessariamente 
falsas e enganosas. Se considerarmos essa passagem da República como um comentário 
prospectivo sobre o cinema, poderíamos afirmar que Platão exclui a possibilidade de um 
cinema que diga a verdade: as imagens projetadas são e sempre serão inevitavelmente 
ilusórias, enganosas. Os prisioneiros na caverna estão condenados a um estado de 



o cinema de platão e a caverna de polifemo

38

Flávio Ribeiro de Oliveira

ignorância crassa: tudo o que veem é uma sucessão de sombras ilusórias; eles não podem 
conhecer o mundo real, eles não têm acesso à verdade.

Contudo, nessa passagem Platão não examina (e não o faz porque isso seria 
alheio a sua estratégia argumentativa) uma possibilidade: a de que aquelas sombras, 
aquelas imagens projetadas no fundo da caverna pudessem se organizar como linguagem 
– linguagem que não é a coisa em si, mas que pode representar a coisa em si: a palavra 
“lua”, por exemplo, não é a própria lua, não é a coisa real, mas a representa no plano 
simbólico. E, na linguagem, palavras e frases podem se articular para enunciar discursos 
verdadeiros ou discursos falsos. Como estamos falando de cinema, a linguagem 
cinematográfica pode representar verdades ou mentiras. As imagens podem contar uma 
história verdadeira ou podem contar histórias falsas – isso dependerá do propósito e da 
eficácia daquele que articula a linguagem (no caso do cinema, dependerá do autor do 
filme). A linguagem não é, em si mesma, falsa ou veraz - diferentemente da concepção 
platônica: em sua caverna, as sombras, as imagens projetadas são necessariamente falsas. 
Na linguagem, contudo, verdade e mentira coexistem como potencialidades. 

2

Platão nega enfaticamente o estatuto de verdade da palavra poética: pare ele, a 
palavra do poeta é falsa. Só o filósofo pode aceder à verdade; só o discurso filosófico, 
concebido por meio do pensamento racional, pode ser verdadeiro.

Contudo, na cultura grega arcaica (num momento histórico-cultural anterior 
à época de Platão e da filosofia clássica), a palavra do poeta era investida da verdade: 
o poeta dizia a verdade porque as Musas – fonte divina de toda a poesia – garantiam 
a verdade de seu enunciado. A palavra do poeta é verdadeira porque é sagrada: são 
as Musas – deusas! – que cantam através da boca do poeta. Aquilo que diz o poeta – 
o mito cantado pelo poeta – era imbuído de verdade. A palavra grega mýthos (mito) 
significava algo como a nossa palavra “história” em expressões como “vou te contar 
uma história”. Não havia nada de intrinsecamente falso no conceito de mýthos – ao 
contrário do que ocorre, hoje, com relação a nosso termo “mito”, que é normalmente 
sinônimo de mentira e, como tal, oposto ao conceito de verdade: a pergunta “isso é mito 
ou verdade?” equivale a “isso é mentira ou verdade?”.



o cinema de platão e a caverna de polifemo

39

Flávio Ribeiro de Oliveira

O mito cantado pelos poetas, portanto, era uma forma de acesso a uma verdade 
– verdade garantida pelas Musas, autoras divinas do canto poético.

Contudo Hesíodo, na Teogonia (versos 27 e 28), complica a questão. Ele faz as 
Musas dizerem o seguinte:

ídmen pseúdea pollà légein etýmoisin homoîa

ídmen d’, eût’ ethélomen, alethéa gerýsasthai

(“sabemos dizer muitas mentiras semelhantes às coisas reais,
mas sabemos, quando queremos, proclamar verdades”)
Ora, as Musas podem dizer a verdade – mas também podem mentir!

O ponto de vista de Hesíodo é perspicaz: o mito – as histórias que se contam – é 
linguagem articulada e, como tal, suscetível de ser verdadeira ou falsa. Se aplicarmos 
essa concepção hesiódica à caverna de Platão (e ao cinema), chegaremos à conclusão de 
que as imagens projetadas podem ser falsas – mas também podem ser verdadeiras, caso 
sejam organizadas por um agente da linguagem (no caso do cinema, o autor do filme) 
que as articule na forma de um discurso enunciador de verdades.

3

Da caverna de Platão passemos a uma outra caverna: a caverna de Polifemo, 
o ciclope antropófago – monstro brutal e prepotente – que aparece no canto IX da 
Odisseia de Homero.

Ulisses, em sua errância pelos mares, aporta na ilha habitada pelos ciclopes 
– gigantes arrogantes e violentos. Sai com seus companheiros para explorar a ilha. 
Encontra uma ampla caverna; dentro dela, há queijos secando, tarros de leite, apriscos. 
Logo aparece o dono da caverna: o ciclope Polifemo. Assim Homero descreve a 
organização social dos ciclopes (versos 112-115 do canto IX):

toîsin d’ oút’ agoraì boulephóroi oúte thémistes,

all’ hoí g’ hypselôn oréon naíousi kárena

en spéssi glaphyroîsi, themisteúei dè hékastos

paídon éd’ alókhon, oud’ allélon alégousi.



o cinema de platão e a caverna de polifemo

40

Flávio Ribeiro de Oliveira

(“eles não têm assembleias deliberantes nem leis,
mas vivem nos cumes de altas montanhas,
em grotas cavas, e cada um legisla 
sobre seus filhos e esposas - e não se importam uns com os outros”)

Ou seja, os ciclopes não vivem sob um sistema político organizado: eles não têm 
leis coletivas (thémistes), válidas para toda a comunidade, mas cada um faz as suas leis 
(themisteúei) dentro de sua própria família, cada um exerce o poder sobre a sua esposa 
e os seus filhos. Não existe, entre eles, a noção do bem comum: cada um cuida dos seus 
próprios negócios e não mete o bedelho nas vidas dos outros (“não se importam uns com 
os outros”).

Ora, temos aqui o ideal do “estado-zero”! Os ciclopes, se o leitor me permitir o 
anacronismo, são os ultraliberais do mundo homérico. Cada um deles é chefe em sua 
própria casa – e não existe instância política acima da família. O ciclope da Odisseia é uma 
representação adequadíssima do troglodita de extrema-direita dos sombrios tempos atuais.

Os ciclopes, essas criaturas violentas que não conhecem limites éticos ou 
políticos para as suas ações e que não reconhecem uma ideia de justiça universal, vivem 
em uma situação pré-política: ali não vige a justiça, ali não há assembleias, ali não há 
leis que prescrevam os comportamentos socialmente adequados e que punam aqueles 
considerados inconvenientes pela comunidade – mais ou menos como no estado de 
natureza hobbesiano.

Por isso, Polifemo não respeita os homens que se refugiaram em sua caverna: 
desconsidera com rispidez o pedido de hospitalidade que lhe faz Ulisses. E põe-se a 
devorar os companheiros do herói.

Num mundo sem política e sem justiça, os gigantes são livres para devorar os 
pequenos. 

4

Um cinema libertador e inclusivo – como o Cinema Negro – deve ter 
necessariamente um compromisso com a verdade e com a justiça.

Alétheia é o termo que os antigos gregos usavam para significar aquilo que hoje 
entendemos como verdade. A palavra grega é formada de um a- privativo (que significa 



o cinema de platão e a caverna de polifemo

41

Flávio Ribeiro de Oliveira

“não”: como o “a-” inicial em nossa palavra “apolítico”) e por uma raiz lath/leth que dá 
a ideia de “ocultamento” ou “esquecimento”. Essa raiz aparece também no latim (língua 
que tem a mesma origem que o grego), no verbo lateo, que significa “estar escondido”, 
“estar oculto”. Do particípio presente (latens) desse verbo vem o adjetivo “latente” na 
língua portuguesa: aquilo que está latente é aquilo que está escondido, que está oculto. 

Portanto, podemos analisar alétheia como aquilo que não se oculta, aquilo que 
não se esconde: a verdade é o que aparece, é o que se mostra, é o evidente. Mas, tomando 
o outro valor semântico da raiz lath/leth, podemos também entender a verdade como 
aquilo que não se esquece. E, indo além, pode-se ver no conceito um valor prescritivo: 
a verdade é aquilo que não deve ficar oculto, que não deve ser esquecido. 

Mas o que é a verdade no mundo em que vivemos? O que significa esse conceito 
hoje, para nós (e não para os gregos de séculos atrás)?  De fato, a verdade só pode ter valor 
social: ela não existe abstratamente, mas na sociedade: ela nos é dada pelas condições 
materiais de vida e de trabalho de cada um de nós. No modo como nossa sociedade se 
organiza, alguns poucos – os patrões – exploram o trabalho da grande maioria. Essa 
grande maioria está excluída de tudo o que a civilização poderia oferecer: está excluída 
da paz, da segurança, da educação, da saúde, de moradias decentes. Está excluída do 
usufruto pleno daquilo que seu trabalho produz (pois, na nossa sociedade, alguns 
poucos se apropriam, a título de mais-valor, da maior parte do produto do trabalho dos 
homens e mulheres comuns). Refiro-me aqui a uma situação de exploração e opressão 
inerente ao capitalismo – situação que Karl Marx revelou e elucidou definitivamente 
em O Capital. Essa é a verdade de nossa condição – e qualquer tentativa de escamotear 
essa verdade é mistificação ideológica.

5

Um cinema progressista e libertador estará necessariamente empenhado em 
mudar radicalmente a sociedade para revelar a verdade e estabelecer a justiça. Revelar 
a verdade não é fácil: significa revelar tudo aquilo que garante, na sociedade, a posição 
privilegiada de uns poucos, em detrimento da maioria. E estabelecer a justiça também 
não é fácil: significa tirar, desses poucos, os seus privilégios – e propiciar ampla inclusão 
àquela maioria que hoje está excluída. Nenhum cinema será inclusivo sem se fundar, 
como princípio irrenunciável, nesse compromisso firme com a verdade e com a justiça.



o cinema de platão e a caverna de polifemo

42

Flávio Ribeiro de Oliveira

Existe, sim, um cinema que mente e que ignora um conceito mais elevado de 
justiça: pensemos, por exemplo, no western norte-americano, com sua representação 
caricata e desonesta do indígena e de sua cultura. Ou pensemos no abjeto cinema racista 
de D. W. Griffith, com sua visão de mundo eivada de suprematismo branco. O cinema 
burguês norte-americano é normalmente (há exceções, que não mencionarei aqui) 
mentiroso e injusto: adota e propaga, sub-reptícia ou escancaradamente, a ideologia do 
patrão, do imperialista, do capitalista, do colonizador, do racista. 

Mas também há o cinema que, com justiça, diz a verdade: é aquele que dá voz 
aos oprimidos (e os conceitos que me orientam quando faço tal afirmação são aqueles 
estabelecidos exemplarmente por Paulo Freire em Pedagogia do Oprimido e por Augusto 
Boal em Teatro do Oprimido).

O cinema veraz – o cinema comprometido com a verdade – estará 
necessariamente comprometido com a justiça – isso é, com a justiça social, pois, assim 
como a verdade, toda justiça é social: ele estará comprometido com a inclusão de 
todos naquilo que a sociedade pode oferecer de melhor; que todos tenham direito à 
paz, à segurança, à educação, à saúde, à cultura, a moradias decentes e a um trabalho 
dignamente remunerado. O cinema veraz será necessariamente anticapitalista, 
antifascista, antirracista, anticolonialista, anti-imperialista. Penso que é esse o lugar (e 
é essa uma das missões) do Cinema Negro: ele dá voz – e imagem3 – ao negro, que tem 
sido sistematicamente oprimido e injustiçado na História – e o faz dentro de um projeto 
político de um cinema libertador e renovador, que não só mostra a verdade (uma verdade 
de exploração e de racismo) como também atua para transformar esse opressivo estado 
de coisas e superar a exploração e o racismo, atua para instaurar uma justiça verdadeira 
e efetiva no lugar desse simulacro de justiça – da justiça excludente, da justiça do patrão, 
da justiça do colonizador, que está a serviço dos privilégios da classe dominante. O 
Cinema Negro é um movimento que trabalha para nos tirar da caverna: da caverna 
hedionda de Polifemo – lugar de opressão e de massacre – e da caverna epistemológica 
de Platão – lugar de ignorância, de alienação. O Cinema Negro é parte de um movimento 
que, dialeticamente, renova o mito da caverna: em Platão, os prisioneiros que assistem 
às sombras projetadas no fundo da caverna permanecem entorpecidos, mergulhados 

3 Cf. Bell Hooks, “In Our Glory: Photography and Black Life”, in Art on my Mind, p. 57: “The history 
of black liberation movements in the United States could be characterized as a struggle over images as 
much as it has also been a struggle for rights, for equal access”.



o cinema de platão e a caverna de polifemo

43

Flávio Ribeiro de Oliveira

em ignorância profunda do mundo e de sua própria condição, incapazes de se livrar dos 
grilhões que os imobilizam, incapazes de agir. O Cinema Negro, ao contrário, ilumina 
e liberta os que assistem a suas imagens, dá-lhes conhecimento e força para, superando 
seu estado de submissão e de opressão, lutar ativamente para transformar a sociedade 
em que vivem e estabelecer nela uma justiça real.

Há que se restabelecer a justiça e a política – não a justiça burguesa, não a 
política burguesa, mas aquela justiça e aquela política que são renovadoras e inclusivas, 
que aspiram ao bem comum, isso é, ao bem de toda a comunidade, e não só ao bem dos 
privilegiados. Deve-se buscar a justiça e a política de verdade: num mundo sem política 
e sem justiça, os gigantes são livres para devorar os pequenos.

Bibliografia

BOAL, A. Teatro do oprimido e outras poéticas políticas. São Paulo, Editora 34, 2019.
FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1977.
HESÍODO. Théogonie. Paris, Les Belles Lettres, 2012.
HOMERO. Opera, t. III & IV – Odyssea. Oxford, Clarendon Press, 1922.
HOOKS, B. “In Our Glory: Photography and Black Life”, in Art on my Mind. New York, 
The New Press, 1995.
MARX, K. O Capital, l. 1. São Paulo, Boitempo, 2023.
PLATÃO. Res Publica. Oxford, Clarendon Press, 1965.



44

Entre representar e fazer ver:
 as capas dos livros Cinema Negro

Marcos Beccari1

Rogério de Almeida2

	 Neste capítulo trataremos das capas dos livros sobre Cinema Negro lançados 
entre os anos de 2021 e 2025, no contexto da Mostra Internacional de Cinema Negro 
(MICINE), evento cultural e acadêmico de idealização e curadoria de Celso Luiz 
Prudente, que ocorre no mês da consciência negra há mais de 20 anos. Para tanto, 
explanaremos sobre a história da MICINE, sua parceria com o lab_arte a partir de 
2021, a realização dos livros e o processo de criação de suas capas, tendo em vista seu 
potencial de contribuição às ações afirmativas.
	 Embora escrito por nós, Rogério de Almeida e Marcos Beccari, utilizaremos a 
terceira pessoa neste texto, pois o primeiro autor é responsável pela organização, junto 
com Celso Luiz Prudente, dos livros, enquanto o segundo pinta as aquarelas e elabora 
a capa do livro. Dessa forma, o uso da primeira pessoa do plural, embora coerente no 
que diz respeito à autoria deste capítulo, se mostra inadequado quando nos referirmos 
à organização do livro e, sobretudo, à criação das aquarelas e das capas.
	 Isto posto, passemos a uma breve contextualização história da MICINE.

1 Professor Adjunto do Depto. de Design da UFPR, e professor colaborador do Programa de Pós-Gra-
duação em Educação da USP.
2 Professor Titular da Faculdade de Educação da USP, coordenador do Lab_Arte e bolsista produtivi-
dade CNPq.



entre representar e fazer ver

45

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

A Mostra Internacional de Cinema Negro (MICINE)

A MICINE, criada e organizada por Celso Luiz Prudente, é um espaço sócio-
político-educativo que busca afirmar a identidade afrodescendente e promover um 
cinema que tem como protagonistas sujeitos negros, responsáveis por construir sua 
própria imagem. Em contraponto à lógica eurocêntrica, caracterizada pela hegemonia 
do euro-hétero-macho-autoritário e cristão (Prudente, C., 2019), a MICINE configura-
se como uma produção estética e política voltada para a valorização das singularidades 
culturais negras, combatendo práticas colonialistas e discriminatórias arraigadas no 
imaginário social brasileiro.

Fundada há mais de duas décadas, a MICINE surge como resposta ao racismo 
estrutural e à invisibilização sistemática das populações negras nas produções 
audiovisuais e na mídia tradicional. A proposta original da Mostra era ampliar os 
espaços de exibição e debate sobre filmes produzidos por cineastas negros, brasileiros 
e estrangeiros, oferecendo ao público uma visão ampla e diversa sobre o que constitui 
o Cinema Negro. O evento rapidamente ganhou destaque pelo seu caráter inclusivo, 
abrigando diferentes manifestações culturais e proporcionando espaço para narrativas 
que desafiam o padrão eurocentrado predominante.

Um dos principais objetivos da MICINE é proporcionar a formação de público e 
promover o capital cultural para grupos historicamente marginalizados. Neste sentido, 
a dimensão pedagógica é central ao projeto, dialogando com teorias de Pierre Bourdieu 
sobre capital cultural e educação (Prudente, A., 2023). A Mostra se configura como 
espaço educativo, estimulando não apenas a reflexão crítica sobre representações raciais 
no cinema, mas também o acesso democrático à cultura cinematográfica, especialmente 
entre jovens negros.

A curadoria dos filmes exibidos na MICINE é feita com rigor e critério, buscando 
sempre obras que reflitam criticamente sobre questões raciais e sociais, oferecendo 
contrapontos às narrativas hegemônicas e problematizando a euroheteronormatividade 
(Prudente, C., 2019). Cada edição possui uma temática específica que guia a seleção 
curatorial, abordando questões como identidade cultural, ancestralidade, resistência, 
luta antirracista e gênero, garantindo assim a diversidade das vozes e perspectivas 
representadas. Neste ano de 2025, por exemplo, o tema é a contemporaneidade inclusiva; 



entre representar e fazer ver

46

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

em 2024, além de homenagear Luiz Felipe de Alencastro, a Mostra refletiu sobre seus 
20 anos de existência; em 2023, o grande homenageado foi Kabengele Munanga e sua 
contribuição para a educação antirracista.

A trajetória da MICINE é também marcada por ações afirmativas concretas e 
simbólicas. Entre estas, destaca-se o Prêmio Ofó de Xangô, uma homenagem prestada 
a artistas e intelectuais cujas obras e atuações têm contribuído para o fortalecimento 
da identidade negra e para a luta contra a discriminação racial. Esta premiação é 
simbolicamente importante por evocar valores de justiça e resistência representados 
por Xangô, figura central nas religiões afro-brasileiras (Prudente, A., 2023).

Outro aspecto fundamental da Mostra é seu caráter internacional. Ao longo 
dos anos, a MICINE tem se consolidado como um importante polo de intercâmbio 
cultural, com participações e colaborações que envolvem países africanos, latino-
americanos, norte-americanos e europeus. Este intercâmbio possibilita a construção de 
redes transnacionais de solidariedade e de fortalecimento do Cinema Negro enquanto 
movimento global contra a hegemonia cultural eurocêntrica.

Os resultados da MICINE são observáveis em múltiplas dimensões. Do ponto de 
vista pedagógico, há o fortalecimento da identidade racial e da autoestima da juventude 
negra, bem como o fomento ao pensamento crítico sobre as questões étnico-raciais. 
Do ponto de vista cultural, a Mostra vem promovendo a visibilidade de produções 
cinematográficas até então marginalizadas, contribuindo para a formação de novos 
cineastas e espectadores conscientes da importância da diversidade.

A MICINE também contribui significativamente para a produção acadêmica, 
seja por meio de eventos, debates, palestras, seja por meio de publicações de livros, 
como este. Essas publicações têm papel crucial na difusão das teorias sobre o Cinema 
Negro e sobre a educação das relações étnico-raciais, impactando diretamente no 
campo científico e acadêmico. A título estatístico, o livro de 2024 teve, de novembro até 
junho de 2025, 791 downloads (sem contar os 500 exemplares impressos distribuídos 
gratuitamente). As demais edições (de 2021 a 2023) mantêm uma média em torno de 
70 downloads mensais3.

Embora o evento ocorra no mês de novembro, nas datas próximas ao dia da 
consciência negra, trata-se de um programa contínuo que ocorre ao longo do ano, 

3 Os dados foram extraídos do Portal de Livros Abertos da USP (https://www.livrosabertos.abcd.usp.br/
portaldelivrosUSP/index) no dia 17 de julho de 2025.

https://www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/index
https://www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/index


entre representar e fazer ver

47

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

envolvendo pesquisa, curadoria, formação de público, criação artística, publicações 
acadêmicas e ações políticas de inclusão. Este caráter amplo e estruturado faz com que 
a MICINE transcenda a ideia de um projeto cultural isolado, configurando-se como 
parte integrante do calendário de ações afirmativas e culturais do Movimento Negro 
organizado no Brasil.

Como exemplo, podem ser citados os filmes produzidos neste âmbito e dirigidos 
por Celso Luiz Prudente: Kabengele: o griô antirracista (2023) e Alma e Sangue no Atlântico 

Negro – o pensamento de Luiz Felipe de Alencastro (2024), ambos produzidos e exibidos 
pelo Canal Futura e disponíveis na Globoplay. Além destes documentários, há outras 
produções, como o filme Negras Reitorias (2024), que aborda a trajetória de reitores 
afrodescentes em universidades públicas.

Observa-se, portanto, que a MICINE representa um marco na história cultural 
contemporânea, ao articular de maneira singular arte, educação e política. Por meio 
de suas atividades e ações, configura-se como um espaço de resistência e valorização 
das epistemologias negras, atuando não apenas na esfera simbólica, mas também 
concretamente, contribuindo para as transformações efetivas nas relações étnico-
raciais contemporâneas.

A parceria MICINE e lab_arte

O lab_arte (Laboratório Experimental de Arte-Educação e Cultura) da Faculdade 
de Educação da Universidade de São Paulo é um espaço de ensino, pesquisa e extensão 
fundado em 2004 por iniciativa de estudantes do curso de Pedagogia juntamente com 
o professor Marcos Ferreira-Santos. Concebido inicialmente como um laboratório 
didático, tornou-se rapidamente um importante grupo de pesquisa e projeto de extensão 
universitária. A proposta do laboratório é pautada pela integração entre ciência e arte 
e busca contribuir para a formação inicial e continuada de professores e pesquisadores, 
por meio de práticas artísticas e culturais diversas. O lab_arte valoriza especialmente a 
dimensão sensível e afetiva na educação, defendendo uma abordagem pedagógica que 
esfuma as fronteiras acadêmicas tradicionais (Paixão et al., 2025).

O funcionamento do lab_arte ocorre por meio de núcleos temáticos 
independentes, coordenados de forma horizontal e participativa, que desenvolvem 
atividades que vão desde oficinas de música, dança, teatro, narração de histórias 



entre representar e fazer ver

48

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

até práticas mais específicas como cineclubes e projetos audiovisuais. Além disso, 
o laboratório promove regularmente eventos especiais como os Saraus, marcando 
ciclos acadêmicos com apresentações artísticas e interações afetivas, e os Pensartes, 
colóquios com pesquisadores e artistas convidados, que incentivam a interlocução entre 
a comunidade interna e externa da universidade, criando espaços frutíferos para trocas 
e debates.

A pluralidade do lab_arte também se manifesta nas diversas parcerias 
estabelecidas ao longo de seus mais de 20 anos de existência. O laboratório mantém 
colaboração ativa com coletivos culturais, grupos de pesquisa e outras instituições 
educacionais, ampliando suas atividades e alcançando diferentes públicos. Uma dessas 
parcerias é com a Mostra Internacional de Cinema Negro (MICINE), desde 2021, por 
meio de apoio direto na realização do evento, além de debates, produção acadêmica 
e produção audiovisual, incluindo a exibição de filmes e lançamento de livros. Essa 
colaboração reforça o compromisso do laboratório com a valorização das culturas 
e epistemologias negras, contribuindo ativamente para a educação antirracista e a 
ampliação da representatividade cultural e artística (Paixão et al., 2025).

O principal ponto de junção entre a MICINE e o lab_arte é o solo epistemológico, 
com as trocas teóricas entre Celso Luiz Prudente (2021), com a Dimensão Pedagógica 
do Cinema Negro, e Rogério de Almeida (2024), com os Fundamentos Educativos do 
Cinema.

A Dimensão Pedagógica do Cinema Negro compreende que as obras 
cinematográficas produzidas por pessoas negras constituem ações educativas que 
contribuem para o combate ao racismo e à euroheteronormatividade. Segundo Celso 
Prudente, o cinema tem o poder de atuar na educação das relações étnico-raciais, pois 
possibilita a construção de referenciais positivos para a juventude negra. Nesse sentido, 
o Cinema Negro desafia e desconstrói estereótipos racistas historicamente construídos 
pela mídia tradicional, abrindo espaço para novas epistemologias e possibilidades de 
representação (Prudente, 2021).

De acordo com Ana Vitória Prudente (2023), a fundamentação pedagógica 
do Cinema Negro está alinhada ao pensamento crítico de Pierre Bourdieu (2015), 
especialmente no que se refere ao conceito de capital cultural. Ao oferecer ao público 
negro acesso a produções que valorizam sua identidade, sua história e sua subjetividade, 



entre representar e fazer ver

49

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

o Cinema Negro amplia o capital cultural desses sujeitos, fortalecendo sua autoestima 
e consciência crítica sobre sua posição na sociedade. Além disso, Nilma Lino Gomes 
(2017) destaca que o Cinema Negro pode ser considerado uma extensão das ações 
educativas desenvolvidas pelo Movimento Negro, uma vez que atua na desconstrução 
das narrativas hegemônicas e contribui para a formação política e cultural da população 
afrodescendente.

Já os Fundamentos Educativos do Cinema, conforme proposto por Rogério de 
Almeida (2024), compreendem o cinema como uma experiência formativa complexa, 
que transcende o simples uso instrumental de filmes em sala de aula. Almeida defende 
que o cinema atua como uma mediação simbólica e estética entre o indivíduo e o mundo, 
oferecendo ao espectador uma experiência singular de reconhecimento e confronto 
com suas próprias percepções e afetos. Assistir a um filme envolve uma experiência 
hermenêutica, pela qual o espectador participa ativamente da construção de sentidos, 
contribuindo, dessa forma, para o exercício de compreensão do real e de si mesmo.

Em sua abordagem, Almeida argumenta que o cinema proporciona uma educação 
do olhar que se relaciona com os imaginários que circulam na contemporaneidade. Ao 
operar com elementos simbólicos e sensíveis, o cinema contribui para uma estética 
da experiência, pela qual imagens, sons e narrativas são continuamente recriados pelo 
espectador, possibilitando uma aprendizagem pela experiência estética (páthei máthos).

Assim, a dimensão educativa do cinema está diretamente vinculada à capacidade 
que essa arte tem de provocar deslocamentos cognitivos e afetivos, permitindo que 
os espectadores questionem, tensionem e transformem suas visões de mundo. É 
nesse sentido que as perspectivas defendidas por Prudente e Almeida convergem, 
pois concebem o cinema como mediação simbólica e hermenêutica capaz de provocar 
deslocamentos perceptivos, cognitivos e afetivos, que transformar a relação do 
espectador com a realidade. Enquanto Prudente enfatiza a dimensão educativa do 
Cinema Negro como ação política e pedagógica contra a euroheteronormatividade e 
o racismo, Almeida amplia essa perspectiva ao considerar o cinema como uma prática 
de educação estética e existencial, capaz de provocar experiências transformadoras 
pela transcriação simbólica da vida e do mundo. Em suma, as duas propostas dialogam 
profundamente ao defenderem o cinema não apenas como entretenimento ou recurso 
pedagógico instrumental, mas como uma forma singular e intensa de conhecimento e 
formação humana.



entre representar e fazer ver

50

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

Os livros sobre o Cinema Negro

	 Este livro que a leitora e o leitor têm diante dos olhos é o quinto decorrente 
da parceria entre a MICINE e o lab_arte. Os outros quatro foram lançados entre 2021 
e 2024, todos com organização de Celso Luiz Prudente e Rogério de Almeida, e capa 
de Marcos Beccari, a partir de aquarela produzida pelo próprio artista, que também é 
professor e pesquisador, atuando na Universidade Federal do Paraná e no Programa de 
Pós-Graduação da Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo.
	 Cinema Negro: educação, arte e antropologia  (2021) reúne trabalhos acadêmicos 
que articulam o cinema negro como campo interdisciplinar, abordando questões 
pedagógicas, estéticas e antropológicas. A obra propõe o cinema negro como espaço 
educativo e de afirmação cultural, capaz de desafiar estereótipos racistas e fomentar uma 
educação antirracista. Ao destacar a riqueza das manifestações artísticas negras e refletir 
criticamente sobre suas representações cinematográficas, o livro reforça a importância 
da diversidade cultural e da pluralidade epistêmica como elementos fundamentais da 
educação contemporânea.

Já em  Cinema Negro: uma revisão crítica das linguagens  (2022), buscou-se um 
aprofundamento da discussão sobre as linguagens cinematográficas que estruturam as 
representações raciais e culturais no audiovisual. É uma obra que reflete criticamente 
sobre a construção histórica da imagem do negro no cinema brasileiro, discutindo como 
essas representações dialogam com questões sociais e políticas, como a colonialidade, 
o racismo e as desigualdades. Com enfoque no cinema como espaço de resistência 
e denúncia social, a coletânea ressalta o papel das linguagens fílmicas no combate à 
marginalização e na promoção da diversidade cultural.

A publicação  Cinema Negro – D’África à Diáspora: o pensamento antirracista de 

Kabengele Munanga (2023) articula o cinema negro às teorias e práticas pedagógicas de 
combate ao racismo, destacando a contribuição intelectual de Kabengele Munanga para 
a educação antirracista. Os textos que compõem o livro reforçam o papel educativo 
do cinema na promoção da consciência racial e da diversidade cultural, abordando 
especialmente os impactos da Lei 10.639/2003, que tornou obrigatório o ensino da 
história e cultura afro-brasileira nas escolas brasileiras. Ao homenagear Munanga, a 
obra reforça o cinema negro como veículo de afirmação identitária e formação crítica 
das novas gerações.



entre representar e fazer ver

51

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

No volume  Cinema Negro: 20 anos de questionamentos e realizações  (2024), os 
organizadores celebram duas décadas da Mostra Internacional de Cinema Negro, 
destacando seu papel crucial como plataforma cultural, educativa e política. O 
livro reflete sobre a trajetória da Mostra como resistência ativa ao racismo e à 
euroheteronormatividade, discutindo como o evento se consolidou como espaço 
de visibilidade e produção intelectual. A obra explora a intersecção entre cinema, 
educação e militância, enfatizando como as ações afirmativas promovidas pela MICINE 
contribuem diretamente para a transformação social e para a afirmação de identidades 
historicamente marginalizadas.

A convergência fundamental entre esses quatro livros, somada à contribuição 
deste volume atual, centrado na inclusão, está na compreensão do cinema negro como 
um potente instrumento de educação antirracista, resistência política e valorização da 
diversidade cultural e epistemológica. São obras que buscam ressaltar a importância 
pedagógica e social das imagens cinematográficas na construção crítica da identidade 
negra, denunciando o racismo e a violência simbólica presente nas narrativas 
hegemônicas. Ao promover uma educação sensível e plural, as obras propõem o cinema 
negro como espaço fundamental para a formação cidadã e para o fortalecimento das 
lutas sociais contemporâneas contra a discriminação e pela afirmação incondicional da 
vida.

Breve panorama da representação do negro na arte brasileira 

Antes de adentrar as especificidades das capas produzidas para os livros 
da MICINE, é pertinente traçar um breve panorama da representação do negro 
na história da arte brasileira. Isso porque os modos como a figura negra tem sido 
visualmente construída ao longo do tempo influenciam diretamente os imaginários 
contemporâneos, inclusive os que o cinema negro e a educação antirracista buscam 
tensionar e transformar. 

Desde as primeiras representações de caráter documental feitas por artistas 
estrangeiros, até a atuação de artistas negros contemporâneos, a imagem do negro 
na arte brasileira passou por diferentes fases, refletindo as transformações sociais e 
culturais do país. No período colonial, a representação do negro era frequentemente 
feita por artistas europeus, com foco em aspectos como a escravidão, o trabalho e a 



entre representar e fazer ver

52

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

vida cotidiana nas senzalas. Essas primeiras imagens muitas vezes refletiam o olhar do 
colonizador, com estereótipos e idealizações que reforçavam a visão da população negra 
como inferior (Santos, 2019). Apesar da presença marcante de artistas negros desde os 
séculos XVI e XVII, como Aleijadinho e Mestre Valentim, suas obras muitas vezes eram 
associadas a funções específicas, como a produção de imagens sacras ou monumentos 
públicos. 

A partir do século XIX, com a criação das primeiras escolas de arte no Brasil, a 
representação do negro passou a seguir padrões acadêmicos europeus. Artistas como 
Estêvão Silva e os irmãos Arthur Timóteo da Costa se destacaram nesse período, 
explorando a figura humana e a paisagem com técnicas e estilos influenciados pela 
tradição europeia. No entanto, o preconceito e a falta de oportunidades continuaram a 
dificultar a ascensão de artistas negros, com poucos nomes alcançando o reconhecimento 
desejado (Santana, 2017). A partir do modernismo em meados do século XX, a 
representação do negro na arte brasileira passou por um processo de valorização da 
identidade afro-brasileira. Artistas como Tarsila do Amaral, em sua obra “A Negra”, 
buscaram retratar a mulher negra como um símbolo da formação do povo brasileiro, 
resgatando elementos da cultura e da história africana. Di Cavalcanti também merece 
destaque, com suas representações de mulatas em ambientes festivos e naturais, embora 
ainda com nuances de primitivismo e exotismo. 

Na segunda metade do século XX e no início do século XXI, artistas negros 
passaram a ocupar um lugar de destaque na cena artística brasileira, com a busca pela 
autorrepresentação e a defesa de seus direitos e identidades (Araújo, 2011; Geraldo, 
2020). A arte negra contemporânea se manifesta em diversas linguagens, como a pintura, 
a escultura, a performance e a instalação, abordando temas como a diáspora africana, a 
resistência negra e a luta contra o racismo. O trabalho de artistas como Arjan Martins, 
que explora a memória da diáspora africana em suas obras, reflete a importância da arte 
como caminho de transformação social e de combate à discriminação. Por sua vez, a 
produção atual de um artista como Jaime Lauriano desafia concepções tradicionais de 
identidade racial e histórica, e incita um diálogo necessário sobre a representação e a 
visibilidade negra da arte e na sociedade. Assim, uma parte significativa da produção 
artística contemporânea tem salientado a importância de se combater estereótipos e 
preconceitos em torno da cultura afro-brasileira. A presença crescente de artistas negros 



entre representar e fazer ver

53

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

em espaços de exposição e reconhecimento propicia que suas histórias e perspectivas 
sejam ouvidas, promovendo uma sociedade mais justa e diversa. 

A aquarela e a figura negra

Embora a pintura não seja o ofício prioritário de Marcos Beccari, sua produção 
em aquarela vem obtendo notoriedade internacional, especialmente por conta do 
realismo figurativo e do uso vibrante da cor. Com influência barroca e impressionista, 
sua obra faz referência a mestres da aquarela como Winslow Homer e John Singer 
Sargent, mas também se inspira em nomes contemporâneos como Alberto Mielgo e 
Nathan Fowkes. Por atribuir fluidez e espontaneidade à figura humana, Marcos Beccari 
é considerado um dos expoentes da renovação da pintura em aquarela, tendo uma 
produção já prestigiada por associações de arte e revistas especializadas nos EUA e na 
Europa.

Para a concepção das capas do Cinema Negro, Marcos Beccari partiu de uma 
premissa técnica fundamental que ele costuma reiterar em suas aulas de pintura: não 
existem cores puras/inerentes, apenas cores relacionais. De sorte que a pele negra não 
deve ser entendida como um esquema de cores pré-fixadas, mas como uma superfície 
que reflete as cores ao seu redor. Em vez de tons escuros, com efeito, é a variação e a 
intensidade cromática o que o artista procura destacar em suas figuras negras. 

Além disso, embora Beccari sempre parta de referências fotográficas, ele 
reconhece que a fotografia é uma simplificação da imagem, no sentido de achatar um 
amplo espectro de elementos, cores e valores. Por sua vez, a pintura realista não é, 
para Beccari, uma representação fiel da realidade, e sim um recorte deliberado que 
enfatiza alguns elementos em detrimento de outros. Noutros termos, a referência 
fotográfica (que, afinal, tem sua própria linguagem) requer uma “tradução” em termos 
de composição pictórica. Em Sobre-posições – livro em que Beccari (2022) reúne sua 
produção e enuncia para ela uma chave de leitura –, essa tradução pictórica é exposta 
em termos de insinuação e ambiguidade: por mais realista que pareça, cada pintura não 
faz mais do que mostrar, a todo momento, seus gestos e acidentes construtivos. É o 
olhar do observador que introduz a figura e faz a imagem aparecer, sendo justamente 
o recuo do pintor o que põe o assunto em movimento e o que relativiza sua função 
representacional.



entre representar e fazer ver

54

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

Conforme sintetiza o artista Gustavot Diaz em seu texto de apresentação de 
Sobre-posições, a pintura “não explicita nada: antes, dá a ver o modo como se vê” (ibidem, 
p. 12). Sendo assim, e retomando as capas de Cinema Negro, o que Beccari expõe é 
menos uma representação do que um olhar possível sobre a figura negra. No lugar de 
traduzir o negro em pigmento, faz o pigmento traduzir-se em arranjo cromático que, 
diante do olhar alheio, pode emergir enquanto figura negra. Isso não implica ignorar a 
historicidade discursiva tão arraigada pela noção de representação, mas, ao insistir no 
realismo figurativo, Beccari procura justamente rearranjá-la no campo das nuances da 
aquarela. Não por acaso tal insistência conversa com a própria história do cinema: de 
acordo, afinal, com Jacques Aumont (2004, p. 168), “o cinema provocou, ao longo de 
sua história, incessantes paralelos entre um vocabulário formal do material pictórico, 
formas e cores, valores e superfícies, e um vocabulário, sempre a ser forjado, do ‘material’ 
fílmico. O fílmico quis absorver também o pictórico”. 

A partir dessa breve contextualização da obra de Marcos Beccari, convém 
revisitar pontualmente as capas produzidas para o Cinema Negro, articulando-as com a 
diversidade de questões e abordagens apresentadas em cada livro.

Capa do Volume 1 – Cinema Negro: uma revisão crítica das linguagens

 
A capa do primeiro volume (Fig. 1) traz o retrato de um homem negro com 

um turbante vermelho e um olhar penetrante. O campo vibrante de tons violetas, 
avermelhados, azulados e dourados faz alusão à profundidade da experiência e a 
multiplicidade da existência. Essa figura, embora silenciosa, comunica. Carrega no rosto 
os sinais de uma trajetória. E o modo como Beccari trabalha a luz e as manchas de cor, 
ora revelando, ora ocultando, reforça a ideia de que não existe uma única narrativa sobre 
a negritude. Assim como o cinema negro propõe uma pluralidade de olhares, a pintura 
recusa a simplificação da imagem e afirma a complexidade da figura representada.



entre representar e fazer ver

55

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

Fig. 1. Pintura de Marcos Beccari e sua aplicação na capa do volume 1 de Cinema Negro.

O olhar do retratado, que encara o espectador sem submissão nem vitimização, 
sugere uma visada incontornável: ele é, em si, uma afirmação cultural, um corpo que 
insiste em existir à sua maneira, e, por isso mesmo, educa. Eis um ponto de partida para 
refletir sobre a educação não apenas como transmissão de conteúdos, mas como um 
ato político de reconhecimento. O turbante vermelho, por sua vez, contribui para uma 
leitura antropológica: remete a tradições afrodescendentes, a espiritualidades e saberes 
ancestrais que resistem ao apagamento. O conjunto, portanto, alinha-se ao propósito 
do livro: usar o cinema como dispositivo para uma educação antirracista, que acolha 
saberes outros, que descentralize o cânone branco-ocidental e que insista na pluralidade 
como valor. A capa não ilustra o conteúdo do livro, ela o prolonga. A pintura não 
retrata o negro como objeto, mas devolve ao observador a escolha de como olhá-lo. O 
gesto artístico ecoa o gesto pedagógico: olhar é sempre uma escolha.



entre representar e fazer ver

56

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

Capa do Volume 2 – Cinema Negro: educação, arte e antropologia

 
A figura que estampa o segundo volume da coleção é uma mulher negra idosa, 

vestida com um traje tradicional africano exuberante, estampado e colorido, com 
destaque para o imponente gele (turbante), que emoldura seu rosto com solenidade e 
força (Fig. 2). Seu sorriso contido, o olhar sereno e a postura ereta evocam a presença 
viva de uma autoridade silenciosa, símbolo de herança e resistência. Essa escolha 
de imagem se alinha com o eixo temático do livro: uma crítica às linguagens que 
historicamente construíram, e frequentemente distorceram, a imagem da pessoa negra 
no cinema brasileiro. Ao contrário das representações caricaturais ou “exotizantes” que 
dominaram décadas de audiovisual, essa imagem sugere uma feição que requer leitura 
cuidadosa.

Fig. 2. Pintura de Marcos Beccari e sua aplicação na capa do volume 2 de Cinema Negro.

A riqueza de manchas, brilhos e texturas indica que a pose retratada não é 
neutra, mas construída, composta, arranjada. Assim como o cinema negro propõe 



entre representar e fazer ver

57

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

tensionar as linguagens tradicionais e recompor uma gramática visual, a complexidade 
pictórica desestabiliza o olhar acostumado a codificar corpos negros de forma redutora. 
A roupa tradicional e os gestos calmos da personagem remetem também à conexão 
com o continente africano, uma memória longa que o cinema negro, enquanto gesto 
político e poético, resgata constantemente. Esse vínculo entre passado e presente reabre 
caminhos para pensar a identidade negra de forma plural, profunda e atualizada. 

A composição pressupõe, além disso, que não há visualidade neutra: toda estética 
carrega uma ética, toda manifestação linguística supõe escolhas, e essas escolhas têm 
efeitos concretos sobre o imaginário social. No caso da escolha dessa capa, o artista, em 
vez de capturar a mulher negra como objeto de contemplação passiva, a inscreve como 
sujeito simultaneamente ancestral, atual, complexo. O retrato propõe um deslocamento 
do simbólico para o imaginário: encarar essa presença feminina é também ser olhado 
por uma história que permanece, que ensina e que transforma.

Capa do Volume 3 – Cinema Negro – D’África à Diáspora: o pensamento 

antirracista de Kabengele Munanga

 
A imagem que ilustra a capa do terceiro volume é um retrato masculino que 

emana intelectualidade, firmeza e humanidade (Fig. 3). Trata-se de um homem negro 
com óculos, expressão séria e presença serena, envolto em tons de azul e terra, com 
fundo desfocado que sugere um espaço entre o público e o íntimo, como um pátio, um 
quintal, um espaço de convivência. A figura ocupa o centro da composição quase como 
um guardião de saberes, como alguém que, ao ser visto, interpela. Essa presença remete 
diretamente a Kabengele Munanga, homenageado do livro, e mostra o intelectual 
negro como figura ativa na promoção da consciência racial e da diversidade cultural. A 
capa de Marcos Beccari, ao retratá-lo com tamanha dignidade e profundidade, reforça 
visualmente o gesto de reconhecer, visibilizar e reverenciar a contribuição de um dos 
mais importantes pensadores do antirracismo no Brasil.



entre representar e fazer ver

58

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

Fig. 3. Pintura de Marcos Beccari e sua aplicação na capa do volume 3 de Cinema Negro.

As pinceladas que compõem o rosto e o corpo dialogam com a própria tessitura 
do pensamento de Munanga: denso, atento às sutilezas, assertivo e complexo. Não 
há aqui a tentativa de embelezar ou suavizar traços: há nitidez, contraste, textura. O 
enquadramento intimista, com toques de vegetação ao fundo, e o traje com padrões 
geométricos simbolizam a identidade entrelaçada ao espaço, como enraizamento e 
deslocamento, como história e presença. O homem retratado não se oferece ao olhar de 
modo passivo; ele olha de volta, de maneira sensível e incisiva. Seu semblante remete 
à sabedoria, mas também a muitas lutas e convida à escuta atenta. Como um filme em 
pausa, essa aquarela expressa silêncio e força ao mesmo tempo. E, dessa forma, alinha-se 
à proposta de formar gerações aptas a negritude como força ativa da cultura brasileira.

Capa do Volume 4 – Cinema Negro: 20 anos de questionamentos e realizações

 
A composição que ilustra o quarto volume (Fig. 4) reúne um grupo de homens 

negros em um espaço comum, com expressões que variam entre o cansaço, o ceticismo 



entre representar e fazer ver

59

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

e a introspecção. Cada rosto traz marcas distintas da passagem geracional, mas também 
da vivência coletiva. O principal aspecto é que os homens não estão isolados, e tal 
escolha dialoga com a proposta de celebrar duas décadas da MICINE enquanto espaço 
de encontro, reflexão e transformação. A pintura sintetiza o espírito de coletividade 
e a força política da presença negra que a Mostra representa: um projeto contínuo, 
intergeracional, que persiste apesar das restrições sistemáticas no circuito audiovisual. 
Os homens aqui retratados parecem encarnar o acúmulo de histórias e vivências que 
não cabem em uma só narrativa, mas que encontram eco no cinema, na educação e na 
militância.

Fig. 4. Pintura de Marcos Beccari e sua aplicação na capa do volume 4 de Cinema Negro.

O que se sobressai na pintura são camadas de expressão: as dobras da roupa, 
a luz difusa nas peles, o fundo com tijolos e figuras semiocultas, as quais remetem ao 
entrelaçamento entre o individual e o coletivo. O que se vê não é um retrato heroico, no 
sentido tradicional, mas uma cena cotidiana impregnada de urgências. Esse heroísmo 



entre representar e fazer ver

60

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

silencioso ecoa o próprio cinema negro, que é feito muitas vezes com poucos recursos, 
mas com muita urgência, coragem e comprometimento. A imagem também funciona 
como uma metáfora do tempo que atravessa o cinema negro: em vez de uma juventude 
idealizada ou figuras excepcionais, temos aqui rostos marcados pela história, rostos 
que acumulam lutas e questionamentos. É como se dissesse que, embora haja muito 
a comemorar, a luta continua. A expressão de cansaço em alguns olhares sugere que 
resistir também esgota, mas nunca paralisa. Esse grupo nos lembra que não há cinema 
negro sem corpos negros pensando, reunindo-se, debatendo, persistindo. 

A Mostra é então apresentada como, mais do que uma celebração coletiva, um 
espaço de sobrevivência simbólica e de projeção de futuro. É nesse sentido que a pintura 
visa reencenar o espírito coletivo da MICINE: a reunião como gesto político-cultural, 
a atenção e a partilha como estratégia, a reflexão como território de disputa. A pintura 
de Beccari, mais uma vez, não explica, mas dá a ver e, nesse gesto, amplifica o campo 
do visível. Assim, se o volume celebra vinte anos de Mostra, a capa reitera sua principal 
mensagem: estamos aqui, seguimos juntos, e a diversidade é nossa potência. 

Capa do Volume 5 – Cinema Negro e a contemporaneidade inclusiva

 
Diferente das capas anteriores, esta imagem se constrói em forma de mosaico 

(Fig. 5), onde se dispõem homens, mulheres, pessoas negras e brancas, jovens e idosas, 
com diferentes traços, expressões, vestimentas e luminosidades. Essa composição plural 
alinha-se ao escopo da contemporaneidade inclusiva: se não há uma única figura central, 
é porque a potência do cinema negro contemporâneo se afirma pela multiplicidade. Ao 
reunir essas imagens em um mesmo plano, portanto, a capa assume o posicionamento 
segundo o qual a inclusão significa não apenas valorizar as diferenças, mas repensar 
os parâmetros que as assinala enquanto tais. Aqui, Beccari não apenas enaltece as 
diferenças; ele organiza a composição de forma que cada rosto ou corpo se relacione 
com o outro. Essa visualidade relacional ecoa a noção de interseccionalidade que vem 
pautando as lutas sociais antirracistas, feministas e descoloniais. 



entre representar e fazer ver

61

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

Fig. 5. Mosaico de Marcos Beccari e sua aplicação na capa do volume 5 de Cinema Negro.

É importante notar que, apesar dessa variedade étnico-racial entre as figuras, 
a presença negra continua ocupando posições de destaque, de modo a encarar o 
espectador e a desafiar o enquadramento. Isso reforça a necessidade do cinema negro 
de confrontar a violência simbólica das narrativas hegemônicas e de lançar luz a outras 
formas de visibilidades e subjetividades. Além disso, a conjunção de personagens com 
diferentes expressões, da introspecção à altivez, da serenidade à inquietação, remete à 
ideia basilar de que toda identidade é plural, atravessada por contextos, afetos e histórias 
que o cinema negro se encarrega de contar sem distorcer, silenciar ou simplificar. 

Nesse sentido, o mosaico da capa funciona como um microcosmo do que o 
cinema negro contemporâneo vem propondo: um campo estético e político que afirma 
a vida em toda sua complexidade e contradição. Trata-se de reconhecer a inclusão e a 
diversidade como um campo em disputa, mas também como território de educação 
crítica e cidadã. A composição heterogênea e o uso diversificado da luz e da cor 
convergem para redesenhar o espaço comum para além de categorias estanques. E essa 
reorganização começa pelo que se identifica como diferente, por quem pode ver e ser 
visto, e pelo modo como somos interpelados por essas diferenças.



entre representar e fazer ver

62

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

Considerações finais

Nas capas de Cinema Negro, o gesto pictórico de Marcos Beccari ultrapassa 
a dimensão estética para alcançar uma potência simbólica. O que se vê não é apenas 
uma composição realista, mas um convite à escuta visual. Cada rosto, cada corpo, cada 
sombra e gradação faz alusão a uma presença negra que escapa da mera representação. 
Não há aqui uma ilustração de estereótipos ou uma estetização da dor; há silêncios, 
atmosferas e camadas de complexidade. Em vez de fixar a figura negra em narrativas 
acabadas, as aquarelas de Beccari a colocam em estado de abertura, tensionando a ideia 
de retrato como captura e propondo um olhar que pulsa em expressão e vitalidade. 

Essa abordagem dialoga diretamente com a essência do cinema negro, um campo 
de produção que não busca apenas valorizar a figura negra, mas também reconfigurar 
os modos de ver e fazer ver. As capas pintadas por Beccari funcionam como extensão 
visual desse projeto. Elas não simplificam, não enquadram, mas ressoam. Assim como 
o cinema negro articula memória, linguagem e identidade para revelar as camadas do 
ser negro no Brasil, as capas refletem esse gesto de insurgência visual, tornando-se uma 
janela ou um lugar de passagem entre o olhar e a escuta, entre a imagem e a narrativa. 

O resultado é um encontro entre pintura e cinema que reverbera o princípio da 
multiplicidade: o brilho no rosto, a cor que se espalha pela pele, os planos que se desfazem 
em manchas, tudo ali colabora para afirmar que o cinema negro não é homogêneo, 
mas uma constelação de experiências, afetos e histórias. Cada capa, portanto, carrega a 
densidade de um segmento que não se define por um traço único, mas por sua capacidade 
de resiliência, reinvenção e afirmação no tempo presente. 

Em um país marcado por apagamentos e silenciamentos, ver a figura negra 
emergir com protagonismo, sutileza e profundidade é um gesto sempre necessário. A 
coleção Cinema Negro é um tributo a esse gesto e uma reabertura do olhar. O trabalho 
de Beccari, ao dar forma a essas capas, se alinha a esse movimento com sensibilidade, 
abrindo espaço para que o público reconheça, em cada imagem, não apenas uma figura, 
mas uma história e, sobretudo, uma possibilidade de futuro.



entre representar e fazer ver

63

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

Referências bibliográficas

ALMEIDA, Rogério de. Cinema, imaginário e educação: os fundamentos educativos 
do cinema. São Paulo: FEUSP, 2024.

ARAÚJO, Emanoel (org.). Textos de negros sobre negros. São Paulo: Imprensa 
Oficial do Estado de São Paulo/Museu Afro-Brasil, 2011.

AUMONT, Jacques. O olho interminável: cinema e pintura. Tradução Eloísa Araújo 
Ribeiro. São Paulo, Cosac e Naify, 2004.

BECCARI, Marcos. Sobre-posições: ensaios sobre a insinuação pictórica. 2a ed. 
Curitiba: Telaranha, 2022.

BOURDIEU, Pierre. Os três estados do capital cultural. In: NOGUEIRA, Maria 
Alice; CATANI,

Afrânio. Pierre Bourdieu – Escritos de educação. 16 ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2015.

GERALDO, Sheila Cabo. Sobre a Representação Negra na História da Arte Brasileira. 
Anais do XXXIX Colóquio do Comitê Brasileiro de História da Arte. Pelotas: 
UFPEL/CBHA, 2020, p. 301-310.

GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro educador: saberes construídos nas lutas 
por emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017.

PAIXÃO, Sabrina da et al. lab_arte 20 anos. São Paulo: FEUSP, 2025.

PRUDENTE, Ana Vitória Luiz e Silva. Mostra Internacional de Cinema Negro: 
Educação nas relações étnico-raciais para além da euroheteronormatividade. Dissertação 
de Mestrado. Universidade Federal de São Paulo – UNIFESP, Guarulhos/SP, 2023.

PRUDENTE, Celso Luiz. A dimensão pedagógica do cinema negro: uma arte ontológica 
de afirmação positiva do ibero-ásio-afro-ameríndio. In: SILVA, Dacirlene Célia; 
PRUDENTE, Celso Luiz (org.). A dimensão pedagógica do cinema negro – aspectos 
de uma arte para a afirmação ontológica do negro brasileiro: o olhar de Celso Prudente. 
São Paulo/SP: Editora Anita Garibaldi, 2019.

PRUDENTE, Celso Luiz. A Imagem De Afirmação Positiva do Ibero-Ásio-Afro-
Ameríndio na Dimensão Pedagógica do Cinema Negro. Educação e Pesquisa, 47, 2021.



entre representar e fazer ver

64

Marcos Beccari, Rogério de Almeida

PRUDENTE, Celso Luiz; ALMEIDA, Rogério de. Cinema negro: educação, arte, 
antropologia. São Paulo: FEUSP, 2021.

PRUDENTE, Celso Luiz; ALMEIDA, Rogério de. Cinema negro: uma revisão crítica 
das linguagens. São Paulo: FEUSP, 2022.

PRUDENTE, Celso Luiz; ALMEIDA, Rogério de. Cinema negro: D’África à diáspora 
– o pensamento antirracista de Kabengele Munanga. São Paulo: FEUSP, 2023.

PRUDENTE, Celso Luiz; ALMEIDA, Rogério de. Cinema negro: 20 anos de 
questionamentos e realizações – homenagem ao pensamento de Luiz Felipe de 
Alencastro. São Paulo: FEUSP, 2024.

SANTANA, Roseli Gomes. A Imagem do Negro nas Artes Visuais no Brasil: Virada 
de paradigma, desafios e conquistas no ensino de História e Cultura Afro-brasileira. 
Revista Sinergia, São Paulo, v. 18, n. 2, p. 123-133, jul./dez. 2017.

SANTOS, Renata Aparecida Felinto dos. A pálida História das Artes Visuais no Brasil: 
onde estamos negras e negros?. Revista GEARTE, v. 6, n. 2, p. 341-368, maio/ago. 
2019.



65

‘Caminho das águas’ cavando sulcos
 para um currículo inclusivo

                                                                                1  

Cláudia Maria Ribeiro2

Fábio Pinto Gonçalves dos Reis3

Andresa Helena de Lima4

Era uma vez...

Não, não era uma vez; era uma vez mais que mergulhamos no imaginário 
das águas para problematizar a trajetória da inserção de negros e negras na sociedade 
brasileira moderna. Nos três últimos livros publicados nas três últimas Mostras 
Internacionais do Cinema Negro, focamos no imaginário das águas e fizemos fluir os 
textos: Serendipidade: resistências (em)cantos com os búzios. no caminhar de uma 
mulher surpreendente (Ribeiro; Melo; Pereira, 2024); ‘Quando tá seco logo umedeço, 

1 Autoria de Rodrigo Maranhão na voz de Maria Rita. 
2 Profa. Titular aposentada do Departamento de Educação da Universidade Federal de Lavras – MG. 
Coordenadora do Comitê Gestor do Fórum Sul Mineiro de Educação Infantil e Integrante do Colegiado 
do Fórum Mineiro de Educação Infantil. Integrante do GEIDI – Grupo de Pesquisa em Educação Infan-
til, Diferenças de Gênero e Infâncias.
3 Professor Associado IV da Universidade Federal de Lavras (UFLA), lotado no Departamento de Edu-
cação Física. Orientador no Programa de Pós-Graduação em Educação (PPGE/FAELCH) e no Programa 
de Pós-Graduação em Educação Física (PPGEFI/FCS). 
4 Graduada em História (UFOP), Especialista e Mestra em Educação (UFLA). Professora de História da 
Rede Estadual de Ensino de MG. Especialista em Mídias na Educação (UFSJ). Especialista em História 
Pública e Ensino de História (UFU). Doutoranda em Educação (UFLA).



caminho das águas

66

Cláudia M. Ribeiro, Fábio P. G. dos Reis, Andresa H. de Lima

eu não obedeço porque sou molhada’: semióticas interligando histórias de mulheres, de 
negritudes e do mundo LGBTQIA+ (Melo; Paulino; Ribeiro, 2023) e A Cumplicidade 
das Águas inundando de problematizações as Chicas e Xicas (Melo; Ribeiro; Pereira, 
2022).

Esses textos fizeram-nos navegar por relações desiguais de poder – saber e pela 
raça como estruturante da sociedade latino-americana. Em cada um deles, o imaginário 
das águas potencializou as problematizações, encharcando-nos com o referencial 
que consta do Museu Imaginário das Águas, Gênero e Sexualidade (Ribeiro, 2014). 
Remetemo-nos às discussões efetivadas com o Prof. Alberto Filipe Araújo: “o imaginário 
é como a água que se infiltra nas estruturas mais compactas e rígidas - sociais, políticas, 
econômicas, culturais, históricas, pedagógicas - deixando indubitavelmente a sua marca, 
que pode ser da mais discreta à mais penetrante” (Ribeiro, 2014, s/p).

Essa ideia subsidiará a escrita deste texto. Quanta estrutura precisamos infiltrar - 
cavar sulcos – para que haja mudanças em tantos aspectos: os feminicídios, assassinatos, 
mortalidade materna, insegurança alimentar, falta de água potável, cerceamento do 
direito de ir e vir, desemprego e a escolarização.

Por isso, este título: Caminho das Águas: cavando sulcos para um currículo 
inclusivo. A letra desta música potencializará nossas discussões. Cada subtítulo fará 
entrelaçar a letra da música e o conteúdo deste texto. 

“Leva no teu bumbar me leva”: sulcos cavados por tantas histórias

Nossa pergunta é:- o que possibilitou cavar tantos sulcos?- Espancar, sovar, 
bater com muita força os tambores da cultura afro-brasileira? A simbologia do tambor 
potencializa nossos pensares. Chevalier e Gheerbrant (1998, p. 862) mostram que, “na 
África, o tambor está estreitamente ligado a todos os acontecimentos da vida humana. 
É o eco sonoro da existência”. Inquietar a visão universal que até aqui impõe uma 
visão eurocêntrica de mundo. Esses autores dizem que “o tambor é o símbolo da arma 
psicológica que desfaz internamente toda a resistência do inimigo; é considerado sagrado, 
ele troveja como raio, é ungido, invocado e recebe oferendas” (Chevalier; Gheerbrant, 
1998, p. 861). A utilização de nossos tambores nos fortalecerá para a quebra da negação 
e do silenciamento que nos é colocado. Outra pergunta: - quem cavou tantos sulcos? 



caminho das águas

67

Cláudia M. Ribeiro, Fábio P. G. dos Reis, Andresa H. de Lima

Debruçamo-nos no texto de Nilma Lino Gomes intitulado movimento negro e 
educação: ressignificando e politizando a raça em que se “discute o papel do movimento 
negro brasileiro na ressignificação e politização da ideia de raça. A raça é aqui entendida 
como construção social que marca, de forma estrutural e estruturante, as sociedades 
latino-americanas, em especial, a brasileira” (Gomes, 2012, p. 727). O Movimento 
Negro tem história contada “por meio de suas ações políticas, sobretudo em prol da 
educação, reeduca a si próprio, o Estado, a sociedade e o campo educacional sobre as 
relações étnico-raciais no Brasil, caminhando rumo à emancipação social” (Gomes, 
2012, p. 727). Também o texto de Petrônio Domingues, intitulado Movimento Negro 
Brasileiro: alguns apontamentos históricos (Domingues, 2007) e discorre sobre a 
trajetória do movimento organizado durante a República, de 1889 – 2000. O autor 
apresenta como, em todo o período republicano, “esse movimento vem desenvolvendo 
diversas estratégias de luta pela inclusão social do negro e superação do racismo na 
sociedade brasileira” (Domingues, 2007, p. 100). Para tanto, o autor apresenta quatro 
fases do Movimento Negro, a saber: Primeira fase do Movimento Negro organizado 
na República (1889-1937): da Primeira República ao Estado Novo; Segunda fase do 
Movimento Negro organizado na República (1945-1964): da Segunda República à 
ditadura militar; Terceira fase do Movimento Negro organizado na República (1978-
2000): do início do processo de redemocratização à República Nova e Quarta fase do 
Movimento Negro organizado na República (2000-?): uma hipótese interpretativa.

Neste artigo consegue-se organizar um quadro da marginalização do alvorecer 
da República até os nossos dias. O autor diz que “os egressos do cativeiro e os 
afrodescendentes, de um modo geral, foram privados – ou tiveram dificuldades – de 
acesso ao emprego, à moradia, à educação, à saúde pública, à participação política, 
enfim, ao exercício pleno da cidadania” (Domingues, 2007, p. 120). Só que – resistiram 
– criaram múltiplas formas de protesto. Resistir é criar e assim, “foram impulsionados 
os movimentos de mobilização racial negra no Brasil” (Domingues, 2007, p. 120).

No texto de Cristiane Lourenço (2023) intitulado - Uma sociedade desigual: 
reflexões a respeito de racismo e indicadores sociais no Brasil, aborda-se, também, toda 
essa 

[...] pauta dinâmica articulando entidades, academia, movimentos sociais, 
poder público e judiciário na formulação de uma agenda que, simultanea-
mente, reconheça as violações de direitos humanos praticadas no passado 



caminho das águas

68

Cláudia M. Ribeiro, Fábio P. G. dos Reis, Andresa H. de Lima

e busque alternativas para conter as desigualdades presentes (Lourenço, 
2023, p. 92). 

Isso exige uma mudança de paradigma. “A perspectiva de reparação perpassa a 
concepção de compensação pelas perdas históricas e irreparáveis sofridas pela população 
negra. A reparação não estaria subsidiada somente no passado de escravização, mas 
também na contemporaneidade” (Lourenço, 2023, p. 92). 

Outra pergunta: quais paradigmas subsidiam cavar os sulcos na 
contemporaneidade?

“Caminho bordado à fé”: Formas contemporâneas outras de in/exclusão dos 

povos negros

A sociedade branca europeia tentou, incansavelmente, dominar as populações 
negras. Os movimentos citados instigam-nos a compreender as dinâmicas de poder 
inerentes às relações sociais contemporâneas, por efeito, os processos de in/exclusão 
dos/as negros/as que marcam as peculiaridades de nosso tempo. Veiga-Neto e Lopes 
(2011) preconizam que a in/exclusão consideram as atuais formas de inclusão e exclusão 
não opondo uma a outra, mas articulando-as de tal forma que uma só opera na relação 
com a outra e por meio do sujeito, de sua subjetividade. Em resumo, esses processos 
acontecem em constante movimento, fluxo e refluxo, pois, afinal, onde há poder, há 
resistência. Novamente mergulhamos no caminho das águas – ‘caminho bordado à fé’. 

Para desvelar tais processos, optamos pelo aporte dos estudos decoloniais 
em virtude de engendrar o campo acadêmico, político e social como possibilidade 
de enfrentamento e superação da subjugação relativa às pessoas negras. Trata-se 
de considerar que o suposto fim do processo de colonização não foi suficiente para 
descolonizar as mencionadas populações, pois as mesmas continuaram com dificuldades 
básicas de inserção no mundo do trabalho, falta de moradia, alimentação e acesso à 
cultura. A violência racial exercida por colonizadores/as, no passado, explicita o 
motivo pelo qual é preciso colocar em suspeição o processo de colonização, uma vez 
que ainda persistem os efeitos dessas relações na contemporaneidade. Nesse contexto, 
Aníbal Quijano (2005, p. 117) afirma que a ideia de raça “originou-se como referência 
às diferenças fenotípicas entre conquistadores e conquistados”, colocando negros/as e 



caminho das águas

69

Cláudia M. Ribeiro, Fábio P. G. dos Reis, Andresa H. de Lima

indígenas em uma situação natural de inferioridade. Desse modo, a raça converteu-se 
no critério fundamental à distribuição da população mundial nos jogos de poder da nova 
sociedade. 

As questões raciais foram palco às continuidades das formas do colonialismo 
na modernização, sustentando a colonialidade do poder ao apontar a raça como base 
à escravização, bestializando, animalizando e desumanizando populações inteiras, cujo 
objetivo foi explorá-las visando ao enriquecimento das nações europeias. Cabe ressaltar 
que o processo de colonização foi apoiado por brancos/as opressores/as, sob a égide de 
todos os outros sujeitos racializados, negros/as e indígenas. Para Oliveira (2022), cabe 
problematizarmos como a branquitude produziu quais vidas e territórios são dignos e 
quais mortes geram comoção e precisam ser choradas. Assim, genocídio (o extermínio 
de grupos), 

[...] o ecocídio (a destruição de ambientes), o epistemicídio (a destruição de 
formas de saber/conhecimento) e o terricídio (a destruição de territórios e 
territorialidades) são imanentes à colonialidade do poder. A colonialidade 
do poder criou tanto formas espaciais quanto grafagens no uso e apropria-
ção dos espaços (Oliveira, 2022, p. 2). 

Para esse autor, no caso do Brasil, a complexidade da questão racial envolve 
tanto distintos projetos de extermínio “com as políticas genocidas da população negra 
quanto a difusão de imaginários ideológicos que buscam dissimular a violência das 
nossas relações como o mito de uma democracia racial” (Oliveira, 2022, p. 4). Parte da 
população brasileira ainda se apoia em manifestações racistas coletivas, quando nega 
culturalmente o/a negro/a na formação de toda a nossa cultura e elitiza espaços públicos, 
velando a participação dele/a na construção de conhecimentos.

Para além do legado de desigualdade e injustiça social provenientes do 
colonialismo, há um legado epistemológico do branco europeu nos impedindo de 
compreender o mundo a partir do próprio mundo onde vivemos e das epistemes que lhes 
são próprias (Lopes; Reis, 2024). No sentido de explicar tal colonização do saber, torna-
se basilar nos atermos como ocorreu o deslizamento semântico do conceito “Europa” 
e, consequentemente, a estruturação da geopolítica do conhecimento. Contudo, é 
mister relatarmos igualmente como as primeiras universidades do mundo, situadas no 



caminho das águas

70

Cláudia M. Ribeiro, Fábio P. G. dos Reis, Andresa H. de Lima

continente Africano, foram destruídas e conhecimentos valiosos perdidos, silenciados 
e desviados. 

Para além disso, Quijano (2005) aponta outras formas de colonialidade 
existentes na sociedade atual, tal como a do ‘ser’, que tenta dominar a experiência 
vivida, a identidade, autoconceito e a percepção de pertencimento dos povos negros. 
A necessidade de descolonização do ser, conforme Maldonado-Torres (2007), exige 
uma consciência crítica a qual requer análise das estruturas de poder que atravessam a 
sociedade e a cultura. Isso inclui a busca por (re)existência e desconstrução de hierarquias 
que perpetuam discriminações cotidianas, violência física e simbólica contra pessoas 
negras. Para tanto, cabe ressaltar que o reconhecimento e a politização das diferenças 
devem ser estendidos para todos os aspectos da existência humana. 

Na esteira do debate, Assis (2014) denuncia outra forma de violência que afeta 
diretamente à população negra, qual seja, a intitulada por ele de colonialidade da natureza. 
Para o autor, ela pode ser “entendida tanto como resultado da construção no interior 
da modernidade de formas econômico-instrumentais de se pensar e explorar o meio 
ambiente, quanto como expressão de processos concretos de expropriação territorial” 
(Assis, 2014, p. 615). Ele acrescenta que a colonialidade na apropriação da natureza se 
refere, portanto, à existência de formas hegemônicas de se conceber e extrair recursos 
naturais, considerando-os como mercadorias. Ao mesmo tempo em que representa o 
aniquilamento de diferentes modos de convívio com o meio ambiente, perpetuando 
formas assimétricas de poder no tocante à apropriação dos territórios pelas pessoas 
brancas. 

A característica da referida colonialidade produz o racismo ambiental, um 
conceito que descreve como a degradação ambiental e as mudanças climáticas afetam 
de forma desigual as comunidades marginalizadas, especialmente as populações negras, 
indígenas e de baixa renda (Filgueira, 2021). Essas comunidades são frequentemente 
as mais expostas a riscos ambientais, tais como poluição, desastres naturais e falta de 
acesso a recursos básicos, enquanto as populações mais privilegiadas desfrutam de 
maior proteção ambiental e melhores condições de vida. Em última análise, André Luiz 
de Filgueira (2021) ressalta que o racismo ambiental revela uma forma de desigualdade 
socioambiental baseada em padrões históricos de discriminação racial e social. 
Reconhecer e combater o racismo ambiental é crucial para garantir a justiça ambiental 
e promover um desenvolvimento mais igualitário e sustentável. 



caminho das águas

71

Cláudia M. Ribeiro, Fábio P. G. dos Reis, Andresa H. de Lima

Como se pode notar, as desigualdades raciais são a base das colonizações, desde 
o início da história contada, pois engendram a relação entre identidade e cultura, em 
especial no que tange ao pertencimento dos negros e negras ao lugar. Tal reflexão 
permite concebermos como a localidade onde estão inseridas as diferentes populações 
negras contribui à conexão com a identidade, enraizamento e pertencimento (Assis, 
2014). Assim, quando se reconhece e (re)existe na localidade à qual pertence, pode-
se impedir que a colonização da natureza interfira nas identidades e nos respectivos 
modos de existir e pertencer.

A relação do lugar entre o ser e a cultura contribui para o pertencimento 
do negro e da negra, naquele território, enquanto que a globalização ou a noção de 
desenvolvimento interfere na migração dessas comunidades para outras regiões, 
desfazendo vínculos e dificultando o reconhecimento da identidade (Sodré, 2023). 
Portanto, as vivências dos povos negros em diferentes territórios produzem a cultura 
intrínseca e a natureza do espaço, razão pela qual é relevante pensar como sobrevivem 
as práticas culturais em meio as transformações do lugar. Conforme Assis (2014), esses 
desdobramentos nos incitam similarmente a refletir acerca da colonialidade do espaço e 
do poder, justamente porque podem relegar populações negras à marginalização.

A colonialidade do poder reverbera na produção e validação de determinados 
conhecimentos úteis, a exploração do ser e da natureza, expulsando a população negra 
das zonas urbanas e colocando-as nas periferias, sem condições ambientais, educacionais 
e culturais. Quando Sodré (2023) expõe a sua compreensão sobre o racismo, deixa 
evidente que não se trata de patologia e nem do desarranjo institucional, mas um efeito 
de totalidade: os comportamentos individuais e as instituições são racistas “porque a 
sociedade é racista” (Sodré, 2023, p. 23). Problema esse naturaliza e oculta algumas das 
tantas formas de manifestação das desigualdades raciais, obstacularizando mudanças 
imprescindíveis e urgentes. 

Retomemos a luta do Movimento Negro pelo reconhecimento da sua cultura e 
a reparação histórica da violência e dos extermínios sofridos com a exploração colonial. 
Isso resultou na Lei nº.10.639, de 9 de janeiro de 2003 (Brasil, 2003), alterando a Lei 
nº. 9.394/96. Esse ordenamento estabelece as diretrizes e bases da educação nacional 
para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade de ser abordada 
a temática da Cultura Afro-brasileira e da África pelos/as professores/as nas escolas 



caminho das águas

72

Cláudia M. Ribeiro, Fábio P. G. dos Reis, Andresa H. de Lima

públicas e privadas. Essa medida de inclusão dos estudos da História da África e dos/as 
Africanos/as, destacando positivamente a luta dos/as negros/as no Brasil, a cultura e 
seu papel na formação da nação, visam a resgatar a contribuição dessas populações nas 
áreas sociais, econômicas e políticas para o nosso país. 

Outra ação legal produzida no contexto de lutas foi a determinação de se incluir, 
no calendário escolar, o dia 20 de novembro, considerado como ‘Dia Nacional da 
Consciência Negra’. Além dessa lei, outra medida legal que atende a questão racial é a 
Lei nº. 11.645/08 (Brasil, 2008), que também altera a 9.394/96, na qual passa incluir no 
currículo das redes de ensino público e privada a obrigatoriedade do ensino da ‘História 
e Cultura Indígena’. Corroboramos com Carneiro (2023), quando expõe que história 
contada nos currículos escolares é eurocêntrica e, por isso, somente os/as colonizadores/
as brancos/as têm tido evidência. Histórias de luta pela igualdade de direitos pouco são 
apresentadas nos bancos escolares, pois apenas selecionam-se conteúdos ‘brancos’ de 
verdade única e absoluta. 

Conhecer as teorias decoloniais implica em compreender uma ‘Outra História’, 
que vai contra qualquer tipo de racismo, seja epistemológico, estético, midiático, social, 
dentre tantos outros possíveis (Carneiro, 2023). A composição fenotípica da população 
brasileira, mesmo tendo a maioria de pretos/as e pardos/as, ainda não foi capaz de 
erradicar as ações racistas que discriminam os/as negros/as mantendo-os/as em 
posição subalterna quando comparados/as aos/às brancos/as. Infelizmente, ainda são 
frequentes os relatos de discriminação racial, sejam em ambientes sociais, familiares e 
educacionais. 

As denúncias do Movimento Negro, segundo Santos e Alves (2005), levaram 
mais de meio século para conseguir impor a criação de políticas públicas de superação 
da desigualdade racial. Entretanto, o autor reconhece que a situação de igualdade para 
todas as pessoas na sociedade brasileira não chegou nem perto de acontecer, tendo em 
vista que os privilégios ainda mantêm a cor da pele enquanto elemento de seletividade. 
De fato, isso justifica e ratifica a importância de pensarmos abordagens educacionais 
antirracistas e efetivarmos práticas pedagógicas baseadas na experiência relatada a 
seguir.



caminho das águas

73

Cláudia M. Ribeiro, Fábio P. G. dos Reis, Andresa H. de Lima

“Aguenta que tô chegando já”: sulcando possíveis nos currículos

Esta seção debruçar-se-á sobre uma experiência que escapa à regulação de um 
currículo – que se abre para a novidade, para espaços outros; “outras formas de fazer 
e viver no próprio espaço do modelo” (Paraíso, 2018, p. 8). No caso, a peça de teatro 
intitulada: Encenando Resistências. 

Torna-se fundamental navegar pela simbologia do espaço. Chevalier e 
Gheerbrandt (1998, p. 391) dizem que o “espaço, inseparável do tempo, é não somente 
o lugar dos possíveis [...] mas também o das realizações – nesse caso, simboliza o cosmo, 
o mundo organizado”. As águas deste texto sulcam os possíveis num currículo que 
funcionou como “uma espécie de ‘contestação’ do ‘espaço em que vivemos’ e do próprio 
currículo e conhecimentos já instituídos” (Paraíso, 2018, p. 9).

A professora, autora da experiência, cavou outras formas de fazer com que raça/
etnia se fizessem presentes nos espaços do currículo. “O espaço é como uma extensão 
incomensurável, cujo centro se ignora e que se dilata em todos os sentidos” (Chevalier; 
Gheerbrandt, 1998, p. 391). Assim, cavar possíveis é perceber as soluções “criativas que 
todos/as nós somos capazes de encontrar se não estivermos tomados/as demais pelos 
modelos, pelas formas, pela paralisia. [...] Em meio a todas as estratégias de poder [...] 
há possibilidade de se formar resistências efetivas” (Paraíso, 2018, p. 22). 

Para experimentar as saídas possíveis, criar espaços outros, entender as 
brechas tal professora teve uma “atitude da maior importância nestes tempos sombrios 
politicamente em que vivemos, porque se trata da criação de um “espaço outro” para se 
cuidar, lutar e não se deixar tomar pela tristeza e apatia” (Paraíso, 2018, p. 22).

A decisão de fazer o currículo movimentar-se, a decisão sobre o que ensinar é 
uma escolha política, ética e estética. Implica pensar que “a vida cresce por caminhos 
inusitados, expande por todas as partes, como um rio que encontra desvio para passar 
e seguir caminho, até mesmo por entre as pedras” (Silva; Paraíso; Oliveira, 2023, p. 
2) como o caminho das águas que sulca possíveis. Esses sulcos são apresentados na 
experiência a seguir:

A Escola Estadual Dom Delfim, na cidade de Itumirim – MG, realiza anualmente 
um Sarau Cultural com o objetivo de valorizar as expressões artísticas e culturais 
produzidas por estudantes. Em 2025, o tema escolhido para o evento foi ‘(Ser) Tão 



caminho das águas

74

Cláudia M. Ribeiro, Fábio P. G. dos Reis, Andresa H. de Lima

Minas Gerais’, com a proposta de apresentar as riquezas culturais, históricas e literárias 
do estado de Minas Gerais ‘como nunca antes vistas’. Diante desse desafio criativo, foi 
promovida uma roda de conversa com jovens do 9º ano do Ensino Fundamental, cujo 
objetivo foi refletir coletivamente sobre a importância de Minas Gerais no cenário 
nacional e internacional.

Para estimular a participação dos/as jovens na roda de conversa sobre resistência 
negra, foram utilizados textos de Ribeiro (2019), extraídos do Pequeno Manual 
Antirracista, além da leitura e reflexão proposta pela professora Gomes (2017), por meio 
da obra Movimento Negro Educador: saberes construídos nas lutas por emancipação. 
Esses materiais serviram como ponto de partida para aprofundar a compreensão sobre 
as estratégias de resistência e os saberes produzidos no enfrentamento ao racismo 
estrutural no Brasil.

Durante esse diálogo, os/as estudantes elencaram diversas contribuições 
mineiras, tais como a riqueza da mineração e os saberes e resistências negras nesse 
contexto. Além da utilização da força da poesia e da literatura produzidas por autoras 
como Evaristo (2018), Jesus (2014), e autores como Andrade (2012) e Rosa (2001). 

A trajetória de Chica da Silva que emergiu como uma figura central do debate, 
sendo reconhecida por representar, simbolicamente, a resistência negra feminina à 
opressão e à invisibilidade histórica. Inspiradas por esse momento coletivo de escuta 
e partilha, algumas jovens demonstraram grande interesse em recontar a história 
de Chica da Silva a partir de uma perspectiva crítica e autoral, buscando ir além das 
imagens estigmatizadas comumente associadas a essa personagem. Como apontaram, 
era tempo de ‘dar voz’ à Chica da Silva real, não apenas àquela “contada pelos outros”.

Assim nasceu o projeto teatral ‘Encenando Resistências’, que foi construído em 
quatro etapas integradas às disciplinas de História, Matemática e Arte:

a)	 Pesquisa histórica: as (os) estudantes estudaram o contexto do século XVIII 
e a trajetória de Chica da Silva, com o apoio de materiais diversos e textos 
acadêmicos, refletindo também sobre o processo de apagamento da mulher 
negra na história oficial.

b)	 Elaboração do roteiro teatral: com a mediação da professora de Matemática, 
as/os estudantes escreveram uma peça que articulava dados históricos com 
elementos contemporâneos, abordando temas como racismo, machismo e 
memória social.



caminho das águas

75

Cláudia M. Ribeiro, Fábio P. G. dos Reis, Andresa H. de Lima

c)	 Ensaio e montagem cênica: o professor de Arte orientou o grupo na escolha 
dos figurinos, cenários e trilhas, buscando soluções criativas e sustentáveis.

d)	 Apresentação no sarau: a peça foi apresentada à comunidade escolar, 
provocando grande impacto emocional e promovendo reflexões profundas 
sobre identidade racial e o papel da mulher negra na história.

A encenação de Chica da Silva por estudantes revelou-se um exercício 
pedagógico potente de educação antirracista, que promoveu o protagonismo juvenil, 
a revalorização da cultura afro-brasileira e o fortalecimento da capacidade crítica e 
criativa do grupo envolvido. Essa atividade possibilitou que as vozes negras juvenis 
reconstruíssem narrativas, subvertendo estereótipos e afirmando identidades 
historicamente silenciadas.

“A barca segue seu rumo lenta”: multiplicidades de possíveis

Entrelaçando este relato com o referencial teórico deste artigo, encontramos 
devires que crescem no meio dos currículos formados; multiplicidades de aprendizagens 
que produzem sensações. Essa peça de teatro, pela condução das atividades, fez com que 
a barca seguisse seu rumo, singrando aprendizagens outras.

Assim sendo, um currículo é um território de multiplicidades. Segundo Paraíso 
(2010, p. 588) é um território de:

[...] disseminação de saberes diversos, de encontros ‘variados’, de compo-
sições ‘caóticas’, de disseminações ‘perigosas’, de contágios ‘incontroláveis’, 
de acontecimentos ‘insuspeitados’. Um currículo é, por natureza, rizomá-
tico, porque é território de proliferação de sentidos e multiplicação de sig-
nificados. Apesar de todos os poderes que fazem o controle, demarcam as 
áreas e opinam sobre como evitar a desorganização em um currículo e que 
demandam sua formatação, tudo vaza e escapa.

Cavamos, portanto, vários conceitos que inundam os caminhos das águas neste 
texto: rizomas, multiplicidades de significados, currículo menor, devires. Gallo (2002), 
inspirado em Deleuze e Guattari (1977) que pensa uma ‘literatura menor’, pergunta: 
“por que não pensamos numa educação menor?’ Para Gallo (2002) a educação menor é 
feita na sala de aula, no cotidiano de professores, professoras e estudantes. 



caminho das águas

76

Cláudia M. Ribeiro, Fábio P. G. dos Reis, Andresa H. de Lima

Das muitas produções advindas das discussões realizadas com as jovens e os 
jovens, apresentamos uma a seguir – dentre tantas – que foi partilhada! Compartilhada! 
Que reflete a viagem sem mapas prévios. Que possibilitou fazer outros traçados! “Fugir! 
Fazer composições e conexões! Inventar a cada vez suas orientações. Aprender! Gerar 
possibilidades de aprendizagem em contextos insuspeitados. Aumentar a potência de 
agir” (Paraíso, 2010, p. 602).

Figura 1 - Produção criativa sobre Chica da Silva.

Fonte: Produção de Maria Sophia Sousa Vaz – 9º B.



caminho das águas

77

Cláudia M. Ribeiro, Fábio P. G. dos Reis, Andresa H. de Lima

Os caminhos das águas, neste texto, que sulcam as dimensões sociais, políticas, 
econômicas, culturais, históricas, pedagógicas – destacam a importância de conhecer 
a história da população negra e reconhecer o racismo como um problema estrutural, 
condição indispensável para promover transformações sociais significativas. Nesse 
sentido, as estudantes negras da turma relataram como a construção da peça teatral 
contribuiu de forma marcante para o aprofundamento das discussões sobre identidade, 
resistência e pertencimento. Ao longo do processo, passaram a reconhecer em Chica da 
Silva uma figura inspiradora, afirmando-a como referência de força e representação da 
mulher negra na história brasileira.

Terminamos o interminável com a frase de Ian (9º. B): 

Chica da Silva pode ser vista como uma figura de resistência da população 
negra. Sua História é um exemplo de superação, tornando-a uma figura 
simbólica importante para a população brasileira. 

REFERÊNCIAS

ANDRADE, Carlos Drummond de. Sentimento do mundo. 31. ed. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2012.

ASSIS, Wendell Ficher Teixeira. Do colonialismo à colonialidade: expropriação 
territorial na periferia do capitalismo. Caderno CRH, Salvador, v. 27, n. 72, p. 613-
627, set./dez. 2014.

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro 
de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no 
currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura 
Afro-Brasileira”, e dá outras providências. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 10 
jan. 2003.

BRASIL. Lei nº 11.645/08, de 20 de junho de 2007. Regulamenta o Fundo de 
Manutenção e Desenvolvimento da Educação Básica e de Valorização dos Profissionais 
da Educação - FUNDEB, de que trata o art. 60 do Ato das Disposições Constitucionais 
Transitórias; altera a Lei n o 10.195, de 14 de fevereiro de 2001; revoga dispositivos das 



caminho das águas

78

Cláudia M. Ribeiro, Fábio P. G. dos Reis, Andresa H. de Lima

Leis n os 9.424, de 24 de dezembro de 1996, 10.880, de 9 de junho de 2004, e 10.845, 
de 5 de março de 2004; e dá outras providências. Diário Oficial da União, Brasília, 
DF, 11 mar. 2008. Disponível em: https://www.planalto. gov.br/ccivil_03/_ato2007-
2010/2007/lei/l11494.htm. Acesso em: 27 jun. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Lei nº 10.639/03, de 9 de janeiro de 2003. Altera a 
Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da 
temática “História e Cultura Afro-Brasileira”, e dá outras providências. Diário Oficial, 
Brasília, DF, p. 1, 10 jan. 2003. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/
leis/2003/l10.639.htm. Acesso em: 27 jun. 2025. 

BRASIL. Presidência da República. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece 
as diretrizes e bases da educação nacional. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 23 
dez. 1996. Disponível em: https://www.planalto. gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. 
Acesso em: 27 jun. 2025. 

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não ser 
como fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023.

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de símbolos. Rio de Janeiro: 
José Olympio Editora, 1998.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Kafka: por uma literatura menor. Rio de 
Janeiro: Imago, 1977.

DOMINGUES, Petrônio. Movimento Negro Brasileiro: alguns apontamentos 
históricos. Tempo, Rio de Janeiro, v. 12, n. 3, p. 100-122, 2007.

EVARISTO, Conceição. Canção para ninar menino grande. São Paulo: Editora 
Unipalmares, 2018.

FILGUEIRA, André Luiz de Souza. Racismo ambiental, cidadania e biopolítica: 
considerações gerais em torno de espacialidades racializadas. Ateliê Geográfico, 
Goiania, v. 15, n. 2, p. 86-201, ago. 2021.

GALLO, Sílvio. Em torno de uma educação menor. Educação &e Realidade, Porto 
Alegre, v. 27, n. 2, p. 169-178, jul./dez. 2002.

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos nas lutas 
por emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017.



caminho das águas

79

Cláudia M. Ribeiro, Fábio P. G. dos Reis, Andresa H. de Lima

GOMES. Nilma Lino. Movimento negro e educação: ressignificando e politizando a 
raça. Educação & Sociedade, Campinas, v. 33, n. 120, p. 727-744, jul./set. 2012.

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de despejo: diário de uma favelada. 10. ed. São 
Paulo: Ática, 2014.

LOPES, Mayara do Nascimento; REIS, Fábio Pinto Gonçalves dos. Juventudes negras e 
o Ensino Médio: refletindo sobre as necessidades de uma Educação Física decolonial. In: 
VIEIRA, Rubens Antônio Gurgel; LOPES, João Pedro Goes (org.). Ensino e pesquisa 

em educação física. Belém: RFB, 2024. v. 1, p. 61-78.

LOURENÇO, Cristiane. Uma sociedade desigual: reflexões a respeito de racismo e 
indicadores sociais no Brasil. Serviço Social e Sociedade, São Paulo, v. 146, n. 1, p. 
75-96, 2023.

MALDONADO-TORRES, Nelson. Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al 
desarrollo de un concepto. In: CASTRO-GÓMEZ, Santiago; GROSFOGUEL, Ramón 
(org.). El giro decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica más allá del 
capitalismo global. Bogotá: Siglo del Hombre Editores, 2007. p. 127-167.

MELO, Ailton Dias de; PAULINO, Alessandro Garcia; RIBEIRO, Cláudia Maria. 
“Quando tá seco logo umedeço, eu não obedeço porque sou molhada”: semióticas 
interligando histórias de mulheres, de negritudes e do mundo LGBTQIA+. In: 
PRUDENTE, Celso Luiz; ALMEIDA, Rogério de (org.). Cinema Negro: D’África à 
Diáspora: o pensamento antirracista de Kabengele Munanga. São Paulo: FEUSP, 2023. 
p. 67-88.

MELO, Ailton Dias de; RIBEIRO, Cláudia Maria; PEREIRA, Marlyson Alvarenga. 
A cumplicidade das águas inundando de problematizações as Chicas e Xicas. In: 
PRUDENTE, Celso Luiz; ALMEIDA, Rogério de (org.). Cinema Negro: uma revisão 
crítica das linguagens. São Paulo: FEUSP, 2022. p. 339-357.

OLIVEIRA, Denilson Araújo. Existências desumanizadas pela colonialidade do poder: 
necropolítica e antinegritude brasileira. GEOgraphia, Niterói, v. 24, n. 53, p. 1-16, 
2022.

PARAÍSO, Marlucy Alves. Diferença no currículo. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, 
v. 40. n. 140, p. 587-604, maio/ago. 2010.



caminho das águas

80

Cláudia M. Ribeiro, Fábio P. G. dos Reis, Andresa H. de Lima

PARAÍSO, Marlucy Alves. Gênero, sexualidade e heterotopia: entre esgotamentos e 
possibilidades nos currículos. In: RIBEIRO, Paula Regina Costa et al. (org.). Corpo, 

gênero e sexualidade: resistência e ocupa(ações) nos espaços de educação. Rio Grande, 
RS: Editora da FURG, 2018. p. 7-28.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, Edgardo (org.). A Colonialidade do Saber: etnocentrismo e ciências 
sociais. Perpectivas Latinoamericanas. Buenos Aires: Clasco, 2005. p. 107-130. 

RIBEIRO, Cláudia Maria. Museu imaginário das águas, gênero e sexualidade. 
2014. Disponível em: https://imaginariodasaguas.com.br. Acesso em: 14 out. 2024.

RIBEIRO, Cláudia; MELO, Ailton Dias; PEREIRA, Marlyson Alvarenga. Serendipidade: 
resistências (em)cantos com os búzios no caminhar de uma mulher surpreendente. 
In: PRUDENTE, Celso Luiz; ALMEIDA, Rogério de (org.). Cinema Negro: 20 anos 
de questionamentos e realizações: homenagem ao pensamento de Luiz Felipe de 
Alencastro. São Paulo: FEUSP, 2024. p. 121-144.

RIBEIRO, Djamila. Pequeno manual antirracista. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019.

ROSA, João Guimarães. Grande sertão: veredas. 26. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 
2001.

SANTOS, Jonatha Daniel dos; ALVES, Rozane Alonso. Descolonização de nós mesmos 
e possibilidades de construir caminhos metodológicos bricolados. Perspectiva, 
Florianópolis, v. 41, n. 1, p. 1-17, jan./mar. 2005.

SILVA, Sandra Kretli da; PARAÍSO, Marlucy Alves; OLIVEIRA, Danilo Araújo de. 
Currículos, culturas e diferença: criação de possíveis na educação. Revista Imagens da 

Educação, Maringá, v. 13, n. 3, p. 1-8, jul./set. 2023.

SODRÉ, Muniz. O fascismo da cor: uma radiografia do racismo nacional. Petrópolis, 
RJ: Vozes, 2023.

VEIGA-NETO, Alfredo; LOPES, Maura Corcini. Inclusão, exclusão, in/exclusão. 
Verve, São Paulo, v. 20, p. 121-135, 2011.

https://imaginariodasaguas.com.br


81

Na Literatura como no Cinema: 
Moçambicanidade, Hibridismo e Identidade 

Pós-Colonial em O Último Voo do Flamingo

Ana Maria Saldanha1

Introdução

O presente trabalho reflete sobre os conceitos-categorias de moçambicanidade, 
hibridismo e pós-colonialidade em O Último Voo do Flamingo, obra literária escrita por 
Mia Couto, publicada em 2000, adaptada para o cinema, por João Ribeiro, em 2010. 
Para tal, partiremos de uma proposta teórico-metodológica assente nos estudos pós-
coloniais, em particular no que concerne as identidades pós-coloniais.

De fora a iniciar o diálogo que se estabelece entre as manifestações socio-
estéticas que pretendemos, aqui, analisar - a literatura e o cinema - importa, pois, 
que compreendamos as similitudes e diferenças entre cada uma destas manifestações 
estéticas para, posteriormente, podermos, finalmente, compreender o termo pós-
colonial e a sua aplicação a obras literárias e cinematográficas. 

Partimos do pressuposto de que o cinema permite a construção de novos 
espaços de comunicação e de novas formas de expressão artística, podendo ser, não 
apenas um produto, mas igualmente um reflexo societal de mudanças em curso, no 
seio de uma determinada comunidade. Neste sentido, o cinema permite a construção 
de modelos imaginários ou estético-ideológicos, podendo assumir-se como um 

1 FULL PROFESSOR, Universidade Normal de Hunan (República Popular da China).



na literatura como no cinema

82

Ana Maria Saldanha

veículo de ideologias e de determinados valores sociais, em particular em sociedades 
onde mutações profundas se encontrem em curso, uma vez que “o cinema é um ato 
de comunicação cujos valores socioculturais se imiscuem no ato de compreensão e de 
interpretação de uma mensagem” (Saldanha, 2018, p. 19). Numa obra cinematográfica 
confluem elementos polissémicos - tanto internos, como externos ao argumento - num 
único produto, o que permite quer a formulação de diferentes sentidos e de diferentes 
interpretações (favorecendo e intensificando encontros e trocas inter e intraculturais), 
quer diversificadas dinâmicas de encontro do Eu (espectador) com o Outro (plasmado 
no ecrã) (Saldanha, 2018). Neste sentido, o cinema apresenta um potencial criativo e 
imaginativo potenciador da criação de emoções, as quais, aliás, fornecem ao espectador, 
não apenas a possibilidade de descodificar mensagens, mas igualmente a possibilidade 
de formular interpretações de ambientes, de sons e de estruturas sociolinguísticas e 
socioculturais. 

Consideramos que o cinema, como já assinalava Walter Benjamin, em 1935, pode 
capturar o interesse de grandes massas. Com efeito, Walter Benjamin (1987) assinalava, 
então, que a câmara “saisit mieux les mouvements de masse que ne le fait l’œil humain” 
(p. 110), sobretudo graças à sua capacidade de captar imagens em sobrevoo. Ainda que 
a difusão de imagens, na atualidade, se encontre vinculada a outros meios (como as 
plataformas digitais ou as redes sociais), o cinema perdura, contudo, uma manifestação 
artística de relevo, continuando a ser uma importante forma de arte em cujo material 
podemos identificar elementos socioculturais e estético-ideológicos de uma época, 
em particular graças à singularidade das características que envolvem a sua mediação 
estética. Partindo dos trabalhos levados a cabo por Celso Prudente (2018, 2019), que 
afirma que as manifestações culturais dominantes colocaram as restantes manifestações 
“que lhe são estranhas e que por ela foram colonizadas” fora “do seu paradigma” (2018, p. 
312), consideramos que o cinema africano de língua portuguesa é exterior ao paradigma 
dominante - produzido, nomeadamente, na Europa. Partimos, assim, do pressuposto 
teórico que considera que as manifestações artísticas não dominantes se encontram “na 
condição de minorias em relação ao seu poder hegemónico” (Prudente, 2018, p. 312), 
fato este que permite, por seu lado, que o cinema se possa assumir como um objeto onde 
se preserva uma Memória que o paradigma cultural dominante tenta(ra) secundarizar. 
O cinema pode, assim, servir de “importante instrumento de libertação das minorias” 
(Prudente, 2018, p. 312), sendo que, neste processo – acrescentamos nós –, a literatura 



na literatura como no cinema

83

Ana Maria Saldanha

oferece uma base de trabalho e elementos fundamentais para a construção de uma 
narrativa cinematográfica.

Tal como o cinema, a linguagem literária, ao contrário da linguagem científica 
e da linguagem jornalística, situa-se na esfera da estética, ou seja, enuncia, de forma 
criativa e sedutora, um conteúdo, valorizando o sentido conotativo das palavras (como 
o cinema o faz, precisamente, com as imagens). À imagem do que acontece no cinema, 
numa obra literária selecionam-se e combinam-se signos numa linguagem que vai 
privilegiar a função poética e emotiva.

No que diz respeito aos pressupostos teórico-metodológicos concernentes 
à matéria literária, afastamo-nos das propostas que se centram na autonomia do 
texto literário, pelo que defendemos uma perspetiva teórica na qual a literatura é, 
concomitantemente, um reflexo e um produto social: na análise e leitura de uma obra 
literária, os contextos económico e socio-histórico nos quais a obra se insere, e sobre 
os quais se constrói, não devem, portanto, ser excluídos. Contrariamos, deste modo, a 
visão estruturalista, a qual despreza a dimensão histórica numa análise interpretativa, 
defendendo que uma obra se assume como um universo fechado, que se explica a si mesmo. 
Baseamos a nossa análise no seguimento das reflexões de Antonio Candido (1977; 2002; 
2014; 2017), quem estabelece uma correlação entre literatura e sociedade – não de um 
mero ponto de vista paralelístico, mas tendo em consideração a interpenetração entre os 
aspetos sociais e a obra literária. Neste sentido, não apenas a realidade se transforma em 
componente da estrutura literária, como permite, igualmente, compreender a função 
exercida pela obra. Não se podendo abstrair da realidade, a análise literária deve abarcar 
não somente considerações de ordem estética, mas igualmente as relações que uma 
obra estabelece com os condicionamentos sociais. A interpretação de uma obra literária 
constitui, portanto, uma totalidade de uma série de determinantes, o que implica que 
se funda “texto e contexto numa interpretação dialeticamente íntegra” (Cândido, 2014, 
p. 13). Mikhaïl Bakhtine (1978; 1985; 1988) defende, igualmente, a necessidade de um 
crítico literário não separar forma e conteúdo, descrevendo o funcionamento do texto 
literário como um processo no qual a produção de significado resulta da interação entre 
forma e conteúdo ideológico (justificando, a partir desta problemática, os conceitos de 
cronotopo e de polifonia). Seguimos, ainda, as propostas de Raymond Williams (1977) que, 
a partir da análise de factos retóricos ou prosódicos, da história dos géneros literários 
e da lexicologia histórica, afirma que uma série literária (no sentido que lhe deram os 



na literatura como no cinema

84

Ana Maria Saldanha

formalistas russos) deve ser compreendida como totalidade de uma determinada cultura 
em evolução, no interior de uma dada sociedade.

Na compreensão quer da matéria literária quer da matéria cinematográfica, 
apoiamo-nos, ainda, na sequência das correstes marxistas das décadas de 1970 e de 1980 
e na crítica que se vincula aos estudos de política cultural (Cultural Studies), a qual se 
baseia, em parte, na obra de György Lukács (2000) e na Escola de Frankfurt. É neste 
continuum de reflexão crítica que deve ser compreendida, igualmente, a obra de Edward 
Said (1978; 1984; 1993), quem analisa os discursos literários e outros discursos artísticos 
a partir de uma profunda compreensão da ideologia dominante, num determinado 
período socio-histórico.

Estudos pós-coloniais: uma chave para a compreensão de diferentes 

manifestações estéticas

Para que possamos compreender o termo pós-colonial, teremos de recuar 
ao final dos anos 1970, quando o mesmo foi transformado numa análise culturalista 
abrangente, estendendo-se, a partir de então, para além de uma mera referência 
cronológica (o período das independências) e passando a abranger uma análise em que 
vários discursos se conjugam (género, diáspora, escravidão, migração, resistência, entre 
outros). Os estudos pós-coloniais implicam, portanto, o estudo crítico do colonialismo 
e das suas consequências (passadas e presentes), quer no que diz respeito às sociedades 
que haviam sido colonizadas, quer no que diz respeito ao desenvolvimento global geral, 
consequência dos efeitos do imperialismo. Este facto obriga-nos, deste modo, a pensar a 
Europa de hoje e o seu discurso, nas várias áreas do saber (seja na História, na Filosofia, 
na Antropologia ou, até, na Linguística), o que conduz a uma reflexão do presente, a 
partir das experiências e condições passadas do colonialismo.

Focando-se nos conflitos entre culturas, assim como nas interseções culturais 
das quais resultam o multiculturalismo e polivalências culturais várias, o pós-
colonialismo reflete (sobre) e analisa preocupações metafísicas, éticas e políticas de/
das identidades (sejam elas de âmbito cultural, de género, de nacionalidade, de etnia, 
de linguagem ou de poder). Neste sentido, as manifestações estéticas pós-coloniais vão 
substituir as metanarrativas coloniais por contranarrativas de resistência, fazendo com 
que se efetive uma reescrita da História, na qual as diferentes identidades se afirmam 



na literatura como no cinema

85

Ana Maria Saldanha

graças a elementos que reenviam para o nativismo, o sincretismo cultural, o hibridismo, 
o mimetismo, a participação ativa ou a assimilação, numa constante crítica a hierarquias 
culturais e ao eurocentrismo moderno. As diferentes manifestações culturais vão dar a 
conhecer, deste modo, no período pós-colonial, uma nova voz, da qual emergem novas 
cosmovisões, experiências, histórias e estórias.

Para que os estudos pós-coloniais emergissem foi fundamental a publicação da 
obra fundadora Orientalism (1978), do já mencionado Edward Said - na qual o autor se 
debruça sobre o conhecimento produzido por autores asiáticos e sobre a forma como 
estes foram aplicados aquando da constituição do domínio colonial - e In other worlds: 

essays in cultural politics (2006 [1987[), de Gayatri Spivak (quem se debruça sobre a relação 
entre linguagem, mulheres e cultura  - dentro e fora do contexto ocidental -, baseando-
se teoricamente, entre outras fontes, no desconstrutivismo e no marxismo, formulando 
um modelo, aplicável à literatura e aos estudos culturais, que permite  estudar/refletir/
analisar diferentes culturas), sem esquecer a influência da obra Les damnés de la terre 
(1961), de Franz Fanon. Publicada em 1961, Les damnés de la terre é fundamental para 
a posterior construção dos estudos pós-coloniais, já que realiza um estudo clínico da 
alienação do colonizado - sobretudo no contexto antilhês -, considerando-a inerente 
ao sistema colonial. Fanon conclui que o colonialismo, considerando o colonizado 
como um ser inferior ao colonizador, exerce uma grande violência psicológica nos 
povos colonizados. Neste processo de colonização, o colonizado assimila o discurso de 
estigmatização e acaba por desprezar a sua própria cultura, ao procurar se assemelhar 
ao colonizador. A propósito do domínio, do Ocidente, de estruturas discursivas várias, 
nomeadamente no âmbito cultural, Said (1978), no que concerne o uso e aplicação do 
termo Oriente, afirmou o seguinte:

Histórica e culturalmente, há urna diferença quantitativa, e qualitativa, 
entre o envolvimento franco-britânico no Oriente e - até o período de 
ascendência americana após a Segunda Guerra - o envolvimento de todas 
as demais potências europeias e atlânticas. Portanto, falar de orientalismo é 
falar principalmente, embora não exclusivamente, de uma empresa cultural 
francesa e britânica, um projeto cujas dimensões abarcam reinos tão díspares 
quanto a própria imaginação (...). Portanto, assim como o próprio Ocidente, 
o Oriente é uma ideia que tem uma história e urna tradição de pensamento, 
imagística e vocabulário que lhe deram realidade e presença no e para o 
Ocidente” (pp. 15-16).



na literatura como no cinema

86

Ana Maria Saldanha

No presente trabalho, a abordagem pós-colonial aplicada à literatura e ao 
cinema moçambicanos conduz-nos, precisamente, à questão da construção de uma 
identidade nacional moçambicana e a uma necessária reflexão do contexto de guerra 
civil que perdurou, neste país, entre 1977 e 1992. Aliás, as obras pós-independência do 
autor moçambicano Mia Couto abordam a questão da dialética entre a modernidade 
e a tradição, assim como da reescritura da história, num diálogo entre literatura e 
colonialismo que parecem nos remeter, igualmente, para o movimento da negritude 
e da africanidade (os quais se haviam constituído, depois da Segunda Guerra Mundial, 
como elementos fundadores de uma identidade nacional africana e de um tipo de 
literatura marcado pela oralidade). 

Língua portuguesa e estudos pós-coloniais

A Negritude foi uma corrente literária, cultural e política que podemos situar 
entre o fim da Primeira Guerra Mundial e o início da Segunda Guerra Mundial. 
Reivindicando uma identidade específica quanto ao Ser negro, o movimento reagrupou 
escritores e intelectuais, sobretudo, da África francófona e das Antilhas francófonas, 
como Aimé Césaire, Léopold Sédar Senghor, Jacques Rabemananjara, Léon-Gontran 
Damas, Guy Tirolien, Birago Diop ou René Depestre. Ora, a abordagem pós-colonial 
recupera, precisamente, este elemento fundamental da identidade, pelo que – no que 
concerne os territórios africanos que foram colonizados por Portugal – esta abordagem 
nos permite compreender a questão da construção de uma identidade nacional 
moçambicana, angolana, guineense, cabo-verdiana e são-tomense, no contexto da 
descolonização: “Convencida de que, não obstante as diferenças – que decorrem de 
“variedades da pós-colonialidade africana” (R. Hamilton) –, as literaturas africanas de 
língua portuguesa têm-nos  oferecido configurações temáticas da pós-colonialidade que 
já vêm sendo atualizadas em outros espaços geo-poéticos” (Mata, 2020, p. 28). Esta 
reflexão, nos contextos angolano e moçambicano, implica, contudo, a consideração de 
uma particularidade: o contexto de guerra civil (que, em Angola, se estendeu de 1975 a 
2022 e, em Moçambique, de 1977 a 1992). Com efeito, como referimos anteriormente, 
a literatura moçambicana pós-independência (à imagem, aliás, das restantes literaturas 
africanas em língua portuguesa) debruça-se sobre a	 dialética entre a modernidade e a 



na literatura como no cinema

87

Ana Maria Saldanha

tradição, reescrevendo a história com base na voz de quem se libertou do colonialismo. 
A negritude e a africanidade assumem-se, neste contexto, como elementos fundadores 
de uma identidade nacional e de um tipo de literatura em que a oralidade constitui um 
traço distintivo.  

No contexto literário moçambicano, também o conceito-categoria de 
identidades híbridas – identidades que se constroem a partir de dois lados de uma mesma 
fronteira - se pode aplicar, permitindo compreender a redescoberta que se realiza de 
tradições ancestrais e o fato de se reinventar o presente com o fim de elaborar uma 
determinada autorrepresentação e afirmação de uma dada identidade nacional. Se este 
elemento se concretiza, num primeiro momento, através da literatura, ele estender-
se-á a todas as restantes manifestações socio-estéticas, inclusivamente ao cinema. Nesta 
afirmação identitária, há um elemento sobre o qual é fundamental refletir: o uso da 
língua portuguesa como língua literária e cinematográfica. Para tal reflexão, vale a pena 
referir que esta questão se colocou em diferentes países africanos, antes colonizados por 
potências europeias. 

Ora, ainda que as independências políticas dos países africanos (antes sob 
domínio colonial europeu) se tenham verificado, sobretudo, depois da Segunda Guerra 
Mundial (nomeadamente, a partir dos anos 1960), o controle político e económico 
perdurou (sob as mais variadas formas), mantendo-se, muitas vezes, nas mãos do 
antigo colonizador. Aquando das independências, a escolha de uma língua constituiu 
um vector de reflexão prioritário, uma vez que o uso que o ser humano faz de uma 
língua vai determinar o lugar que esta ocupa - o que, por seu lado, necessariamente, 
vai determinar e condicionar não apenas a forma como o homem se vê (a si mesmo) 
e se posiciona perante o Outro, mas, igualmente, a forma como vê e avalia o seu meio 
e o seu contexto. Tal como sucedeu com a língua francesa ou com a língua inglesa, o 
uso da língua portuguesa – nas antigas colónias, depois independentes – assumiu, no 
contexto das independências, um duplo papel: por um lado, constituía, claramente, uma 
herança do colonialismo; por outro, constituía, igualmente, um lugar de experiências e 
de práticas discursivas inovadoras.

No que concerne a problemática meramente literária, para além do uso de 
uma mesma língua, há questões que são comuns às literaturas africanas de língua 
portuguesa. Estas literaturas englobam cinco nações independentes, razão pela qual, 
em 1986, Manuel Ferreira, de forma a diferenciá-las das literaturas africanas em língua 



na literatura como no cinema

88

Ana Maria Saldanha

inglesa ou em língua francesa, propôs o termo literaturas africanas de expressão portuguesa 

(o qual seria usado por outros autores/estudiosos, como Benjamin Abdala Júnior): 
“O conteúdo, sim, e num enunciado em presença: «literaturas africanas de expressão 
portuguesa» está no adjectivo «africanas»; é ele que lhe transporta a qualidade, é ele 
que contém o significado” (p. 45). Manuel Ferreira indica, deste modo, que o adjetivo 
africanas é o indicativo de qualidade deste tipo de escrita. Alfredo Margarido, por seu 
lado, abandonará esta designação, considerando quer o uso de expressão portuguesa 
excluiria a integração de formas orais de línguas autóctones. Seguir-se-iam várias 
outras propostas: Pires Laranjeira (1995) fará, aliás, um levantamento das principais 
designações propostas (utilizadas ao longo do tempo) para as literaturas africanas de 
língua portuguesa, como literatura ultramarina, literatura lusófona, literatura afro-
lusófona, literatura em expressão/língua portuguesa, literatura luso-africana, literatura 
afro-portuguesa, literatura das nações africanas de língua portuguesa (denominação 
escolhida por Alfredo Margarido), literatura dos países de língua oficial portuguesa, 
literatura português-africana, literatura neo-africana em português, entre outras. Em 
1990, Francisco Salinas Portugal proporá uma denominação com uma menor marca 
ideológica e aparentemente menos problemática: literaturas africanas em/de língua 

portuguesa.

Periodização do cinema africano e das literaturas africanas: o caso de 

Moçambique 

Tal como a questão da denominação das literaturas produzidas, em língua 
portuguesa, nos antigos países colonizados, também as propostas quanto à sua 
periodização são várias. Assim sendo, em 1989, Alfredo Margarido considera a existência 
de quatro fases. A primeira fase englobaria a publicação de antologias poéticas africanas 
(em língua portuguesa) – a qual teria tido início em 1953, quando Francisco José Tenreiro 
e Mário Pinto de Andrade publicam Caderno de poesia negra de expressão portuguesa 
(num momento em que os poetas manifestam preocupações especificamente africanas, 
ainda que recorrendo ao uso da língua portuguesa). Este mesmo modelo antológico 
seria reutilizado, em 1958, por Mário Pinto de Andrade, quando publica, em Paris, 
Antologia da poesia negra de expressão portuguesa. A segunda fase, segundo Margarido, 
englobaria o momento em que as antologias poéticas passam a estar associadas a um 



na literatura como no cinema

89

Ana Maria Saldanha

discurso anti-colonialista, enquanto a terceira fase seria inaugurada, na década de 1970, 
por Manuel Ferreira, quando publica, sob o título No Reino de Caliban, antologias de 
autores portugueses e africanos. A quarta e última fase referir-se-ia ao período em que 
a literatura deixa de ser construída em função do colonizador e passa a considerar os 
factos nacionais. Francisco Salinas Portugal, na esteira de Alfredo Margarido, propõe 
a divisão das literaturas africanas em língua portuguesa em cinco períodos, em função 
de critérios históricos e políticos. O primeiro período iniciar-se-ia com a abolição da 
escravatura (1869) e estender-se-ia até à implantação da República, em Portugal (1910). 
O segundo período estender-se-ia desde a Proclamação da República até à aprovação 
do Ato Colonial (Decreto n° 18.570 de 8 de julho de 1930, no qual se substituiu o 
Título V da Constituição Portuguesa de 1911, criando o conceito de Império Colonial 
Português), o terceiro período desde 1933 a 1961 (início guerras de libertação nacional), 
o quarto período desde 1961 até às independências (1974-1975) e o quinto período 
desde as independências até à atualidade. Já José Pires Laranjeira (1995; 2001) propõe 
duas grandes divisões periodológicas: época colonial (até 1975) – quando surgem 
textos, não necessariamente literários nem africanos, mas relacionados com África – e 
época pós-colonial (independências – atualidade) – quando a literatura se liberta da lei 
da vida colonial. Tendo em conta estas duas grandes divisões periodológicas, sugere a 
existência de seis fases, apresentando o caso angolano como paradigma, ou seja, como 
um modelo de irradiação a partir do qual se estabelecem fases aplicáveis aos restantes 
países. Nesta subdivisão apresentada por Pires Laranjeira (1995; 2001), destacamos a 
quinta fase (1961 – 1974) – durante a qual se inicia um processo de resistência, marcado, 
no plano político, pelo início da luta armada de libertação nacional (primeiro, Angola; 
depois, Moçambique e Guiné-Bissau) – e a sexta fase. Esta última corresponde à 
contemporaneidade pós-colonial (1975-1998), a qual é marcada pelas independências, 
pela transformação radical nas estruturas de poder, da sociedade, da economia e da 
cultura e pela mudança no percurso das literaturas. Se o primeiro momento (1975-
1985), segundo Laranjeira (1995; 2001), seria marcado pelo patriotismo, já o segundo 
momento (1986-1996) seria marcado pela superação do estigma colonial e da pós-
colonialidade estética.

Em Postcolonial African Cinema (2007), Kenneth W. Harrow considera que o 
cinema africano tem início com os primeiros filmes realizados por africanos (como 
Paulin Soumanou Vieyra, Ousmane Sembène e Oumarou Ganda), estabelecendo o seu 



na literatura como no cinema

90

Ana Maria Saldanha

nascimento entre o final dos anos 50 e o início dos anos 60, numa época marcada pela 
luta pelo fim do colonialismo e pela independência.

Ora, ainda que a literatura dos países africanos de língua oficial portuguesa seja 
bem documentada e respeitada, o mesmo não se passa relativamente ao cinema destes 
países, marcadamente menos prolífico e muito recente. Ainda assim, as antigas colónias 
portuguesas em África desenvolveram as suas próprias tradições cinematográficas, 
influenciadas pelo contexto político, social e cultural de cada país. O cinema africano 
de língua portuguesa aborda temas comuns, como a luta anticolonial, a busca de uma 
identidade cultural e a afirmação de vozes autênticas. Este cinema pode ser dividido 
em três fases principais. A primeira fase - cinema colonial (até às independências) – 
corresponde ao período em que o cinema era, predominantemente, controlado pela 
metrópole portuguesa, com produções que reforçavam a narrativa colonial. No entanto, 
ainda assim, alguns cineastas africanos começaram a surgir, muitas vezes formados em 
Portugal ou no exterior, iniciando um tipo de cinema onde já se encontra presente 
uma abordagem crítica ao colonialismo. A segunda fase - cinema pós-independências 
(décadas de 1970-1990) -, corresponde ao período em que os governos das novas 
nações recém-libertas de um colonialismo secular olham para o cinema como uma 
ferramenta de construção nacional e de educação popular. Muitos filmes foram, deste 
modo, financiados pelo Estado e tinham um forte caráter ideológico. No caso de 
Angola e de Moçambique, a defesa dos ideais socialistas constituía um elemento de 
suma importância. Destacamos, a título de exemplo, o filme angolano Sambizanga, de 
Sarah Maldoror, que, ainda que realizado em 1972, constitui um dos primeiros filmes 
angolanos sobre a luta anticolonial. Seguem-se, depois, temas relacionados com a 
guerra civil, como é o caso de O Tempo dos Leopardos (1985), de Zdravko Velimirović, 
uma co-produção moçambicana sobre a guerra civil. Segue-se, depois, uma terceira fase 
- cinema contemporâneo (anos 2000 em diante) -, quando o acesso a novas tecnologias 
vai permitir que o cinema africano em língua portuguesa se diversifique, abordando 
temas como a migração, a identidade e a globalização. Neste quadro, vale a pena 
destacar os filmes angolanos O Herói (2004), de Zézé Gamboa (vencedor do Sundance) 
e Air Conditioner (2020), de Fradique, os filmes moçambicanos O Jardim do Outro Homem 
(2007), de Sol de Carvalho e Redemoinho (2022), de João Ribeiro, assim como o filme 
caboverdiano Jaz Morto e Arrefece o Menino de sua Mãe (2019), de Jardel Lima.



na literatura como no cinema

91

Ana Maria Saldanha

Podemos afirmar que, quer na literatura quer no cinema, desde as independências 
até às décadas de 1980/1990, deparamo-nos com um cânone pós-colonial em que surgem 
temas como a exaltação patriótica, o culto dos heróis da libertação nacional, a opressão 
colonial e o ruralismo. Por outro lado, a partir das décadas de 1980-1990, surgem novas 
vias estéticas, quer na literatura quer no cinema, num momento em que se impõe 
uma pós-colonialidade estética. Assim sendo, explora-se a capacidade metafórica e a 
capacidade imagética da palavra e da imagem, sendo a literatura e o cinema influenciados 
(ou fragmentados) por diferentes atitudes estéticas, como o neossimbolismo, o neo-
concretismo, o neossurrealismo ou o existencialismo (sobre este tema, no que se refere 
à literatura, remetemos para a obra de Pires Laranjeira (1995; 2001)). As manifestações 
socio-estéticas do novo milénio serão, assim, marcadas por uma estética que (ainda 
que influenciada por diversas escolas) tem origem num multiculturalismo étnico que 
as novas nações e sociedades abarcam, exorcizando fantasmas e medos de guerras ou 
de perda de independência. Ora, é precisamente neste contexto que podemos incluir a 
obra literária de Mia Couto, O Último Voo do Flamingo, publicada em 2000, e a posterior 
adaptação cinematográfica de João Ribeiro, em 2010.

Cruzamentos e diálogos literário-cinematográficos em O Último Voo do Flamingo

Mia Couto é, hoje, um autor incontornável da literatura africana de língua 
portuguesa, pelo que a sua obra não poderia ser ignorada pela sétima arte.

Nascido em 1955, na então colónia portuguesa de Moçambique, a vida de Mia 
Couto cruza a história recente do país. Com efeito, nove anos após o nascimento de 
António Emílio Leite Couto (quem adotaria, anos depois, o nome literário Mia Couto), 
Moçambique iniciaria uma longa luta pela sua libertação, numa guerra cujo término 
aconteceria graças à Revolução portuguesa de 25 de abril de 1974. Seria, aliás, durante 
a guerra pela independência que Mia Couto, então estudante, aderiria ao movimento 
independentista FRELIMO (Frente de Libertação de Moçambique), o qual o levaria, 
depois da Revolução de 25 de abril de 1974, pelos caminhos do jornalismo. Em 1975, 
Moçambique obtém a formalização da sua independência. No entanto, dois anos depois, 
segue-se uma violenta guerra civil que apenas terminaria em 1992: Mia Couto afirmaria, 
então, que a guerra civil fora muito mais violenta do que a guerra pela independência. 



na literatura como no cinema

92

Ana Maria Saldanha

A História recente do país vai atravessar a vida de Mia Couta e a sua obra. 
Ainda que os romances de Mia Couto construam universos oníricos, muitas vezes 
inverosímeis e sem correspondência com um momento preciso da história, as suas 
obras possibilitam a inteligibilidade da história recente do país. Com efeito, longe do 
realismo histórico ou de uma perspetiva documentarista, a literatura de Mia Couto 
encontra-se liberta de referentes (factuais ou históricos), não se limitando à função 
heurística de compreender o passado, nem à função mimética de duplicar uma realidade 
preexistente, antes trazendo “conhecimento sobre o mundo cujos contornos devem 
ser definidos” (Cazalas, 2000, p. 290). Nutrido por uma oralidade que o autor busca 
na sua infância moçambicana, na Beira e nas histórias que, em criança, ouvia, a base 
da oralidade miacoutiana pode ser encontrada no extraordinário cruzamento entre as 
diferentes línguas de origem bantu (relembre-se que o português é falado, apenas, por, 
aproximadamente, um terço da população moçambicana). 

O Último Voo do Flamingo, publicado em 2000, é uma narrativa cuja trama se 
desenrola em torno de um fenômeno sobrenatural, na aldeia imaginária de Tinzagara.  
Nesta aldeia, ocorrem estranhas explosões, num momento em que a guerra civil 
caminha para o seu término. De forma a garantir o bom andamento do processo de paz, 
capacetes azuis são enviados para a aldeia onde, inexplicavelmente, minas explodem 
e corpos de capacetes azuis desaparecem no ar, não deixando nenhum outro vestígio 
para além do membro viril do corpo desaparecido. É neste contexto que um inspetor da 
Organização das Nações Unidas (ONU), Massimo Risi, é enviado para esta aldeia, com 
vista a conduzir uma investigação sobre os estranhos desaparecimentos. Para levar a 
cabo esta tarefa, é acompanhado por um tradutor, recrutado na aldeia onde o fenómeno 
inexplicável se produz. A voz do narrador é, aliás, a voz do tradutor.

A tentativa de elucidação do emissário italiano da ONU será rapidamente 
derrotada pelos habitantes, os quais não lhe fornecem pistas nem explicações racionais 
que ele, desesperadamente, busca, com o objetivo de elaborar o seu relatório. Ora, o 
fracasso desta abordagem racional tem, precisamente, a ver com o facto de esta não 
se coadunar com o modo de apreensão da realidade tradicional. Em depoimentos que 
reenviam para a irracionalidade, Risi entra em contacto com um administrador corrupto, 
uma prostituta altiva, um feiticeiro perentório, uma “jovem-velha”, um padre blasfemo, 
um narrador prudente e o seu pai profetizador. Todos estes testemunhos relevam da 
oralidade e neles encontramos provérbios e histórias tradicionais que lançam luz sobre 



na literatura como no cinema

93

Ana Maria Saldanha

o fenômeno das explosões, o qual, à medida que a narrativa avança, assume significados 
múltiplos.

O sobrenatural assume um sentido quer humorístico quer grotesco, permitindo 
satirizar o poder local pós-guerra civil. É neste sentido, aliás, que deverá ser interpretado 
o desaparecimento dos representantes internacionais e a sua redução ao membro viril, 
símbolo de um poder em desagregação. A dimensão antropológica do sobrenatural 
pode, por seu lado, ser encontrado na feitiçaria, já que essas explosões poderiam resultar 
de um feitiço lançado pelos homens da aldeia, invejosos dos soldados estrangeiros cuja 
riqueza ostensiva atrairia as mulheres do país (Cazales, 2000).

Entretanto, o narrador-personagem volta à sua própria história e, em particular, 
à trajetória do seu pai, Suplício, um ex-guarda-caça que trabalhou arduamente para 
obter essa prestigiosa posição, durante a época colonial. Após a independência, foi, 
contudo, rejeitado, quer por ter lutado ao lado dos colonos quer por ter criticado os 
membros da guerrilha e a corrupção das novas elites que se foram instalando, no país. 
Decide, então, colocar-se à margem da comunidade, morando, isolado, na periferia da 
aldeia. Será graças ao narrador/tradutor que Risi entrará em contato com o universo 
particular da vila onde o misticismo e a magia coexistem com a materialidade do dia a 
dia.

Neste contexto marcado por um universo de acontecimentos irracionais, é de 
destacar o fato de a mulher assumir uma posição de destaque.

A pretensão de um enfeitiçamento que reenvia para a reafirmação de um poder 
patriarcal é rapidamente substituída por uma nova hipótese: a possibilidade de um 
poder mágico das mulheres moçambicanas, o qual inspiraria um desejo incontrolável 
nos homens, ao ponto de ser – literalmente - explosivo -, no momento do orgasmo. 
Neste sentido, o romance miacoutiano assume-se como uma reescrita irônica do mito 
da femme fatale, desta feita da mulher negra cujas vontades e respeito devem ser apanágio 
dos homens (Cazales, 2000). Ora, a relação entre fronteiras e gênero, nas primeiras obras 
de Mia Couto, foi levada a cabo por Phillip Rothwell, na sua obra de 2004, A postmodern 

nationalist: truth, orality and gender in the work of Mia Couto. Rothwell argumenta, então, 
que, no quadro da ficção de Couto, há, frequentemente, uma indefinição da fronteira 
entre masculinidade e feminilidade, a qual se encontra dramatizada por personagens 
como o travesti Zé Paulão de Sapatos de Tacão Alto ou o machista Joãotónio, que se 



na literatura como no cinema

94

Ana Maria Saldanha

torna Joãotónio/Joanatónia, depois de a esposa se tornar sexualmente dominante, em 
Joãotónio, no enquanto.

Em O Último Voo do Flamingo, Ana Deusqueira, a prostituta extravagante de 
Tizangara, é uma fonte de informações fundamental para o investigador das Nações 
Unidas, nomeadamente depois de um pênis de um dos soldados da paz aparecer num 
ventilador de teto e de o administrador distrital, mesmo colocando o ventilador na 
velocidade máxima, não o conseguir retirar. A prostituta - especialista em todos os 
pênis da cidade – surge, assim, como testemunha decisiva. Deusqueira é cética em 
relação a tudo o que é oficial, incluindo investigações criminais e reformas nacionais, 
contudo ciente da importância do seu papel social: “Duvidam? Sou puta legítima. Não 
uma desmeretriz, dessas.” (Couto, 2000, p. 29). 

Risi, espantado com o fato de uma cidade tão pequena como Tizangara ainda 
possuir uma prostituta, descobre que Deusquiser foi para ali trazida no quadro de um 
programa de descentralização, chamado Operação Produção, um programa lançado em 
maio de 1983 que consistia em enviar, para áreas rurais remotas, pobres e marginalizados 
das cidades, buscando, com isto, estimular iniciativas econômicas locais. Apesar do fim 
deste programa, a prostituta continuava produtivamente operacional (Cazales, 2000).

Ana Deusqueira representa, deste modo, o que é diferente: longe da representação 
social reservada à condição de mulher, Ana, entre tantos outros poderes, é a grande 
exploradora e conhecedora da sexualidade, sobre a qual possui, portanto, a autoridade 
máxima: “Quem, senão ela, podia dar um parecer abalizado sobre a identidade do órgão? 
Ou não era ela perita em medicina ilegal?” (Couto, 2005, p. 27). Alegoria – no sentido 
que Walter Benjamin atribui a este recurso – do poder feminino, Ana afirma: “somos 
nós, mulheres, os engenhos explosivos. Não faça esta cara. Nós temos poderes” (Couto, 
2000, p. 83). É, deste modo, uma personagem feminina - socialmente marginalizada, 
ainda que fundamental para a sexualidade dos homens da aldeia – que simboliza o 
poder subversivo moçambicano. Ana reage ao patriarcalismo e às convenções sociais, 
assumindo-se como a voz da rebeldia, a nova arma de um povo que, então, terminava 
um ciclo de violência marcado por uma guerra fratricida. A ficção mescla-se com a 
realidade e a História é reescrita pela voz de uma prostituta:

Deusqueira sobre um braço, ergueu o rosto e gritou:
– Você é uma merda! Vou-te denunciar! [...] Tornei-me visível, a ver se 



na literatura como no cinema

95

Ana Maria Saldanha

parava a violência. O administrador me olhou espantado. Me ia ordenar 
certamente que saísse. Contudo, a voz de Ana Deusqueira se sobrepôs:
– És tu que estás a matar pessoas. És tu, Estêvão Jonas!
– Cala-te.
– Tu é que mandas colocar as minas! Tu é que matas os nossos irmãos.
– Não escute, ela é doida – disse ele para mim.
– Eu vi-te a semear as minas, eu vi [...] (Couto, 2000, p. 193-194)

Ana é, pois, a voz denunciadora, a voz da rebeldia, a voz, sobretudo, da consciência. 
Ela é, neste sentido, uma ameaça ao poder, tal como, anos antes da independência, as 
vozes que pugnavam pela libertação da opressão colonial o haviam sido. 

Temporina, por seu lado, é a personagem desafiadora do tempo, a mulher 
cujo corpo jovem não envelhece nunca. Esta personagem feminina assume um papel 
didático, dando indícios a Massimo Risi da confluência do mundo mágico e do mundo 
real, na aldeia moçambicana. Temporina apresenta, deste modo, ao estrangeiro, uma 
ordem que o centrismo europeu não conseguirá nunca explicar:

– Entende agora por que viemos aqui? Para você ver que em Tizangara não 
há dois mundos.
Ele que visse, por si, os vivos e os mortos partilharem da mesma casa. 
Como Hortênsia e seu sobrinho. E pensasse nisso quando procurasse os 
seus mortos.
– Por isso eu lhe pergunto, Massimo: qual vila o senhor está visitando?
– Como assim, qual vila?
– É porque aqui temos três vilas com seus respectivos nomes – Tizangara-
terra, Tizangara-céu, Tizangara-água. Eu conheço as três. E só eu amo 
todas elas. (Couto, 2000, p. 67).

Hibridismos pós-coloniais na literatura e no cinema

Mia Couto descreve-se, a si próprio, como um indivíduo híbrido cuja identidade 
é constituída a partir de mundos oponentes: branco e africano, escritor de magias 
numa sociedade que é real.  Ora, na mescla que a sua obra faz entre realidade e ficção, 
o sobrenatural acaba por alegorizar a realidade da guerra, já que a importância que 



na literatura como no cinema

96

Ana Maria Saldanha

se dá ao desaparecimento de cinco capacetes azuis (estrangeiros) é profundamente 
desproporcional perante o significativo número de vítimas civis da guerra civil. Neste 
sentido, até o o tradutor/narrador assume uma forma híbrida. Com efeito, é ele 
quem assegura a tradução cultural de duas cosmovisões, aparentemente antagónicas, 
tendo ele próprio migrado para a cidade, para estudar. Ele assume, portanto, uma 
posição intermédia, não apenas enquanto intermediador cultural e linguístico, mas, 
igualmente, enquanto homem de uma aldeia que se forma numa cidade, longe da magia 
e do contexto sobrenatural daquela. A este propósito, Cazales (2000) afirma que os 
conceitos de hibridismo e de mistura podem ser aplicadas à linguagem subversiva de 
Mia Couto, já que a sua narrativa não constitui um romance histórico nem um romance 
de historiador, mas antes o que Cazales denomina de “romance do tradutor” (p. 56). A 
decifração da realidade, por seu lado, exige uma imaginação que realiza o casamento do 
escrito e do oral, através da invenção de alegorias.

O hibridismo representa, portanto, a identidade moçambicana, a qual se 
encontra em conflito com os efeitos de uma guerra civil que se seguiu à independência, 
ao mesmo tempo que tenta resistir a uma lógica de uma modernidade pós-colonial 
na qual proliferam esquemas de corrupção e abusos de poder. É neste sentido, aliás, 
que poderá ser interpretado o final do romance – tão magnificamente representado 
no ecrã por João Ribeiro. A imaginação literária transposta para o ecrã participa, deste 
modo, num processo de busca identitário (semelhante àquele que ocorrera aquando do 
Romantismo), no qual o hibridismo linguístico ocupa um lugar de eleição.

Na adaptação cinematográfica de O Último Voo do Flamingo, João Ribeiro 
oferece imagens de um idílico campo onde as personagens femininas ocupam um plano 
privilegiado. As cenas de sexo e a sexualidade estão muito presentes, esta última surgindo 
como a força motriz da narrativa, sendo os corpos femininos, nus, frequentemente 
(exageradamente?) expostos ao público. Ainda assim, respeita-se a trama narrativa 
original, denunciando-se a corrupção generalizada, em diferentes níveis institucionais, 
culminando num final em que, misteriosamente, Moçambique desaparece, ficando 
Massino e o tradutor em cima de um penhasco, aparentemente flutuando. 

Na adaptação cinematográfica, a cosmovisão tradicional afirma-se como uma 
força benigna, enquanto a modernidade neocolonial se afirma como uma força maligna. 
A vida voltará, desta feita, quando o flamingo – como conta uma lenda local – trará de 
volta o sol: Moçambique, então, poderá renascer. 



na literatura como no cinema

97

Ana Maria Saldanha

Conclusão

Quer na obra literária O Último Voo do Flamingo, quer na sua transposição para 
o cinema, deparamo-nos com elementos que nos reenviam para o que Pires Laranjeira 
(1995; 2001) caracterizou como pós-colonialidade estética. Assim, quer na obra original, 
quer na sua representação cinematográfica, O Último Voo do Flamingo manifesta um 
claro cuidado estético, formas experimentalistas da linguagem (que o cineasta transpõe 
para o ecrã), uso da ironia como denúncia da corrupção presente e exposição das 
contradições da sociedade moçambicana. 

Em 1994, na obra Vozes moçambicanas: literatura e nacionalidade, Patrick Chabal 
identifica características próprias na literatura moçambicana que caracteriza como 
moçambicanidade. Neste conceito-categoria os textos produzidos têm como objetivo 
realçar cores e vozes locais, havendo uma diferenciação clara da escrita produzida 
na Europa, a consciência, por parte do escritor, da pertença a uma cultura própria e 
diferenciada, uma busca de formas transgressoras no uso da língua do colonizador, 

utilizando-se estratégias de linguagem que reforçam a luta pela liberdade. Paralelamente, 
o discurso literário é atravessado pela oralidade e pela sonoridade, ou seja, pelas 
expressões e pelo ritmo das línguas autóctones.

Ora, a obra de Mia Couto, O Último Voo do Flamingo, incorpora todas estas 
expressões de moçambicanidade, as quais o cineasta João Ribeiro procurará incorporar 
no seu filme. No romance como no filme, o hibridismo representa a identidade 
moçambicana, a qual se construiu, nos tempos recentes, após um conflito devastador.

Referências bibliográfias

BAKHTINE, Mikhaïl. Esthétique et Théorie du Roman. Paris: Gallimard, 1978.

(BAKHTIN, Mikhail. Questões de Literatura e de Estética: a Teoria do Romance. São Paulo: 
UNESP/HUCITEC, 1985.)

BAKHTIN, Mikhail. Marxismo e Filosofia da Linguagem. São Paulo: 

UNESP/HUCITEC, 1988.

BENJAMIN, Walter. Obras Escolhidas. São Paulo: Brasiliense, 1987.



na literatura como no cinema

98

Ana Maria Saldanha

CANDIDO, Antonio. A Educação pela Noite e Outros Ensaios. São Paulo: Ática, 1987.

CANDIDO, Antonio. Formação da Literatura Brasileira. Belo Horizonte: Itatitaia, 2017.

CANDIDO, Antonio. Literatura e Sociedade. Rio de Janeiro: Ouro sobre azul, 2014.

CANDIDO, Antonio. O Discurso e a Cidade. São Paulo: Duas cidades, 1993.

CANDIDO, Antonio. Textos de Intervenção. São Paulo: Duas cidades, 2002.

CANDIDO, Antonio. Vários Escritos. São Paulo: Duas cidades, 1977.

CAZALAS, Inès. Le Dernier Vol du flamant (2000) de Mia Couto : force et vertu de l’imagination 

In : Pour un récit transnational : La fiction au défi de l’histoire immédiate. In : Yolaine Parisot 
et Charline Pluvinet (dir.), Presses universitaires de Rennes, 2015, p. 283-296.

CHABAL, Patrick. Vozes moçambicanas: Literatura e nacionalidade. Lisboa: Vega, 1994.

COUTO, Mia. O Último Voo do Flamingo. Lisboa: Caminho, 2000. 

FANON, Frantz. Les Damnés de la Terre. Paris: Éditions François Maspero, 1961.

LARANJEIRA, José Pires. Literaturas Africanas de Expressão Portuguesa. Lisboa: 
Universidade Aberta, 1995.

LARANJEIRA, José Pires. Mia Couto e as Literaturas Africanas de Língua Portuguesa. 
Revista de filología románica, Universidad Complutense, Madrid, 2001. 

LEITE, Ana Mafalda. Literaturas Africanas e Formulações Pós-Coloniais. Lisboa: Edições 
Colibri, 2003.

LUKACS, Gyorgy. A Teoria do Romance. São Paulo: Duas Cidades / Editora 34, 2000.

PRUDENTE, Celso Luiz. A dimensão pedagógica do cinema negro. Extraprensa, 

Universidade Federal do Mato Grosso, 2019.

PRUDENTE, Celso Luiz. A dimensão pedagógica do cinema negro. In: Celso Luiz 
Prudente e Darcilene Célia Silva (org.). A dimensão pedagógica do cinema negro: o 
olhar de Celso Prudente. Curitiba: Prisma, 2018, pp. 307-313.

ROTHWELL, Phillip. Leituras de Mia Couto: Aspetos de um Pós-Modernismo Moçambicano. 
Coimbra: Almedina, 2015. 



na literatura como no cinema

99

Ana Maria Saldanha

SAID, Edward. Culture and Imperialism. London: Chatto, 1993.

SAID, Edward. Orientalism. New York: Pantheon, 1978.

SAID, Edward. The World, the Text, and the Critic. London: Faber, 1984.

SALDANHA, Ana. Do Brasil-Colónia ao Século XX: Sociedade e Principais Tendências 

Estéticas da Literatura Brasileira. Macau: Instituto Politécnico de Macau, 2018.

SALDANHA, Ana. Literatura, Arte e Sociedade em Portugal: da Modernidade à 

Contemporaneidade. Macau: Instituto Politécnico de Macau, 2020.

SALDANHA, Ana. Representações Literárias da Questão Agrária no Século XX: os Casos de 

Brasil e de Portugal. São Paulo: Expressão Popular, 2018.

SENGHOR, Léopold. Liberté I. Négritude et humanité. Paris: Seuil, 1964.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. In Other Worlds: Essays In Cultural Politics. Routledge, 
2006.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Outside in the Teaching Machine. London: Routledge, 
1993

WILLIAMS, Raymond. Marxism and Literature. Oxford: Oxford University Press, 1977.



100

Análise formal das cadências
 harmônicas no filme Orfeu Negro:

 questões e problemas da africanidade 

Alexandre Siles Vargas1

José Álvaro Lemos de Queiroz2

Celso Luiz Prudente3

O artigo é uma contribuição reflexiva que faz uma análise formal das cadências 
harmônicas que estão presentes na construção das frases musicais da canção Manhã 

de Carnaval, que é articulada na narrativa do filme Orfeu Negro (1959), na perspectiva 
da questão e do problema da africanidade. Dirigido por Marcel Camus, o filme é um 
clássico do cinema brasileiro e internacional, inspirado na mitologia grega da peça 
teatral Orfeu da Conceição, de Vinícius de Moraes. 

A realização de Camus trouxe Orfeu e Eurídice para o contexto do carnaval do 
Rio de Janeiro, que expressava também a realidade dos negros empobrecidos do morro, 
com sua cultura (questão) e marginalização (problema). A trilha sonora desempenhou 
papel essencial na narrativa, destacando-se a canção “Manhã de Carnaval”, que aparece 
logo no início do filme e se torna um leitmotiv, caracterizando uma temática rítmica-
melódica-harmônica recorrente ao longo do romance que envolve Orfeu e Eurídice, 
chamando a atenção para questões e problemas, que são diferentes camadas que se 
processam intercaladas, tais como: a religiosa, a estética/artística e a sociorracial. 

1 UNEB / UNEAD
2 UFC-Sobral
3 UFMT e PPGE FEUSP



análise formal das cadências harmônicas

101

Alexandre Vargas, José Queiroz, Celso Prudente

Nossa abordagem observa, tanto a beleza quanto a alegria carnavalesca como 
uma dimensão de possibilidades disruptivas, que se estabeleceram na dinâmica da 
carnavalização bakhtiniana, percebendo-as na inversão da ordem e na autonomia 
da dialética da alegria (Bakhtin, 2002). Fenômenos que foram dados com a força da 
musicalidade de Orfeu, mas visto também na tencionalidade, da interdição e da 
liberdade, do amor, que se passam na dinâmica do carisma orfeônico, nutrido por sua 
amada, em um quadro sugestivo ao debate das contradições no suposto amor proibido.

No âmbito da questão da africanidade da camada artístico-musical, a trilha 
sonora do filme mantém uma relação direta com o cotidiano dos moradores do morro, 
associando a musicalidade do samba e bolero com a corporalidade da dança, mas também 
com a subjetividade do amor de Orfeu e Eurídice. A melodia, harmonia e texto da 
canção em foco aprofundam a subjetividade, realçando o processo de desenvolvimento 
da trama fílmica que envolve o par amoroso. 

Apesar da relevância desta obra para a cultura brasileira, a sua utilização 
pedagógica como objeto de análise musical melódica e harmônica ainda é escassa. Neste 
sentido, a reflexão pode ser percebida como um caminho interdisciplinar diferenciado 
que favorece o estudo de assuntos musicais como as frases e as cadências harmônicas, 
a partir de exemplos concretos e culturalmente significativos do cinema negro que 
envolve a musicalidade como uma questão da tamboralidade negra, Siles Vargas, 
Nogueira Souza, Prudente (2023).

A cadência harmônica é essencial para a elaboração do discurso musical, 
funcionando como “pontuações” que orientam o fluxo da melodia e indicam momentos 
de continuação ou de conclusão de cada frase. A frase musical é uma unidade formal do 
discurso sonoro, composta por elementos menores chamados incisos (ou motivos) que 
são organizados em semifrases, frases e períodos delimitados pela cadência. Cada tipo 
específico de cadência reforça um sentido diferente de continuidade ou de conclusão. 
Nesta reflexão, abordamos as cadências com maior sentido de conclusão que são a 
cadência autêntica perfeita e imperfeita; também, a terça de picardia, que é um recurso 
harmônico, que sugere surpresa na harmonia, a partir da nota diferente, mudando a 
escala musical.

Com uma abordagem qualitativa, refletimos, neste sentido, sobre de que forma 
as cadências harmônicas na obra Manhã de Carnaval contribuem para a construção das 



análise formal das cadências harmônicas

102

Alexandre Vargas, José Queiroz, Celso Prudente

frases musicais que articulam, a questão e o problema da africanidade na narrativa do 
filme Orfeu Negro. Discutiremos o filme destacando alguns aspectos dos problemas e 
das questões, que são concorrentes para a formação estética, que implica a narrativa que 
envolve Orfeu e Eurídice, no processo dinâmico da música temática em voga. De tal 
sorte que, observaremos as cadências - autêntica perfeita, autêntica imperfeita e a terça 
de picardia, discutindo a implicação delas na construção melódica da canção Manhã de 
Carnaval e na dinâmica fílmica. 

O filme Orfeu Negro aponta para o problema da desigualdade social, uma vez 
que trata da vida de moradores de um morro carioca, lugar que ficou reservado, por 
imposição dos grupos dominantes, aos negros que migraram do Nordeste, quando 
fugiam da perseguição policial, após dois movimentos insurrecionais. Sendo eles, a 
Revolta dos Malês em 1835 e, sobretudo, a Guerra dos Canudos no final do século XIX, 
ambos na Bahia. 

De tal sorte que, apontamos no filme em tela a interseccionalidade do preconceito 
de classe e raça. Sendo que classe e raça se confundem na sociedade brasileira Ianni, 
(1987), cabendo uma analogia com o processamento químico, cuja pirâmide social 
parece “fórmula química”, no topo é clara, na medida em que desce vai escurecendo 
Prudente, (2023).

A película Orfeu Negro mostra a marginalização social, que foi imposta aos 
afrodescendentes, revelando também um nível de possível forma de existência, com 
base em um onirismo utópico da africanidade do morro, que se mostra alternativo aos 
lugares eurodescendentes que são convivas dos bairros privilegiados, marcados pela 
distopia, dada pela obediência à lógica acumulativa eurocaucasiana. Notamos no filme a 
solidariedade dos que vivem de forma horizontalizada, tal como um processo rizomático, 
de unidos no submundo da exclusão como uma força dos abissais que percebemos em 
uma relação dialógica como Deleuze e Guattari (1995). 

O filme traz a percepção de duas dimensões em que o afrodescendente está 
implicado, na demanda do morro onde se dá sua vida, sendo a ambiência cênica do título 
em voga. Apontamos, como primeira dimensão, a pobreza com a marginalização social. 
Situação que nossa reflexão crítica indica como “problema” do negro, estabelecido por se 
encontrar em um contexto de relações que lhes são estranhas. Isso implica na ausência 
do pertencimento, que tenta fazer da sua vida, um mero processo de sobrevivência. 



análise formal das cadências harmônicas

103

Alexandre Vargas, José Queiroz, Celso Prudente

Para nossa percepção, esse quadro caracteriza o vetor, que foi sugerido, na demanda do 
primeiro dimensionamento, aqui posto. 

Por outro lado, é sugestivo apontar a segunda dimensão, demandada em relações 
nas quais o negro é percebido por encontrar nelas satisfações que lhe indicam para o 
pertencimento. Observamos, nesse contexto de satisfação, que se estabelece em processo 
existencial, caracterizado na satisfação do pertencimento. Razão pela qual sugerimos, 
aí, o discernimento de questão do negro, que será na nossa reflexão as relações que 
são próprias da sua natureza humana, conferidas na sua ontologia, fazendo-lhe bem, 
uma vez que constituem a dinâmica da sua satisfação, dando a condição de existência. 
Apontamos, ‘ao nosso quase cego ver’, essa situação da segunda demanda como sendo 
um conjunto de relações de existencialidade, que nós defenderemos como “questão” 
do negro. Percebemos, contudo, que a questão está no âmbito da existência. Parece-
nos, por outro lado, que o problema é uma demanda da sobrevivência, implicando 
as dificuldades que o indivíduo está envolvido, ferindo-lhe nas relações ontológicas, 
Freire (2005).

Observamos que o filme Orfeu Negro está dimensionado em uma possibilidade 
estética, que rompe com o isolacionismo estético do iluminismo, em que a esteticidade 
se limitava a demanda artísticas, estando a margem da verdade.  Esse fenômeno 
marginalizou a estética da verdade, que implicava o cotidiano helênico. Com isso, a 
estética perdeu força com ausência das relações de veracidade, que é um elemento caro 
para a ciência Almeida (2017). Vemo-la no filme em voga implicada na realidade dos 
negros empobrecidos no morro carioca. 

Para a nossa compreensão, é sugestivo a lembrança de uma espécie de 
deslocamento da estética, cuja as correlações de seu conteúdo como costume e suas 
derivações, tais como: dança, música, religião, saberes como trabalho, colocaram-na 
na dinâmica do cotidiano, Favaretto (2011). Pois, a direção autoral de Camus traz a 
tristeza no negro, que a dialética da narrativa do canto transforma em existencialidade 
da alegria, na carnavalização, Bakhtin (2002), Moraes e Powell (1966). De tal sorte, 
a interseccionalidade das linguagens, que é estrutural no cinema negro, encontra na 
música uma dimensão de beleza, refletida na tamboralidade negra de Orfeu. Uma situação 
em que Camus insiste mostrando que a utopia do quilombo onírico da espontaneidade 
existencial do samba é estranha a lógica acumulativa dos interesses autoritários de 



análise formal das cadências harmônicas

104

Alexandre Vargas, José Queiroz, Celso Prudente

sentidos mercantilistas, que atravessam a vida do morro. Sendo a essência do Orfeu no 
jeito espontâneo da música, mas, é concomitantemente, objeto de tentativa que lhe fere 
no sentimento ontológico, como as demandas que geram o lucro para o enriquecimento 
exógeno ao morro. Essas contradições dificultam a existência do empobrecido, porém 
não o fragmenta. 

Considerando que a resiliência e a resistência o fazem mais forte. Essa situação 
dialoga com o ensinamento marxista, percebendo que na história a dificuldade indica para 
o caminho onde a superação é sempre possível, Marx (2017). No caso específico desse 
filme, é provável que a superação do sofrimento com a marginalização social, imposta 
pela dominação eurocaucasiana, do asfalto elitista da zona sul é superada na dimensão 
existencial, em que a música negra reflete a alma e corporeidade do afrodescendente, 
onde se dá a dinâmica ontológica que permite a relação existencial, superando a tristeza 
da realidade na alegria do onirismo utópico da música. É nessa linha de abordagem que 
será observado o problema como subjacência na criatividade original, de nuance erudita, 
na tamboralidade autoral de Luiz Bonfá e Antônio Maria, na negritude do bolero Manhã 
de Carnaval.

É nesse cenário, em que o cotidiano dos marginalizados se entrelaça com sonhos 
de pertencimento e resistência, a música emerge como um dos principais elementos 
de expressão. A canção Manhã de Carnaval, exprime a africanidade do bolero, que 
ganhou sua forma cubana na presença das populações africanas que foram escravizadas, 
sendo também fundamental para a revolução cubana, com a efetiva participação dos 
afrodescendentes. Na primeira aparição sonora, a canção é apresentada de forma 
instrumental e, na segunda, com voz e violão, com uma introdução tocada em ritmo 
ternário como se fosse uma valsa encenada por Orfeu e que tem continuidade na 
divisão rítmica da melodia que está em quiáltera, que é uma divisão rítmica diferente 
do compasso em voga. Neste momento, ouve-se a sonoridade da batucada em segundo 
plano ao tempo em que a suavidade acústica do violão e voz, dando vitalidade às frases 
musicais e cadências harmônicas. Essa musicalidade, para nossa compreensão, concorre 
para sugerir o universo onírico que reflete a força transcendental do Orfeu, que se 
estabelece na própria música.     



análise formal das cadências harmônicas

105

Alexandre Vargas, José Queiroz, Celso Prudente

As cadências harmônicas 

Para nossa percepção o ritmo, a melodia e a harmonia se entrelaçam articulando 
uma expressão afetiva que indica à reflexão sobre o papel das cadências harmônicas 
na estruturação do discurso musical tonal, em que as notas musicais se relacionam 
com o primeiro grau como centro tonal da escala. Esse fenômeno revela que a canção 
Manhã de Carnaval traz cadências, constituindo elementos essenciais na definição 
da continuidade ou da conclusão, considerando que as cadências definem as frases da 
melodia, sugerindo mais suavidade às transições cênicas e cortes. Processo que enfatiza 
ainda mais a interseccionalidade de linguagem tão cara ao cinema negro.

Para melhor discernimento do significado de cadência iremos estabelecer uma 
relação dialógica com autores, no âmbito do debate em voga, sendo eles: Pena (1954), 
Sadie (1994) e Kostka e Payne (2015).

Para o pesquisador Joaquín Pena é possível perceber a cadência como um recurso 
harmônico essencial para a sensação de conclusão, terminação ou repouso, funcionando 
como um ponto de chegada que organiza e dá sentido às estruturas musicais como 
fórmulas harmônicas. Pena (1954) define a cadência da seguinte forma:

Cadência (fr. cadence, it. cadenza, al. Kadenz, ing. cadency, port. cat. 
cadência; do lat. cadere, caer): nome aplicado a umas sucessões harmônicas 
que produzem a impressão de repouso ou terminação. Equivale à conclusão 
de um período ou frase musical determinadas por acordes motores que 
resolvem em uma fórmula harmônica (PENA, 1954, p.153). 

O estudioso Stanley Sadie chama a atenção para a delimitação de ideias que 
é própria da cadência. É pertinente pensar que essa delimitação foi concorrente na 
dinâmica fílmica, contribuindo para a delimitação cênica, mostrando a importância da 
cadência harmônica nessa construção cinematográfica. O autor aponta que a cadência 
pode ser compreendida como: “a conclusão ou pontuação em uma frase musical” baseada 
em uma “fórmula” de conclusão (SADIE, 1994, p. 153). Para o autor, a utilização da 
cadência é um caminho eficiente para estabelecer ou afirmar a tonalidade de um trecho 
musical (Sadie, 1994). Assim, reforça o papel central das cadências na organização do 
discurso musical, atuando como marcadores formais (como uma fórmula) que delimitam 



análise formal das cadências harmônicas

106

Alexandre Vargas, José Queiroz, Celso Prudente

ideias, mas também reafirmam a tonalidade, orientando a percepção do ouvinte. Essa 
delimitação da cadência na dinâmica musical também pode ser percebida no processo 
fílmico do cinema negro, esse processo é dado nas sequências e nas cenas, como um 
processo de transição.

Por sua vez, os professores Stephan Kostka & Dorothy Payne (2015) apontam 
que a cadência serve para indicar uma meta harmônica, que especifica os acordes 
empregados. Para os autores, algumas cadências soam mais ou menos conclusivas, 
enquanto outras nos deixam desequilibrados com a sensação de que a música deve 
continuar Kostka; Payne, (2015). Para estes autores, as cadências indicam metas 
harmônicas; são como recursos que influenciam diretamente na continuidade ou 
na conclusão do fluxo musical. Para nossa compreensão, o desequilíbrio diante da 
sensação da continuidade da música, no âmbito cinematográfico é uma possibilidade 
para o suspense que se nota no filme Orfeu Negro, quando somos impactados por uma 
nuance de angústia, na preocupação de saber se Orfeu será feliz ou não ao lado de sua 
Eurídice. Essa sensação é provocada sobretudo na conjugação do bolero com a batucada 
e a valsa, formando uma diversidade na estrutura musical de Manhã de Carnaval, que 
se torna também estrutural no filme em voga. Situação cinematográfica que reforça a 
compreensão de que o cinema negro é uma intersecção de linguagem.

Com base nas definições destes autores, é possível perceber a cadência como uma 
fórmula ou meta harmônica que indica o ponto de chegada ou transição em uma frase 
musical, produzindo a sensação de conclusão ou continuidade. Trata-se de um recurso 
estrutural e expressivo que organiza o discurso musical, afirmando a tonalidade, orientando 
a percepção do ouvinte e funcionando como elemento fundamental na construção formal 
da música. Esse fenômeno se faz presente no processo fílmico, tendo a música como uma 
linguagem que se estrutura na complexa amplitude da linguagem cinematográfica.

Dentre as cadências harmônicas, temos, basicamente, dois tipos, as que dão sentido 
de continuidade e as que dão sentido conclusivo, contudo neste texto abordaremos as 
cadências com sentido conclusivo identificadas na música em estudo. Vale ressaltar 
que existe uma relação de hierarquia dada pelo poder de resolução inerente à cadência. 
Nessa hierarquia, a mais forte delas é a cadência autêntica perfeita, que é uma espécie de 
harmonia que fecha a frase musical; seguida da cadência autêntica imperfeita, que não 
tem a força de conclusão harmônica da perfeita. Além disso, abordaremos a terça de 
picardia, também conhecida como cadência de picardia.



análise formal das cadências harmônicas

107

Alexandre Vargas, José Queiroz, Celso Prudente

A Cadência Autêntica Perfeita (CAP) é a que tem maior força conclusiva, 
sendo recorrente nas finalizações e em diversos momentos ao longo da composição 
tonais Kostka; Payne, (2015). Sua força resolutiva provém da hierarquia tonal que 
estabelece a tônica como ponto de repouso. Na sua fórmula harmônica V-I (ou V7-I), 
a resolução do acorde da dominante (V) recai em um acorde da tônica (I), “com ambos 
os acordes em estado fundamental”, (SADIE, 1994, p. 153), ou seja, sem inversões 
no baixo, e com a voz mais aguda repousando sobre a tônica para dar a sensação de 
fechamento e estabilidade. 

Nessa ilustração a seguir, temos um trecho da música Manhã de Carnaval, a 
frase envolve uma tonalidade de sol menor com a cadência V7-i, respectivamente, 
dominante com a nota ré (formando o acorde de ré maior com sétima menor - D7) 
e tônica com a nota sol (formando o acorde de sol menor - Gm), localizados nos dois 
últimos compassos. Sobre o acorde da dominante, a melodia faz um arpejo da tríade de 
ré maior; e sobre o acorde da tônica finaliza na nota sol, configurando uma CAP.

Figura 1 - CAP

A Cadência Autêntica Imperfeita (CAI) é, por sua vez, uma variação da 
cadência autêntica perfeita que, embora utilize a fórmula harmônica V-I (ou V7-I), não 
possui todas as características estruturais da CAP e, por isso, apresenta menor força 
de conclusão. A CAI possui algum desvio formal, quer seja: a ausência da tônica na 
voz mais aguda, acordes invertidos, ou a substituição do acorde da dominante por um 
acorde diminuto da sensível. Aqui neste estudo, abordaremos, apenas, a cadência que 
não tem a tônica na melodia denominada de CAI na posição fundamental. A CAI na 
posição fundamental ocorre quando os acordes (V-I) estão na posição fundamental e 
a melodia não finaliza na tônica. Nesse trecho musical a seguir, a cadência envolve a 
fórmula harmônica V7-i com baixo na fundamental de ambos os acordes, mas com a 
melodia finalizando na nota ré. Assim, sobre o acorde da dominante (D7), a melodia 
envolve as notas fá# e lá. Sobre o acorde da tônica (Gm), finaliza na dominante, que é 
a nota ré.



análise formal das cadências harmônicas

108

Alexandre Vargas, José Queiroz, Celso Prudente

Figura 2 - CAI na posição fundamental

Por último, a terça de picardia ou cadência de picardia é um recurso harmônico 
utilizado ao final da música que causa sensação de surpresa. Ela é percebida quando uma 
música está no modo menor e ao final, com a mudança do intervalo da terça menor 
pela terça maior do acorde da tônica, acaba no modo maior. Esse recurso desestabiliza 
a expectativa auditiva do ouvinte, produzindo a expressividade que Sadie denomina 
como “caráter mais decisivo” (SADIE, 1994, p. 941). 

A seguir, ilustramos a terça de picardia no último compasso da música estudada. 
Situação em que o acorde final esperado deveria ser sol menor (Gm), mas o compositor 
alterou a terça do acorde, mudando-o para sol maior (G).

Figura 3 - Cadência de picardia

As cadências harmônicas definem frases e afirmam a tonalidade. Entretanto, 
o uso de acordes alterados, como os dominantes secundários, provoca a formação 
de cadências que aqui denominamos como secundárias. Essas cadências secundárias 
podem ter como meta qualquer acorde maior ou menor da tonalidade que não seja o 
acorde da tônica. No Quadro 1, é possível observar cadências secundárias em si bemol 
maior, dó menor e si bemol maior. Em todos os casos, os acordes finais das cadências 
são precedidos por suas dominantes sejam elas primárias ou secundárias.



análise formal das cadências harmônicas

109

Alexandre Vargas, José Queiroz, Celso Prudente

Análise de cadências em Manhã de Carnaval 

As cadências, como pontuações musicais, reiterando, são delimitadoras das 
frases de uma música. Essas estão presentes nos cortes e mudanças dos planos das cenas, 
quando a canção é executada no filme. As frases são, neste artigo, nomeadas, utilizando-
se letras minúsculas, em que a primeira será chamada, sempre, por frase a. No caso 
da segunda frase, se tiver o mesmo desenho melódico será chamada também com a 
denominação de frase a, considerando que se trata de repetição. Caso a frase inicie de 
maneira igual, mas, finalizando com alguma mudança na melodia, será chamada por 
isso de frase a’, indicando ser uma variação da primeira. Se for uma melodia diferente 
da primeira frase, caberá a denominação de frase b, feito, assim, de maneira sucessiva, 
teremos por vez as frases c, d, e, f, g. A letra da música não interfere na classificação 
das frases musicais. Sendo que, duas frases com a mesma melodia e letras diferentes 
terão ainda a mesma classificação. As frases se combinam para formar os períodos, que 
são geralmente pareadas. Estas classificações são feitas por letras maiúsculas, usando 
os mesmos critérios que vimos, pouco antes, na taxionomia das frases. Observamos 
também que a métrica poética, constituída por versos e estrofes, costuma induzir à 
construção formal de uma peça musical. Desta maneira, cada verso ou grupo de versos 
de uma letra de música pode, na nossa percepção, corresponder a uma frase ou período 
musical, que entrelaçam as sequências, dinamizando as cenas. 

No título cinematográfico Orfeu Negro, a canção Manhã de Carnaval impacta 
diretamente nos cortes e mudanças de planos ao longo do curso do filme, contribuindo 
para a construção rítmica das cenas. Faremos, com efeito, algumas pontuações ilustrativas 
das frases e cadências que ocorrem na canção Manhã de Carnaval. Para uma ponderação 
mais cristalina da questão que é, aqui, constituída em frases e cadências, faremos, de 
forma ordenada, uma classificação, indicando-as por número, o processamento de suas 
ocorrências. Temos, deste modo, em Manhã de Carnaval, a seguinte estrutura de frases 
e períodos:



análise formal das cadências harmônicas

110

Alexandre Vargas, José Queiroz, Celso Prudente

Quadro 1 - Estrutura de frase e período

Organizamos, como ilustração, um paralelo com a estrutura poética da letra, 
observando as correspondências entre versos/estrofes e forma musical como segue:

Quadro 2 - Frases musicais na primeira estrofe

LETRA DA PRIMEIRA 
ESTROFE

CLASSIFICAÇÃO DAS 
FRASES

CLASSIFICAÇÃO DOS 
PERÍODOS

Manhã, tão bonita manhã Frase a  
Período ANa vida, uma nova canção Frase a’

Cantando só teus olhos
Teu riso, tuas mãos

Frase b  
 
Período BPois há de haver um dia

Em que virás

Frase c

 
Como é possível observar, a cada verso ou par de versos corresponde uma frase 

musical e cada período é formado por duas frases. As duas primeiras frases musicais são 
compostas de apenas um verso, enquanto as duas últimas comportam dois versos cada. 
O momento exato em que as cadências ocorrem está marcado na sílaba em negrito, 
assinalando o instante em que o acorde final da cadência é atacado.  A segunda estrofe 
da música segue o mesmo padrão estrutural de frases musicais, sendo a primeira 
frase idêntica na melodia (Frase a), mas com textos diferentes. As três últimas frases 
possuem melodias diferentes e, por isso, suas classificações também receberão outras 



análise formal das cadências harmônicas

111

Alexandre Vargas, José Queiroz, Celso Prudente

letras. Entretanto existe uma diferença estrutural entre a primeira estrofe e a segunda. 
Enquanto a primeira possui seis versos, a segunda possui apenas cinco. Neste caso, no 
quarto verso, “Falar dos beijos perdidos”, a palavra “perdidos” acaba sendo deslocada 
para a última frase. 

 Quadro 3 - Frases musicais na segunda estrofe

LETRA DA SEGUNDA ESTROFE CLASSIFICAÇÃO 
DAS FRASES

CLASSIFICAÇÃO DOS 
PERÍODOS

Das cordas do meu violão Frase a  
Período A’Que só teu amor procurou Frase d

Vem uma voz
Falar dos beijos...

Frase e  
 
Período C... perdidos

Nos lábios teus

Frase f

 
A última estrofe da música pode ser considerada uma coda, que significa cauda. 

“A última parte de uma peça ou melodia; um acréscimo a um modelo ou forma padrão” 
(SADIE, 1994, p.205). A letra é “Canta o meu coração. Alegria voltou. Tão feliz a manhã 
desse amor”; nesse trecho, a música se torna bem mais movida, motivada pelo próprio 
conteúdo poético da letra, que tem o reforço musical com a cadência de picardia, que 
quebra a expectativa sonora tonal. 

Ao relacionarmos esta análise com a filmagem, percebemos que toda a 
construção das frases musicais acaba por interferir diretamente na edição das cenas 
do filme. Selecionamos para esse texto um dos momentos mais emblemáticos dessa 
interação música/cena que demonstra como as frases e, consequentemente, as cadências 
interferem diretamente na condução das imagens. Utilizamos para essa análise o vídeo 
completo do filme disponível no Youtube4. 

4 Link de acesso ao filme: https://www.youtube.com/watch?v=cizWEvtc4z4&t=2044s 

https://www.youtube.com/watch?v=cizWEvtc4z4&t=2044s


análise formal das cadências harmônicas

112

Alexandre Vargas, José Queiroz, Celso Prudente

Figura 4 - Partitura com análise das cadências e frases

A canção “Manhã de Carnaval” aparece num longo trecho, de várias maneiras, 
cantarolada na voz, solada no violão ou mesmo cantada com letra acompanhada ao 
violão. A sequência se inicia em 25:26 do vídeo com a chegada de Orfeu num barraco e 
dura até 34:04. A cena é permeada de sons ambientes como dos animais presentes: cabra, 



análise formal das cadências harmônicas

113

Alexandre Vargas, José Queiroz, Celso Prudente

gato e galinha. Também é possível escutar uma batucada constante, suavizada durante 
a execução da música completa cantada. Nessa análise elencamos as interferências 
provocadas pelas cadências e estruturas de frases, pontuando as mudanças de planos, 
falas dos atores e movimentações. A divisão que usamos para a análise leva em conta as 
mudanças dos planos das cenas, sejam cortes ou movimentações das câmeras. Iremos 
analisar aqui apenas os momentos em que a música é executada, colocando a minutagem 
do trecho em questão. Os momentos em que as cadências ocorrem estão em negrito.

• (25:46 - 25:49) No primeiro momento em que a canção Manhã de Carnaval 
aparece no filme se dá logo após a entrada de Orfeu num barraco, quando ele guarda 
seu casaco em um armário cantarolando a primeira frase (frase 1). Assim que finaliza a 
cadência, conversa com um casal de pombos numa gaiola.

• (26:00 - 26:04) A melodia da primeira frase (frase 1) dessa vez é tocada ao violão 
por Orfeu enquanto duas crianças adentram a casa. No momento exato da cadência, um 
dos garotos exclama: - Orfeu!

• (26:04 - 26:08) Não fica evidente de que se trata da repetição da primeira frase 
(frase 1) ou a segunda (frase 2) que são muito similares. Desta vez a frase é cantarolada 
acompanhada do violão. Uma das crianças durante a frase fala: - “Eu queria te perguntar 
uma coisa”. No momento da cadência, Orfeu responde de forma afirmativa: -Anhan! 
Isso provoca uma interrupção da melodia, o que deixa dúvidas sobre a frase exata 
cantada. 

• (27:20 - 27:26) Nesse momento a canção será cantada completa pela primeira 
vez. Orfeu cantarola sem letra a introdução da música composta das frases 1 e 2 em 
ritmo de valsa. Ao final da cadência da primeira frase (frase 1) um dos garotos coça a 
cabeça. 

• (27:31 - 27:38) No momento exato da cadência da frase 2, a cena que focava 
Orfeu tocando muda o plano para um dos meninos segurando uma cabra.

• (27: 42 - 27:47) Pela primeira vez a canção é cantada com a letra em ritmo de 
bolero, iniciando do começo. Logo após o ataque da cadência da frase 1, a cena muda 
para o outro garoto segurando uma galinha.

• (27:57 – 27:47 - 28:06 - 28:14) Nesse momento o plano da cena muda para 
Orfeu de costas com os meninos e os animais por trás de uma grade de bambu. Três 
frases, 2, 3 e 4 da canção são executadas com a câmera parada.



análise formal das cadências harmônicas

114

Alexandre Vargas, José Queiroz, Celso Prudente

•  (28: 15 - 28:24 - 28:32 - 28:43 - 28:50 - 28:58) Esta é a sequência mais longa 
sem cortes. Assim que a cadência da frase 4 encerra a cena anterior, a câmera começa a 
se movimentar num plano sequência que durará até o final da música. A frase 5 marca 
a movimentação da câmera da casa em que está Orfeu para a casa vizinha. Assim que 
a cadência desta frase a encerra com a palavra “violão” sendo cantada (28:24), aparece 
Eurídice carregando compras. Quando a frase 6 se inicia, Eurídice descalça as sandálias 
e coloca as compras em cima da mesa da sala. As frases 7, 8 e 9 encerram essa sequência 
com uma Eurídice sorridente dançando com um pano estampado que trazia no pescoço. 
Na frase 9, mais movida, a dança se acelera e a música acaba com cadência de picardia, 
levando junto o sorriso que Eurídice estampava no seu rosto. 

Considerações finais 

As cadências harmônicas em Manhã de Carnaval exercem papel fundamental na 
construção das frases musicais, delimitando suas fronteiras, orientando a percepção tonal 
e oferecendo pontos de repouso ou transição que organizam o discurso musical. Elas 
participam ativamente da narrativa fílmica de Orfeu Negro, articulando musicalidade 
e imagem para expressar dimensões estéticas, sociais e identitárias da africanidade 
presente no morro, como questão.

Elas delimitam períodos melódicos que se alinham com cortes de cena, pausas 
dramáticas e movimentos das personagens, transformando a música em um fio condutor 
do amor entre Orfeu e Eurídice. Lidas sob a perspectiva da africanidade, essas cadências 
simbolizam a experiência negra marcada por tensões entre dor e pertencimento, 
suspensão e resolução. A apropriação de estruturas tonais ocidentais, como as cadências 
harmônicas e a cadência de picardia, dá novos sentidos expressivos à música, traduzindo 
a vivência afrodiaspórica em forma sonora. Assim, a cadência transcende sua função 
técnica, tornando-se metáfora da existência no morro — um ritmo interno que organiza 
o cotidiano marginalizado com sensibilidade, beleza e resistência.



análise formal das cadências harmônicas

115

Alexandre Vargas, José Queiroz, Celso Prudente

Referências

ALMEIDA, Rogério de. (2017). Cinema e educação: fundamentos e perspectivas. 
Educ. rev. [online]. 2017, vol. 33, e153836. Epub Apr 03.DOIhttps://doi.
org/10.1590/0102-4698153836>. Disponível em: https://www.scielo.br/j/edur/a/
kbqWpx6Vq6DszHrBT887CBk/abstract/?lang=pt. Acesso  em 15 ago. 2020.

BAKHTIN, Mikhail. A cultura popular na Idade Média e no Renascimento: o contexto 
de François Rabelais. São Paulo: Hucitec, 2002.

BONFA, Luiz; MARIA, Antonio. Manhã de Carnaval. Orfeu Negro. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=4pZpFcQkmMo Acesso em 07 ago. 2025.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia. 
Tradução de Ana Lúcia de Oliveira e Lúcia Cláudia Leão. São Paulo: Editora 34, 1995. 
v. 2. (Coleção Trans). Disponível em: https://rebeldesistematico.wordpress.com/wp-
content/uploads/2016/10/deleuze-guattari-f-mil-platos-capitalismo-e-esquizofrenia-
vol-2.pdf. Acesso em: 6 ago. 2025.

FAVARETTO, Celso F. Deslocamentos: entre a arte e a vida. ARS, São Paulo, v. 9, p. 
94-109, 2011

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. São Paulo: Paz e Terra, 2005.

IANNI, Octavio. Raças e classes sociais no Brasil. 3. ed. rev. e ampl. São Paulo: 
Brasiliense, 1987.

KOSTKA, Stefan; PAYNE, Dorothy. Harmonia tonal: com uma introdução à 

música do século XX. Tradução de Hugo Ribeiro e Jamary Oliveira. 6. ed. Salvador: 
EDUFBA, 2015.

MARX; Karl. Miséria da filosofia. São Paulo: Martin Claret. 208p. 2007. 

MORAES, Vinícius de; POWELL, Baden. Samba da Bênção. POWELL, Baden. Os 

Afro-Sambas. Rio de Janeiro: Forma, 1966. 1 disco sonoro (LP).

Orfeu Negro. [filme]. Direção Marcel Camus. Lançamento França. 1959. 1h41min.

PENA, Joaquín; ANGLÉS. Dicionário de la Música Labor. Barcelona: Editorial 
Labor, 1954.

https://www.scielo.br/j/edur/a/kbqWpx6Vq6DszHrBT887CBk/abstract/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/edur/a/kbqWpx6Vq6DszHrBT887CBk/abstract/?lang=pt
https://www.youtube.com/watch?v=4pZpFcQkmMo
https://rebeldesistematico.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/10/deleuze-guattari-f-mil-platos-capitalismo-e-esquizofrenia-vol-2.pdf
https://rebeldesistematico.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/10/deleuze-guattari-f-mil-platos-capitalismo-e-esquizofrenia-vol-2.pdf
https://rebeldesistematico.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/10/deleuze-guattari-f-mil-platos-capitalismo-e-esquizofrenia-vol-2.pdf
https://rebeldesistematico.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/10/deleuze-guattari-f-mil-platos-capitalismo-e-esquizofrenia-vol-2.pdf


análise formal das cadências harmônicas

116

Alexandre Vargas, José Queiroz, Celso Prudente

PRUDENTE, Celso Luiz. As lutas de imagens das minorias versus a política da educação 
monocultural as relações étnico-raciais postas em questão BROCHURA. In: Celso Luiz 
Prudente; Rogério de Almeida. (Org.). Cinema negro D’África à diáspora o pensamento 
antirracista de Kabengele Munanga. 1ed.São Paulo: FEUSP, 2023, v. 1, p. 238-257. 
Disponível em: https://www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/
view/1167/1067/4006. Acesso 07 ago. 2025.

SADIE, Stanley. Dicionário Grove de Música. Rio de Janeiro: Zahar, 1994.

SILES VARGAS, A., NOGUEIRA DE SOUZA, Aurélio., & PRUDENTE , Celso Luiz. 
(2023). A musicalidade e orixalidade no filme Barravento: a pedagogia do cinema negro. 
Revista Trama Interdisciplinar, 14(1), 114–132. Recuperado de https://editorarevistas.
mackenzie.br/index.php/tint/article/view/15482 

https://www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/view/1167/1067/4006
https://www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/view/1167/1067/4006
https://editorarevistas.mackenzie.br/index.php/tint/article/view/15482
https://editorarevistas.mackenzie.br/index.php/tint/article/view/15482


117

Na senda do cinema negro
 nas narrativas biográficas de Macau:
 uma perspectiva à luz da diversidade cultural

Selma Pereira1

Ricardo Alexino Ferreira2

Adérito Fernandes-Marcos3

Da introdução

O cinema tem-se afirmado como uma linguagem crítica e transformadora, 
capaz de questionar estruturas de poder, dar visibilidade a identidades historicamente 
silenciadas e construir novas formas de pertença cultural. Entre os vários campos que 
compõem este universo, o cinema negro destaca-se pela sua força estética e política 
na representação das subjetividades afrodescendentes e na construção de narrativas 
alternativas aos discursos dominantes. Através da oralidade, da corporeidade e da 
memória, este género cinematográfico tornou-se um espaço vital de resistência e de 
afirmação cultural, assumindo-se cada vez mais como um veículo artístico e crítico 
essencial para explorar a diversidade cultural, a identidade e a memória social em 
contextos contemporâneos. O cinema negro tem vindo assim a extravasar as fronteiras 
da própria técnica cinematográfica para levar os seus conceitos e princípios definidores 
a outros gêneros tais como a entrevista precursora da narrativa biográfica.   

1 CICANT - Universidade Lusófona, ISMAT, Portugal selma.pereira@ismat.pt
2 Universidade de São Paulo, Brasil, alexino@usp.br
3 CIAC - Centro de Investigação em Artes e Comunicação/INESC-TEC/LE@D, Universidade de São 
José em Macau, China, aderito.marcos@usj.edu.mo



na senda do cinema negro

118

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

Neste artigo examinamos a intersecção entre o conceito e os princípios 
mais latos do cinema negro e as narrativas biográficas produzidas em Macau, China, 
destacando os seus contributos para o diálogo intercultural e a preservação das identidades 
culturais numa região historicamente marcada por interações culturais diversas. 
Adotando uma abordagem crítica e reflexiva, o artigo analisa narrativas biográficas em 
formato audiovisual criadas em Macau, com particular incidência nas representações 
da cultura e da diversidade cultural da região. A documentação audiovisual de histórias 
de vida aumenta a visibilidade e o reconhecimento de experiências diversas, facilitando 
uma compreensão mais profunda da complexidade cultural de Macau. Este artigo 
demonstra como os conceitos e princípios definidores do cinema negro, combinados 
com narrativas biográficas, serve como um poderoso instrumento de impacto social, 
afirmação de identidade e sustentabilidade cultural. Assim, enfatiza o potencial 
transformador deste género cinematográfico como um meio para desafiar as narrativas 
dominantes, amplificar as vozes marginalizadas e promover diálogos inclusivos na 
paisagem multicultural de Macau, posicionando o cinema como um catalisador para a 
reflexão social e a capacitação cultural.

Partindo deste enquadramento, propõe-se uma análise das histórias de vida 
recolhidas no âmbito do projeto “Conta.Me”, iniciativa que documenta testemunhos de 
residentes de Macau através de formatos audiovisuais sensíveis e colaborativos. Estas 
narrativas, produzidas num território marcado por cruzamentos linguísticos, religiosos 
e civilizacionais, ecoam muitas das preocupações do cinema negro, nomeadamente no 
que diz respeito à centralidade da subjetividade, ao papel da memória como espaço de 
agência e ao uso da imagem como instrumento de resiliência cultural.

Ainda que Macau não possua uma tradição cinematográfica afrocentrada, o 
contexto pós-colonial, plurilingue e intercultural em que se inscrevem estas histórias 
oferece uma base fértil para pensar práticas audiovisuais comprometidas com a escuta, 
a justiça cultural e o reconhecimento da diferença. A aproximação entre as duas formas 
narrativas — o cinema negro e as narrativas (auto)biográficas — permite, portanto, 
pensar a imagem em movimento como um lugar de inscrição simbólica de experiências 
invisibilizadas, reforçando o seu potencial enquanto ferramenta de leitura crítica do 
mundo.



na senda do cinema negro

119

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

O artigo está organizado em cinco secções principais: na primeira, apresenta-
se o enquadramento teórico do cinema negro, com destaque para as suas dimensões 
estéticas, políticas e pedagógicas. A segunda parte aborda o papel das narrativas (auto)
biográficas na mediação intercultural e na valorização da memória subjetiva. Na 
terceira secção, é explorado o território de Macau enquanto espaço histórico-cultural 
de múltiplas pertenças. A quarta secção apresenta o projeto “Conta.Me” como caso de 
estudo, propondo critérios de análise centrados na reverberação crítica das narrativas 
recolhidas. Por fim, nas considerações finais, sintetizam-se os principais contributos da 
investigação, salientando o valor das práticas narrativas no reforço da cidadania cultural 
e da sustentabilidade identitária.

I – Do enquadramento teórico e contextual do cinema negro 

O conceito de “Cinema Negro” surgiu historicamente associado à produção 
cinematográfica realizada por e sobre comunidades afrodescendentes. Esta designação 
refere-se, numa aceção restrita, a um conjunto de filmes que procuram representar de 
forma crítica, afirmativa e autónoma as vivências, culturas e subjetividades negras, em 
oposição aos estereótipos e silenciamentos impostos pelo cinema hegemónico (Field, 
2015; Guerrero, 1993).

Contudo, o Cinema Negro ultrapassa a temática exclusivamente 
afrodescendente, e afirma-se como uma “epistemologia cinematográfica de resistência” 
— um cinema de resistência produzido por sujeitos e comunidades menorizadas, em 
contextos periféricos, híbridos ou coloniais, que se colocam em confronto com o 
mainstream cultural. Trata-se de uma prática cinematográfica que promove a reescrita 
das memórias coletivas, a afirmação de identidades subalternizadas e a construção de 
imaginários contra hegemônicos (Prudente, 2019). 

O Cinema Negro contemporâneo pode ser entendido como um campo 
plural, que integra experiências diversas de cinema das margens, incluindo produções 
oriundas de zonas geográficas ou sociais menos visíveis, como Macau. Através de obras 
que exploram identidades híbridas, multilinguismo, minorias culturais e processos 
de resistência simbólica, o cinema de Macau — embora não enraizado numa tradição 
afrodescendente — partilha com o Cinema Negro a dimensão de contestação e de 



na senda do cinema negro

120

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

afirmação cultural. Um exemplo ilustrativo é o documentário “Patuá di Macau, únde 

ta vai?” (2010), que examina a ameaça de extinção da língua crioula maquista e o 
apagamento da memória coletiva local.

Este alargamento conceptual permite pensar o Cinema Negro não apenas 
como um género ou categoria identitária, mas como um gesto político e estético de 
descolonização. Ele articula formas de produção audiovisual com narrativas críticas que 
desafiam estruturas de poder, promovem visibilidade e contribuem para a valorização 
de patrimónios culturais esquecidos ou silenciados.

Do Estado da Arte do Cinema Negro

O Cinema Negro constitui um campo cinematográfico amplo e diversificado, 
orientado pela expressão artística e crítica das experiências culturais, históricas e sociais 
das comunidades afrodescendentes. Este género cinematográfico, surgido em contextos 
históricos específicos marcados pela segregação e exclusão racial, desenvolveu-se como 
um meio privilegiado de resistência cultural, afirmação identitária e reivindicação 
política.

Um dos períodos iniciais mais relevantes do Cinema Negro é representado pelos 
chamados “race films”, produzidos sobretudo entre os anos 1910 e 1950, nos Estados 
Unidos. Estes filmes, frequentemente produzidos por realizadores negros como Oscar 
Micheaux, representavam uma resposta direta à exclusão racial vigente em Hollywood, 
criando narrativas que refletiam autenticamente a vida das comunidades negras e 
abordando frontalmente temas como o racismo, a mobilidade social e a identidade 
racial (Field, 2015). Estes filmes não apenas ofereciam oportunidades para atores e 
técnicos afrodescendentes, como também proporcionavam uma perspectiva autêntica 
e contranarrativas aos estereótipos prevalecentes no cinema mainstream.

No contexto norte-americano dos anos 1970, emergiu uma nova tipologia 
conhecida como Blaxploitation, caracterizada por filmes que apresentavam protagonistas 
negros em papéis ativos e centrais, geralmente inseridos em contextos urbanos marcados 
pela criminalidade, violência e sensualidade exacerbada. Filmes como “Shaft” (1971) 
e “Super Fly” (1972) foram emblemáticos deste período. Embora tenham contribuído 
para colocar atores e narrativas afrodescendentes em destaque, estes filmes foram 
posteriormente criticados por reforçar estereótipos negativos acerca da comunidade 



na senda do cinema negro

121

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

negra (Guerrero, 1993). Contudo, o impacto cultural da Blaxploitation abriu espaço para 
debates mais amplos sobre representação e identidade negra no cinema contemporâneo.

Na década de 1990, surgiu o subgénero “hood film”, caracterizado por 
representações realistas da vida nas periferias urbanas dos Estados Unidos. Obras 
emblemáticas como “Boyz n the Hood” (John Singleton, 1991) e “Do the Right Thing” 
(Spike Lee, 1989) abordaram temas relacionados com violência urbana, discriminação 
racial e marginalização económica. Estas produções desempenharam um papel crucial 
na visibilização das questões sociais e económicas enfrentadas pelas comunidades afro-
americanas, promovendo uma reflexão crítica sobre as raízes estruturais da violência e 
desigualdade racial (Massood, 2003).

No panorama cinematográfico brasileiro, o Cinema Negro tem igualmente uma 
trajetória importante, marcada pela emergência do “Dogma Feijoada”, manifesto lançado 
por Jeferson De em 2000, que reivindicava um cinema autenticamente negro, com 
temáticas, estéticas e narrativas que representassem fielmente as vivências e perspectivas 
afro-brasileiras (De, 2000). A obra pioneira de Zózimo Bulbul, especialmente com o 
curta-metragem “Alma no Olho” (1973), simboliza o início deste cinema negro brasileiro, 
inaugurando uma abordagem estética e política que priorizava a subjetividade negra, 
desafiando diretamente os padrões eurocentrados predominantes no cinema brasileiro 
até então (Vieira, 2007). 

Mais recentemente, têm sido destacadas outras tipologias importantes dentro 
do Cinema Negro, como os “Black Struggle Films”, que retratam explicitamente as lutas 
históricas e contemporâneas contra o racismo e a discriminação. Estes filmes geralmente 
abordam contextos históricos como a escravatura, os direitos civis ou movimentos 
sociais contemporâneos, evidenciando o compromisso político e social do cinema negro 
enquanto ferramenta pedagógica e de conscientização cultural (IAFOR, 2019). 

Paralelamente, desenvolveu-se uma dimensão educativa do Cinema Negro, 
concebida como instrumento pedagógico e social capaz de reforçar identidades positivas 
e promover uma educação crítica sobre questões raciais e culturais. Celso Prudente 
(2020) sublinha que o cinema negro não é apenas expressão artística, mas constitui-
se numa prática educativa emancipatória, instrumentalizada para afirmar identidades 
afrocentradas e resistir à marginalização histórica imposta pelo racismo estrutural.

De forma geral, pode-se afirmar que o Cinema Negro se caracteriza pela 
diversidade de abordagens narrativas e estilísticas, mas mantém consistentemente um 



na senda do cinema negro

122

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

compromisso com a representação autêntica das experiências afrodescendentes. Seja 
através de narrativas históricas, ficcionais ou documentais, este cinema posiciona-se 
contra a hegemonia cultural dominante, reivindicando espaços narrativos e visuais 
onde a identidade negra seja central e plural, permitindo a construção de imaginários 
mais inclusivos e culturalmente sustentáveis.

O Cinema Negro no Brasil destaca-se pela sua relevância histórica, cultural e 
pedagógica, assumindo-se como um veículo essencial para a construção de narrativas 
identitárias, resgate histórico e crítica social. Prudente (2020) defende que o cinema 
negro não constitui apenas uma forma artística de expressão, mas é também um 
poderoso instrumento educativo e de afirmação cultural, crucial para desconstruir 
estereótipos negativos e fomentar uma identidade negra positiva. Segundo o autor, 
o Cinema Negro deve ser entendido como um ato de resistência cultural e política 
contra a marginalização histórica e sistemática da população negra, contribuindo para a 
reconstrução de um imaginário coletivo afrocentrado e empoderado.

Prudente (2020) identifica a capacidade do cinema negro em gerar processos 
de identificação e reconhecimento da diversidade cultural afro-brasileira, destacando-
se como um meio privilegiado para a promoção de uma consciência crítica e solidária. 
Ao examinar filmes que abordam temas como ancestralidade, memória e racismo 
estrutural, Prudente enfatiza que estas produções desempenham um papel central no 
fortalecimento da autoestima negra e no estímulo a um debate público mais inclusivo e 
justo sobre questões raciais no Brasil contemporâneo.

O cinema negro brasileiro, consolida-se como uma ferramenta essencial para 
o diálogo intercultural, contribuindo para uma sociedade brasileira mais consciente da 
sua diversidade e comprometida com valores de equidade e respeito às diferenças. 

O cinema negro apresenta um conjunto diversificado de características e 
tipologias, tanto no seu início como na contemporaneidade. Inicialmente, o cinema 
negro caracterizou-se sobretudo por:

• Narrativas de resistência e contranarrativas face aos estereótipos raciais (Field, 
2015);
• Enfoque na autenticidade cultural e nas experiências sociais das comunidades 
negras;
• Representação crítica e afirmativa das identidades negras;
• Produção independente e marginalizada face ao cinema comercial 
(Guerrero,1993).



na senda do cinema negro

123

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

Na contemporaneidade, estas características ampliaram-se, integrando 
dimensões pedagógicas e sociais mais abrangentes (Prudente,2020):

• Utilização pedagógica e educativa do cinema como ferramenta de 
conscientização racial;
• Ênfase na diversidade cultural afrodescendente e nas questões contemporâneas 
de racismo estrutural;
• Prática dialógica e intercultural como meio para a construção de sociedades 
inclusivas.
No Brasil, as características e tipologias específicas identificadas incluem:
• Cinema afirmativo: Representação positiva e valorização da identidade negra 
através de filmes como “Alma no Olho” (1973);
• Cinema histórico-crítico: Filmes que abordam temas de racismo histórico e 
social, exemplificados por obras como “Quilombo” (Cacá Diegues, 1984);
• Cinema educativo e pedagógico: utilização de filmes como instrumento de 
formação crítica e cultural, ilustrado pela obra “Filhas do Vento” (Joel Zito 
Araújo, 2004);
• Cinema dialógico e intercultural: práticas cinematográficas que promovem 
diálogos sobre identidade, diversidade e cidadania, como em “Cafundó” (Paulo 
Betti e Clóvis Bueno, 2005).

Da Religião e Espiritualidade no Cinema Negro: Resistência e Reexistência no Brasil

A dimensão espiritual desempenha um papel estruturante no Cinema 
Negro brasileiro, especialmente enquanto expressão simbólica das cosmologias 
afrodescendentes e instrumento de resistência às epistemologias coloniais. Como 
demonstrado por Pereira, Ferreira e Fernandes-Marcos (2025), a presença de santos 
negros e entidades espiritualizadas de origem africana no cinema configura uma 
gramática visual da resistência que articula fé, identidade e memória coletiva.

Mais do que representar personagens religiosos, o cinema negro mobiliza 
imagens do sagrado afro-brasileiro — como São Benedito, Santa Efigénia ou os orixás 
— para reinscrever no ecrã a centralidade das espiritualidades negras, frequentemente 
marginalizadas pela narrativa oficial. Estas figuras operam como dispositivos 



na senda do cinema negro

124

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

pedagógicos e políticos, permitindo às comunidades afrodescendentes afirmar a sua 
agência simbólica no campo religioso e cultural.

O conceito de sincretismo religioso, longe de ser entendido como fusão passiva 
de crenças, é abordado no artigo como um processo ativo de negociação simbólica e 
de sobrevivência espiritual (Verger, 1997; Prandi, 2010). Filmes como “O Pagador 
de Promessas” (1962) e “Cafundó” (2005) ilustram as tensões entre a religiosidade 
institucional e as práticas devocionais populares, onde Iansã e Santa Bárbara, preto-
velho e santo católico se sobrepõem num gesto de reexistência.

A análise de “Chico Rei Entre Nós” (2020) e do documentário “São Benedito 
de Poços de Caldas” (2021) evidencia a força da religiosidade negra enquanto prática 
comunitária, onde o cinema regista a vivência do sagrado como performance coletiva 
de resistência. Através de elementos como o canto, a dança, o corpo em transe e a 
ancestralidade, estas obras constroem uma estética fílmica do sagrado negro, que se 
opõe à austeridade simbólica da branquitude institucional.

Nas palavras de Prudente (2019), retomadas pelos autores, o Cinema Negro 
configura-se como um cinema de espiritualidade insurgente, no qual o sagrado não 
é decorativo, mas força de transformação ontológica e política. A fé negra, quando 
representada no ecrã, não apenas denuncia os processos históricos de apagamento, 
como propõe novas narrativas visuais onde o sagrado opera como campo de disputa 
simbólica e reconfiguração identitária.

II - Das narrativas (auto)biográficas como instrumento epistemológico e 

cultural no contexto da diversidade cultural

As narrativas (auto)biográficas assumem uma centralidade crescente nos 
estudos contemporâneos sobre identidade, memória e cultura, sobretudo em contextos 
marcados pela diversidade e pela interseção de pertenças culturais. Estas narrativas, 
quando mobilizadas em formato audiovisual e digital, adquirem estatuto de dispositivo 
epistemológico e artístico, funcionando simultaneamente como ferramenta de 
investigação qualitativa e como prática de valorização simbólica das vozes dos sujeitos 
narradores.

Se considerarmos o caso do espaço lusófono — e de forma particular em 
Macau — as narrativas biográficas não só contribuem para a construção de sentidos de 



na senda do cinema negro

125

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

pertença etnicocultural e sociocultural, como também possibilitam a ressignificação das 
memórias coletivas em territórios marcados por passados coloniais e por dinâmicas de 
hibridismo cultural. Como argumenta Lechner (2009), as histórias de vida representam 
práticas emancipadoras, nas quais o narrador se apropria criticamente da sua trajetória 
e reposiciona-se no tecido social.

Neste sentido, a narrativa assume-se como mediação simbólica entre o sujeito 
e a comunidade, permitindo a inscrição de memórias e saberes numa linguagem 
partilhada. Através da articulação entre identidade narrativa, memória cultural e práticas 
de escuta ativa, as narrativas biográficas funcionam como espaços de co-construção 
de conhecimento e de projeção de futuros possíveis, particularmente relevantes em 
ecossistemas culturais em transição, como o de Macau.

Com o apoio das tecnologias digitais, estas narrativas expandem-se enquanto 
artefactos de média-arte digital, materializando-se em formatos transmédia, interativos 
ou imersivos, e potenciando o seu impacto social e pedagógico. A narrativa biográfica 
pode assim revestir-se de instalação ou artefacto artístico proporcionador de experiências 
de fruição e questionamento, ou mesmo de interpelação. 

Ou seja, para além da sua função documental, as narrativas biográficas ativam 
uma dimensão crítica que permite problematizar os processos históricos e os sistemas 
de poder que moldaram (e moldam) as identidades locais. Assente numa abordagem 
inter/transdisciplinar, este trabalho reivindica as narrativas (auto)biográficas como 
contributo relevante para a sustentabilidade cultural e para a construção de comunidades 
plurais, conscientes da sua diversidade constitutiva.

Atualmente estas narrativas emergem como dispositivos de escuta, 
reconhecimento e transformação, inscrevendo as subjetividades no espaço público 
e desafiando as lógicas de silenciamento que historicamente limitaram o acesso das 
populações periféricas à produção e à circulação do saber.

Da Diversidade Cultural e a Ligação Epistemológica ao Cinema Negro



na senda do cinema negro

126

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

As narrativas (auto)biográficas constituem, na contemporaneidade, uma 
ferramenta epistemológica e artística fundamental para a afirmação de subjetividades 
silenciadas e para a valorização da diversidade cultural. Este potencial torna-se 
particularmente evidente quando articulado com o Cinema Negro, cuja genealogia 
crítica se constrói em torno da denúncia da opressão histórica e da celebração da herança 
cultural afrodescendente. Ambas as formas — o relato autobiográfico e a narrativa 
cinematográfica negra — partilham o compromisso com a memória, com a resistência 
simbólica e com a desconstrução dos discursos hegemónicos.

O Cinema Negro, nas suas múltiplas manifestações tem explorado a dimensão 
biográfica como eixo estruturante das suas narrativas. Filmes como “Alma no Olho” 
(Zózimo Bulbul, 1973), “Chico Rei Entre Nós” (Joyce Prado, 2020), ou “Medida 
Provisória” (Lázaro Ramos, 2022), inscrevem-se numa tradição em que o corpo negro 
narrado e narrador se torna território político, revelando as marcas da ancestralidade, 
do racismo estrutural e da resistência quotidiana. A vida contada no ecrã deixa de ser 
um percurso individual e transforma-se num gesto coletivo de afirmação cultural.

As narrativas autobiográficas, quando apropriadas pelo cinema negro, 
expandem-se em significados: tornam-se veículos de reconexão com a memória 
histórica, instrumentos de denúncia social e, simultaneamente, formas de cura e 
reinvenção subjetiva. Tal como defendido por Prudente (2019, 2020), a dimensão 
pedagógica do Cinema Negro reside precisamente nesta capacidade de convocar as 
experiências vividas como base de construção de conhecimento e de empoderamento 
estético, político e espiritual.

Neste contexto, a diversidade cultural deixa de ser um conceito abstrato para se 
tornar uma prática encarnada nas narrativas — sejam elas faladas, escritas ou filmadas. A 
partir do cruzamento entre narrativas de vida e linguagem cinematográfica, emerge um 
campo estético e ético que inscreve a pluralidade das experiências negras, transatlânticas 
e lusófonas, como património vivo e transformador.



na senda do cinema negro

127

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

 
Figura 1: Aspecto da narrativa de Miguel de Senna Fernandes e Rita Santos, Macau. Os entrevistados 
associam imagens da infância à sua história de vida, enfatizando significados e sentidos de pertença. 

(imagens do projeto Conta.Me).

O uso de narrativas (auto)biográficas no Cinema Negro amplia o alcance da 
escuta e da partilha intercultural, promovendo o reconhecimento das diferenças 
como fundamento de cidadania. Esta abordagem está alinhada com as epistemologias 
do sul (Santos, 2009), que valorizam o conhecimento enraizado na experiência, na 
oralidade e na memória corporal. Ao mesmo tempo, permite visibilizar comunidades 
tradicionalmente excluídas da representação audiovisual e reconfigurar as gramáticas 
visuais da identidade negra.

A diversidade cultural, neste enquadramento, não se limita à coexistência de 
tradições ou estilos narrativos, mas implica a coabitação de modos distintos de estar, 
lembrar e imaginar. O Cinema Negro e as narrativas (auto)biográficas convergem, 
assim, na construção de uma memória coletiva policêntrica, em que as subjetividades 
não hegemónicas ganham centralidade.

Estas narrativas, quando apropriadas por linguagens digitais e artísticas, 
incorporam também as dimensões da média-arte digital, transpondo o espaço do 
cinema tradicional para novos ambientes interativos e colaborativos. A digitalização dos 
testemunhos e das histórias de vida permite o alargamento da sua circulação, fomenta 
a coautoria e transforma o arquivo num lugar de escuta ativa e de justiça cultural (ver 
figura 1).



na senda do cinema negro

128

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

III - Do território de macau e do legado histórico-cultural 

Macau constitui, na geopolítica contemporânea e no seio da lusofonia, um 
território singular, marcado por uma longa história de contacto intercultural. A antiga 
colónia portuguesa, restituída à República Popular da China em 1999, consolidou-se ao 
longo de mais de quatro séculos como uma plataforma de mediação entre o Ocidente 
e o Oriente, cuja configuração sociocultural desafia categorias identitárias fixas ou 
monolíticas (Braga, 2001; Gunn, 1996).

A presença simultânea de influências portuguesas e chinesas — visível 
na arquitetura, na gastronomia, nas línguas, nas tradições religiosas e nos rituais 
quotidianos — conferiu a Macau um carácter híbrido e policêntrico, tornando-o um 
espaço privilegiado para o estudo da diversidade cultural (Leal, 2016; Leung, 2002). 
Tal como defende Moisés de Lemos Martins (2015), os territórios da lusofonia pós-
colonial devem ser lidos como constelações de memórias partilhadas e plurivocais, 
onde a língua portuguesa funciona como instrumento simbólico de pertença, mais do 
que como herança unívoca.

Macau apresenta-se, assim, como um território simultaneamente local e global, 
colonial e pós-colonial, onde a coexistência de comunidades chinesas, macaenses, 
lusófonas, timorenses, indianas e filipinas deu origem a uma cultura profundamente 
mestiça, plurilíngue e intercultural (Pina-Cabral, 2002; Morais, 2018). A coabitação 
do cantonês e do português enquanto línguas oficiais, bem como a sobrevivência do 
patuá (crioulo macaense), evidencia uma realidade linguística marcada pela negociação 
simbólica entre heranças dissonantes.

É precisamente neste contexto de entrelaçamento civilizacional que as narrativas 
biográficas recolhidas no projeto “Conta.Me” ganham relevo epistemológico e cultural. 
Ao valorizar a escuta de histórias de vida de residentes com diferentes experiências 
históricas — desde a administração portuguesa até à Macau globalizada — o projeto 
cartografa memórias que não são apenas individuais, mas que espelham a complexidade 
identitária do território. Como sublinham Pereira, Ferreira e Fernandes-Marcos (2025), 
estas narrativas não apenas documentam trajetórias pessoais, mas atualizam o próprio 
território como arquivo vivo de afetos, pertenças e resistências.

 



na senda do cinema negro

129

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

Figura 2: Vistas da cidade de Macau.

A cidade de Macau, como território narrativo, adquire neste processo uma nova 
dimensão: não apenas geográfica ou histórica, mas simbólica, afetiva e cultural. Ao 
transformar os sujeitos em narradores e cocriadores da sua própria memória coletiva, 
o projeto promove um processo de reinscrição do legado colonial e de valorização das 
vozes que tradicionalmente permaneceram periféricas no discurso oficial.

Por outro lado, os produtos culturais derivados do projeto — como o museu 
virtual, as peças de vídeo-arte e a rádio web académica — contribuem para um modelo 
inovador de patrimonialização participativa, sustentado na diversidade e na escuta 
ativa. Como propõe Appadurai (2004), a capacidade de aspirar é uma prática cultural 
que deve ser construída a partir das vozes das comunidades, e não imposta por discursos 
hegemónicos. Neste sentido, Macau é aqui pensado não como herança colonial 
encerrada, mas como território em tradução, onde a memória é constantemente ativada, 
ressignificada e partilhada.



na senda do cinema negro

130

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

IV – Do projeto Conta.Me

O projeto “Conta.Me: A narrativa biográfica como instrumento de afirmação 
social e da diversidade cultural no contexto do desenvolvimento humano sustentável de 
Macau” é um exemplo importante do uso de narrativas (auto)biográficas em atividades 
de mediação cultural, patrimonial e artística. Realizado pela Universidade de São José 
(Macau) com apoio da Fundação Macau, de 2023 a 2024, o projeto buscou criar um 
repositório vivo e dinâmico de histórias de vida, refletindo a complexidade da identidade 
e da cultura na sociedade macaense atual.

Baseado numa abordagem transdisciplinar, “Conta.Me” combina métodos de 
investigação qualitativa com práticas artísticas e recursos de média-arte digital. Essa 
combinação promove a coleta, produção e divulgação de narrativas audiovisuais 
com forte enfoque etnográfico e sensível. A metodologia, que usa entrevistas 
semiestruturadas e técnicas de escuta ativa, facilitou o registo de diversos testemunhos 
de residentes com experiências distintas durante os períodos de administração 
portuguesa, a transição política e o Macau contemporâneo global. Além disso, esse 
projeto busca não apenas documentar essas experiências, mas também criar um espaço 
para o diálogo intercultural, promover a preservação de histórias pessoais e contribuir 
para uma compreensão mais profunda das complexidades sociais e culturais de Macau 
ao longo do tempo. A integração de diferentes linguagens artísticas e médias permite 
uma abordagem multidimensional que enriquece a narrativa e fortalece o impacto social 
do projeto, tornando-o uma ferramenta importante na valorização da memória coletiva 
e na promoção de uma maior conscientização sobre a diversidade e a historicidade do 
território.

Essas narrativas foram posteriormente compiladas e tornadas acessíveis ao 
público em uma plataforma digital, visando criar uma memória coletiva compartilhada 
e valorizar o patrimônio imaterial da região. Utilizando uma linguagem audiovisual 
sensível, imersiva e inclusiva, o projeto conseguiu representar a diversidade de 
pertencimentos, idiomas e experiências que formam a identidade cultural de Macau, 
promovendo sua sustentabilidade cultural.

A relevância do projeto “Conta.Me” vai além de seu impacto local. Ele propõe 
um modelo metodológico que pode ser facilmente replicado em outros contextos 



na senda do cinema negro

131

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

lusófonos, onde a língua portuguesa atua como um elo simbólico, facilitando a escuta 
de vozes periféricas e o fortalecimento de comunidades culturais diversas. A conexão 
com a lusofonia não deve ser entendida como um espaço homogêneo, mas como um 
campo policêntrico de afetos, memórias e saberes, onde as narrativas (auto)biográficas 
desempenham um papel fundamental na construção de identidade e na preservação de 
culturas.

Além da recolha de histórias de vida, o projeto gerou um conjunto de produtos 
e dispositivos culturais que ampliaram o seu impacto: a criação de uma rádio web 
académica, a conceção de instalações de vídeo-arte, a construção de um museu virtual e 
o lançamento do simpósio anual Tell.Me, dedicado ao estudo e à celebração da narrativa 
biográfica em ambientes digitais. Estas iniciativas reforçam o carácter inovador e 
colaborativo do projeto, que alia arte, ciência e cidadania numa lógica de partilha e 
escuta ativa.

O projeto “Conta.Me” tem demonstrado, de maneira persuasiva, como as 
narrativas biográficas — quando integradas em ecossistemas de média-arte digital — 
podem tornar-se ferramentas ainda mais poderosas de coesão comunitária, de educação 
intercultural e de resistência simbólica. Ao valorizar a voz dos narradores e promover 
a participação ativa do público de forma mais ampla, contribui significativamente 
para a construção de um espaço cultural cada vez mais inclusivo, capaz de responder 
aos complexos desafios da memória, da identidade e da diversidade na sociedade 
contemporânea.

Das narrativas autobiográficas recolhidas foram selecionadas três pela 
diversidade dos percursos de vida que representam, que se descrevem a seguir, 
constituindo o corpus de estudo principal do corrente artigo.  

Da entrevista a Ana Manhão

Ana Maria Manhão nasceu em Macau em 1962, no seio de uma família 
tradicional macaense. Cresceu entre referências culturais portuguesas, chinesas e 
macaenses, vivenciando em casa festas organizadas pela mãe e pela ama, onde se 
reuniam pratos e costumes das três tradições. A convivência simultânea entre múltiplas 
culturas marcou profundamente a sua infância e adolescência, refletindo-se no modo 



na senda do cinema negro

132

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

como fala das línguas e dos rituais da cidade, considerando a mistura como constitutiva 
da sua identidade. A fluência entre português, chinês (cantonês) e inglês faz parte do 
quotidiano, mas Ana sublinha a importância de preservar o uso do português para que 
a cultura macaense não se perca nas novas gerações.

  

Figura 3: Aspecto da entrevista a Ana Manhão. (imagem do projeto Conta.Me).

Embora a sua mãe não permitisse que falasse patuá, por considerar ser um 
português mal falado, Ana aprendeu a língua informalmente com amigos e manifesta 
hoje algum lamento por não a dominar fluentemente. Reconhece no patuá um valor 
afetivo e cultural profundo, presente sobretudo no teatro, na música e nas celebrações. 
Desde 2006, é ensaiadora do Rancho Folclórico Macau no Coração, formado por 
jovens de diferentes nacionalidades interessados na cultura portuguesa. Com o grupo, 
participou em eventos internacionais e promove o conhecimento das tradições 
através da dança e do traje. Além disso, fundou o restaurante Belos Tempos e criou 
uma associação dedicada ao intercâmbio gastronómico, valorizando a preservação da 
culinária macaense como forma de memória e transmissão cultural.

Da entrevista a Rui Cunha 

Rui José da Cunha nasceu em Bombaim, então parte da Índia britânica, e pertence 
a uma família oriunda de Damão, antigo território da Índia Portuguesa. Realizou o 
ensino secundário em Goa e, em 1958, mudou-se para Lisboa para estudar Direito. 



na senda do cinema negro

133

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

Durante os anos de formação, conciliou os estudos com o trabalho, tendo iniciado 
a sua carreira como assistente de realização na RTP. Após concluir o curso, exerceu 
funções como magistrado em Portugal, Moçambique, Timor-Leste e Angola. Nesses 
territórios, desempenhou diversos cargos judiciais e administrativos, sendo recordado 
por sua atuação ética e pela tentativa de humanização do sistema prisional.

Figura 4: Aspecto da entrevista a Rui Cunha. (imagem do projeto Conta.Me).

Nos anos 1980, foi convidado a trabalhar em Macau, onde se radicou 
definitivamente. Tornou-se uma figura central do panorama jurídico local, tendo 
cofundado a C&C Lawyers e desempenhado cargos de liderança em diversas instituições 
ligadas à advocacia. Fundou a Fundação Rui Cunha como resposta às rápidas 
transformações da sociedade macaense, particularmente a influência da indústria do 
jogo sobre os jovens e a ausência de políticas culturais. A fundação promove iniciativas 
culturais, debates e exposições, sendo reconhecida como um espaço de cidadania ativa. 
Rui Cunha defende um Macau com uma identidade própria, que valorize as suas 
tradições e preserve a sua singularidade cultural no contexto da integração na China.



na senda do cinema negro

134

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

Da entrevista a Mário Évora 

Mário Évora nasceu em Macau em 1954, filho de pais cabo-verdianos, cresceu 
num bairro próximo do Colégio Dom Bosco, espaço que recorda com carinho e 
lamenta ter sido demolido. O seu avô materno, António Magalhães Coutinho, teve 
uma presença marcante na vida pública de Macau, exercendo cargos como diretor dos 
correios e presidente do Leal Senado. Após concluir o liceu, Mário e o irmão seguiram 
para Lisboa em 1971 para estudar Medicina. A ideia inicial era prosseguir os estudos 
em Coimbra e jogar futebol pela Académica, mas acabaram por ficar em Lisboa, onde 
viveram com a avó.

Figura 5: Aspecto da entrevista a Mário Évora. (imagem do projeto Conta.Me).

Regressou a Macau como parte do programa do Serviço Médico à Periferia, 
promovido pelo Dr. José da Paz, que buscava incentivar a fixação de médicos especialistas 
locais. Mário Évora liderou o Serviço de Cardiologia, enquanto desempenhava funções 
na Direção Clínica, contribuindo ativamente para a modernização dos serviços de saúde 
em Macau. Fundou a Associação de Cardiologia de Macau e a Associação dos Médicos 
de Língua Portuguesa, fomentando conexões com instituições internacionais. Ainda 
fundou a Associação Amizade Macau–Cabo Verde e integrou a direção da Associação 
dos Macaenses. Durante toda sua trajetória, sempre defendeu a medicina de matriz 
portuguesa e o papel das associações na formação contínua e na preservação de uma 
identidade profissional comum.



na senda do cinema negro

135

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

V – Da reverberação crítica das narrativas biográficas à luz do cinema negro

O projeto “Conta.Me”, ao recolher e mediar narrativas (auto)biográficas 
de residentes de Macau, busca não só preservar o patrimônio imaterial da região, 
mas também criar uma forma de visibilidade para vozes menos ouvidas, ou mesmo 
silenciadas e marginalizadas. Essa iniciativa reflete estratégias críticas e estéticas do 
Cinema Negro, que historicamente funciona como resistência simbólica e afirmação 
cultural das populações afrodescendentes, valorizando histórias de vida, subjetividades 
negras e epistemologias insurgentes (Prudente, 2019; Ferreira, Pereira & Fernandes-
Marcos, 2025). Além disso, busca promover o reconhecimento da diversidade cultural 
e o diálogo intercultural, fortalecendo a memória coletiva e estimulando uma reflexão 
mais profunda sobre as identidades e histórias negligenciadas ou esquecidas pela 
narrativa oficial.

À semelhança do que o Cinema Negro realiza no contexto afro-brasileiro e afro-
americano — ao transformar vidas narradas em gestos cinematográficos de denúncia, 
cuidado e memória — o projeto “Conta.Me” transforma os testemunhos audiovisuais 
dos sujeitos em Macau em artefactos culturais e políticos, que operam como contra-
narrativas ao discurso hegemónico da história colonial ou à retórica oficial da 
multiculturalidade. Tal como os filmes de Zózimo Bulbul ou Lázaro Ramos colocam no 
ecrã a experiência negra vivida, também nas narrativas do “Conta.Me” se inscrevem nas 
plataformas digitais as histórias de quem habita entre culturas, fronteiras e línguas, em 
regime de transição contínua.

Apesar de Macau não integrar o campo de produção afrocentrado, as narrativas 
biográficas recolhidas pelo projeto reverberam criticamente com os princípios do 
Cinema Negro: a valorização da oralidade, a performatividade do corpo como arquivo, 
o uso da narrativa como instrumento de resistência e o compromisso com a memória 
como lugar político (Guerrero, 1993; Lima, 2004). Essas convergências permitem pensar 
na possibilidade de um “cinema de resistência macaense”, fundado não na identidade 
étnico-racial, mas na luta por representatividade, diversidade e reexistência.

O processo de recolha no “Conta.Me”, baseado em escuta ativa, entrevistas 
biográficas e construção audiovisual colaborativa, posiciona o narrador como sujeito 
ativo do seu discurso, tal como ocorre nas estruturas do documentário negro ou do 



na senda do cinema negro

136

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

cinema de escuta (Lechner, 2009; Bosi, 2007). Esta abordagem, associada à utilização 
de tecnologias digitais e dispositivos de média-arte digital, aproxima-se das estratégias 
contemporâneas do Cinema Negro expandido, que utiliza formatos híbridos, instalação, 
rádio e arquivo oral como meios de articulação da subjetividade coletiva (Assmann, 
2011; Appadurai, 2004).

Neste sentido, propõe-se pensar Macau como um possível território de 
resistência estética e contra-narrativa, no qual os projetos baseados em histórias de 
vida, como o “Conta.Me”, partilham com o Cinema Negro um gesto crítico comum: 
narrar para existir, narrar para resistir, narrar para transformar e, narrar para imprimir 
significado próprio. Se no cinema negro a experiência negra é resgatada como memória 
viva e pedagógica, no contexto macaense, as narrativas biográficas tornam-se veículos 
de mediação intercultural, ferramentas de inclusão e arquivos de vozes plurais que 
reconfiguram a memória coletiva.

A análise crítica das narrativas biográficas de Macau sob a perspectiva do 
Cinema Negro não representa uma transferência direta, mas sim um alinhamento ético 
e estético mais profundo e significativo. Ambos os projetos narrativos, embora distintos 
em suas abordagens, combatem efetivamente o silenciamento de vozes menos ouvidas 
ou marginalizadas, evocam subjetividades historicamente invisibilizadas e promovem, 
no espaço público, a ideia de um cinema — e de uma escuta — fundamentado na 
diversidade, na inclusão e na justiça cultural. Essa conexão reforça a importância de 
uma representação mais plural e consciente na produção audiovisual, contribuindo 
para o desenvolvimento de uma narrativa mais justa e equitativa na sociedade.

Dos Critérios de Reverberação  

Propõem-se aqui um conjunto de critérios de reverberação crítica para análise 
das narrativas biográficas recolhidas, visando avaliar a profundidade, a potência e a 
complexidade simbólica de cada narrativa, enquanto expressão de uma subjetividade 
situada que comunica com contextos sociais, políticos e culturais mais amplos.

A noção de reverberação é aqui compreendida não como mera repercussão 
emocional ou estética, mas como capacidade transformadora da narrativa, enquanto 
agente de memória, de escuta e de resistência cultural (Assmann, 2011; Prudente, 2020). 
São assim definidos os seguintes critérios:



na senda do cinema negro

137

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

1.	 Profundidade do testemunho identitário
Avalia-se o grau de implicação do narrador na construção da sua narrativa, 

a articulação entre passado e presente, e a capacidade de refletir criticamente sobre 
pertenças, deslocamentos e enraizamentos identitários. Histórias que evidenciam 
consciência histórica e diálogo intergeracional revelam maior potencial de reverberação.

2.	 Complexidade cultural e interlinguística
Considera-se o modo como a narrativa exprime experiências de hibridismo 

cultural, práticas de bilinguismo ou multilinguismo, e dinâmicas de negociação entre 
sistemas simbólicos distintos (por exemplo, português, cantonês, patuá). Narrativas que 
revelam tensões e confluências linguísticas e culturais tendem a gerar maior densidade 
interpretativa.

3.	 Expressividade estética e performativa
Analisa-se a forma como o narrador utiliza recursos expressivos (tom de voz, 

gestualidade, ritmo, silêncio, emoção) que transcendem o conteúdo verbal, valorizando 
a dimensão corpórea e sensível da memória, tal como ocorre nas práticas de oralidade 
afrodescendente e no Cinema Negro (Hooks, 1992; Lima, 2004).

4.	 Dimensão de resistência simbólica
Observa-se se a narrativa explicita (ou insinua) estratégias de resistência face 

a experiências de marginalização, colonialismo, exclusão ou invisibilidade social. A 
presença de memórias silenciadas, reconstruções de agência e afirmações de dignidade 
cultural é entendida como núcleo ético e político da reverberação.

5.	 Capacidade de gerar identificação coletiva e empatia
Analisa-se o potencial da narrativa em ativar processos de identificação e 

reconhecimento por parte de outras comunidades, públicos ou sujeitos, funcionando 
como vetor de coesão simbólica e ponte intercultural. Este critério aproxima-se da 
“função pedagógica” do Cinema Negro descrita por Prudente (2019).

6.	 Conectividade territorial e afetiva com Macau
Observa-se de que forma a narrativa localiza afetos, tensões, memórias ou 

expectativas no espaço simbólico do território de Macau, compreendido enquanto lugar 
de inscrição cultural e de tradução de pertenças diversas. Narrativas que mapeiam Macau 
como espaço de trânsito, refúgio ou enraizamento são particularmente relevantes para 
a análise.



na senda do cinema negro

138

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

Estes critérios não pretendem operar como instrumentos normativos, mas 
sim como eixos de leitura abertos e sensíveis, orientados por um compromisso com 
a escuta profunda, a justiça cultural e o reconhecimento da diversidade. A análise de 
reverberação crítica permite, assim, identificar as narrativas que não apenas representam 
experiências, mas reconfiguram imaginários, ativam patrimónios e produzem sentidos 
partilháveis, tanto em contextos locais como transnacionais.

Procedemos seguidamente uma análise às narrativas selecionadas do “Conta.
Me” à luz dos critérios enunciados: 

Da Análise da Narrativa de Ana Manhão  

A narrativa biográfica de Ana Manhão, recolhida no âmbito do projeto 
Conta.Me, constitui um exemplo expressivo da complexidade cultural de Macau e 
da persistência da identidade macaense enquanto construção situada entre tradições, 
memórias e práticas híbridas. Nascida em 1962, Ana cresceu entre rituais, línguas e 
gastronomias de matriz portuguesa, chinesa e macaense, refletindo na sua experiência 
pessoal os processos históricos de contacto e mestiçagem que marcam o território.

A entrevista destaca a vivência simultânea de duas culturas — “de cá e de lá” 
—, visível tanto nas festividades familiares como na língua falada. Ana enfatiza o uso 
quotidiano de múltiplos idiomas (português, cantonês, inglês), reconhecendo a perda 
progressiva do português entre os mais jovens e apelando à sua preservação como 
veículo essencial de transmissão cultural.

No campo linguístico, faz uma reflexão crítica sobre o patuá, que lhe foi proibido 
na infância, mas que agora vê como parte do património imaterial. Mesmo não falando 
fluentemente, ele o considera um elemento essencial de sua identidade macaense e 
valoriza seu papel na música, no teatro e nos rituais coletivos.

Sua atuação como ensaiadora do rancho folclórico “Macau no Coração”, fundado 
em 2006, evidencia sua prática de resistência cultural. O grupo, formado por jovens 
de diferentes nacionalidades, recupera e reinventa tradições populares portuguesas, 
incorporando elementos locais em um processo de tradução intercultural. Através de 
performances e trajes adaptados, o rancho promove a cultura popular portuguesa em 
Macau, ao mesmo tempo em que mostra como essa cultura é recriada, negociada e 
representada fora de seu país de origem.



na senda do cinema negro

139

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

Figura 6: Imagens do rancho folclórico “Macau no Coração”, fundado e dirigido por Ana Manhão, 
atuações na Semana de Macau 2021, Nanjing, China. (imagens cedidas pelo “Blogue do Minho”).

Além disso, a dimensão gastronômica surge como outro vetor de afirmação 
da identidade. Ao conviver com o rancho, Ana redescobre a culinária tradicional e a 
transforma em uma prática de preservação cultural. Como fundadora do restaurante 
Belos Tempos e de uma associação de intercâmbio culinário, ela se dedica a conservar 
pratos ameaçados de desaparecimento, ativando memórias sensoriais e práticas 
alimentares como expressões vivas de cultura.

Da Análise da Narrativa de Rui Cunha  

A narrativa de vida de Rui Cunha, recolhida no âmbito do projeto “Conta.Me”, 
oferece um testemunho denso e multifacetado sobre a história recente dos espaços 
lusófonos e a construção da identidade em Macau. Nascido em Bombaim e oriundo 
de uma família de Damão, então parte da Índia Portuguesa, Rui Cunha representa 
uma trajetória marcada pela mobilidade colonial, pelo serviço público em diferentes 
territórios sob administração portuguesa e por uma forte ligação à justiça e à cultura. 

A formação em Direito e a carreira como magistrado em Moçambique, Timor-
Leste e Angola demonstram um forte compromisso com a ética judicial, além de uma 
consciência crítica das estruturas políticas e carcerárias desses territórios coloniais. Seu 
relato mostra como a prática jurídica pode ser conduzida com humanidade, mesmo em 
contextos autoritários ou de transição, representando um exemplo pouco comum de 
integridade ética e dedicação social.



na senda do cinema negro

140

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

Estabelecido em Macau na década de 1980, Rui Cunha tornou-se uma figura-
chave na consolidação do sistema jurídico local. Como fundador da C&C Lawyers e da 
Associação dos Advogados de Macau, desempenhou um papel importante na autonomia 
da profissão jurídica no território, fortalecendo as bases legais e institucionais enquanto 
a região se preparava para a transição de soberania. Sua atuação ajudou a consolidar uma 
justiça fundamentada nos princípios do direito, porém adaptada ao contexto cultural e 
político de Macau.

No entanto, é na criação da Fundação Rui Cunha que seu testemunho ganha 
uma dimensão de reflexão crítica especialmente importante. A fundação foi criada 
como uma resposta às rápidas mudanças na sociedade macaense, influenciadas pelo 
crescimento da indústria do jogo e a subsequente desvalorização da educação e da 
cultura entre os jovens. Ela se estabelece como um espaço alternativo e de resistência, 
promovendo atividades culturais, debates, exposições e práticas de cidadania ativa.

 

Figura 7: Da esquerda para a direita: imagem da constituição da Fundação Rui Cunha (2012); imagem 
da inauguração da exposição de artesanato dos reclusos e jovens internados, uma das inúmeras 

atividades da Fundação Rui Cunha (2022). (imagens cedidas pela Fundação Rui Cunha).

Rui Cunha enfatiza a importância da cultura como elemento de coesão e 
crescimento social. Segundo ele, Macau deve valorizar sua singularidade histórica, 
preservando tradições, influências diversas e identidade própria, mesmo integrando a 
China. Sua visão vê Macau como um espaço intercultural vulnerável, mas também cheio 
de oportunidades, onde a cultura pode servir como uma ferramenta de diferenciação 
positiva e de sustentabilidade para a comunidade.



na senda do cinema negro

141

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

Este percurso de vida exemplifica a conexão entre memória colonial, ética 
pública, compromisso com a justiça e ação cultural transformadora. A história 
biográfica de Rui Cunha ajuda a compreender a complexidade da identidade de Macau, 
demonstrando como histórias pessoais podem servir como arquivos vivos e agentes de 
transformação social. Com sua voz, ele reforça o papel das narrativas (auto)biográficas 
como ferramentas de intervenção simbólica, patrimônio crítico e legado cultural.

Da Análise da Narrativa de Mário Évora  

A narrativa biográfica de Mário Évora, médico macaense com raízes cabo-
verdianas, destaca-se como um testemunho importante no projeto “Conta.Me». Ela 
combina memórias pessoais, práticas profissionais e um compromisso dedicado à 
preservação do patrimônio cultural e institucional de Macau. Nascido em 1954, de pais 
cabo-verdianos, e criado entre Macau e Portugal, seu percurso revela uma identidade 
híbrida formada por experiências em diferentes continentes, idiomas e tradições 
médicas, profundamente enraizada na vivência pós-colonial e na ética do serviço 
público.

O seu retorno a Macau, após a formação médica em Portugal, ocorre num 
momento de transformação nos serviços de saúde do território. Juntamente com seu 
irmão, participou na nova dinâmica liderada pelo Dr. José da Paz, que buscava criar 
um sistema hospitalar moderno e sustentável, valorizando os médicos locais e atraindo 
especialistas dedicados a Macau. A história de Mário Évora destaca esse período como 
fundamental, ao mesmo tempo em que evidencia uma compreensão clara de seu 
papel na transformação institucional do setor de saúde, em um contexto de mudanças 
estruturais e aproximação à transição de soberania.

Além da prática clínica, Mário Évora desempenhou um papel fundamental na 
organização do associativismo profissional e cultural em Macau. Como fundador da 
Associação de Cardiologia de Macau e da Associação dos Médicos de Língua Portuguesa, 
ele ressalta o caráter associativo da sociedade macaense como uma forma especial 
de organização e resistência. Essas associações facilitaram conexões com instituições 
internacionais e asseguraram a continuidade da formação de médicos locais, ajudando 
a consolidar uma matriz médica de raízes portuguesas que se adapta continuamente à 
nova realidade regional.



na senda do cinema negro

142

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

O testemunho destaca também a dimensão emocional da memória urbana, 
ao evocar a infância em um bairro demolido de valor patrimonial, que simboliza a 
presença portuguesa em Macau. Este relato mostra como o território serve como fonte 
de identidade e também como espaço vulnerável ao apagamento simbólico. Sua ligação 
com a arquitetura, a história familiar e o sistema de saúde formam um mapa biográfico 
profundamente ligado à paisagem de Macau.
 

Figura 8: Da esquerda para a direita: Mário Évora no serviço hospitalar (fotografia de Eduardo 
Martins); foto de grupo na 25th Sino-Luso International Medical Forum (2015) (imagem do evento).

A essência da sua narrativa valoriza o pluralismo na medicina e a considera 
um patrimônio técnico e cultural. As organizações que fundou e desenvolveu focam 
não só na excelência clínica, mas também na manutenção de um modelo de formação 
e pensamento médico de origem lusófona, especialmente diante do aumento de 
profissionais chineses. Encarando essa mudança como inevitável, embora desafiadora, 
Mário Évora atua como um mediador ativo entre diferentes modelos, promovendo 
uma medicina intercultural, contextualizada e enraizada na memória institucional local.

A trajetória profissional e associativa de Mário Évora apresenta uma narrativa 
de compromisso ético com continuidade, inovação e pertencimento. Seu testemunho 
demonstra como histórias de vida podem revelar memórias profissionais, tensões de 
identidade e estratégias de resistência cultural, destacando a importância das narrativas 
(auto)biográficas como ferramentas para analisar e valorizar a diversidade em contextos 
de transição histórica.



na senda do cinema negro

143

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

Da Análise Comparativa das Narrativas  

As narrativas de Ana Manhão, Rui Cunha e Mário Évora, oferecem um corpus 
empírico particularmente revelador da pluralidade cultural, social e histórica que 
compõe a identidade de Macau. Embora provenientes de trajetos distintos — artístico, 
jurídico e médico —, estas três histórias de vida partilham entre si uma profunda 
inscrição territorial, uma consciência crítica das transformações sociais do território, 
e um compromisso ativo com a preservação do património imaterial e institucional da 
região.

Do ponto de vista da identidade e da pertença, as três narrativas revelam 
formas diversas de negociar a multiplicidade cultural. Ana Manhão fala de uma 
identidade macaense construída na convivência quotidiana entre línguas, sabores e 
rituais, afirmando o sincretismo como marca constitutiva. Já Rui Cunha, oriundo de 
um percurso colonial transnacional, reivindica uma pertença construída na prática da 
justiça e na intervenção cultural, defendendo um Macau que preserve a sua diferença 
histórica no seio da China contemporânea. Mário Évora, por sua vez, inscreve a sua 
identidade na relação entre herança cabo-verdiana, prática médica e memória urbana, 
assumindo a mestiçagem como enraizamento ético e profissional.

No que respeita à memória e transmissão cultural, os três testemunhos revelam 
diferentes estratégias de salvaguarda. Ana Manhão atua na esfera da performance e da 
gastronomia, através do rancho folclórico Macau no Coração e do restaurante Belos 
Tempos, resgatando práticas culturais ameaçadas de desaparecimento. Rui Cunha 
intervém no campo institucional e simbólico, fundando uma instituição cultural 
e mobilizando-a como espaço de resistência cívica e de afirmação de Macau como 
território de pensamento. Mário Évora atua no campo técnico-profissional, criando 
associações médicas que asseguram a continuidade de uma matriz lusófona de saber e 
de prática clínica, em articulação com redes internacionais.

No nível da reverberação simbólica, todas as narrativas são capazes de 
transcender o âmbito pessoal e alcançar o coletivo. São vozes que não apenas relatam 
experiências, mas também constroem sentidos compartilhados, promovem empatia 
social e motivam práticas transformadoras. A voz de Ana Manhão destaca a oralidade 
e o corpo como testemunhos vivos da cultura macaense. Já a de Rui Cunha apresenta 



na senda do cinema negro

144

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

uma perspectiva estratégica do território, onde a cultura funciona como um vetor de 
diferenciação e crescimento. Mário Évora reforça a ética profissional como uma forma 
de resistência identitária e um contributo fundamental para o futuro da região.

Por fim, estas três histórias convergem na forma como explicitam estratégias 
de mediação cultural, posicionando as suas ações — artísticas, jurídicas ou médicas — 
como práticas de tradução entre temporalidades, saberes e pertenças. Todas confirmam 
a hipótese central do artigo: que as narrativas (auto)biográficas, quando mediadas por 
dispositivos audiovisuais e escuta atenta, funcionam como catalisadores de memória, 
de identidade e de sustentabilidade cultural, aproximando-se das estratégias críticas do 
cinema negro ao inscreverem no espaço público vozes historicamente silenciadas ou 
marginalizadas.

Da Súmula Analítica

A análise desenvolvida ao longo deste artigo permitiu reconhecer o potencial 
crítico e cultural da articulação entre cinema negro e narrativas (auto)biográficas, a 
partir de um estudo aprofundado das experiências recolhidas em Macau no âmbito 
do projeto “Conta.Me”. Embora enraizado em um contexto geográfico e sociocultural 
distinto dos circuitos afrocentrados onde o cinema negro historicamente se desenvolveu, 
o território macaense revelou-se particularmente fértil para a receção e reconfiguração 
de algumas de suas estratégias discursivas e estéticas.

A partir das histórias de vida recolhidas, surgem temas como o sentimento de 
pertença múltipla, a negociação entre línguas e culturas, a memória da administração 
portuguesa, o impacto da transição política e a diversidade religiosa e afetiva no 
quotidiano macaense. Essas narrativas não só documentam experiências individuais, 
mas também atuam como práticas de resistência simbólica e de construção de sentido 
em territórios de identidades instáveis. Como no cinema negro, a subjetividade narrada 
aqui desempenha uma função política, trazendo ao espaço público vozes frequentemente 
ausentes ou invisibilizadas.

A aproximação entre as linguagens do cinema negro e os testemunhos 
recolhidos em Macau torna visível uma afinidade crítica e metodológica: ambas as 
práticas assumem o corpo, a voz e a memória como eixos estruturantes da construção 



na senda do cinema negro

145

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

narrativa, mobilizando o sensível como instrumento de conhecimento e transformação. 
Ainda que operem a partir de matrizes culturais distintas, partilham um compromisso 
ético com a escuta, com a representação digna e com a criação de contra-imaginários.

Assim, a introdução dos critérios de reverberação crítica — que priorizam a 
profundidade identitária, a expressividade estética, a complexidade linguística e a 
capacidade de criar empatia — demonstrou ser útil para identificar, nas narrativas 
macaenses, elementos que as conectam às práticas discursivas e cinematográficas do 
cinema negro. Essa análise evidenciou como o projeto “Conta.Me” atua como uma 
plataforma ampliada de representação intercultural, onde o testemunho biográfico é 
ressignificado como um gesto artístico, arquivo comunitário e ato político.

Ao reavaliar a tradição do cinema negro fora dos seus contextos originais, o 
artigo demonstrou que os seus princípios fundacionais — nomeadamente a valorização 
da experiência vivida, a centralidade da voz marginalizada e a crítica à hegemonia 
narrativa — podem ser adaptados e transpostos para outros espaços culturais, gerando 
novas formas de resistência estética. Macau, enquanto território pós-colonial de 
complexidade cultural elevada, mostra-se particularmente sensível a estas aproximações 
e reconfigurações.

Este cruzamento de gêneros, lugares e subjetividades sugere um cinema de 
resistência diversificado e policêntrico, onde a narrativa biográfica atua como uma 
ferramenta poderosa de preservação cultural, mediação simbólica e inovação estética. 
A interação entre o cinema negro e os testemunhos macaenses reforça a importância 
da imagem e da palavra como espaços de disputa simbólica e como meios de um 
conhecimento vivo, crítico e transformador. Essa dinâmica plural e multifacetada 
revela a complexidade das identidades e das histórias que compõem o panorama 
cinematográfico latu sensu, ampliando a discussão sobre as diferentes formas de 
expressão, resistência e representação presentes na produção audiovisual. Além disso, 
evidencia o papel do cinema e os géneros associados como a narrativa (auto)biográfica 
como um veículo de diálogo intercultural, promovendo a troca de saberes e experiências 
entre diferentes comunidades, culturas e gerações. Assim, esse movimento evidencia a 
riqueza e a diversidade do cinema contemporâneo, mostrando seu potencial de promover 
mudanças sociais, consolidar identidades e fomentar uma maior compreensão mútua 
no âmbito global.



na senda do cinema negro

146

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

VI – Das considerações finais

A intersecção entre o cinema negro e as narrativas biográficas produzidas em 
Macau revelou-se um terreno fértil para pensar novas formas de construção identitária, 
de resistência simbólica e de sustentabilidade cultural. Através da análise das histórias 
de vida documentadas no projeto “Conta.Me”, foi possível compreender como os 
dispositivos audiovisuais — quando ancorados na escuta sensível e na mediação crítica 
— podem amplificar vozes marginalizadas e contribuir para o fortalecimento de um 
património cultural plural.

Ainda que situadas fora do contexto afrocentrado onde o cinema negro 
se consolidou como prática política e estética, as narrativas recolhidas em Macau 
partilham com esse cinema uma postura ética comum: a valorização da experiência 
vivida, o reconhecimento da complexidade cultural e a recusa das narrativas únicas. 
Esta afinidade metodológica e simbólica permite pensar o cinema não apenas como 
representação, mas como intervenção — um campo expandido onde o testemunho se 
transforma em gesto estético e a memória em horizonte de pertença.

Macau, uma região cuja história é profundamente marcada por suas 
complexas interações coloniais ao longo dos séculos, também é conhecida pela sua 
notável diversidade linguística e religiosa. Essa diversidade reflete um rico mosaico 
cultural que serve como um exemplo valioso para a aplicação de metodologias 
narrativas participativas, que envolvem ativamente as comunidades na preservação e 
compartilhamento de suas histórias. Além disso, práticas audiovisuais voltadas para 
a justiça cultural têm mostrado uma eficácia crescente nesse contexto, promovendo 
o reconhecimento e a valorização das identidades culturais diversas. Os resultados 
obtidos em projetos específicos demonstram que a mediação de histórias de vida, 
quando realizada com ética, sensibilidade e precisão conceptual, pode atuar como uma 
poderosa ferramenta de transformação social. Essa abordagem não só contribui para 
a preservação da memória coletiva, como também fortalece a coesão comunitária, 
promovendo um senso mais profundo de pertencimento e compreensão mútua entre 
diferentes grupos dentro da sociedade de Macau.

Ao propor um olhar cruzado entre cinema negro e narrativas biográficas em 
contexto pós-colonial, este artigo reafirma a importância das imagens e dos testemunhos 
na construção de uma memória coletiva inclusiva e dinâmica. O gesto de narrar — tal 



na senda do cinema negro

147

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

como o de filmar — permanece um ato profundamente político: desafia invisibilidades, 
restitui agência e inscreve no espaço público a pluralidade de modos de existir.

Mais do que propor respostas fechadas, este estudo convida à continuidade 
da reflexão e à expansão de práticas artísticas e investigativas que façam da escuta, da 
imagem e da palavra ferramentas de reconhecimento mútuo e de reinvenção cultural.

Dos Agradecimentos

Os autores apresentam o mais profundo agradecimento ao professor, 
investigador, cineasta, pensador, educador de consciências, e grande defensor dos 
direitos humanos, Celso Luiz Prudente, e à sua esposa e companheira de caminhada, 
investigadora e editora, Darcilene Célia Silva, pelo amável convite para integrar o livro 
da 21a Mostra Internacional do Cinema Negro - MICINE. Bem-haja. Agradecemos 
ainda ao CIAC - Centro de Investigação em Artes e Comunicação (projeto 
UIDB/04019/2020); à Fundação Macau (projetos Conta.Me: A narrativa biográfica como 

instrumento de afirmação social e da diversidade cultural no contexto do desenvolvimento 

humano sustentável de Macau, MF/2023/ACA/16; e Radio.Me: Narrativa Autobiográfica na 

Comunicação Radiofónica Académica como Ferramenta de Coesão Cultural Transdisciplinar 

de Macau para o Mundo Lusófono (MF/2024/ACA/07)); e ainda à Associação ARTECH-
International, pelo apoio concedido, fundamental para a realização da investigação da 
qual resultou este capítulo. As ferramentas de inteligência artificial Copilot e o ChatGPT 
foram utilizadas na preparação deste artigo. 

Das Referências bibliográficas

Appadurai, A. (2004). The capacity to aspire: Culture and the terms of recognition. In 
V. Rao & M. Walton (Eds.), Culture and Public Action (pp. 59–84). Stanford University 
Press.

Assmann, J. (2011). Cultural Memory and Early Civilization: Writing, Remembrance, 
and Political Imagination. Cambridge University Press.

Bosi, E. (2007). Memória e sociedade: Lembranças de velhos (14ª ed.). São Paulo: 
Companhia das Letras.



na senda do cinema negro

148

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

Braga, J. (2001). Macau: Encontro de culturas. Lisboa: Comissão Nacional para as 
Comemorações dos Descobrimentos Portugueses.

Bulbul, Z. (Direção). (1973). Alma no Olho [Curta-metragem]. Brasil.

Campbell, J. (1990). O poder do mito. São Paulo: Palas Athena.

De, J. (2000). Dogma Feijoada: Manifesto. Revista Brasileira de Ciências Sociais, 15(43), 
187–188. https://doi.org/10.1590/S0102-69092000000200011

FAF, M. (Direção). (2010). Patuá di Macau, únde ta vai? [Documentário]. Instituto 
Internacional de Macau.

Ferreira, R. A., Pereira, S., & Fernandes-Marcos, A. (2025). Santos negros no cinema 
brasileiro: Representação, espiritualidade e identidade cultural. In AVANCA | CINEMA 
2025, 16–24.

Field, A. J. (2015). Uplift Cinema: The Emergence of African American Film 
and the Possibility of Black Modernity. Duke University Press. https://doi.
org/10.1215/9780822375555

Guerrero, E. (1993). Framing Blackness: The African American Image in Film. Temple 
University Press.

Hooks, B. (1992). Black Looks: Race and Representation. South End Press.

IAFOR. (2019). Meta-synthesis of Black Struggle Film Production and Critique. IAFOR 
Journal of Media, Communication & Film, 6(1), 43–59. https://doi.org/10.22492.
ijmcf.6.1.04

Jenkins, H. (2006). Convergence Culture: Where Old and New Media Collide. New 
York University Press.

Leal, J. (2016). Macau e o imaginário da mestiçagem: política, cultura e identidade. 
Revista Crítica de Ciências Sociais, (109), 121–144. https://doi.org/10.4000/rccs.6353

Lechner, E. (2009). Histórias de vida: Olhares interdisciplinares. Porto: Afrontamento.

Leung, B. (2002). Political order and power transition in Hong Kong. Chinese 
University Press.

Lima, E. P. (2004). Páginas ampliadas: O livro-reportagem como extensão do jornalismo 
e da literatura. Barueri: Manole.



na senda do cinema negro

149

Selma Pereira, Ricardo Alexino Ferreira, Adérito Fernandes-Marcos

Martins, M. L. (2015). Lusofonia, interculturalidade e diversidade cultural: promessa 
e travessia. Comunicação e Sociedade, 28, 15–35. https://doi.org/10.17231/
comsoc.28(2015).2285

Massood, P. J. (2003). Black City Cinema: African American Urban Experiences in 
Film. Temple University Press.

McAdams, D. P. (2008). Personal narratives and the life story. In O. P. John, R. W. 
Robins, & L. A. Pervin (Eds.), Handbook of Personality: Theory and Research (3rd ed., 
pp. 242–262). New York: Guilford Press.

Morais, I. (2018). O tempo e o silêncio: narrativas macaenses no pós-retrocesso. Edições 
Húmus.

Pereira, S., Ferreira, R. A., & Fernandes-Marcos, A. (2025). Na senda das dimensões 
da média-arte digital nas narrativas biográficas em Macau: uma perspetiva à luz da 
diversidade cultural. In Proceedings of the 12th International Conference on Digital 
and Interactive Arts (ARTECH 2025), Braga, Portugal. ACM.

Pina-Cabral, J. (2002). Between China and Europe: Person, culture and emotion in 
Macao. Berg Publishers.

Prandi, R. (2010). Mitologia dos orixás. São Paulo: Companhia das Letras.

Prudente, C. L. (2019). Cinema negro e epistemologias insurgentes. Educação & 
Sociedade, 40(148), 1–18. https://doi.org/10.1590/es0101-73302019193672

Prudente, C. L. (2020). A dimensão pedagógica do cinema negro. Revista Amazônica, 
12(1), 61–80. https://periodicos.ufpa.br/index.php/amazonica/article/view/8535

Prudente, C. L. (2020). A dimensão pedagógica do cinema negro: A imagem da 
afirmação positiva do ibero-ásio-afro-ameríndio. Revista Extraprensa, 13(1), 6–25. 
https://doi.org/10.11606/extraprensa2019.163871

Santos, B. de S., & Meneses, M. P. (2009). Epistemologias do Sul. Coimbra: Almedina.

Verger, P. (1997). Orixás: Deuses iorubás na África e no Novo Mundo. Salvador: 
Corrupio.

Vieira, J. L. (2007). Zózimo Bulbul: Cinema, resistência e afirmação identitária. Afro-
Ásia, 36, 209–242. https://doi.org/10.9771/aa.v0i36.20921



150

A escrevivência como possibilidade teórico-
metodológica para uma educação antirracista

 Hugo Cesar Bueno Nunes 1

Pedro de Castro Picelli2

Jerry Adriano Villanova Chacon3

Introdução

É sabido que a depender dos contextos político, social e econômico vigentes, 
determinadas perspectivas e teorias pedagógicas se destacam e influenciam o 
pensamento sobre a educação no Brasil. 

Em que pesem as diferentes concepções de educação que se pretendem 
hegemônicas, como a concepção tecnicista com uma roupagem mais moderna, a qual 
recebe ampla influência da teoria da aprendizagem proposta por Skinner e que segundo 
Targa (2015) compreende a aprendizagem a partir do conceito de condicionamento 
operante, no atual momento histórico em que vivemos, da interculturalidade, 

1 Licenciado e Bacharel em Educação Física; Bacharel em Filosofia e Pedagogia. Mestre em Educação Fí-
sica e Doutor em Educação (FEUSP). Pesquisador do Instituto de Estudos Avançados da USP – Cátedra 
Alfredo Bosi de Educação Básica. Supervisor de Graduação na Faculdade SESI de Educação/SP. 
2 Licenciado e Bacharel em Ciências Sociais. Mestre e Doutor em Sociologia (Unicamp). Analista Téc-
nico Educacional da Faculdade SESI de Educação.
3 Licenciado em Filosofia e Letras. Mestre e Doutor em Educação (PUC-SP). Docente da Faculdade SESI 
de Educação. Coordenador do Curso de Licenciatura em Linguagens e Códigos na Faculdade SESI de 
Educação. 



a escrevivência

151

 Hugo Cesar B. Nunes, Pedro de Castro, Jerry Adriano V. Chacon Picelli   

multiculturalidade (Candau, 2008), suas respostas não alcançam uma ampla gama da 
sociedade. 

Para isso, nossa defesa é por uma concepção de educação crítica, que valorize os 
diferentes conhecimentos produzidos pela humanidade em sua história. E, ainda, como 
afirma Freire (1987), nossa defesa é por uma pedagogia libertadora, em que o estudante 
não seja visto apenas como máquina ou receptáculo de conteúdo, mas agente ativo e 
consciente do seu papel na estrutura social vigente. 

Para Libâneo (1989), a pedagogia libertadora valoriza a experiência, a autonomia 
e a “não-diretividade” dos processos. A aprendizagem se realiza na investigação de sua 
própria realidade, de modo que os estudantes passem a ver mais sentido e significado 
na aprendizagem dos conteúdos. É urgente uma pedagogia problematizadora que 
contribua para a transformação social. Somente por meio da participação coletiva, a 
educação poderá promover a democratização social. 

Nesta trilha, espera-se que o professor valorize o encontro de sua cultura e da 
cultura do aluno, estabelecendo uma relação de mútuo aprendizado em sala de aula. 
Essa troca permite ao educando situar o seu mundo em conexão com o mundo do 
conhecimento sistematizado, reconhecendo-se como sujeito ativo da construção de seu 
próprio saber. Ao mesmo tempo, o educador alarga seu grau de percepção da realidade 
social, do comportamento humano e de suas próprias limitações (Targa, 2015, p.130). 

Desta maneira, em um contexto de educação libertária, crítica e democrática, ao 
abordamos o papel da educação antirracista e indígena nas escolas de Educação Básica, 
amparados pelas leis 10.639/2023 e 11.645/2008, valorizamo-las como um marco 
de reparação histórica para com a população afroameríndia-brasileira. Tal aspecto é 
de fundamental importância para que possamos superar nossa falsa democracia para 
avançarmos na garantia dos direitos que não lhes foram assegurados historicamente. 

Somente com este avanço político, poderemos efetivamente falar em 
democracia. Ou seja, quando todos e todas, pretos, pretas, indígenas, mulheres, pessoas 
LGBTQIAPN+ etc., tiverem seus direitos garantidos em nosso país. Para tanto, uma 
ferramenta político-pedagógica que pode contribuir para alargarmos a perspectiva 
de humanidade em nossa sociedade, é tratarmos nossos estudantes com respeito e 
incentivá-los à prática de suas escrevivências (Evaristo, 2007).

A escrevivência não pode ser lida como histórias para ‘ninar os da casa grande’ 
e sim para despertá-los de seus sonos injustos (Evaristo, 2007, p. 21). Inspirados por 



a escrevivência

152

 Hugo Cesar B. Nunes, Pedro de Castro, Jerry Adriano V. Chacon Picelli   

esta citação, defendemos a educação antirracista e a escrevivência como abordagem 
pedagógica que busca combater o racismo em suas diversas formas, seja estrutural, 
institucional ou interpessoal. No Brasil, a necessidade de uma educação que valorize e 
promova a diversidade racial é crucial para a construção de uma sociedade mais justa 
e que tenha a igualdade como princípio. Nesse contexto, as escrevivências podem 
significar uma prática poderosa que integra escrita e escuta ativa dos estudantes, 
permitindo que as diferentes vozes das maiorias minorizadas e marginalizadas, tenham 
vez e voz junto a sua coletividade.

A prática da escrevivência, conceito cunhado pela escritora Conceição Evaristo 
(2017), advoga em favor da escrita que emerge da vivência, do cotidiano, e que carrega em 
si as marcas da experiência pessoal e da coletividade. Esta prática não apenas documenta 
as vivências, mas também as transforma em meios de resistência e emancipação. No 
contexto educacional, as escrevivências podem ser utilizadas como uma metodologia 
para promover a compreensão e o engajamento crítico dos estudantes em relação às 
questões raciais.

Escrevivência solda, com densidade poética e realismo cotidiano, corpo, 
condição social e experiência, tripé que vem sendo utilizado para as disputas 
de narrativas na contemporaneidade. A reivindicação por representação e 
representatividade passa, necessariamente, por essa trindade consagrada 
pela escrevivência (Borges, 2020, p. 202).

A prática da escrevivência na educação tem a potência para oportunizar aos 
estudantes a possibilidade de se conectarem com suas experiências e as de seus colegas, 
na busca por uma compreensão mais ampla e empática das questões étnico-raciais que 
atravessam nossa sociedade. Neste sentido, Santos (2023) ressalta a importância de 
engajar os estudantes na expressão de suas vozes, ao mesmo tempo que compreendem a 
tradição e a constituição do mundo contemporâneo no qual estão inseridos. 

A partir do exposto o presente artigo tem como objetivo descrever como o 
conceito de escrevivência pode possibilitar incursões metodológicas para pensarmos e 
fazermos uma educação antirracista, que valorize as diferenças e as diversas experiências 
dos estudantes.



a escrevivência

153

 Hugo Cesar B. Nunes, Pedro de Castro, Jerry Adriano V. Chacon Picelli   

Para isso, realizamos uma pesquisa bibliográfica, “desenvolvida com base em 
material já elaborado, constituído principalmente de livros e artigos científicos” (Gil, 
2002, p. 44). Como afirmam Lakatos e Marconi (2003) a pesquisa bibliográfica não é 
mera repetição sobre determinado assunto, mas permite o exame de um tema sob novo 
enfoque ou abordagem, chegando a conclusões outras e até mesmo inovadoras.

Educação antirracista: caminhos na escrevivência

Na esteira de uma educação para a diferença, a educação antirracista se apresenta 
como uma urgência frente às persistentes desigualdades raciais contemporâneas. Segundo 
hooks (2013), “a educação como prática da liberdade” deve incluir o enfrentamento das 
injustiças raciais, promovendo um ambiente de aprendizado onde todos os estudantes 
devem se sentir valorizados e respeitados. Essa perspectiva é reforçada por Santos et 
al. (2020), ao destacarem a importância de uma formação crítica que aborde o racismo 
estrutural e suas consequências na vida cotidiana.

Germani et al. (2022) argumentam que a integração de conhecimentos 
interdisciplinares e interprofissionais é essencial para uma formação antirracista eficaz. 
Em sua pesquisa sobre a formação de profissionais de saúde, os autores observam que 
“a colaboração entre diferentes áreas do conhecimento e a valorização da diversidade 
racial são fundamentais para promover uma educação inclusiva e equitativa” (p. 178).

Estudo de Gillborn (1995, apud De Souza Pacheco, 2023) também trazem 
contribuições para pensar o cotidiano escolar, apontando a importância de docentes 
fazerem da aula um espaço democrático, em que os estudantes se expressem sem receio 
das interpretações e julgamento dos outros. Além disso, o autor trata da importância de 
o multiculturalismo ser abordado de maneira crítica, extrapolando a mera celebração 
da diferença. Assim, compreender os processos de produção social da diferença à sua 
conversão em desigualdades é essencial não apenas nas reflexões   em   sala   de   aula, 
mas no currículo ‘oculto’. Afinal, isso permite uma desautomatização no tratamento 
desigual entre os sujeitos que compõem a escola.

As ações voltadas para a temática racial necessitam de um desenvolvimento 
contínuo para estar em conformidade com as normativas legais e com os discursos 
que promovem a diversidade (Oliveira et. al, 2023). Para alcançar uma transformação 
efetiva, é essencial implementar iniciativas práticas no cotidiano escolar e adotar uma 



a escrevivência

154

 Hugo Cesar B. Nunes, Pedro de Castro, Jerry Adriano V. Chacon Picelli   

postura crítica e questionadora diante das “verdades” estabelecidas. Nesse contexto, a 
defesa de uma educação politizada é crucial, conforme argumentado por hooks (2013), 
em contraste com a educação bancária criticada por Freire (2011). Esta abordagem 
desafia as hierarquias sociais e os sistemas de dominação existentes.

Tensionando os diferentes currículos produzidos, é necessária uma postura 
crítica frente aos conhecimentos elegíveis para serem abordados nas escolas; uma postura 
de alerta teórico-metodológica constante a fim não se reproduzir a marginalização 
das populações sistematicamente minorizadas, sobretudo a população afroameríndia. 
Uma postura crítica sobre os conteúdos propostos coloca em evidência que a história 
narrada, bem como os autores e teorias discutidos, frequentemente configuram um 
conhecimento restrito à ótica dos grupos dominantes. Uma educação criticamente 
politizada e antirracista reconhece que tais saberes não são neutros, a-históricos, e que, 
muitas das vezes, há neles uma lógica hierárquica e de dominação que os naturalizam 
como verdades (hooks, 2013).

Como afirmam Oliveira et. al (2023) é fundamental uma proposta de 
descolonização do currículo para se construir uma educação antirracista que dê ênfase 
nas práticas sociais e epistêmicas insubmissas à lógica branquitude. Nessa disputa, figura 
a Lei 10.639/ 2003 e a Lei 11.645/2008, que prevê a história da África e da cultura afro-
brasileira e Indígena no currículo escolar, a qual pode-se afirmar ser uma legislação com 
referências decoloniais e antirracistas.

Para Mignolo (2003) trata-se de uma proposta de reordenamento geopolítico 
do conhecimento que passa pela crítica à inferiorização histórica de saberes e pela 
necessidade de construção de novas modalidade teóricas e epistemológicas. Ou seja, 
no contexto de uma educação antirracista, espera-se que os estudantes tenham a 
oportunidade de reconhecer e refletir sobre os apagamentos históricos, e, travarem 
contato com diferentes estudos sobre a temática, produzindo conhecimentos a partir de 
narrativas e saberes cujo maior pilar não seja a branquitude.

A forma como o negro é nomeado e definido no ambiente escolar pode 
ser compreendida pelo modo como sua história é contada. A história da 
África e dos africanos restringe-se ao período escravocrata. Falar sobre o 
negro no Brasil reduz-se a mencionar o colonialismo, o tráfico de pessoas e 
a escravidão, que foi finalizada supostamente sem resistência, luta e pressão 
política ou econômica em 1888 (Oliveira et. al, 2023, p. 4).



a escrevivência

155

 Hugo Cesar B. Nunes, Pedro de Castro, Jerry Adriano V. Chacon Picelli   

Destarte, incluir o tema das relações étnico-raciais na sala de aula vai além da 
inclusão de conteúdos no currículo, exigindo uma nova postura que reconheça essa 
temática como um fator constitutivo das relações educativas. Trata-se de adotar uma 
abordagem que valorize as diferenças e promova a equidade, enfrentando de maneira 
direta as estruturas racistas que permeiam a sociedade e a educação.

Neste diapasão, Torres Santomé (2013) indica algumas pistas para friccionarmos 
tal currículo e impingir o debate em nossas aulas, ao argumentar que o currículo deve 
ser produzido com a inclusão de conteúdos antirracistas, antissexistas, ecológicos, 
integrados ao programa de todas as disciplinas. Esses conteúdos não devem ser relegados 
a temas esporádicos ou marginais, como frequentemente ocorre com dias especiais, tais 
como o ‘dia do índio’, do ‘folclore’ ou da ‘consciência negra’. Essas temáticas devem ser 
tratadas como parte integrante e essencial da educação diária.

O currículo objetiva promover, portanto, o diálogo entre as diferentes culturas 
presentes no contexto escolar, um diálogo que não subordina nem hierarquiza os 
saberes, mas que implica o reconhecimento da incompletude cultural (Freire, 1987). 
Reconhecendo que nenhuma cultura é completa e absoluta, o diálogo torna-se uma 
estratégia essencial de interação, conhecimento e aprendizagem mútua. Essa abordagem 
promove uma educação que não apenas tolera, mas valoriza a diversidade cultural, 
facilitando a construção de um ambiente educacional verdadeiramente inclusivo.

O desafio está em promover situações em que seja possível o reconhecimento 
entre os diferentes, exercícios em que promovamos o colocar-se no ponto 
de vista, no lugar sociocultural do outro, nem que seja minimamente, 
descentrar nossas visões e estilos de afrontar as situações como os 
melhores, os verdadeiros, os autênticos, os únicos válidos. Para isso é 
necessário promover processos sistemáticos de interação com os “outros”, 
sem caricaturas, nem estereótipos. Trata-se também de favorecer que nos 
situemos como “outros”, os diferentes, sendo capazes de analisar nossos 
sentimentos e impressões. É a partir daí, conquistando um verdadeiro 
reconhecimento mútuo, que seremos capazes de construir algo juntos/as. 
Nesta perspectiva, é necessário ultrapassar uma visão romântica do diálogo 
intercultural e enfrentar os conflitos e desafios que supõe. Situações de 
discriminação e preconceito estão com frequência presentes no cotidiano 
escolar e muitas vezes são ignoradas, encaradas como brincadeiras. É 



a escrevivência

156

 Hugo Cesar B. Nunes, Pedro de Castro, Jerry Adriano V. Chacon Picelli   

importante não negá-las, e sim reconhecê-las e trabalhá-las, tanto no 
diálogo interpessoal como em momentos de reflexão coletiva, a partir das 
situações concretas que se manifestem no cotidiano escolar (Candau, 2008, 
p. 31-32).

Há uma urgente necessidade de um currículo que promova o reconhecimento 
do “outro” e o diálogo intercultural. No entanto, é crucial questionar como essas práticas 
são efetivamente implementadas no cotidiano escolar. Muitas vezes, as políticas 
interculturais permanecem no nível discursivo, sem uma tradução prática efetiva que 
transforme as relações e estruturas educacionais.

Conclusão

As escrevivências, podem desempenhar um papel fundamental no processo 
ensino-aprendizagem. As escrevivências combinam a escrita com a vivência, permitindo 
que as vozes e experiências de pessoas marginalizadas sejam legitimadas e valorizadas 
no espaço educacional. Essa prática não apenas documenta essas vivências, mas as 
transformam em ferramentas pedagógicas de resistência e emancipação. Incorporar 
escrevivências no currículo escolar pode ser uma ação fundamental para criar um 
ambiente inclusivo onde todas as identidades culturais sejam respeitadas e promovidas.

A escrevivência é um modo de falar, ser ouvido, redigir outra história, outra 
versão, outra epistemologia, que valoriza o sujeito comum do dia a dia, sobre o qual 
não se fala porque a ninguém interessa. Por meio dela, aquilombamos uma partilha 
política para inventarmos outro futuro para nós e para nosso coletivo. A escrevivência 
é uma bricolagem de memória, história e poética. É a expressão do direito de narrar 
a si e a suas próprias experiências. Negar a alguém o direito de narrar-se é o mesmo 
que silenciar e desconsiderar seus conhecimentos. É cometer um assassinato epistêmico 
(NEIRA, 2020).

A aposta no uso da noção de escrevivência como ferramenta metodológica 
tem um motivo que merece destaque entre os já elencados. Ela se presta 
a uma subversão da produção de conhecimento, pois, além de introduzir 
uma fissura de caráter eminentemente artístico na escrita científica, 
apresenta-se por meio da entoação de vozes de mulheres subalternas e 



a escrevivência

157

 Hugo Cesar B. Nunes, Pedro de Castro, Jerry Adriano V. Chacon Picelli   

de sua posicionalidade na narração da sua própria existência (Soares; 
Machado, 2017, p.207).

Implementar uma educação antirracista exige, portanto, um compromisso 
firme com a descolonização do currículo e com a promoção de uma pedagogia que 
parta da historicidade dos saberes. Isso implica uma formação contínua e crítica dos 
educadores, que devem estar preparados para abordar questões raciais, indígenas, das 
minorias, de maneira sensível e informada. Além disso, é vital que os estudantes sejam 
incentivados a se engajar em diálogos interculturais, reconhecendo a incompletude 
cultural e promovendo a aprendizagem mútua.

Referências bibliográficas

BRASIL. Lei n.°10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei n. 9.394, de 20 de dezembro 
de 1996, que estabelece as Diretrizes e Bases da Educação Nacional, para incluir no 
currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura 
Afro-Brasileira”, e dá outras providências. Diário Oficial da União, Brasília, 10 jan. 
2003.

BRASIL, Lei 11645/08 de 10 de março de 2008. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro 
de 1996, modificada pela Lei no  10.639, de 9 de janeiro de 2003, que estabelece as 
diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de 
ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. 
Diário Oficial da União, Poder executivo, Brasília.

BORGES, R. Escrevivência em Conceição Evaristo: armazenamento e circulação dos 
saberes silenciados. In: DUARTE, C.; NUNES, I. R. (Org.). Escrevivência: a escrita de 

nós – reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação 
e Arte, 2020, p. 183-204.

CANDAU, Vera Maria. Multiculturalismo e educação: desafios para a prática 
pedagógica. In: MOREIRA, A.F; CANDAU, V.M. (Org.). Multiculturalismo: 

diferenças culturais e práticas pedagógicas. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008.

DE SOUZA PACHECO, Emanuele et al. Cinema negro e educação antirracista. Práticas 

Educativas, Memórias e Oralidades-Rev. Pemo., v. 5, p. e10862-e10862, 2023.



a escrevivência

158

 Hugo Cesar B. Nunes, Pedro de Castro, Jerry Adriano V. Chacon Picelli   

EVARISTO, Conceição. Da grafia-desenho de minha mãe, um dos lugares de nascimento 
de minha escrita. In: ALEXANDRE, M. A. (org.) Representações performáticas 

brasileiras: teorias, práticas e suas interfaces. Belo Horizonte: Mazza Edições, p. 16-
21, 2007.

EVARISTO, Conceição. Escrevivências. Rio de Janeiro: Pallas, 2017.

FREIRE, P. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro, RJ: Paz e Terra, 1987.

FREIRE, P. Pedagogia da Autonomia: Saberes Necessários à Prática Educativa. São 
Paulo: Paz e Terra, 2011.

GERMANI, A. C.; FAVARATO, M. H.; OLIVA, I. L.; GERALDO, R. M.; OLIVEIRA, 
J. C.; AYRES, J. R. C. M. Interdisciplinaridade, interprofissionalidade e diversidade 
racial na formação antirracista do profissional de saúde: vozes e aprendizados. Saúde 

em Debate, v. 46, n. 6, p. 175-184, 2022.

GIL, A. C. Como elaborar projetos de pesquisa. São Paulo, SP: Atlas, 2002.

hooks, b. Ensinando a Transgredir: A Educação como Prática da Liberdade. São 
Paulo: WMF Martins Fontes, 2013.

LAKATOS, E. M.; MARCONI, M. A. Fundamentos de Metodologia Científica. 
São Paulo, SP: Atlas 2003.

LIBÂNEO, J. Carlos. Democratização da escola pública: a pedagogia crítico-social 
dos conteúdos. São Paulo: Loyola, 1989. 

MIGNOLO, Walter. Histórias Locais/Projetos Globais: colonialidade, saberes 
subalternos e pensamento liminar. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003.

NEIRA, Marcos Garcia. Escrevivências da educação física cultural. São Paulo: 
FEUSP, 2020. 227p.

OLIVEIRA, Nathália Pereira de; PEDROZA, Regina Lúcia Sucupira; PULINO, 
Lúcia Helena Cavasin Zabotto. Escrevivências: possibilidades para uma educação 
antirracista. Revista Brasileira de Educação, v. 28, p. e280101, 2023.

SANTOS, D. M. A. A. P. Linguagem e mediação tecnológica: notas sobre os entremeios 
linguísticos. Littera: Revista de Estudos Linguísticos e Literários, v. 14, n. 28, 30 
Dez. 2023.



a escrevivência

159

 Hugo Cesar B. Nunes, Pedro de Castro, Jerry Adriano V. Chacon Picelli   

SANTOS, M. P. A.; NERY, J. S.; GOES, E. F. População negra e Covid-19: reflexões 
sobre racismo e saúde. Estudos Avançados, v. 34, p. 225-244, 2020.

SOARES, Lissandra Vieira; MACHADO, Paula Sandrine. “ Escrevivências” como 
ferramenta metodológica na produção de conhecimento em Psicologia Social. Revista 

Psicologia Política, v. 17, n. 39, p. 203-219, 2017.

TARGA, C. Dante. Filosofia, educação e sociedade: livro didático. Palhoça: 
UnisulVirtual, 2015.

TORRES SANTOMÉ, J. Globalização e interdisciplinaridade: o currículo 
integrado. Porto Alegre, RS: Artmed, 2013.



160

Infâncias invisibilizadas: a criança negra
 e os desafios da educação antirracista

Juliana Faria Álvaro1 

Armelinda Borges da Silva2

Fábio Santos de Andrade3

No Brasil, a infância das crianças negras acontece em uma sociedade marcada 
por um racismo enraizado na história e na cultura do país. Esse racismo nem sempre 
se apresenta de maneira explícita ou violenta, ele atua de forma sutil, silenciosa e 
disfarçada. Às vezes, marcado por meio de “brincadeiras” aparentemente inofensivas, 
que, na verdade, carregam termos pejorativos, apelidos depreciativos e imagens 
estereotipadas que reforçam preconceitos. Essas práticas, embora naturalizadas no 

1 Doutoranda em Educação Escolar pela Universidade Federal de Rondônia (UNIR). Mestre em Educa-
ção Escolar pela Universidade Federal de Rondônia (UNIR). Professora da Rede Municipal de Ji-Paraná 
(RO).
2 Doutora em Educação Escolar pela Universidade Federal de Rondônia (UNIR). Mestre em Educação 
Escolar pela Universidade Federal do Mato Grosso (UFMT). Professora da Rede Municipal de Ji-Paraná 
(RO).
3 Pós-Doutor em Educação pela Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia (UESB). Doutor em Educa-
ção pela Universidade Federal de Mato Grosso (UFMT). Mestre em Ciências Sociais (área de Sociologia) 
pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP). Coordenador de Políticas para os Direitos 
da População em Situação de Rua, da Coordenação-Geral de Políticas para os Direitos da População em 
Situação de Rua - Secretaria Nacional de Promoção e Defesa dos Direitos Humanos - Ministério dos 
Direitos Humanos e da Cidadania (MDHC). Professor Associado da Universidade Federal de Rondônia 
(UNIR), atuando no Programa de Pós-Graduação em Educação Escolar - Mestrado e Doutorado Profis-
sional (PPGEEProf). Pesquisador da Mostra Internacional do Cinema Negro – MICINE



infâncias invisibilizadas

161

Juliana F. Álvaro, Armelinda B. da Silva, Fábio S. de Andrade

cotidiano, produzem efeitos cruéis na construção da identidade da criança negra, 
contribuindo para sentimentos de inferioridade, exclusão e desvalorização desde os 
primeiros anos de vida (Fraga, 2021).

No ambiente escolar, essas expressões do racismo velado podem surgir de 
maneira sutil: na forma como se escolhem os protagonistas das histórias, na ausência de 
representações positivas da negritude no material pedagógico, ou mesmo na diferença de 
expectativas entre crianças negras e brancas. Ainda que não seja perceptível de imediato, 
essas experiências silenciosas contribuem para a construção de uma autoimagem 
fragilizada, levando a criança negra a se perceber como menos capaz, menos valorizada 
ou fora do padrão desejável. 

A prática do racismo velado exerce uma influência significativa e negativa sobre 
a formação da identidade das crianças negras no Brasil (Fraga, 2021). Essas formas de 
discriminação contribuem para a construção de um sentimento de inferioridade e não 
pertencimento, afetando diretamente a autoestima e o reconhecimento positivo da 
própria identidade racial, tornando- se uma barreira invisível, que atravessa o processo 
educacional e interfere diretamente no desenvolvimento subjetivo e social da criança 
negra. 

A formação simbólica e identitária das crianças é profundamente influenciada 
pelas representações culturais veiculadas no cinema e na literatura. Nesse contexto, as 
narrativas que privilegiam personagens negras em papéis positivos assumem um papel 
de suma importância na construção de um imaginário infantil que valoriza a diversidade 
e fortalece a autoestima da criança negra. 

Neste sentido, o artigo tem como objetivo discutir a infância enquanto uma 
categoria social e cultural construída historicamente e permeada por desigualdades 
que atingem de forma mais intensa as crianças negras no Brasil, destacando a Lei nº 
10.639/2003 como um instrumento de afirmação da identidade da criança negra e de 
promoção de uma educação antirracista. 

A pesquisa bibliográfica foi utilizada como método de investigação para alcançar 
o objetivo proposto, permitindo a análise de fatos históricos e o acesso a eventos que 
seriam de difícil obtenção ou limitados por outras fontes. Essa abordagem serviu como 
fundamento para a coleta de dados e informações relevantes. A revisão bibliográfica 
inclui “desde publicações avulsas, boletins, jornais, revistas, livros, pesquisas, 



infâncias invisibilizadas

162

Juliana F. Álvaro, Armelinda B. da Silva, Fábio S. de Andrade

monografias, teses, materiais cartográficos, entre outros, até formas de comunicação 
oral” (Marconi; Lakatos, 2003, p. 183).

A pesquisa bibliográfica permite analisar um tema sob diferentes óticas 
possibilitando que os pesquisadores cheguem a conclusões importantes acerca da 
temática investigada. Ao recorrer à busca de dados históricos, fundamenta-se também 
em Gil (2002, p. 45), que pondera a pesquisa bibliográfica essencial em estudos históricos 
e, em alguns casos, a única forma de acessar eventos passados, os quais não podem ser 
investigados por meio de pesquisa de campo.

A infância como categoria social e cultural

As crianças sempre estiveram presentes na vida em sociedade, entretanto, 
durante muito tempo, elas não foram reconhecidas como sujeitos com identidade 
própria e características singulares. A concepção de infância, como a compreendemos 
atualmente, esteve, por séculos, encoberta ou mesmo ignorada. As crianças existiam 
fisicamente nos contextos sociais, mas não eram percebidas como integrantes de uma 
categoria social distinta, dotada de individualidade e de uma condição social legítima 
que lhes conferisse atenção e reconhecimento próprios (Lima, Moreira e Lima, 2014). 

Essa reflexão evidencia uma realidade histórica marcada por silenciamentos 
simbólicos em relação à infância. Embora a presença física das crianças sempre tenha 
sido inegável, seu reconhecimento como sujeitos sociais plenos é relativamente recente 
e ainda está em processo de consolidação. 

Segundo Sarmento (2008), o surgimento da infância na Modernidade é marcado 
por diversos fatores, em sua análise sobre a Sociologia da Infância, elucida o processo 
pelo qual a infância emergiu como um fenômeno social distinto e um objeto de estudo 
específico neste período histórico. Em seus estudos, afirma que a infância só adquiriu 
posição de objeto sociológico e de categoria social reconhecível a partir do último 
quartel do século XX, apesar de a expressão já circular em discussões acadêmicas desde 
os anos 1930. Essa transformação está intrinsecamente ligada às dinâmicas sociais e 
epistemológicas da Modernidade. 

Um dos fatores relevantes diz respeito ao surgimento de espaços públicos 
voltados para a socialização dos indivíduos, o que se deu paralelamente à consolidação 
da família em um modelo nuclear centrado nos laços entre pais e filhos. Esse processo foi 



infâncias invisibilizadas

163

Juliana F. Álvaro, Armelinda B. da Silva, Fábio S. de Andrade

acompanhado pela construção de um corpo de saberes regulatórios, cuja finalidade era 
orientar comportamentos, e pela organização de um aparato simbólico e institucional 
destinado a gerir a infância por meio de normas específicas. A escola, apesar de não ter 
sido originalmente criada para atender ao público infantil, foi gradualmente assumindo 
um papel central na socialização das crianças e na sua formação para um novo contexto 
social que se delineava. Nesse mesmo movimento, a estrutura familiar passou por 
transformações significativas, conferindo à criança uma nova condição: ela deixou de 
ocupar uma posição marginal e passou a ser o foco principal das atenções e cuidados 
familiares (Lima, Moreira e Lima, 2014).

No entanto, esse conjunto de transformações contribuiu para a elaboração 
de uma noção homogênea de infância. Essa concepção reconhece que há distinções 
entre crianças e adultos, mas não assegura a valorização das múltiplas formas de ser 
e viver a infância, nem das diferenças entre as próprias crianças. As normatizações 
produzidas por diferentes campos científicos ainda se fundamentam majoritariamente 
em uma concepção biopsicológica da criança, vista de maneira funcional e instrumental 
por diversos profissionais. Com isso, a infância tende a ser compreendida de forma 
fragmentada e reducionista, o que compromete uma apreensão mais integral e plural da 
realidade das crianças (Lima, Moreira e Lima, 2014).

A Sociologia da Infância, portanto, surge como um campo que busca desconstruir 
essa visão pericial e posicionar a criança como ator social, não apenas como um 
destinatário passivo da ação adulta. A compreensão da infância na Modernidade requer 
uma abordagem que contemple as crianças como co-construtoras de suas vidas e da 
sociedade, inseridas em contextos de interações sociais complexas e atravessadas por 
variáveis como classe, gênero e etnia (Sarmento, 2008).

Ao compreender a infância como categoria social construída historicamente, 
Sarmento (2008) ressalta que não há apenas uma maneira de ser criança, mas várias, 
constituindo assim a multiplicidade de infâncias, que se diversifica conforme o 
contexto em que a criança está inserida, considerando, fatores como classe social, etnia, 
gênero, território, religião, entre outros. Refletir sobre essas questões, é considerar as 
pluralidades existentes, considerando as diversidades em que as crianças vivenciam suas 
experiências infantis.

Nesse prisma, é necessário compreender uma perspectiva mais integrada 
da infância, que reconheça sua complexidade e heterogeneidade, valorizando as 



infâncias invisibilizadas

164

Juliana F. Álvaro, Armelinda B. da Silva, Fábio S. de Andrade

diversidades presentes nas múltiplas infâncias. Para que isso seja possível, é de suma 
importância romper com a visão adultocêntrica sobre a infância idealizada, para uma 
infância vivida, concreta, situada nas culturas e contextos reais das crianças.

A infância das crianças negras e pobres: um lugar de exclusão e abandono 

histórico no brasil

	Com a colonização europeia, os povos indígenas ocupantes dos extensos 
territórios eram um empecilho para adentrar as terras colonizadas para a exploração de 
pedras preciosas, a retirada das madeiras, a apropriação do solo para os plantios em áreas 
extensas, entre outras ações que promoveriam ganhos econômicos aos “conquistadores”. 
Para apascentar os indígenas, em 1549 a Coroa Portuguesa envia missionários jesuítas 
para as missões. O objetivo era catequizar os indígenas, a Coroa Portuguesa possibilitaria 
um contato amistoso e, assim, poderiam explorar o território.

No século XVIII, cresceu o número de crianças filhas de homens brancos com 
mulheres indígenas ou negras e, no fim do século, essa mistura passou a compor a maior 
parte da população da capitania. De acordo com Scarano (2010), as crianças nascidas das 
misturas étnicas foram chamadas mestiças, mulatas, pardas, cabras, “gente de cor”, entre 
outras.

A medicina da época elaborou políticas higienistas que desaprovavam a 
mortandade e a negligência das famílias e dos colonizadores. As crianças que antes 
eram rejeitadas e abandonadas a qualquer lugar passam a ser recebidas nas chamadas 
rodas dos expostos, sob responsabilidade das Santas Casas de Misericórdia. Andrade 
(2019) informa que a primeira roda dos expostos a ser instalada no Brasil foi em 1726 
em Salvador, na Bahia, a segunda na cidade do Rio de Janeiro em 1738, e a terceira na 
cidade do Recife, Pernambuco, em 1789.

 
Tratava-se de um cilindro de maneira giratório aglutinado aos muros de 
sua estalagem em que as crianças eram depositadas na calada da noite. A 
criança era recolhida por uma pessoa responsável, ficando sob a guarda 
e criação dessas casas pias. Entretanto as Santas Casas com Rodas dos 
Expostos ativas ficaram restritas às áreas de maior densidade populacional 
(Silva, 2020, p. 134).



infâncias invisibilizadas

165

Juliana F. Álvaro, Armelinda B. da Silva, Fábio S. de Andrade

 

A roda não recebia somente filhos de famílias pobres, mas de famílias brancas 
e abastadas que abandonavam seus filhos. A gravidez antes do casamento resultava na 
condenação moral e religiosa naquela época tanto para a mãe como para a família. A 
moça era afastada do convívio social e colocada em isolamento. Os conventos e espaços 
próximos à roda recebia as grávidas em sigilo e, após o parto, a criança era deixada, a 
moça voltava para o convívio familiar e social sem ser abalada sua posição e mantinha o 
respeito perante a fé católica, continuando apta para casar-se. Apesar de ser uma atitude 
pecaminosa para a Igreja, ela própria burlava as normas para manter relações positivas 
com a burguesia e com a Coroa (Andrade, 2019).

Ainda segundo Andrade (2019), com a precariedade de estrutura e de higiene, 
muitas crianças não resistiam. Elas eram levadas para amas de leite para cuidar e 
amamentar, e até os 7 anos de idade recebiam cuidados. Depois, principalmente as 
meninas, passavam a servir os conventos e seminários, ou acabavam entregues a famílias 
“caridosas” responsáveis por cuidar, porém as exploravam para realizar serviços. Os 
meninos serviam em seminários ou ficavam à mercê da própria sorte e passavam a 
viver nas ruas.

Quando as crianças filhas dos escravizados se salvavam, “aos 12 anos de idade o 
negro escravizado ou liberto (pobre) já executava as mesmas atividades que o adulto” 
(Andrade, 2019, p. 27). No fim do século XIX, a maioria das crianças e adolescentes era 
composta por pessoas. Estas representavam 2/3 da população da época e compunham a 
classe dos/as pobres do século XX.

 
A orfandade não era uma preocupação dos senhores de escravos, pois logo 
que conseguia executar algumas atividades, as crianças eram obrigadas ao 
trabalho. As taxas de mortalidade infantil eram altas devido à ausência no 
tratamento de doenças. Educação, brincadeiras, alimentação saudável e 
direito a saúde era algo que não fazia parte de suas realidades (Linhares, 
2016, p. 34).

 
Andrade (2019) e Azevedo e Sarat (2015) escrevem sobre a vinda de crianças 

portuguesas órfãs para o Brasil. Havia o intuito de que essas crianças se relacionassem 
com as crianças indígenas. Com o tempo, ambas aprenderiam a língua e os costumes do 
outro. Aos jesuítas, facilitaria a evangelização e aculturação aos saberes europeus, e aos 



infâncias invisibilizadas

166

Juliana F. Álvaro, Armelinda B. da Silva, Fábio S. de Andrade

portugueses da colônia facilitaria o contato dos portugueses com indígenas para mantê-
los amigáveis e promover a exploração da força de trabalho.

Nessa trágica realidade, muitas crianças e jovens sofriam nas longas viagens de 
Portugal até o Brasil Colônia, e muitas morriam no trajeto. Parte das sobreviventes 
sofria violência sexual e precisava trabalhar nos navios.

Segundo Bulhões (2018, p. 65), os indígenas “eram vistos como indivíduos não 
civilizados e exatamente por isso a infância era vista como o momento ideal para a 
realização do trabalho de imposição cultural e de Catequese realizada pelos jesuítas”, e 
posteriormente estariam aptos para o trabalho. Portugal se beneficiaria porque tiraria 
esses órfãos das ruas e contribuiria com o contato com os indígenas. Porém a tática 
não surtiu o efeito desejado, pois muitas dessas crianças e jovens se uniram aos povos 
indígenas e não sucumbiram aos objetivos.

Após o fim do tráfico de africanos para o Brasil em 1850 e com o fim da 
escravatura em 1888, ao invés de assalariar os ex-escravizados, eles foram substituídos 
por trabalhadores imigrantes brancos. Além disso, os colonizadores ambicionavam 
tomar posse do território de tal forma que pretendiam exterminar com os/as indígenas 
e negros/as e almejavam que a população da colônia branqueasse. A chegada de 
imigrantes intensificou-se na colônia.

Seyferth (1996, p. 18) escreve que as mentalidades racistas tinham em mente que 
“a nação só seria plenamente civilizada, legitimamente ocidental, após a abolição, num 
imaginado cenário mais favorável ao incremento da imigração ‘branca’”. Para isso, houve 
o estímulo da imigração de italianos, ucranianos, alemães, poloneses, japoneses, entre 
outros povos para realizar o trabalho agrícola. No fim do século XIX, desembarcaram 
imigrantes italianos no porto de Santos, SP, estes foram distribuídos nas fazendas 
cafeeiras. Porém, logo perceberam as péssimas condições de trabalho semiescravo na 
agricultura e grande parte desses trabalhadores deslocaram para os centros urbanos 
como São Paulo e os que conseguiram, voltaram para a terra natal (Passetti, 2010).

Com a chegada dos imigrantes e a exclusão dos ex-escravizados para os trabalhos 
assalariados, aumentaram-se as desigualdades sociais, contribuindo para que as “pessoas 
negras e pardas, sem emprego e comida, obrigados a mendigar e a se isolar em regiões 
periféricas ou morros que, posteriormente, foram chamadas de baixadas, periferias ou 
favelas” (Andrade, 2019, p. 28-29).



infâncias invisibilizadas

167

Juliana F. Álvaro, Armelinda B. da Silva, Fábio S. de Andrade

A penúria das famílias pobres e excluídas, que viviam em condições precárias, 
fazia com que uma parcela de crianças fosse exposta à negação dos pais e tivesse destinos 
trágicos; bebês recém-nascidos rejeitados eram abandonados nas portas de residências 
e igrejas. Andrade (2019, p. 35-36) reforça que no século XIX havia crianças que eram 
jogadas nas ruas ou em montes de lixo e morriam de frio e de doenças. Algumas eram 
devoradas por cães e outros animais.

Com o crescente número de crianças vagando pelas ruas, foram fundadas 
instituições educacionais para prestar assistência às crianças desvalidas. Esse trabalho, 
que se restringia à Igreja Católica, agora passa a ser de responsabilidade de instâncias 
públicas e privadas. A Coroa Portuguesa passa a dar atenção a esses órfãos.

 
A criança, portanto, é tida como uma classe a ser investida, pois seria 
nesta fase que princípios civilizatórios, morais e higiênicos poderiam ser 
incutidos nas crianças, a fim de serem transformadas em cidadãos úteis à 
Pátria. Desta forma, criar instituições para moldar a criança constituía uma 
necessidade das autoridades em prol da construção de um projeto nacional, 
dando um destino aos órfãos e desvalidos que corriam risco de se tornarem 
um prejuízo para os cofres públicos (Pinheiro, 2017, p. 33).

 
Com o crescimento dos centros urbanos, o poder público desejava um ambiente 

“livre da imoralidade e da desordem, logo, os meninos e meninas que perambulavam 
pelas ruas eram vistos como uma ameaça à ordem pública, e desse modo, deveriam 
ser retirados/as, pois não condiziam com um país que almejava ser limpo, cuidado e 
saneado” (Pinheiro, 2017, p. 39).

É nesse contexto que é criado o Asilo de Meninos Desvalidos em 1875 no Rio 
de Janeiro. A instituição atendia meninos extremamente pobres que suas famílias não 
tinham condições de mantê-los. Também recolhia meninos órfãos e em situação de 
rua que cometiam furtos e outros delitos, com idade entre 6 e 12 anos. O Estado era 
responsável por manter a instituição e recebia contribuições de grupos privados que, 
posteriormente, recebiam os jovens em suas indústrias. O asilo tinha a seguinte função:

 
Uma vez no Asylo, tendo terminado a educação de primeiro grau e instrução 
em algum ofício, eram obrigados a trabalhar três anos nas oficinas da escola. 
Depois desse período, os “órfãos” ficavam à disposição do Estado, na figura 



infâncias invisibilizadas

168

Juliana F. Álvaro, Armelinda B. da Silva, Fábio S. de Andrade

de um “juiz de Órfãos”, enquanto os outros eram encaminhados às suas 
famílias. Ambos, entretanto, tinham como certa a sua inserção no processo 
de trabalho, em empresas públicas ou privadas (Pavão, 2013, p. 5).

 
Também foram criadas instituições de assistência para a acolhida de meninas 

e jovens em situação de vulnerabilidade social. Tanto as mulheres quanto as meninas 
eram alvo do olhar da sociedade e havia uma preocupação com a imagem feminina. 
Entre as instituições criadas para elas estavam o Asilo de Nossa Senhora de Lourdes, em 
Feira de Santana, BA (1879-1920), o Asilo Filhas de Ana (1891-1905) em Cachoeira, BA 
(Souza, 2009b), e o Asilo de Órfãs São Vicente de Paulo (1898-1910) em Florianópolis, 
SC (Arendt; Silveira, 2018).

As crianças passam a ser vistas como pessoas de direitos, e fortifica-se o desejo 
de formá-las para servir à Pátria, ou seja, moldá-las conforme os interesses vigentes da 
época. Com o passar dos séculos, foram desenvolvidas políticas públicas em prol das 
crianças em situação de vulnerabilidade social. Porém ainda há muito a ser feito para 
que todas tenham seus direitos básicos contemplados.

A ausência de planejamento desde período colonial acarretou uma série de 
sequelas que perduraram ao longo dos séculos e refletem na atualidade, como a pobreza, 
a falta de infraestrutura, de alimentação saudável, o acesso aos níveis de escolarização, 
entre outros itens básicos para viver em sociedade e ter uma vida digna.

A importância da representação negra infantil para construção de uma 

educação antirracista

	A Lei nº 10.639/03 (Brasil, 2003) estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional, a inserção do currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática 
“História e Cultura Afro-Brasileira”.  Esse marco legal demonstra a necessidade urgente 
de consolidar um pilar da educação antirracista, propondo a inclusão de conteúdos, a 
reestruturação simbólica do currículo, de modo a garantir visibilidade, reconhecimento 
e valorização da população negra, desde os primeiros anos da vida escolar.

Segundo Pereira e Silva (2021), as Diretrizes Curriculares Nacionais para a 
Educação das Relações Étnico-Raciais propõem uma mudança significativa na forma 
como a história dos povos africanos e afrodescendentes é abordada nas escolas. Em vez 



infâncias invisibilizadas

169

Juliana F. Álvaro, Armelinda B. da Silva, Fábio S. de Andrade

de continuar limitando essa narrativa ao período da escravidão ou retratar os negros 
apenas como figuras subjugadas, ou dependentes, as Diretrizes orientam para uma 
valorização mais ampla e plural dessa trajetória. A proposta é reconhecer e explorar a 
contribuição ativa da população negra em diversos campos da história brasileira, como 
política, economia, ciência, cultura e artes, permitindo que estudantes tenham acesso a 
uma visão mais completa, justa e respeitosa sobre o papel dos negros na construção da 
sociedade brasileira.

Ao inserir no currículo as contribuições históricas, culturais e intelectuais da 
população negra, a Lei nº 10.639/2003 impulsiona uma transformação profunda no 
papel da escola, que passa a ser compreendida como um espaço de valorização das 
identidades e de combate às desigualdades raciais. Essa perspectiva busca romper com o 
apagamento sistemático vivenciado por tantas gerações e permite que crianças negras 
encontrem, no ambiente escolar, referências que afirmem sua existência, sua história 
e sua beleza. Desenvolver uma educação que respeite e valorize a diversidade, que 
reconheça as diferenças, e as celebre como parte essencial de uma sociedade democrática, 
justa e antirracista.

Os estudos de Gomes (2003), ressaltam que compreender os diversos fatores que 
envolvem a construção da identidade negra é um ponto fundamental para quem atua 
na educação, especialmente quando se leva em conta aspectos relacionados ao corpo 
e à estética, como os traços, o cabelo, a cor da pele e as formas de expressão cultural. 
Essas questões, frequentemente atravessadas por padrões racistas e eurocentrados, 
impactam diretamente a forma como crianças e jovens negros percebem a si e como 
são percebidos pelos outros. É papel dos educadores refletirem criticamente sobre essas 
questões em sua prática pedagógica cotidiana, esse debate precisa estar presente nos 
cursos e programas de formação docente, de modo que os futuros professores estejam 
preparados para lidar com a diversidade étnico-racial de maneira consciente, respeitosa 
e transformadora. Discutir a diversidade exige um olhar sensível e politizado sobre as 
marcas que o racismo deixa no corpo e na subjetividade dos sujeitos.

Gomes (2003) enfatiza que formar uma identidade negra fortalecida e positiva é 
um grande desafio, especialmente em um contexto social que, desde a infância, transmite 
às pessoas negras a ideia de que, para serem valorizadas ou reconhecidas, precisam negar 
ou modificar aspectos da sua própria identidade. Essa pressão constante por aceitação 



infâncias invisibilizadas

170

Juliana F. Álvaro, Armelinda B. da Silva, Fábio S. de Andrade

dentro de padrões brancos e eurocentrados representa uma das maiores barreiras 
enfrentadas pela população negra no processo de construção de sua autoimagem e 
autoestima.  

Nesse sentido, a escola exerce um papel decisivo no processo de formação 
da identidade das crianças negras. Como alerta Gomes (2003), é fundamental que os 
educadores estejam atentos às experiências de discriminação vividas no ambiente escolar. 
Não se pode minimizar ou naturalizar situações em que essas crianças são ofendidas, 
ridicularizadas ou excluídas. Expressões racistas, como chamar uma criança negra de 
“macaco”, não devem jamais ser tratadas como brincadeiras inocentes ou comuns, 
pois essa atitude constitui em agressões que afetam profundamente sua autoestima e 
seu senso de pertencimento. Levar essas denúncias a sério é parte do compromisso da 
escola com uma educação verdadeiramente antirracista. 

A inserção de representações positivas da negritude em materiais didáticos, 
nas narrativas compartilhadas em sala de aula e nas imagens disseminadas pela mídia 
é um pilar essencial para a edificação de uma infância negra que se perceba afirmada e 
valorizada. O contato com personagens negros em papéis de destaque, seja na literatura, 
no cinema ou nas diversas manifestações culturais, capacita as crianças negras a se 
reconhecerem como agentes de sua própria história, dotadas de potência, criatividade 
e merecedoras de reconhecimento. A representatividade, portanto, transcende a 
mera questão estética; ela perpassa como um elemento estruturante para a formação 
identitária e emocional dessas crianças e, mais ainda, como uma ferramenta pedagógica 
estratégica e indispensável no combate ao racismo desde os primeiros passos na jornada 
escolar.

Com a promulgação da Lei 10.639/2003, tornou-se obrigatório que os materiais 
didáticos, como os livros, representem a diversidade étnica e racial infantil. Ao se 
enxergar nesses materiais, a criança fortalece seu senso de pertencimento à sociedade 
brasileira. A educação escolar deve proporcionar oportunidades em que a criança se 
reconheça em tudo que a cerca. 

Além do material didático, há outras formas de representar positivamente a 
história e a cultura das crianças negras, que devem ser inseridas no dia a dia dos conteúdos 
escolares. Ao trabalhar, por exemplo, um conteúdo de matemática, é possível inserir 
saberes matemáticos advindos dos povos africanos que se fazem presentes no Brasil. Ao 
trabalhar a língua portuguesa, é pertinente abordar que várias palavras usadas na língua 



infâncias invisibilizadas

171

Juliana F. Álvaro, Armelinda B. da Silva, Fábio S. de Andrade

portuguesa no Brasil, são de origem africana; também pode-se abordar as contribuições 
na alimentação, que também vieram da África. Há diversas possibilidades de inserir os 
saberes africanos que passaram a fazer parte da história e cultura brasileira.

Além dos livros e materiais convencionais, há múltiplas formas de representar 
positivamente a história e a cultura das crianças negras no cotidiano escolar. Em aulas de 
matemática, por exemplo, é possível incorporar conhecimentos matemáticos herdados 
dos povos africanos que influenciaram o Brasil. Nas aulas de língua portuguesa, pode-
se destacar a origem africana de muitas palavras presentes no vocabulário brasileiro, 
assim como explorar as contribuições africanas na culinária nacional. Essas são apenas 
algumas das muitas possibilidades de integrar os saberes africanos, que hoje são parte 
fundamental da história e da cultura do Brasil.

Outro recurso potente é a inclusão de programas de televisão e desenhos 
animados educativos que representem personagens negros. Também é importante 
conversar com as crianças sobre essa representação, incentivando uma reflexão crítica. 
Por exemplo: “Vocês percebem crianças negras nos desenhos, filmes ou programas 
que assistem? E nas revistas e outros materiais que vocês têm contato?”. Usando 
uma linguagem acessível, é fundamental estimular esse questionamento, ajudando os 
pequenos a desenvolverem uma visão mais atenta e crítica sobre o mundo ao seu redor.

A leitura é uma grande aliada no fortalecimento da identidade da criança negra. 
Ao apresentar histórias com princesas, super-heróis negros ou outras narrativas afins, 
a criança se sente representada e acolhida. Dessa forma, é possível estimular reflexões 
críticas sobre a história e estabelecer conexões com as vivências reais das crianças 
negras. Caso esses materiais inclusivos não estejam disponíveis, ao ler uma história 
que apresente apenas personagens brancos, é possível questionar e discutir os motivos 
dessa exclusão. Além disso, pode-se incentivar a criação de narrativas e desenhos junto 
às crianças, incorporando a diversidade étnica presente na sala de aula, como crianças 
negras, indígenas, imigrantes e outras.

Freire (1989) destaca que “A leitura do mundo precede a leitura da palavra, daí 
que a posterior leitura desta não possa prescindir da continuidade da leitura daquele”. 
Isso significa que as crianças, antes mesmo de ingressarem no processo formal de 
alfabetização, já constroem conhecimentos a partir de suas interações sociais e de sua 
própria percepção do mundo que as cerca. Diante disso, a função da escola deve ser a 
de ampliar e problematizar essa leitura de mundo, incentivando uma postura crítica e 



infâncias invisibilizadas

172

Juliana F. Álvaro, Armelinda B. da Silva, Fábio S. de Andrade

reflexiva. Dessa forma, os estudantes poderão se desenvolver como cidadãos e cidadãs 
conscientes, capazes de atuar na transformação da sociedade, reconhecendo não apenas 
seus deveres, mas também lutando por seus direitos, em busca de uma sociedade mais 
justa e igualitária.

	Nesse prisma, observar-se que existem várias práticas educativas para serem 
trabalhadas de maneira interdisciplinar, que contribuam com a valorização da identidade 
negra e com o fortalecimento de uma educação comprometida com a equidade racial. 
Ao integrar conteúdos de diferentes áreas do conhecimento, como história, artes, 
língua portuguesa, matemática e ciências, é possível evidenciar as contribuições dos 
povos africanos e afro-brasileiros, desconstruir estereótipos e promover o respeito às 
diferenças. Tais práticas, enriquecem o processo de ensino-aprendizagem e favorecem a 
construção de um currículo mais representativo e inclusivo, que reconhece a diversidade 
como elemento essencial na formação cidadã e no combate às desigualdades sociais e 
raciais desde os primeiros anos da educação básica.

Portanto, a valorização da negritude desde a infância, por meio de 
representações positivas, é essencial para a consolidação de uma educação antirracista, 
crítica e transformadora. Possibilitar que crianças negras se reconheçam em narrativas, 
personagens, saberes e nos diversos espaços escolares, representa uma ação concreta 
de afirmação identitária, de reconhecimento de sua existência e de enfrentamento 
das desigualdades históricas ainda presentes no ambiente educacional. Incorporar a 
diversidade étnico-racial nas práticas pedagógicas configura-se como um gesto de justiça 
social e um compromisso ético com a formação de indivíduos autônomos, críticos e 
atuantes na construção de uma sociedade plural, democrática e igualitária.

Considerações finais 

Refletir sobre a construção da identidade negra no espaço educativo requer um 
olhar atento às dimensões simbólicas que atravessam o corpo e a estética dos sujeitos. 
A escola, enquanto espaço formativo, não pode ignorar que a pele, o cabelo, os traços e 
o modo de vestir carregam significados que são historicamente marcados pelo racismo 
estrutural. Quando se refere à infância e juventude negras, esses elementos não são 
apenas externos ou estéticos, constituem experiências que impactam diretamente o 
modo como esses sujeitos se reconhecem.



infâncias invisibilizadas

173

Juliana F. Álvaro, Armelinda B. da Silva, Fábio S. de Andrade

Desta forma, é possível afirmar que o racismo, mesmo quando não verbalizado 
de forma explícita, atravessa silenciosamente os espaços educativos, interferindo 
de maneira profunda na constituição subjetiva das crianças negras. A ausência de 
representações positivas, as sutilezas das exclusões simbólicas e os padrões estéticos 
impostos são formas de violência que comprometem o pleno desenvolvimento dessas 
crianças, afetando sua autoestima, pertencimento e reconhecimento.

Nesse prisma, é fundamental pensar uma formação docente que reflita 
profundamente sobre diversidade, é necessário promover uma formação crítica e 
sensível, que valorize a estética negra, por vezes silenciada, ridicularizada ou exotificada 
nos espaços escolares. Desta forma, a escola e a formação docente assumem papel 
fundamental no combate ao racismo dentro do espaço escolar. É imprescindível 
que educadores sejam formados para compreender e enfrentar as desigualdades que 
estruturam as relações sociais, especialmente no que diz respeito às questões étnico-
raciais. Valorizar a corporeidade negra, incluir narrativas positivas sobre a negritude e 
promover práticas pedagógicas que reconheçam e respeitem a diversidade são caminhos 
para transformar a educação em um espaço de justiça, equidade e afirmação identitária.

Portanto, assegurar que a criança negra tenha uma infância em que a c possa 
se enxergar, valorizar sua história, seus traços e sua cultura, significa compreender 
a importância da corporeidade negra na formação da sua identidade. Para isso, é 
necessário construir uma educação que assuma o compromisso ético e político, atuando 
ativamente contra todo o tipo de racismo e qualquer tipo de discriminação, só assim 
será possível trilhar caminho rumo uma sociedade mais justa e igualitária para todos.

Referências 

ANDRADE, Fábio Santos de. Crianças e adolescentes em situação de rua no 

Brasil: táticas de sobrevivência e ocupação do espaço público urbano. Jundiaí, SP: 
Paco Editorial, 2019.

AZEVEDO, Gislaine; SARAT, Magda. História da infância no Brasil: contribuições 
do processo civilizador. Educação e Fronteiras On-Line, Dourados/MS, v. 5, n. 13, 
p. 19-33, jan./abr. 2015. Disponível em: https://ojs.ufgd.edu.br/index.php/educacao/
article/view/5176. Acesso em: 23 jun. 2025.

https://ojs.ufgd.edu.br/index.php/educacao/article/view/5176
https://ojs.ufgd.edu.br/index.php/educacao/article/view/5176


infâncias invisibilizadas

174

Juliana F. Álvaro, Armelinda B. da Silva, Fábio S. de Andrade

BULHÕES, José Ricardo de Souza Rebouças. Construções históricas de crianças e 
adolescentes: marcos legais no Brasil. Confluências - Revista Interdisciplinar de 

Sociologia e Direito, Niterói, v. 20, n. 1, p. 63-76, 2018. Disponível em: https://
periodicos.uff.br/confluencias/article/view/34552. Acesso em: 15 mar. 2025.

FRAGA, Rita de Cássia Marques dos Santos. (2021). Infância negra em contexto: 
invisibilizada, mas presente. Ponto-E-Vírgula, São Paulo, v. 28, p. 5-18. Disponível 
em: https://doi.org/10.23925/1982-4807.2020i28p5-18. Acesso em: 20 jul. 2025. 

FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler: em três artigos que se completam 
[digital]. 23 ed. São Paulo: Cortez Editora; Editora Autores Associados, 1989.

GIL, Antônio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. São Paulo: Atlas, 
2002.

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores/as: um 
olhar sobre o corpo negro e o cabelo crespo. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 29, 
n. 1, p. 167-182, jan./jun. 2003. Disponível em: http://www.redalyc.org/articulo.
oa?id=29829112.  Acesso em: 20 jul. 2025.

LIMA, José Milton de; MOREIRA, Tony Aparecido; LIMA, Márcia Regina Canhoto 
de. A sociologia da infância e a educação infantil: outro olhar para as crianças 
e suas culturas. Revista Contrapontos, Itajaí, v. 14, n. 1, p. 95–110, jan./abr. 
2014. Disponível em: https://arquivo.periodicos.univali.br/index.php/rc/article/
view/5034. Acesso em: 13 jul. 2025.

LINHARES, Juliana Magalhães. História Social da Infância. Sobral, CE: INTA – 
Instituto Superior de Teologia Aplicada, 2016. Disponível em: https://md.uninta.edu.
br/geral/historiasocial-da-infancia/pdf/historia-social-da-infacia.pdf. Acesso em: 2 
nov. 2024.

MARCONI, Marina de Andrade; LAKATOS, Eva Maria. Fundamentos de 

metodologia científica. 5. ed. São Paulo: Atlas, 2003.

PASSETTI, Edson. Crianças carentes e políticas públicas. In: DEL PRIORE, Mary 
(org.). História das crianças no Brasil. 7. ed. São Paulo: Contexto, 2010. p. 328-353.

PAVÃO, Eduardo Nunes Alvares. “O Asylo de Meninos Desvalidos (1875-1894): 
Uma instituição disciplinar de assistência à infância desamparada na Corte Imperial”. 

https://periodicos.uff.br/confluencias/article/view/34552
https://periodicos.uff.br/confluencias/article/view/34552
https://doi.org/10.23925/1982-4807.2020i28p5-18
https://doi.org/10.23925/1982-4807.2020i28p5-18
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=29829112
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=29829112
https://arquivo.periodicos.univali.br/index.php/rc/article/view/5034
https://arquivo.periodicos.univali.br/index.php/rc/article/view/5034
https://md.uninta.edu.br/geral/historiasocial-da-infancia/pdf/historia-social-da-infacia.pdf
https://md.uninta.edu.br/geral/historiasocial-da-infancia/pdf/historia-social-da-infacia.pdf


infâncias invisibilizadas

175

Juliana F. Álvaro, Armelinda B. da Silva, Fábio S. de Andrade

In: SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA. 27., Anais […], Natal, RN: ANPUH, 
22-26 jul. 2013. p. 1-8. Disponível em: http://www.snh2013.anpuh.org/resources/
anais/27/1364660408_ARQUIVO_Infanciadesvalida.pdf.  Acesso em: 9 ago. 2024.

PEREIRA, Amilcar Araujo; SILVA, Jessika Rezende Souza da. Possibilidades na luta 
pelo ensino de histórias negras na era das bases nacionais curriculares no Brasil e 
nos Estados Unidos: a Lei 10.639/03 e os National History Standards. Educar em 

Revista, Curitiba, v. 37, e76993, 2021. Disponível em: https://doi.org/10.1590/0104-
4060.76993.  Acesso em: 29 de julho de 2025.

PINHEIRO, Welington da Costa. O Instituto Orfanológico do Outeiro: assistência, 
proteção e educação de meninos órfãos e desvalidos em Belém do Pará (1903-1913). 
2017. 227 f. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade Federal do Pará, Instituto 
de Ciências da Educação, Programa de Pós-Graduação em Educação, Belém, 2017.

SCARANO, Julita. Criança esquecida das Minas Gerais. In: DEL PRIORE, Mary 
(org.). História das crianças no Brasil. 7. ed. São Paulo: Contexto, 2010. p. 99-125.

SARMENTO, Manuel; GOUVEA, Maria Cristina Soares de (orgs.). Estudos da 

Infância: Educação e Práticas Sociais. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008.

SEYFERTH, Giralda. Construindo a nação: hierarquias raciais e o papel do racismo 
na política de imigração e colonização. In: MAIO, Marcos Chor; SANTOS, Ricardo 
Ventura (orgs.). Raça, ciência e sociedade. Rio de Janeiro: Fiocruz/CCBB, 1996.

SILVA, Jonathan Fachini da. A ascensão é a sobrevivência: o universo da exposição 
de crianças na freguesia Madre de Deus de Porto Alegre (séc. XVIII e XIX). In: 
CARDOZO, José Carlos da Silva et al. (org.). História das crianças no Brasil 

Meridional. 2. ed. São Leopoldo: Oikos; Editora Unisinos, 2020. p. 132-162.

SOUZA, Sidnara Anunciação Santana. As órfãs e desvalidas do Asilo Filhas de 

Ana: regras de conduta e feminilidade em Cachoeira (1891-1905). 2009b, 122 f. 
Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Estadual de Feira de Santana, 
Feira de Santana, BA, 2009.

http://www.snh2013.anpuh.org/resources/anais/27/1364660408_ARQUIVO_Infanciadesvalida.pdf
http://www.snh2013.anpuh.org/resources/anais/27/1364660408_ARQUIVO_Infanciadesvalida.pdf
https://doi.org/10.1590/0104-4060.76993
https://doi.org/10.1590/0104-4060.76993


176

A inclusividade do cinema negro e no cinema 
negro entre particularidade e universalidade

Karina de Fátima Gomes1

Leonides da Silva Justiniano2 

1 Cenário introdutório

1.1 Para começo de conversa

Talvez seja conhecida a anedota daquela mãe baiana discutindo sobre a 
naturalidade de seu filho com o médico. Segundo o conto popular, durante a entrevista 
com o médico que consultava seu filho, a mãe, de origem baiana, mas vivendo em São 
Paulo já há mais de década, foi indagada a respeito de seu filho: “Qual a naturalidade 
de seu filho...? É paulista?” Sem pestanejar, a mãe respondeu, orgulhosa: “Não, senhor, 
meu filho é baiano.” O médico continuou o questionamento: “Ah, e nasceu onde?” “Aqui 
em São Paulo, mesmo.” O médico ergueu os olhos do prontuário e tentou corrigir 
as respostas: “Bem, então seu filho é paulistano.” “Não, senhor... baiano.” O médico 
pigarreou e, tentando ser calmo, reafirmou: “Veja bem, mãe: se seu filho nascesse na 
Bahia, seria baiano; mas, se nasceu em São Paulo, é paulistano ou paulista.” Sem se dar 
por vencida – ou vexada – a mãe indagou, buscando encerrar a conversa: “Veja bem, 

1 Doutora em Letras/Literatura. Leitora do Instituto Guimarães Rosa/Ministério de Relações Exterio-
res Brasil e docente da Universidade de Cabo Verde.
2 Doutor em Educação, Pró-Reitor de Extensão e Docente do Centro Universitário de Lins – Unilins.



a inclusividade do cinema negro

177

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

doutor: se uma gata pariu dentro do forno de um fogão, o que nasceu ali foi gato ou 
biscoito?” Sem entender direito, o médico admitiu: “Ué, gato.” Com ar de triunfo, a mãe 
finaliza: “Então, do mesmo modo, se eu sou baiana, mesmo nascendo em São Paulo o 
meu filho é baiano.”

Moral dessa história: não importa onde ou o quê, importa quem deu à luz. Daí 
que, seguindo a lógica, não importa o que é produzido; importa quem produz.

Mesmo não sendo poucas as discussões, os artigos, os livros e os manifestos 
buscando definir o que seja o cinema negro, constata-se que as definições registradas 
espelham perspectivas distintas a respeito do “fazer do negro” – o que pode se estender, 
não sem sentido, aos batentes da própria discussão a respeito da identidade negra 
brasileira.

As identidades hifenizadas, que se revelam diaspóricas, em uma perspectiva 
de Stuart Hall, sobrecarregam as pessoas negras com uma dupla adjetivação: não ser 
apenas uma pessoa, mas, sobretudo, (no caso das pessoas nascidas no Brasil) uma 
pessoa negra brasileira – o que é diverso de ser uma pessoa brasileira negra. Esse é 
um ponto complexo e, mesmo, de difícil abordagem, mesmo que não sejam escassas as 
obras a respeito. Embora o negro brasileiro, como todo negro disperso pelo mundo, 
seja um filho da diáspora africana – e, por conseguinte, permita uma vinculação do 
negro (qualquer negro) com a África -, muitas foram as experiências e lutas que 
distinguiram e distinguem os negros brasileiros contemporâneos dos negros africanos, 
também contemporâneos, mas não só. Ora, temos consciência de graves conflitos que 
eclodem na África entre distintos grupos étnicos – e nem é preciso destacar a tragédia 
de Ruanda, opondo Tutsi e Hutus, a despeito das maquinações que foram feitas de 
modo a oportunizar aquele genocídio. Em um período durante o qual convivemos, 
no Brasil, com estudantes provindos da África, sobretudo de Angola, observamos que, 
entre eles, havia uma distinção forte entre representantes dos grupos que constituem o 
povo angolano, com predominância dos Ovimbundo, Kimbundo e Bakongo.

Pois bem, agora, olhando em retrospectiva, costuma-se afirmar que os africanos 
que foram trazidos para o Brasil eram, majoritariamente, representantes dos povos/
etnias Iorubá (ou Nagô), Jeje, Fanti-Ashanti, Hauçá, Fula, Mandinga, “Mina”... 
provieram de regiões que, hoje, são reconhecidas como Angola, Moçambique, Congo, 
Nigéria...



a inclusividade do cinema negro

178

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

Portanto, o que se pretende afirmar quando se fala de negro brasileiro? Porque 
tem aqueles africanos “retornados” que, sendo africanos e tendo vivido no Brasil como 
escravos, retornaram à África quando libertos. Lá, sua identidade remetia ao passado 
escravizado brasileiro; não mais o idílico sonho da terra mãe africana; agora, esse 
povo não se vê a partir da África: vê-se a partir da brasilidade forjada em uma África 
diaspórica, no cativeiro.

Todos esses arrazoados para adentrar a discussão que nos provoca: afinal, 
vivendo em uma contemporaneidade que se apresenta como inclusiva (inclusividade, 
essa, que assume múltiplas facetas na contemporaneidade), como podemos refletir sobre 
a amplitude do cinema negro brasileiro? Amplitude tanto em termos de obras quanto 
em termos de agentes artístico-culturais, autores, atores, produtores, tramas, temas, 
textos e contextos. Existe um arcabouço ou, antes, existem propostas de parâmetros a 
respeito da definição do cinema negro – parâmetros, alguns, que até conflitam entre 
si, o que nos faz pensar mais em conceituações a respeito do cinema negro do que em 
definição (ou definições) do cinema negro.

Conceituações podem ser moldáveis a panoramas vários, dentre os quais o 
histórico. Em determinados momentos históricos, com a consciência que lhes é própria, 
uma definição mais rígida pode ser necessária, uma demarcação de posição mais exclusiva 
pode ser exigida, em um movimento já descrito como sendo o da “curvatura da vara”. 
Conforme bastante bem resumido por Azevedo (2024), a referida teoria, que remonta 
a Aristóteles e é empregada por Lênin, Althusser e Saviani – dentre outros –, afirma 
que se uma vara está pensa ou curva para um lado, por exemplo, para trás – digamos, 
para fugir a obviedades ideológicas –, se quisermos corrigir seu prumo, deixá-la reta, é 
necessário curvá-la para o lado (sentido) oposto; no caso de nosso exemplo, para frente.

Posto isso, ajuntemos outra reflexão bastante objetiva. Assim como no cinema, 
também na literatura podemos discutir o que é a literatura negra. Essa discussão será 
bastante rica quando, adiante, trouxermos à tona o caso da obra A cor púrpura, 
oferecida ao público como produção literária, teatral e cinematográfica. Sem spoilers, 
aguardemos o momento certo para a discussão dessa obra.

Neste momento introdutório, contudo, um caso que serve de início para se 
pensar a autoria negra diz respeito ao escritor Joaquim Maria Machado de Assis, o 
nosso conhecido Machado de Assis (1839-1908). Machado foi alvo de manifestações 



a inclusividade do cinema negro

179

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

e objeto de retratação na ocasião da divulgação de uma peça publicitária de um banco 
– público, “oficial” – que o retratou como branco3, sendo que ele é afrodescendente 
e, mesmo que o termo possa ser alvo de outras tantas discussões, reconhecidamente 
mulato, mesmo em sua época e sociedade. Na sociedade escravocrata em que nascera 
e vivera, portanto, não se colocava o problema a respeito de ele ser negro ou não; lá, o 
problema era a absorção daquele negro na sociedade, o que incluía, admitamo-lo, seu 
branqueamento – se e quando possível. Daí as críticas, não sem razão, direcionadas à 
publicidade bancária referida.

De todo modo, a literatura produzida por Machado de Assis pode ser considerada 
negra? Se sim, por quais critérios e o que isso pode trazer de reflexos e reflexões a 
respeito do cinema negro? Tomamos a liberdade de trazer uma análise de Harold Bloom 
(falecido em 2019), considerado um dos maiores críticos literários (se não o maior) do 
mundo, em que pesem as críticas também tecidas a respeito dele, Bloom. Em sua obra 
Gênios, um mosaico de cem mentes criativas e exemplares, no Frontispício 83 
das edições em inglês e em espanhol (as paginações variam), somos brindados com a 
seguinte passagem (em tradução e com itálicos nossos, negritos para os destaques nos 
originais):

[...] Machado de Assis, o principal discípulo de Laurence Sterne no Novo 
Mundo, escreve sua obra-prima em 1880, num Brasil escravista, sendo ele 
próprio neto de libertos. Mas Machado, um gênio irônico, nunca ataca sua 

sociedade diretamente, e trabalha contra ela com comédia astuta e um niilismo 
fulminante. Seu Brás Cubas é soberbamente alienado e maravilhosamente 
simpático: ele nunca sofre e, portanto, nunca sofremos com ele. E, no 
entanto, de suas Memórias Póstumas emana um vazio de tranquilidade 
quase sobrenatural, uma atmosfera tão original que não consigo compará-
la a nenhuma outra ficção, apesar de sua dívida inicial com Sterne.
O verdadeiro tema de Machado é a nossa mortalidade comum, dificilmente 
um motivo digno de despreocupação e piada; porém, que obriga, em 
Memórias Póstumas de Brás Cubas, a adotar uma perspectiva ao mesmo 
tempo imparcial e hilária.
O gênio da ironia nos deu poucos que se podem comparar ao afro-brasileiro 
Machado de Assis, a quem eu considero o artista literário negro mais 

3 Assista à montagem que reúne as duas peças publicitárias referidas, com edição de Guilherme Howes, 
disponível em: https://youtu.be/OboocxKLfRk?feature=shared.

https://youtu.be/OboocxKLfRk?feature=shared


a inclusividade do cinema negro

180

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

importante
4
 até hoje. Machado teria descartado isso como mais uma piada 

shandeana.

Embora não ataque a sociedade onde viva e apresente, até mesmo, uma 
perspectiva diversa da negritude, Bloom deixa-se encantar por aquele que considera um 
milagre na literatura. Bloom até mesmo explica suas incertezas a respeito da negritude 
dos autores literários, comparando Alejo Carpentier e Machado de Assis:

Lendo Alejo Carpentier eu assumi primeiro, erroneamente, que ele era 
o que chamamos “negro”. Lendo Machado de Assis eu assumi primeiro, 
erroneamente, que ele era o que chamamos “branco”. [...] Carpentier, em 
O reino deste mundo, escreve a partir do que agora nós denominamos 
perspectiva negra. Machado, em Memórias póstumas, ironicamente adota 
uma certa perspectiva decadente do branco português-brasileiro.

Esse “início de conversa” já está mais para epílogo. Portanto, passemos aos 
próximos tópicos. Neles, muito do que aqui se tocou será aprofundado, espera-se. Antes 
de encerrar o início, então, uma última reflexão ou questionamento: o fato de assumir 
uma perspectiva não negra (a ponto de confundir um dos maiores críticos literários 
contemporâneos), o fato de suas personagens protagonistas não serem negras, o fato de 
não tecer uma crítica explícita e contundente contra o sistema escravista e suas mazelas 
(preconceito, discriminação, racismo)... tais fatos descaracterizam Machado como um 
escritor negro ou um produtor de literatura negra?

2 Identidade e identidades entre distinções e inclusões

2.1 Exclusão x Inclusão: mais que um binômio

A história não é um continuum, uma simples reta unindo dois pontos. Na verdade, 
quanto maior a reta, mais pontos estão dispostos entra uma e outra extremidades. A reta 
é, pois, uma sucessão de pontos, tal qual nos demonstra um plano geométrico e suas 
coordenadas vinculando eixos x e y. Se a reta, sob certo aspecto, é uma ilusão de ótica, a 

4 No texto em inglês o termo utilizado é “supreme”, aqui traduzido por supremo.



a inclusividade do cinema negro

181

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

história, afirmamos, também não é um continuum, embora seja encarada, geralmente, 
como um encadeamento de fatos significativos (“pontos”) – para indivíduos ou grupos. 
Talvez seja essa tendência a determinar pontos significativos ao longo do tempo 
(marcos históricos ou temporais) que faz com que busquemos marcar a grande História 
com nossa história particular.

Olhemos para os livros de história. Até há bem pouco tempo, os livros didáticos 
que circulavam pelo Brasil costumavam dividir os estudos de História em dois grandes 
blocos: História Geral e História do Brasil. Não obstante o adjetivo “Geral”, o que se 
tinha, na verdade, era um ensino da história recortada a partir de fatos considerados 
importantes para os povos europeus. A partir desse locus eram feitas digressões a respeito 
da Ásia, do Oriente (Próximo ou Extremo) e da África. Os ensinamentos a respeito da 
África eram tão sérios, profundos e significativos que não eram raros estudantes que 
concluíssem o antigo ensino colegial ou 2º Grau (hoje, Ensino Médio) pensando que a 
África era um grande (em termos geográficos, territoriais) país e, não, um continente 
– ou melhor, o continente que abriga a maior quantidade de países independentes 
reconhecidos: 54 países.

Naqueles livros e em outras dimensões do cotidiano, a África e os africanos e 
seus descendentes ocupavam um espaço marginal. Ou melhor, não ocupavam espaço. 
Eram, figurativamente, o ponto fora da curva. Fora, ou “ex”, no mais casto latim – hoje, 
língua de distante e diminuta memória.

Os afrodescendentes, os negros, por decorrência, são os ex-cluídos (em 
etimologia despretensiosa e livre, “ex-cluídos” = “fora do cerco”). A exclusão que vitima 
os negros (assim designaremos os afrodescendentes, os povos africanos diaspóricos) é 
uma das facetas de todo um processo excludente que não é exclusivo seu. São muitas, 
as formas de exclusão. Contudo, todo e qualquer processo de exclusão principia pela 
diferenciação negativa: a determinação do “não-Eu”, do “não-Nós”. A construção da 
identidade pessoal envolve uma etapa significativa que diz respeito, justamente, à 
diferenciação, quando a pessoa, ainda nos meses iniciais de vida, principia por entender-
se como um ser autônomo, separado da Outra/Outro (geralmente, a mãe). Esse processo 
de diferenciação não tem uma contação positiva ou negativa: apenas diz respeito a uma 
etapa constitutiva da pessoa enquanto indivíduo, ser autônomo (no sentido de ter uma 
existência própria). Será esse sentimento de pertença, essa identificação com um grupo 



a inclusividade do cinema negro

182

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

e tudo o que isso significa que embasará os processos de etnocentrismo, estabelecimento 
de barreiras... diferenciação, em suma.

Já quanto à diferenciação negativa, nós a entendemos, aqui, como sendo uma 
demarcação social de sujeitos já constituídos e que, portanto, já têm uma concepção de 
si, de seu corpo, de seu Eu e, sobretudo, uma consciência de coletividade, de pertença 
a um determinado grupo que é entendido como sendo prototípico, superior e que, 
portanto, enquanto se afirma, considera-se no direito de relegar o outro grupo e seus 
integrantes a um estágio inferior, a um estágio de não-reconhecimento. Ou, então, um 
reconhecimento assimétrico, fundado em uma afirmação de diferença de certo modo 
intransponível. Resumindo, diferenciação negativa seria o reconhecimento do Outro/
da Outra como um ser inferior, um não sujeito, um não ser. Essa é uma conclusão lógica 
do raciocínio excludente. O pré-conceito, que embasa as discriminações e, obviamente, 
as exclusões, possuem uma lógica, por mais paradoxal que possa parecer. A diferenciação 
negativa é parte dessa lógica.

Não obstante, por articular-se como um raciocínio, a argumentação excludente 
vai se confrontar com outras proposições que lhe oporão resistência e embasarão a 
articulação de inclusões. Há muitas formas de inclusão e há inclusões em muitos 
momentos históricos. Existem inúmeros processos inclusivos, contemporaneamente; 
por outro lado, a contemporaneidade propiciou o surgimento ou a confluência de 
muitas formas, modalidades e estratégias de inclusão. A disseminação de redes sociais e 
de dispositivos móveis, mais do que portáteis, sem qualquer sombra de dúvida, tem um 
papel significativo nas lutas por reconhecimento e inclusão, já de tempos.

2.2 Identidade negra: o ser negro e o fazer negro como questão de 

consciência... negra

A voz e o olhar negros, continuamente confundidos com (ou associados a) a voz 
e o olhar dos excluídos, sempre encontraram formas de manifestação, de afirmação... 
de resistência. O diferenciar-se para fazer-se incluir – o afirmar-se diferente para ser 
reconhecido como um igual – foi e continua sendo uma estratégia utilizada no esporte, 
na literatura, na música, na dramaturgia... O jeito negro de ser, demarcando os espaços 
ainda na contemporaneidade, não ressignifica apenas o ser esportista, ser literato ou 
literata, ser músico ou música, ser dramaturgo ou dramaturga etc.: na verdade, retoma 



a inclusividade do cinema negro

183

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

a própria questão a respeito do ser negro ou negra enquanto discussão substantiva, 
prévia ou subjacente a uma discussão adjetiva.

A quem interessa a discussão a respeito do ser negro? A quem interessa a 
discussão a respeito de algo ser expressão de negritude, ser “coisa de negro”? Por que 
insistir, ainda, em distinguir, demarcar, discriminar, um cinema negro? Recorre-se ao 
termo discriminar, aqui, em sua dupla acepção de destacar especificidades e excluir de 
entre os demais, do meio. Sim, é preciso, ainda – insiste-se, aqui, no termo “ainda” –, 
afirmar-se como negro e demarcar seu lugar de fala. É preciso, ainda, afirmar-se como 
negro e demarcar seu lugar de fala?

A reafirmação dessa proposição ou resposta a essa questão (“É preciso...”) dirige-
se ao negro – sujeito, substantivo, ou adjetivo – de toda e qualquer frase ou expressão. 
No Brasil, é conhecida a rotulação (substantivação adjetiva) “coisa de preto”, quase 
sempre com conotação pejorativa, negativa, racista. Não é uma afirmação qualquer 
e, muito menos, secundária, decorrente de uma autorização: é uma afirmação, uma 
determinação, um re-conhecimento pré-conceituoso.

Reconhecimento, literalmente, um conhecimento reiterado, realizado outra 
vez. Em termos antropológicos e sociológicos, para povos que, historicamente, 
foram subalternizados, oprimidos, excluídos, inferiorizados, para esses povos e seus 
representantes nem sempre é fácil a tarefa de autoidentificação, reconhecimento, 
afirmação de si. No caso dos afrodescendentes, identificados como negros, a 
caracterização é ainda mais complexa, como tentaremos expor.

Os afrodescendentes são, todos, povos diaspóricos; são aqueles filhos de uma 
mãe África com outros “pais”, donde os afro-americanos, os afro-asiáticos, os afro-
europeus etc. Ou, mais particularmente, descendo para o nível de país (sem jogo de 
palavras), os afro-brasileiros. Conforme Stuart Hall, os povos hifenizados trazem em 
seus nomes a marca de sua diáspora. Contudo, uma diáspora marcadamente escravista, 
subumana, que recobre todo um continente e, não, apenas partes desse continente, 
como Gana, Zaire, Angola, Cabo Verde, Moçambique... Pensar África implicaria em 
pensar em “países” ou povos inferiorizados (inferiores), marginalizados (marginais), 
escravizados (escravos). Para não haver exceções, dificulta-se, ao máximo e sempre 
que possível, a inclusão, no imaginário da África, de povos que sejam historicamente 
importantes para o Ocidente, como os egípcios.



a inclusividade do cinema negro

184

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

A situação identitária se mostra complexa, também, devido às questões genética 
e fenotípica. Em termos genéricos – não em termos genéticos, observe-se –, negro 
vincula-se à ascendência africana e, não necessariamente, à cor da pele. No Brasil, 
conforme categorizado pelo Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística, a categoria 
“negro” engloba pessoas “pretas” e “pardas”; nessas classificações, observe-se, mesclam-
se critérios objetivos (como a cor da pele) com critérios subjetivos (identificação com 
elementos históricos e culturais). Como decorrência existencial dessas aproximações 
culturais e conceituais é possível se afirmar que todo preto é negro, mas nem todo 
negro é preto, pois pode ter tonalidades de cor de pele diversas.

Ponto essencial da complexidade identitária: a necessidade da afirmação da 
negritude a partir da consciência negra, tal qual propugnado por Steve Biko. Sem uma 
consciência negra, sem uma consciência de sua negritude e de seu ser negro – em todo 
e qualquer agir – não serão poucas as pessoas que, mesmo se recusando a assumir-se 
como negras, agirão como negras e terão seu agir avalizado e avaliado como “coisa de 
preto”. Por quê? Porque o pensamento racista não distingue entre o ser negro e o ser 
preto, submetendo a primeira identidade a uma segunda, já encapsulada em uma aura de 
submissão, inferioridade e subalternidade... vinculadas à herança maldita da escravidão.

Não permitir a construção de uma consciência negra entre os afrodescendentes 
brasileiros – os afro-brasileiros – é uma estratégia de divisão e enfraquecimento, vantajosa 
para a dominação simbólica, psicológica, social, política etc., dos afro-brasileiros, em 
particular. Estratégia que se fortalece e se manifesta no próprio racismo dissimulado 
brasileiro, que passa pela ideologia do branqueamento e se imiscui no racismo de marca 
(em oposição ao racismo de origem).

2.3 Razões da universalidade da luta negra

Ora, quando se afirma a identidade negra a partir da consciência negra, 
assume-se que o fazer da pessoa negra é um fazer do negro. A pessoa negra, pois, em 
seu fazer – qualquer que seja ele – entende que seu fazer não pode ser destituído de 
significação que vai para além de si. Tal representatividade não é exclusiva do negro ou 
da negra; é inerente a todo grupo ou segmento minoritário em relação à participação 
do poder: grupo negro, povos originários, mulheres, pessoas com deficiência, grupos 



a inclusividade do cinema negro

185

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

não heteronormativos, idosos etc. A atuação e afirmação negra, pois, carrega consigo 
a atuação e afirmação de pessoas, grupos e povos excluídos; isso, porque aquilo que é 
recoberto pela luta negra é mais do que a luta pelos negros, tão somente:

O resgate da dignidade, da cidadania, do reconhecimento, é uma luta que 
pode ser compartilhada com outras pessoas e povos, pois o que reverbera na 
luta negra é um anseio de todo aquele que toma consciência da injustiça, da 
violência, da violação dos direitos humanos mais elementares e universais. 
No sentido coletivo, a luta do povo negro pode trazer benefícios para 
outros povos [...] (Justiniano, 2008, p. 251).

Por outras palavras,

[...] sempre que se está tentando avançar discussões sobre direitos e 
reconhecimentos da especificidade dos negros, no conjunto da sociedade 
brasileira, o que se intenta, no cume do processo que se quer implantar, 
é demonstrar que as reivindicações que brotam do clamor do povo negro 
são, em sentido amplo, eco do clamor de todos aqueles que anseiam por 
justiça (Justiniano, 2008, p. 286).

Quando discutimos, portanto, o universalismo do particularismo negro, o 
argumento maior reside no fato de que a luta pelos direitos dos negros (entendido 
como “povo” negro, ainda excluído, marginalizado, expropriado e violentado) significa 
a luta por todas as demais pessoas e grupos lançados à mesma condição de vilipêndio 
de sua dignidade. A solidariedade entre os excluídos se torna fraternidade/sororidade-
irmandade dos excluídos.

hooks e Bambara, ambas escritoras e militantes feministas negras, embora 
discutindo a questão da mulher ou do gênero, insistem na transversalidade das existências 
pessoais, considerando que existem interpenetrações dos vários papéis de que alguém 
se reveste, não sendo possível separar uma mulher preta, lésbica, trabalhadora em 
compartimentos estanques e incomunicáveis, ora militando pela negritude, ora pela 
homoafetividade, ora pela causa trabalhista... Se a pessoa negra está aí, no mundo, está 
no mundo como uma pessoa que é negra, mas não apenas negra, ainda que a negritude 
seja o motor ou o fator que mais possa impulsionar ou caracterizar o seu “estar aí”. 



a inclusividade do cinema negro

186

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

Afinal, a ninguém é dado saber, se a mulher negra assim o desejar, que essa negra é 
trabalhadora e em qual cargo e função; a ninguém é dado saber, se a mulher negra 
assim o desejar, que essa negra é hetero, homo ou transexual, cis ou transgênero. O que 
todas as pessoas podem constatar – e, aí, sim, independentemente de a mulher negra 
assim o desejar –, é que essa mulher que está aí é, sim, negra. Por tal razão, as lutas 
dessa identidade que se vive mesmo quando não se quer se tornam coletivas, acolhendo 
em seu seio as demais lutas de outros grupos menorizados, marginalizados, excluídos, 
expropriados, violentados.

Assim, uma luta por reconhecimento, ainda que empreendida por uma pessoa 
negra, que se sabe e se assume negra, conscientemente negra (com uma consciência 
negra, no sentido defendido por Biko), abre-se para outras particularidades que também 
lutam por reconhecimento. E é nessa esteira que outras particularidades se mostram 
maiores do que pensadas a princípio, que algumas ações se revelam mais ambiciosas do 
que seus agentes poderiam supor (ou querer). 

Ousamos afirmar, então, que na contemporaneidade inclusiva em que nos 
encontramos, o universalismo do particularismo negro é quase como um imperativo, 
o que traz implicações para o tema que subjaz a toda a argumentação desenvolvida até 
aqui: o “fazer negro” e, de modo especial, o fazer cinema negro. Mais: dentro do âmbito 
da discussão do cinema negro, seja substantiva seja adjetiva, a questão que se coloca, 
na realidade, é: “O registro de imagens – um vídeo, com pretensões mínimas de ser 
um documentário ou filme amador – realizado por uma pessoa negra a partir de seu 
cotidiano, sobretudo periférico, pode ser entendido, sob alguma ótica, como expressão 
de um cinema... negro?”

3 Cinema novo, Cinema negro e novas tecnologias como espaço, arena e 

estratégia de lutas afirmativas e inclusivas

3.1 Cinema negro e reconhecimento social — um campo de disputa de visibilidade 

e dignidade.

Alguns temas podem ser discutidos. Alguns temas exigem ser discutidos. 
Alguns temas, embora discutidos, apresentam alguns pontos indiscutíveis. Não por 



a inclusividade do cinema negro

187

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

serem pontos interditados; ao contrário, por serem pontos pacificados ou sobre os 
quais são pacíficos o entendimento, a compreensão, o reconhecimento. No caso do 
cinema negro, reconhece-se a centralidade e o protagonismo de Zózimo Bulbul e 
sua obra, destacadamente, Alma no olho, escrita, dirigida, interpretada e produzida 
exclusivamente pelo próprio – e apenas por – Bulbul em 1973. Essa empreitada é um 
ponto de ruptura naquilo que se pensava e se considerava sobre as relações entre o 
negro e o cinema, entre a negritude e a cinematografia. De fato, Alma no olho impõe, 
justamente, um novo olhar: um novo olhar sobre o negro, um novo olhar do negro; 
olhar que reconhece, olhar que se reconhece – ou que busca se reconhecer. Zózimo 
instiga a que se depare com o Outro (no caso, o negro) no mais profundo e autêntico de 
seu ser: que se encontre a alma do Outro a partir dos olhos que são essas janelas abertas 
e alertas. Zózimo provoca que o Outro (no caso, o não negro) dispa-se de suas máscaras 
ante o olhar negro.

Todavia, como ao redor do epicentro de um redemoinho, do olho de um 
furacão, o cinema negro circula, gira, metamorfoseia-se. Contemporaneamente, o que 
– ou quem – pode ser incluído no discurso e no contexto negros do cinema brasileiro? 
A inclusividade contemporânea pode ser mais midiática e mais fluída, conforme 
o modelo social diagnosticado por Baumann. Por outro lado, os tempos atuais, a 
contemporaneidade, podem ser mais abertos ou serem mais suscetíveis aos processos 
de reconhecimento do Outro/da Outra e a decorrentes processos de inclusão.

Embora elitista em muitos momentos de sua breve – embora rica – história, o 
cinema, enquanto arte, pode ser entendido ou utilizado (também) como uma estratégia 
inclusiva, como teorizou Walter Benjamin (2013). Contemporaneamente, neste 
específico momento mais franqueado à inclusão, o cinema – o cinema negro, de modo 
especial – define-se como um elemento ímpar de garantia e promoção de inclusividades, 
algo que lhe era estranho há algumas décadas.

Enquanto cinema que emerge de uma maioria-minoria marginalizada, o cinema 
negro não é apenas um cinema de negros, com negros, por negros e para negros: é 
um cinema de um grupo marginalizado, estigmatizado. Um grupo específico, sim, mas 
um grupo, enquanto minoria, que assume em sua história a história de tantos outros 
marginalizados que (não) participam da sociedade brasileira contemporânea – grupos 
que têm em comum a vivência de uma cidadania incompleta ou imperfeita.



a inclusividade do cinema negro

188

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

Esses destaques são necessários ao se considerar que o cinema negro, conforme 
define Prudente (2025, p. 81, negritos nossos), “[...] é entendido como uma filmografia 
das maiorias minorizadas – onde o negro está inserido – e das minorias como um 
todo”.

Tal definição ou, melhor, tal compreensão do cinema negro é de grande 
relevância e significado, indo – até certo ponto – em oposição ao que foi preconizado 
pelo Dogma Feijoada (2005). O Dogma Feijoada (epíteto que se sobrepõe ao verdadeiro 
nome do Manifesto – Gênese do Cinema Negro Brasileiro) embora não seja uma 
unanimidade quanto à totalidade de seu conteúdo, se propõe estabelecer as premissas 
relacionadas ao que possa ser admitido como cinema negro brasileiro. Cada um desses 
termos (cinema, negro e brasileiro) não é despropositado: cada termo é, por si só, digno 
de amplas discussões. A razão de termos invocado o Dogma é porque todo manifesto 
coloca marcos, parâmetros, por vezes, divisões. No mínimo, suscita discussões a partir 
de sua demarcação. E quais as demarcações que nos fazem, aqui, referi-lo? Justamente, as 
demarcações referentes ao cinema negro brasileiro que, para ser considerado tal, exige 
direção negra, protagonista ou protagonismo negro e história negra: tem de ser negra 
a pessoa que dirige o filme (cineasta), tem de ser negra a pessoa que é a personagem 
principal do filme e tem de referir-se ao universo negro a trama que se desenrola 
através do filme. Como o Dogma, grande parte da literatura que discute o cinema negro 
no Brasil reflete e traz a preocupação com que o cinema negro reflita o negro em toda 
a sua inteireza, o que significa, sobretudo, que a pessoa negra se reconheça naquilo que 
está sendo apresentado (ou representado) na tela.

Frente a essa preocupação, é mais que legítimo – é necessário – que o negro 
assuma seu lugar e articule sua voz, seu grito. Quem pode articular a voz, o grito, o 
protesto negro se não um negro? E quem deve se reconhecer no protesto negro? Talvez, 
não apenas o negro, mas todo excluído, todo violentado, todo subalternizado. E aqui é 
importante trazer o questionamento de Spivak.

Em sua significativa discussão trazida a público em Pode o subalterno falar? 
(2010), Spivak propõe diversas análises, dentre as quais destacamos, para nosso propósito, 
aquelas sobre subalternidade(s), direito à voz (lugar de fala?), representatividade 
e as inclusividades possíveis na contemporaneidade inclusiva. Primeiramente, a 
subalternidade não é uma disposição natural de pessoas – indivíduos ou grupos, povos 



a inclusividade do cinema negro

189

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

– mas uma situação derivada de relações assimétricas, estado resultante de jogos e 
exercícios de poder a partir da diferenciação ou identificação de um Outro (que não 
o Eu). Subalternidade não diz respeito apenas a inferioridade: refere-se, sobretudo, à 
negação de o Outro poder ser quem é e quer ser, pois esse outro é criação do meu Eu, ou 
o Eu do dominador. Subalternidade, enfim, significa estar alguém relegado ao silêncio, 
necessitando de um representante que fale, de forma autorizada – mais reconhecida –, 
por si. O subalterno não tem direito à voz e, por conseguinte, não consegue e não pode 
expressar e expressar-se. Todavia, o subalterno mais se pulveriza do cenário quando é 
re-presentado, pois sua condição de subalternidade não lhe permite ser representado 
adequadamente, já que não é ele mesmo quem se coloca em cena, mas outra pessoa 
que domina a capacidade discursiva e de legitimidade – não raro, a pessoa mesma que 
interdita ao subalterno sua capacidade de ser e estabelece os repertórios simbólicos 
mediante os quais uma representação seria possível. Tal processo conduz, não à 
inclusividade, mas, à maior segregação, pois o Outro/Outra que se permite no cenário 
social é uma caricatura moldada pelos ditames do poder instituído e instituinte. O poder 
que institui e que cria condições e mecanismos de re-presentação (do Outro/Outra) é o 
mesmo poder que interdita e, obviamente, forja a subalternidade.

Em grandes linhas e em uma perspectiva histórica, tais são os estratagemas 
lembrados por aqueles que denunciam os processos coloniais, sejam de corações 
e mentes individuais sejam coletivos (povos, países...). E assim como Kant afirmara 
que era necessário coragem para pensar por si próprio (sapere aude) e sair de uma 
condição de menoridade, também se faz necessária uma tomada de consciência de 
sua menoridade social e seu silenciamento – a subalternidade – para erigir-se como 
alguém que é (um autêntico EU). Assim, em termos de negritude, não basta ser negro: 
é preciso reconhecer-se negro, o que vai muito além do nascer em uma família negra 
(ser afrodescendente em maior ou menor escala genealógica, sendo filho(a), neto(a), 
bisneto(a)...) ou da tonalidade da pele. É preciso, como propunha Biko, tornamos a 
insistir, ter consciência negra.

Dialeticamente, retome-se a complexidade do apontado por hooks e Bambara 
quanto à indissociabilidade da pessoa e as possíveis multiplicidades de sua(s) causa(s). 
Quem me representa? Quem eu represento? Qual é o negro no cinema que representa 
o negro e o torna cinema negro?



a inclusividade do cinema negro

190

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

3.2 Esse cara – negro – sou eu

Aprofundando a reflexão em termos de representatividade negra, tomemos o 
caso do filme Madame Satã: protagonizado por Lázaro Ramos, aborda a vida do negro 
João Francisco dos Santos, um homossexual transformista denominado Madame Satã, 
que viveu no Rio de Janeiro na primeira metade do século passado. Ambientado na 
boemia carioca, o filme tem como trama central um menino migrante, filho entre 
outros 17 irmãos, órfão ainda na infância, que começa a trabalhar cedo como vendedor 
ambulante, cozinheiro etc., ingressando no mundo da malandragem e, sim, do crime – a 
ponto de ter passado cerca de 30 anos de sua vida entre idas e vindas das cadeias; idas e 
vindas intercaladas com brigas, espancamentos, navalhadas, tiros... Ou, se se preferir, 
passou cerca de 30 anos de sua vida entre brigas, espancamentos, navalhadas, tiros 
etc., intercalados com idas e vindas das cadeias. Seja qual for a ordem do drama que se 
escolher, uma coisa é certa: pessoas negras se identificam com o drama de Madame Satã 
(assim como pessoas homossexuais também o poderiam). Não obstante isso, Madame 
Satã não seria um filme representativo do cinema negro; afinal, foi dirigido (e escrito) 
por Karin Aïnouz, um não negro. Não seria?

Por outro lado, por que muita bibliografia referente ao cinema negro não aponta 
a primazia ou o trabalho seminal de Adélia Sampaio, cineasta que foi a primeira mulher 
negra a produzir um longa-metragem na América Latina, o filme Amor proibido, em 
1984? Talvez a temática – amor lésbico entre duas mulheres brancas – não trouxesse 
protagonistas nem temáticas estritamente relativas à cultura negra brasileira. A 
filmografia de Adélia Sampaio é vasta (tanto quanto “antiga”), englobando curtas e 
longas-metragens. Não obstante isso, ela não seria uma criadora de cinema negro... Ela 
não seria uma criadora de cinema negro?

Sem ter o respaldo técnico, o respeito profissional, o reconhecimento 
midiático e de segmentos especializados, como poderiam, então, pessoas negras se 
tornarem produtoras do cinema negro, se desconhecerem os requisitos para que sua 
arte seja reconhecida como arte cinematográfica negra? Considere o panorama da 
contemporaneidade inclusiva por alguns instantes. Dentro desse panorama, considere o 
avanço das tecnologias, sobretudo enquanto aplicação em redes digitais de comunicação 
e produção de sentidos, tais como a internet, as redes sociais e a inteligência artificial; 



a inclusividade do cinema negro

191

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

considere, ainda, que a dinâmica inclusiva de diversidades e de possibilidades não 
permite que se sepulte a questão a respeito do mundo que é e do mundo que se quer, 
do mundo que se considera como melhor ou possível e do mundo enquanto fantasia. 
A disputa entre o real e a realidade, entre o real e o imaginário, entre o real e o virtual 
enveredam pelo campo da presença, da visibilidade e, junto com essas presença e 
visibilidade, a dignidade a elas inerente.

Enquanto arte e enquanto expressão de um sujeito, de um grupo social, o 
cinema negro não pode se furtar a um posicionamento entre o real que está aí, dado, 
e a realidade que se projeta, que se almeja, com a qual se sonha. Pesa sobre o cinema 
negro a perpetuação de estereótipos e a proposição de outros modelos de ser; pesa sobre 
o cinema negro o imperativo socrático de conhecer e expressar si mesmo, a pessoa 
negra. Afinal, o negro é esse, registrado no cinema? Para responder afirmativa ou 
negativamente, outras respostas têm de ser dadas. Responder, primeiramente, quem 
é esse negro que faz cinema; quem é esse negro que o cinema representa; qual é essa 
história que quer se vincular ao negro; quem é o público que se vê representado e se 
encontra no cinema dito negro.

Definida a identidade negra, então, todo fazer do negro é um fazer negro? O 
fazer literatura, por parte do negro, significa fazer literatura negra (lembrar Machado 
de Assis)? O fazer música, por parte do negro, significa fazer música negra? O fazer 
cinema, por parte do negro, significa fazer cinema negro?

Responder essas questões, como se costuma dizer, não significa resolver os 
problemas; significa, tão somente, decidir por quais trilhas se há de buscar algumas 
das soluções para o problema maior de responder à grande questão de fundo – o que 
é o cinema negro, o que torna uma produção cinematográfica uma expressão ou 
representação do cinema negro?

3.3 Como reconhecer que esse cara sou eu

Acompanhemos alguns exemplos que podem nos auxiliar no aprofundamento da 
reflexão, considerando-se a contemporaneidade inclusiva e as múltiplas inclusividades 
contemporâneas. Muitas pessoas leram o livro A cor púrpura, escrito e publicado por 
Alice Walker em 1982. É bastante provável que um contingente significativamente 
maior do que o de pessoas leitoras tenha assistido o filme homônimo, dirigido por 



a inclusividade do cinema negro

192

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

Steven Spielberg e lançado em 1995. O livro, escrito por uma autora negra, tendo como 
protagonista e personagens centrais pessoas negras, e versando sobre um drama que 
foca questões negras, sem sombra de dúvidas poderia ser considerado um exemplo de 
literatura negra. Pois bem, a adaptação para o cinema mantém as personagens e a trama 
negras; o produtor, porém, não é um negro (trata-se de Steven Spielberg) – nem o 
roteirista, o holandês Menno Meyjes. Nesse caso, portanto, não se trata de um filme 
pertencente ao cinema negro. Mas, será que um filme sobre negros, protagonizado por 
pessoas negras, porém dirigido por um não negro, mesmo que estabeleça identificação 
entre um público negro e o drama retratado pelo filme, ainda assim, não pode ser 
considerado cinema negro?

Vejamos a questão do reconhecimento. Uma de nós coordena um projeto 
de leitura em unidades prisionais do estado de São Paulo. Trata-se de um projeto de 
remição de pena a partir da leitura; leitura, essa, que pode ser realizada sem qualquer 
mediação, com mediação prévia, a partir de vídeo explicativo contextualizando a obra, 
e com mediação dirigida, destacando personagens e pontos do livro que devem merecer 
atenção por parte do leitor. Após a leitura do livro, o reeducando deve redigir um 
resumo da obra, o que é feito em uma sala adequada, acompanhado por um supervisor, 
durante trinta minutos. O resumo deve apresentar coerência lógico-temporal, apontar 
personagens principais e as linhas gerais do desenvolvimento da trama.

Em uma das ocasiões, o livro proposto foi, justamente, A cor púrpura. Dentre 
os leitores, pessoas de diversas etnias, sim, mas sendo uma parcela significativa de 
afrodescendentes, pessoas negras, embora nem todas pretas. Os relatórios destacaram 
a questão da mulher, a importância da resiliência, o machismo e suas consequências 
etc. Nenhum texto apontou para a questão da negritude, do racismo, não sendo o fator 
negro o ponto de identificação e reconhecimento do leitor.

No caso d’A cor púrpura, a questão do gênero talvez tenha sido a mais marcante, 
embora hooks e Bambara afirmem a indissociabilidade da pessoa. Devemos refletir, não 
obstante, a partir do receptor, da – digamos – pessoa comum e, não, da militante. O que 
foi observado com relação a A cor púrpura pode se aplicar a outras obras. E, também, 
em relação à própria consciência de si como pessoa negra. Se existe alguém com culpa 
nessa história toda, por certo que não são os autores, atores, tramas e demais elementos 
literários ou cinematográficos; não existiriam culpados, na verdade – o que existiria ou 



a inclusividade do cinema negro

193

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

persistiria é uma (in)consciência incapaz de assumir, autenticamente, que “Esse/essa 
cara sou eu”.

3.4 Novas tecnologias e a exibição dos excluídos

Nos últimos anos, assistiu-se à emergência daquilo que Andrew Keen denominou 
“culto do amador”; um cenário em que qualquer pessoa pode assumir o papel principal 
de sua trama. A já referida tecnologia, disseminada pela internet e as redes sociais, 
amparada em dispositivos móveis, cada vez mais dispersos e onipresentes, pode ser 
a oportunidade para que as pessoas se projetem, se façam conhecer e se reconheçam. 
Às vezes, protagonizando e se mostrando mesmo à revelia de vontades e de roteiros 
planejados.

Acompanhemos alguns exemplos.
a)	 Um grupo de jovens negros, voltando de uma festa e entrando em 

um prédio de alto padrão, é parado pela polícia, considerando que os jovens 
– suspeitos, pois negros – representavam uma ameaça pela simples presença 
naquela região.

b)	 Uma mulher negra, apesar de deputada (embora não famosa), é 
barrada em alguns ambientes do Congresso Nacional; afinal, uma mulher negra 
(suspeita), com traços – sobretudo, penteado – fora dos padrões, não poderia ser 
uma “representante do povo”.

c)	 Uma adolescente foi obrigada a mudar o tipo de corte de cabelo 
(suspeito?) ou, ao menos, a ocultar seu cabelo, uma vez que não era um tipo de 
penteado adequado à disciplina da escola (cívico-militar).

d)	 Uma mulher negra, que acabara de comprar seus produtos e portava a 
nota fiscal comprovante da operação, é perseguida (pois suspeita) e acusada de ter 
furtado um estabelecimento em um shopping de alto padrão.

Não são narrativas da África do Sul ou do sul dos Estados Unidos de décadas 
atrás, nem acontecimentos de um Brasil de séculos passados: são acontecimentos 
registrados no Brasil da terceira década do século XXI. E o reforço da expressão deve 
ser sobre o fato de que tais acontecimentos foram, literalmente, registrados. Aliás, só se 
tornaram conhecidos e tiveram desdobramentos para os ilegítimos agressores porque 
houve registros; ou seja, “Tinha uma pedra no meio do caminho”.



a inclusividade do cinema negro

194

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

O poema de Drummond faz tropeçar na câmera na mão (e a ideia na cabeça), 
segundo o mandamento atribuído a Glauber Rocha; no meio do caminho havia uma 
pedra: um aparelho telefônico, um celular e sua câmera, impertinentes, intrometidos, 
desmistificadores.

Até há pouco, o registro de imagens dinâmicas, vídeos, filmes, era um processo 
de elevada técnica e, ainda mais, um processo caro, o que corresponde a afirmar que 
a produção audiovisual – o cinema, de modo especial – era um processo artístico e 
comunicativo elitista, propenso a legitimar, justamente, uma postura que se queria 
hegemônica. Essa não era a totalidade da produção cinematográfica, mas a regra, até 
há algumas décadas. Óbvio que não se está colocando em discussão, aqui, a qualidade 
da produção, os recursos especiais, a arte-finalização... Nada disso. O que se pensa em 
destacar é a questão da hegemonia, da dominação. A produção – embora nem sempre 
– amadora catapultada pelo uso de smartphones representa, com todos os seus percalços, 
riscos, usos e abusos, um movimento de libertação, resistência, afirmação da diversidade, 
inclusão.

Afirmamos que a produção por smartphones nem sempre é periférica ou amadora 
(amadorística) porque existem filmes que estão situados no grande circuito mundial 
dos espaços cinematográficos e das plataformas de streaming e que foram totalmente 
produzidos com o uso do acessível celular, como é o caso, apenas para exemplificar, do 
filme High Flying Birds, dirigido por Steven Soderberger, contando com reconhecido 
elenco e elogiado pela crítica. Se a produção periférica não chega a tais estrelismos, 
a expansão das possibilidades e do acesso às novas tecnologias da informação e da 
comunicação mostram-se, cada dia mais, como mais uma opção de inclusividade trazida 
pela contemporaneidade, como indicado a seguir.

O Brasil, hoje, possui mais aparelhos e linhas de telefonia celular do que pessoas: 
de acordo com a Teleco, Inteligência em Telecomunicações, o Brasil tinha, em maio de 
2025, cerca de 264 milhões de aparelhos celulares (linhas ativas) (conf. https://www.
teleco.com.br/ncel.asp); destes, cerca de 70% com tecnologia 4G (16,6%, tecnologia 
5G; 7,3%, 2G; e 6,4%, 3G). Por óbvio, admite-se que tais aparelhos sejam equipados com 
algum tipo de câmera. Logo, valida-se o mote referido: na mão, em qualquer ocasião, uma 
câmera. Por certo, não faltam ideias, nem ocasiões, de registros da “vida como ela é”.

Esse cenário torna-se a ocasião propícia para se indagar a respeito de como o 
negro registra sua vida, seu cotidiano específico e como pode fazer com que sua voz 

https://www.teleco.com.br/ncel.asp
https://www.teleco.com.br/ncel.asp


a inclusividade do cinema negro

195

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

seja ouvida, seu rosto seja visto, seu ser seja reconhecido. As telas de televisão parecem 
teimar em registrar as pessoas negras apenas em situações degradantes, envoltas em 
violência, em condições subumanas, em contextos ausentes de direitos. O negro é 
filmado em periferias, lixões, atrás das grades. O negro é o personagem das barricadas 
em protestos pelos atropelamentos impunes; barricadas em protestos pelas matanças 
indiscriminadas – de crianças e adolescentes negros – decorrentes de “operações” que 
ninguém sabe quais seus reais benefícios. Do outro lado, seja das câmeras seja dos 
cenários de caos, enquanto repórteres, cineastas, roteiristas etc., os negros são mais 
difíceis de se encontrar, embora tal condição esteja mudando nas últimas décadas. Hoje 
já não se veem pessoas negras apenas em cenas de crimes (como agentes ou vítimas); 
hoje já se podem ver pessoas negras apresentando programas de variedades, telejornais, 
encenando novelas e filmes. Não obstante a referida alteração contextual, essa presença 
se dá em qual quantidade e em que nível? No caso do cinema, sobretudo, surge a 
pergunta: esse cinema que está aí... Qual sua relação com a figura negra? Mais: o que o 
cinema significou e, contemporaneamente, significa para a pessoa negra, individual e 
coletivamente?

4 Cinema negro ou cinemas negros

4.1 As causas e os causos do cinema negro

A causa negra... colocar essa exigência traz um conflito interno; conflito que 
incide na proposta mesma de inclusão: faz-se um cinema negro de modo a que o negro 
possa se ver e se sentir reconhecido como parte da sociedade na qual se encontra. Porém, 
para que possa ser reconhecido como parte da sociedade em que se encontra é preciso, 
primeiro, que seja reconhecido como uma alteridade. Aqui se propõe um trajeto não 
facilmente acatado, que consiste em ressaltar a universalidade da particularidade ou as 
características e demandas particulares que são universais; algo que se desenha quando 
aquilo que se reivindica para uma pessoa ou grupo – no caso, a particularidade das 
pessoas negras – representa uma conquista ou direito que promove a humanidade de 
todas as demais pessoas (não negras).

Esse seria um trajeto, um caminho inclusivo, pois o termo inclusivo, aqui, é 
entendido como o reconhecimento, a abertura, a admissibilidade da convivência entre 



a inclusividade do cinema negro

196

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

as diversidades das particularidades de cada pessoa. E essa inclusividade contemporânea 
é um imperativo quase kantiano uma vez que pode se desvelar como um movimento de 
resistência à ameaça, também contemporânea, embora não apenas, de um recrudescente 
fascismo – um projeto de sociedade que não se deixa chamar pelo nome. Fascismo que 
se revela na exclusão, na uniformidade e no uniformismo – de ideias, de expressões, de 
projetos de vida e sociedade, de pessoas que constituem um povo.

Ao não se deixar chamar pelo nome adequado, o fascismo tenta se camuflar por 
vestes associadas à democracia. No centro de tudo, reitere-se, o povo. Sempre. Todavia, 
aquilo que parece ser algo simples, facilmente compreensível e aceito, o conceito de 
povo é eivado de nuances, de fios que se entrelaçam e, se não forem adequadamente 
tratados, podem comprometer toda a tecitura do tecido... social. Afinal, falar de povo 
em uma perspectiva fascista não é a mesma coisa que falar de povo em uma perspectiva 
verdadeiramente democrática, pois inclusiva.

Esse é um ponto que precisa ser destacado quando se coloca – ainda – a discussão 
de uma inclusividade... contemporânea. Em pleno século XXI, categorias, conceitos, 
condições historicamente relevantes e construídas ainda devem ser recuperadas, 
defendidas, recolocadas, pois as perspectivas, atualmente, parecem não ser as mesmas 
para todos, no Brasil: afinal, quem é o povo brasileiro? Essa pergunta, aparentemente 
simples, tem sido tratada de forma simplória. É pertinente se falar em povo brasileiro, 
como um todo homogêneo, igualitário, ou existem demandas específicas para grupos 
específicos, a ponto de se poder falar em povos distintos que se amalgamam na formação 
do povo genérico? Ou, por outros termos, é possível, pertinente (ou até necessário), 
falar-se em povo negro – mesmo quando integrante do povo brasileiro?

Na realidade, o povo brasileiro é, sim, mais complexo do que se acreditava, quando 
o assunto é mistura de etnias: recente artigo publicado na revista científica Science (2025) 
demonstra que a população brasileira é a mais miscigenada, contemporaneamente, 
contando, em sua constituição, com a participação de indígenas americanos (povos 
autóctones ou originários), europeus e africanos. Chama a atenção, dentro desse 
amálgama, que a população atual apresente fortes traços dos cerca de cinco milhões 
de europeus imigrantes e dos cerca de cinco milhões de africanos escravizados; porém, 
não há muitos traços dos cerca de 10 milhões de nativos. Paradoxalmente, registram-
se, ainda atualmente, 53 línguas ou dialetos europeus oficialmente utilizados no país 
(sendo que o alemão é o idioma mais falado, com estimados três milhões de falantes), 



a inclusividade do cinema negro

197

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

mais 274 línguas indígenas. Embora seja o país com a maior diversidade africana fora do 
continente africano, nenhuma língua africana é falada, oficial ou oficiosamente, pelos 
descendentes de africanos no Brasil.

Importa aprofundar o que foi indicado anteriormente: povos que chegaram ao 
Brasil, acentuadamente com as políticas migratórias visando atrair trabalhadores para 
a substituição da mão de obra escrava (mas, não apenas), mantiveram grande parte 
de suas culturas – sobretudo, o idioma, um dos elementos centrais para os processos 
de reconhecimento identitário. E não são idiomas sussurrados em covis e alcovas, ou 
nos segredos dos lares; são, sim, idiomas reconhecidos ou cooficiais, ensinados em 
escolas, registrados em documentos oficiais, falados no cotidiano. Alguns municípios 
são, inclusive, referência quanto ao uso e preservação de determinados idiomas, como 
Pomerode, no sul do Brasil, onde mais de 70% de sua população fala o pomerano 
(língua que está quase extinta na própria Alemanha, de onde provém) e São Gabriel 
da Cachoeira, no extremo norte brasileiro, com uma população quase exclusivamente 
autóctone e o nheengatu (bem como o baniwa e o tukano) sendo falado por cerca de 
90% de seus habitantes.

E o negro e seu cinema? Ou ao inverso: e o cinema e os seus negros?
A emancipação permitida por uma câmera na mão é um convite à expansão 

da expressividade negra, base da arte, do cinema e da vida negra. Registros, roteiros e 
produções periféricas que reconhecem que o negro é diverso, é sarará, como cantam 
e como celebram em festivais. Produções que quebram paradigmas, mesmo dentro da 
mundividência e do universo negros, sem se perder e sem perder suas raízes.

Nos últimos anos, tem emergido no Brasil um circuito vigoroso de produtoras de 
cinema negro alternativo, que operam fora dos grandes estúdios e das lógicas hegemônicas 
da indústria audiovisual. Essas iniciativas, geralmente coletivas e periféricas, não apenas 
reivindicam o direito de narrar, mas constroem novas gramáticas visuais, políticas e 
afetivas para o audiovisual negro. Entre essas produtoras, destaca-se a Afroflix, uma 
plataforma colaborativa criada por Jéssica Queiroz, que reúne conteúdos audiovisuais 
produzidos por pessoas negras, indígenas e não brancas. A proposta da Afroflix é tanto 
curatorial quanto política, funcionando como uma alternativa à invisibilização nos 
espaços tradicionais de exibição. Entre os filmes disponíveis e promovidos pela rede 
estão Kbela (2015), de Yasmin Thayná, um curta-metragem poético sobre identidade 



a inclusividade do cinema negro

198

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

e estética negra, onde as personagens refletem sobro seus cabelos e se empoderam (o 
filme foi feito com financiamento coletivo)5.

Outro exemplo relevante é o coletivo Nós, Mulheres da Periferia, que, embora 
inicialmente voltado ao jornalismo independente, tem se articulado com produções 
audiovisuais documentais de impacto social, como À Margem do Corpo (2021), e o 
curta Negritudes em Mim (2022), que dialoga com os afetos, os enfrentamentos e as 
potências das mulheres negras periféricas.

Embora mínimas, as referências anteriores servem para indicar a complexidade 
e, ao mesmo tempo, a capilaridade que vai assumindo o cinema de resistência, o cinema 
inclusivo, o cinema negro que, se para alguns, não tem seus alicerces e embrião no 
Cinema Novo, afirma-se, cada vez mais, como um Novo Cinema. Novo, até mesmo, 
porque rompe com um exclusivismo que pode se converter em excludência.

Considerações Finais ou Perspectivas da Inclusividade do Cinema Negro

O universalismo do particularismo negro coloca as bases para se falar a respeito 
de processos inclusivos, tornando o negro um porta-voz (privilegiado, porém, não 
único) dos excluídos. Se assim é possível se discutir uma forma e dinâmica inclusiva 
na contemporaneidade, tal premissa vai exigir uma recíproca: que a representatividade 
negra não seja, ela mesma, exclusiva e restritiva aos princípios colocados pelo Dogma 

Feijoada. É possível, sim, que, colocado em perspectiva histórica, o Dogma tenha se 
constituído em um parâmetro imprescindível. Porém, ainda mais em se tratando de um 
cinema negro brasileiro (com o brasileiro enfatizado, sim), há que se atentar para toda a 
complexidade do ser negro no Brasil – panorama não apenas demonstrado pelo artigo 
“Admixture’s impact...”, mas pelas próprias experiências derivadas das tais bancas de 
heteroidentificação racial, tão comuns, atualmente, em concursos públicos e processos 
seletivos que consideram as cotas raciais como critério de reserva de vagas.

É certo que Ianni considerou que, no Brasil, a questão racial é, também, uma 
questão social, de classe. Isso porque existe uma imbricação entre o lugar socioeconômico 
(classe) e o perfil étnico-racial (o ser negro) – algo tão bem cantado por Caetano Veloso 
em sua música Haiti, que joga o jogo das palavras revelando que os brancos são quase 

5 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=LGNIn5v-3cE =



a inclusividade do cinema negro

199

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

pretos de tão pobres, pois alguns são pretos de tão pobres enquanto outros são pobres de 
tão pretos. Esses “quase” que confundem as câmeras e as IA de reconhecimento facial – 
só lembrando que a IA é treinada por humanos e, por conseguinte, embora inteligente, 
e embora artificial, traz consigo os conceitos e preconceitos de quem a treina. E aí vem 
a dúvida a respeito de como sanar a dúvida sobre quem é o negro. Todavia, há quem 
diga que, se alguém tiver alguma dúvida a respeito de quem é negro, basta perguntar a 
um policial que ele saberá identificar.

Algum ensinamento dessas identificações, heteroidentificações e 
autoidentificações? A necessidade da formação da consciência negra, primeiramente, 
de modo que o negro reconheça que aquilo que ele faz é, sim, “coisa de negro” – queira 
ele ou não. Portanto, se ele atuar (no sentido geral) de forma alienada, será uma obra 
que até mesmo poderá investir contra o próprio negro.

São muitas perspectivas, muitas ações e atuações, diretrizes e diretoras/diretores, 
para falar o mínimo, que envolvem o cinema negro. Faz parte da própria dinâmica 
da luta a contemplação da(s) diversidade(s), do reconhecimento identitário que brota 
dos mais excluídos e subalternizados; e, a partir desse posicionamento, emancipar-
se pelos mais diversos grupos marginalizados, emancipando os mais diversos grupos 
marginalizados, buscando incluí-los e ser canal de expressão de suas vozes. O passo 
inicial para essa jornada talvez se afigure tímido, espelhando-se em uma submissão fática, 
que traz a lógica simples e objetiva da mãe baiana do início deste artigo, reconhecendo 
que, a despeito de como e onde ocorra o parto (brota a arte), à revelia de qual forno 
seja utilizado (cenário, argumentos, tramas e dinâmicas), quem nasce de uma gata são 
sempre gatinhos e, não, biscoitos.

Referências

AZEVEDO, Vinícius. Teoria da Curvatura da Vara: origens e formulações. In: 
Germinal: marxismo e educação em debate, Salvador, v.16, n.1, p.1030-1039, abr. 
2024.
BAMBARA, Toni Cade. (Ed.). The black Woman: an anthology. New York: 
Washington Square Press, 2005.
BIKO, Steve. I write what I like: a selection of his writings. Cambridge: ProQuest 
LLC; African Writers Series, 2005.



a inclusividade do cinema negro

200

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

BLOOM, Harold. Genius: a mosaic of one hundred exemplary creative minds. 
NewYork: Warner Books, 2002.
__________. Genios: un mosaico de cien mentes creativas y ejemplares. Trad. Margarita 
Valencia Vargas. Barcelona: Editora Anagrama, 2005.
DE, Jeferson. Jeferson De: Dogma Feijoada, o Cinema Negro Brasileiro. São Paulo: 
Imprensa Oficial do Estado de São Paulo; Cultura: Fundação Padre Anchieta, 2005. 
(Coleção Aplauso. Série Cinema Brasil).
ESTATÍSTICAS de celulares no Brasil. TELECO – Inteligência em telecomunicações. 
Disponível em: teleco.com.br. Acesso em: 25 jun. 2025.
HALL, Stuart. (Liv Sovik (Org.)). Da Diáspora: identidades e mediações culturais. 
Trad. Adelaine La Guardia Resende et al. Belo Horizonte: Editora UFMG; Brasília: 
Representação da Unesco no Brasil, 2003.
hooks, bell. E não sou eu uma mulher?: mulheres negras e feminismo. Trad. Bhuvi 
Libanio. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2020.
IANNI, Octavio. Raças e classes sociais no Brasil. 3ª ed. rev. e ampl. São Paulo: 
Brasiliense, 1987.
JUSTINIANO, Leonides da Silva. Percursos identitários: patriotismo constitucional, 
eu pós-convencional e identidade negra. 2007. 235 f. Tese (Doutorado) - Curso de 
Educação, Faculdade de Filosofia e Ciências, Universidade Estadual Paulista “Júlio de 
Mesquita Filho” (Unesp), Marília, 2008.
KANT, Immanuel. Resposta à pergunta: Que é “Esclarecimento”? In: __________. 
Immanuel Kant: textos seletos. 2ª ed. Trad. Raimundo Vier e Floriano de Souza 
Fernandes. Petrópolis: Vozes, 1985, p. 100-116.
NUNES, Kelly; et alii. Admixture’s impact on Brazilian population evolution and health. 
In: Science, v. 388, i. 6748, p. 718-731, May 15 2025.
PRUDENTE, Celso Luiz. Do surgimento do cinema negro à construção da Mostra 
Internacional do Cinema Negro. In: Revista USP, São Paulo, n. 145, p. 71-82, abr./
maio/jun. 2025.
SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Trad. Sandra Regina Goulart 
Almeida, Marcos Pereira Feitosa e André Pereira Feitosa. Belo Horizonte: Editora 
UFMG, 2010.

https://www.teleco.com.br/ncel.asp


a inclusividade do cinema negro

201

Karina de Fátima Gomes, Leonides da Silva Justiniano

Obras consultadas e recomendadas

AGAMBEN, Giorgio. O que é o contemporâneo? E outros ensaios. Trad. Vinícius 
Nicastro Honesko. Chapecó: Argos, 2009.
BAUMAN, Zygmunt. Modernidade líquida. Trad. Plínio Dentzien. Rio de Janeiro: 
Editora Zahar, 2001.
BENJAMIN, Walter. A obra de arte na era de sua reprodutibilidade técnica. 
Trad. Gabriel Valladão Silva. Org. Márcio Seligmann-Silva. Porto Alegre, RS: LP&M 
Editores, 2013.
CANDANDA, Davidson Davis do Nascimento; BORGES, Roberto Caros da Silva; 
OLIVEIRA, Samuel Silva Rodrigues. “Cinema Negro Brasileiro”: histórias, conceito e 
panorama de um movimento cinematográfico. In: Revisgta da ABPN, v. 14, n. Ed 
Especial, p. 279-300, out. 2022.
CÂNDIDO, Márcia Rangel; et. alii. Gênero e raça no cinema brasileiro. In: Revista 

Brasileira de Ciências Sociais, v. 36, n. 106, 1-21, 2021.
CARVALHO, Noel dos Santos. A celebração da negritude no documentário Alma no 

olho (1973), de Zózimo Bulbul. In: Doc On-line, n. 34, p. 6-19, set. 2023. Disponível 
em: www.doc.ubi.pt. Acesso em: 12 jun. 2025.
FREITAS, Suelem Lopes. Cinema negro brasileiro: memórias e vivências no audiovisual 
contemporâneo. Anais de Resumos Expandidos do Seminário Internacional de 

Pesquisas em Midiatização e Processos Sociais, [S.l.], v. 1, n. 3, sep. 2019. ISSN 
2675-4169. Disponível em: <https://midiaticom.org/anais/index.php/seminario-
midiatizacao-resumos/article/view/876>. Acesso em: 20 jun. 2025.
hooks, bell. Cinema vivido: raça, sexo e sexo nas telas. Trad. Natalia Engler. São Paulo: 
Elefante, 2023.
__________. Olhares negros: raça e representação. Trad. Stephanie Borges. São Paulo: 
Elefante, 2019.
MORAES, Dênis de (Org.); RAMONET, Ignacio; SERRANO, Pascual. Mídia, poder 

e contrapoder: da concentração monopólica à democratização da informação. São 
Paulo: Boitempo; Rio de Janeiro: FAPERJ, 2013. (Recurso digital).
RODRIGUES, João Carlos. O negro e o cinema brasileiro. Rio de Janeiro: Pallas 
Editora, 2011. 

http://www.doc.ubi.pt
https://midiaticom.org/anais/index.php/seminario-midiatizacao-resumos/article/view/876
https://midiaticom.org/anais/index.php/seminario-midiatizacao-resumos/article/view/876


202

Cinema na Educação Infantil:
 porque precisa ser incluído  

Karla Isabel de Souza
Rogério Garcia Fernandez

Contextualização do tema

O ilustrador francês Michel Ocelot é reconhecido como um produtor de cinema 
com habilidades para dialogar com as crianças do mundo todo. Seu mais famoso 
personagem, Kiriku, um menino que mora em uma aldeia indígena, em Senegal, 
África, conseguiu entrar no universo infantil e dialogar com crinças de diferentes 
idades e culturas. Nesse universo podemos inclusive incluir crianças bem pequenas, 
e de diferentes culturas em diferentes países. O sucesso do personagem foi tão grande 
que ganhou uma trilogia.

No caso do exemplo citado, temos uma trilogia cinematográfica voltada para 
crianças, como já comentado, que inclui crianças pequenas e crianças bem pequenas 
que tem como temática a cultura africana, mas podemos considerar que também atende 
outras temáticas culturais, como a vida da criança e suas relações com os adultos. Uma 
temática que interessa crianças pois possibilita observar as diferentes reações que 
existem nas famílias e nas comunidades.

Um quesito muito importante que merece ser observado nas produções de 
Michel Ocelot também é o público alvo. Por serem produções voltadas para crianças, 



cinema na educação infantil

203

Karla Isabel de Souza, Rogério Garcia Fernandez

se trata de longa metragens, que atendem um público com poucas produções. É sobre 
isso que queremos falar.

A grande questão que esse texto levanta é: Por que o universo cinematográfico 
infantil não é temática frequente de grandes produções?

Na verdade, temos produções cinematográficas para crianças, mas sua grande 
maioria tem apelo consumista, mesmo que as produções se apresentem com temáticas 
relevantes, acabam sempre sendo usadas para vender produtos, alguns destes produtos 
acabam entrando inclusive na escola, como mochilas, copos e lancheiras.   

Os filmes comerciais dialogam com crianças, com temáticas interessantes que 
agradam os adultos que buscam alternativas de diversão com apelo educativo para 
crianças. Diferente dos filmes comerciais, filmes como Kiriku, infantis não-consumistas, 
com raízes culturais fortes, narrativas autênticas e produções que privilegiam a arte em 
vez do merchandising não são fáceis de achar.

Seguindo a linha das produções como Kiriku, os filmes para crianças têm o 
desafio de equilibrar a criatividade, o respeito à inteligência das crianças e claro, manter 
resistência às pressões comerciais. Quando pensamos em contar uma história para uma 
criança precisamos comunicar sem subestimar, as crianças percebem mais do que os 
adultos imaginam, mas é importante entender que elas possuem ritmo e linguagem 
próprios. 

Para além de Kiriku podemos falar de outros longas (poucos) que são exemplos 
de uma boa comunicação com crianças. O Menino e o Mundo (2013) que não tem diálogos 
claros, mas emociona pela visualidade e sons e O Conto da Princesa Kaguya (2013), uma 
animação baseada no conto popular japonês “O corte do bambu”. 

O filme O Conto da Princesa Kaguya é uma produção do Studio Ghibli, o mesmo 
estúdio de animação japonês conhecido por seus filmes artisticamente impressionantes e 
narrativas emocionantes, o estúdio se tornou um símbolo da animação de alta qualidade 
internacionalmente. São do mesmo studio o premiado A Viagem de Chihiro (2001), um 
outro filme que podemos indicar para crianças, um pouco maiores.

O Studio Ghibli trabalha com temas profundos que exploram ecologia, 
humanidade, infância e a relação entre o mundo natural e o espiritual, com personagens 
complexos, ou seja, protagonistas fortes (muitas vezes femininas) e vilões que não são 
puramente malvados. Exatamente como acontece nas obras de Michel Ocelot.



cinema na educação infantil

204

Karla Isabel de Souza, Rogério Garcia Fernandez

Estamos no início do texto e já esgotamos as possibilidades de longa metragem 
para crianças. E por que isso acontece? Por que a produção para crianças é escassa?  

Podemos tratar o assunto com algumas hipóteses. A primeira é que os filmes 
para adultos podem atingir adolescentes, jovens e idosos, ampliando seu potencial de 
bilheteria. E, tratando de bilheteria, as crianças dependem de um adulto para ir ao cinema 
ou escolher filmes em streaming, o que pode reduzir a demanda espontânea. Também 
podemos mencionar que as premiações estão mais focadas em filmes adultos, assim, a 
indústria cinematográfica deixa o público infantil com pouca ou nenhuma produção.

É uma questão de consumo também, existe um mercado de volume de produção 
para adultos que consomem filmes de roteiro simplificado, pouco artístico, ou seja, 
apenas para entretenimento e que acaba tendo baixo custo. Claro que temos uma 
indústria cinematográfica que trabalha com filmes adultos de alta qualidade, que, como 
os infantis, de alta qualidade, também são caros de produzir. Mas a diferença de um 
filme adulto de alta qualidade para um infantil é que as possibilidades de ser premiado e 
alcançar altas bilheterias são maiores, assim, os produtores preferem investir em filmes 
adultos de qualidade.

No fim das contas, hoje, o mercado cinematográfico infantil depende de 
produção cultural independente. Aqui nesse texto defendemos, por conta da importância 
de produção voltada para crianças, incluindo as bem pequenas, de financiamento sem 
objetivos de lucro, pois estamos tratando de um público especial. Um público em 
formação cultural, política e social, que necessita de acesso à cultura e entretenimento 
de qualidade. 

Produção audiovisual para crianças – tem sua relevância

Para justificar a necessidade de um mercado audiovisual para crianças é preciso 
entrar no universo infantil, é necessário entender a concepção de infância. Sabemos 
que na relação de adultos com as crianças há processos relevantes de construção de 
cultura e conhecimento. Benjamin (2013) ao narrar sua experiência, como uma criança 
da burguesia na Berlim do início do século XX, mostra as relações construídas em uma 
interação com objetos e lugares.  O que o autor mostrou foi como as suas experiencias 
enquanto criança impactaram na sua formação. 



cinema na educação infantil

205

Karla Isabel de Souza, Rogério Garcia Fernandez

A pedagogia conhece essa perspectiva também com as pesquisas realizadas Ariès 
(1978), ao construir a história da infância e mostrar como acontece o reconhecimento 
da criança na sociedade. O autor mostra que se trata de um universo muito conturbado, 
marcado por uma sociedade que demora para entender e reconhecer a criança na 
sociedade.

A Pedagogia da Educação Infantil hoje busca a valorização do brincar, da 
permanência por mais tempo da criança em um universo onde o lúdico e a interação 
com novas experiencias sejam valorizadas. Tudo em contraposição ao movimento 
histórico da sociedade de buscar preparar a criança para o universo adulto, para o 
mundo do trabalho (Ariès, 1978). 

Competências como autonomia, organização, controle emocional foram por 
muito tempo objetivos pedagógicos da educação infantil voltados para preparar a entrada 
da criança na escola, uma preparação focada na disciplina corporal e social. A criança se 
prepararia para ficar mais tempo sentada para realizar as atividades de formação teórica 
que a escola exigia. Ouviria o adulto sem questionar. A denominação pré escola ainda é 
uma concepção relacionada com um preparo para a entrada na escola que ensinaria ler 
e escrever, ou seja, as primeiras competências para o mundo do trabalho.

A escrita tem sim sua importância, mas a sociedade conseguiu viver sem ler e 
escrever, preparando as pessoas para a vida em sociedade. McLuhan (1997) conta no 
seu livro Galáxia de Gutenberg como a escrita impactou a sociedade. Em continuação 
com os avanços da comunicação podemos observar que a sociedade ainda sofre grandes 
impactos, principalmente na escola que precisa usar os novos modelos de comunicação 
impostos pelas tecnologias (Souza, 2009). 

É também por esse impacto que a criança bem pequena precisa ter garantido 
o acesso a conteúdo de qualidade desde muito pequena. Recentemente autores como 
Kishimoto (2011) mostraram a importância do brincar, mas tratando da ressignificação 
das interações e ressignificando os objetivos pedagógicos da educação infantil. As 
competências focadas anteriormente com o objetivo de disciplinar a criança, com 
autonomia, organização e controle emocional passam a ter um enfoque específico 
considerando a educação infantil como uma etapa da educação básica com objetivos 
voltados especificamente para essa etapa.

Bebês, crianças bem pequenas e crianças pequenas passam, recentemente, ter 
uma orientação pedagógica, ganham uma orientação que está organizada na BNCC – 



cinema na educação infantil

206

Karla Isabel de Souza, Rogério Garcia Fernandez

Base Nacional Comum Curricular da Educação Infantil (2017). A ideia agora é entender 
que precisamos dar espaço de produção de conhecimento para esses cidadãos, mesmo 
sendo bem pequenos, mesmo sem dominar a escrita e como poucos vocabulários em 
suas falas.

Não há dúvida que a escola, desde sua origem, prepara a criança para a sociedade 
(Ariès, 1978). A grande questão que sempre esteve presente nos debates pedagógicos é: 
que sociedade é essa?

Para escapar da concepção de educar para subserviência ou, como aponta 
Manacorda (2006), para a preparação de mão de obra para o trabalho. A criança bem 
pequena e a criança pequena precisam de espaço para se desenvolver considerando sua 
cultura e seu território (Singer, 2015). Importante considerar que a principal fonte 
de interação da criança com a cultura está no brincar (Kishimoto, 2011). Os filmes, 
como outras interações, também trazem repertório para que as crianças possam, na 
brincadeira, criar, explorar e construir conhecimento além de interagir com a cultura. 

Aqui temos dois tópicos relevantes: o brincar e a interação com a cultura.
A importância do brincar está garantida por lei e preconizado pela ONU desde 

1959 com a Declaração Universal dos Direitos da Criança (1959) onde temos a afirmação 
de que “Toda criança terá direito a brincar e a divertir-se, cabendo à sociedade e às 
autoridades públicas garantirem a ela o exercício pleno desse direito”.

No Brasil o direito ao brincar passa a ser reconhecido pela Constituição Brasileira 
(1988) e pelo Estatuto da Criança e do Adolescente (ECA, 1990). Recentemente a 
questão foi fortalecida pelo Marco Legal da Primeira Infância (Lei 13.257/2016). A 
nova legislação coloca a criança desde o nascimento até os 6 anos como prioridade 
no desenvolvimento de programas, na formação dos profissionais e na formulação de 
políticas públicas, onde a União, os estados, o Distrito Federal e os municípios deverão 
organizar e estimular a criação de espaços lúdicos que propiciem o bem-estar.  O brincar 
e o exercício da criatividade deve ser garantido em locais públicos e privados onde haja 
circulação de crianças.  

Clarice Lispector (2004) ao tratar de sua infância e relação com a escola deixa 
um leitor atento preocupado com o papel da escola, uma escola que ensina a repetir sem 
entender, uma escola que ensina uma palavra inútil. Não há uma preocupação com o 
uso prático. 



cinema na educação infantil

207

Karla Isabel de Souza, Rogério Garcia Fernandez

	 O papel da escola precisa ser revisto, é importante discutir o modelo da escola 
hoje e buscar uma alternativa que atenda às necessidades políticas e culturais que 
vivemos. Precisamos de uma escola que inclua em sua mais alta potencialidade. Um 
modelo mais disruptivo, a escola precisa ser outra, mas a mudança de paradigma ainda 
é um grande desafio. Além de Benjamin (2013) temos reflexões vinda da literatura que 
dialoga com um modelo de escola que precisa ser revisto. Clarice Lispector (2004), por 
exemplo, faz uma crítica à educação tradicional, comentando que muitas vezes a escola 
valoriza a repetição mecânica em vez da compreensão e da vivência do conhecimento. 
É uma reflexão poderosa, para a escritora, o modelo que ela experimentou na escola 
teve um aprendizado que pode ser vazio, principalmente quando desconectado de 
significado. 
	 Outros escritores, em diferentes tempos da história da sociedade, fazem outras 
reflexões sobre a escola. É conhecido o posicionamento de Rubem Alves (2002) ao 
conhecer a Escola da Ponte em Portugal. Há depoimentos do escritor muito impactado 
com o que viu na escola. Para saber um pouco mais sobre essa experiencia o livro “A 
Escola com que sempre sonhei sem imaginar que pudesse existir”.
	 Os pensadores acima são alguns exemplos de reflexões sobre uma escola que se 
deseja ver implantada no mundo. E nós da pedagogia podemos defender que as mudanças 
devem partir da educação infantil, onde se deve permitir que a crianças mesmo bem 
pequenas possam ter a possibilidade de expressar ideias. É a representatividade que 
Ocelot demonstra ao apresentar Kiriku ao público. 

E, para fazer a defesa de um universo cinematográfico infantil, vamos apresentar 
a importância da cultura e como ela é construída na infância. 

A Importância da Construção da Cultura na Infância

O primeiro contato com cultura acontece logo após o nascimento. O bebê 
começa interagir com a cultura, em um primeiro momento, com sua família, aos poucos 
vai sendo introduzido a outros grupos. No entanto, é totalmente dependente da família. 
A família decide quais interações o bebê poderá fazer. 

A cultura é entendida como um conceito semiótico para Geertz (2003) é algo que 
é construído nas relações. Se a criança ainda não pode escolher onde fará suas relações, a 
mesma conhecerá o que a família permitir ou tem a possibilidade de apresentar.



cinema na educação infantil

208

Karla Isabel de Souza, Rogério Garcia Fernandez

“(…) concepto semiótico de cultura. Entendida como sistemas en interacción 
de signos interpretables (que, ignorando las acepciones provinciales, 
yo llamaría símbolos), la cultura no es una entidad, algo a lo que puedan 
atribuirse de manera causal acontecimientos sociales, modos de conducta, 
instituciones o procesos sociales; la cultura es un contexto dentro del cual 
pueden describirse todos esos fenómenos de manera inteligible, es decir, 
densa” (Geertz, 2003, 27).

A educação infantil colabora com a ampliação de acesso à cultura porque na 
escola as crianças passam a conviver com crianças de outras famílias, tem acesso a 
materiais que algumas famílias não podem adquirir ou não reconhecem a importância. 
Veja a importância de levar a criança o mais cedo possível à escola. Frequentar a escola, 
a partir da LDB – Lei de Diretrizes e Bases da Educação (1996), se torna um direito da 
criança porque permite o acesso ao conhecimento, a interação com diferentes e acima 
de tudo a possibilidade de acesso à cultura.

A LDB (1996) atende, além do designado pela Constituição de 1988, a Convenção 
sobre os Direitos da Criança da ONU (Organização das Nações Unidas, 1989) que 
defende o direito à participação na vida cultural e artística (Art. 31). Isso inclui acesso a 
livros, museus, teatro e outras expressões culturais.

A pedagogia entende que a criança possui diferentes formas de se relacionar com 
a cultura, mas temos alguns espaços ou meios de garantir que aconteça de forma mais 
ampla. Podemos entender que os jogos, os brinquedos e as brincadeiras são espaços de 
expressão cultural. Outra forma são as linguagens e narrativas, consideramos o acesso à 
leitura, filmes, teatro, museus e música como acesso a outros bens culturais.

O direito a cultura e conhecimento não pode ser uma decisão da família. 
Como o bebê, a criança bem pequena e até a criança são dependentes de um adulto é 
importante que a legislação garanta os mínimos direitos. A escola é então, a entrada 
a um universo inimaginável, ao universo do conhecimento e da cultura. É possível 
conviver com diferentes, experimentar novas situações e colocar a prova possibilidades 
nunca imagináveis pela criança. 

Os exemplos de interação podem parecer simples, podemos pensar em 
experimentar um sabor de um alimento diferente. Ou algo mais complexo, saber que 
uma situação pode deixar uma pessoa triste, por exemplo, riscar o desenho de um colega. 



cinema na educação infantil

209

Karla Isabel de Souza, Rogério Garcia Fernandez

São dois exemplos que levam a construção de cultura, muito relacionado a convivência, 
com a inclusão, que é um dos objetivos da educação infantil.

Os dois exemplos são difíceis de acontecer quando a criança é privada do convívio 
social com outras crianças, mantida apenas nas relações que a família define. A cultura 
é arraigada de conceitos que não podem ser explicados ou ensinados em casa. É claro 
que muita coisa se aprende em casa, mas a convivência permite que muitas informações 
sejam acessadas em outros espaços. Como afirma Geertz (2003) o cerne de toda uma 
abordagem semiótica da cultura é ajudar a ganhar acesso ao mundo conceptual, ou seja, 
permitir que as crianças tenham a possibilidade de, como sujeitos, no sentido do termo, 
conversar e conhecer novos signos semióticos.
	 A forma como interagimos na sociedade são as substâncias da cultura que 
impacta diretamente o conceito de pessoas, ou seja, quando se concebe uma série de 
dispositivos simbólicos é possível controlar a conduta. É o caso de entender, a partir de 
uma relação com outra criança, que riscar o desenho não é uma atitude ética. 

Um outro exemplo de construção de cultura nas relações que as crianças 
estabelecem estão relacionadas ao convive na sociedade, especificamente em seu 
território. Uma criança entende que não se joga papel no chão porque vive em um 
contexto em que o papel usado deve ser colocado em um determinado lugar. Muitas 
vezes não é preciso falar que tal atitude não é correta, e isso acontece pela convivência, 
pelos apelos semióticos vivenciados.
	 Como uma série de fontes extrassomáticas de informação, a cultura fornece o 
vínculo entre o que é possível de uma pessoa fazer de forma intrínseca (Geertz, 2003). É 
dessa forma que chegamos a ter uma convivência como outras pessoas e chegarmos a ser 
indivíduos guiados por esquemas culturais, por sistemas de significados historicamente 
criados em virtude dos quais formamos, ordenamos, sustentamos e conduzimos nossas 
vidas (Geertz, 2003).
	 A criança, desde muito pequena, precisa de diferentes interações para 
desenvolver a cultura, é através de diferentes experiencias que será capaz de interpretar 
suas experiencias e orientar suas ações. É assim que será capaz de se integrar socialmente 
sem preconceitos e se reconhecendo parte de um território ecologicamente constituído.
	 Por estar se constituindo parte de uma sociedade as interações das crianças 
precisam estar garantidas. Por isso a defesa de que outros meios culturais sejam 
disponibilizados. Hoje o brincar já é um meio reconhecido na tarefa de introduzir a 



cinema na educação infantil

210

Karla Isabel de Souza, Rogério Garcia Fernandez

criança nos meios culturais. O brincar é um exercício humano onde a criança interpreta 
suas próprias imaginações, imitação e memoriza, sendo assim aquele que brinca contém 
o controle da linguagem simbólica. A criança através da brincadeira cria relações com 
a realidade, criando suas próprias relações sociais com outras pessoas. Através dessas 
interações a criança cria suas próprias semelhanças e independências. Dar banho na 
boneca representa uma ação social repleta de significações culturais. Meninos passaram 
a brincar de dar banho em bonecas, dando novo significado à ação, ou seja, o papel do 
homem ou pai na sociedade vai sendo culturalmente modificado nas novas gerações.

O brincar é um importante processo infantil, pois a criança pode produzir novos 
valores, e também incluir várias experiências, como a memória e a imaginação. Entre 
a realidade e a fantasia a criança constrói a realidade da vida em comum, praticando o 
jogo simbólico, refazendo seus próprios personagens. O brincar é também um grande 
canal para o aprendizado. Sem dúvida o brincar é nossa primeira forma de cultura. 

A infância é uma fase da vida que possui muitas particularidades, segundo 
Kramer (2007), os olhares sobre a infância são construídos social e historicamente. 
O modo em como elas são introduzidas na vida em sociedade varia de acordo com a 
organização das sociedades. Vale lembrar que, em outro momento histórico (recente) 
a criança pequena não vivia a infância, assim que possível, ao caminhar e falar já se 
transformava imediatamente em um adulto jovem (Ariès, 1978).

O relato de Ariès (2006) mostrou que as crianças, antes de serem reconhecidas 
como sujeitos detentores de direitos passavam por três fases, a primeira era a idade 
dos brinquedos onde as crianças brincam com cavalo de pau, bonecas e pássaros 
amarrados. Depois passavam pela idade da escola, os meninos aprendiam a ler e as 
meninas aprendem a fiar. E depois a idade do amor, dos esportes, da corte e da cavalaria 
onde aconteciam festas, passeios de rapazes e moças, corte de amor e os casamentos. As 
idades da vida não correspondiam apenas a etapas biológicas, mas sim a funções sociais. 
Isso significa, que mesmo impossibilitada de dialogar sobre a cultura, os processos de 
interação serviam para moldar a criança para se tornar o adulto esperado pela sociedade.
	 Segundo Huizinga (1996) é no jogo e pelo jogo que uma civilização se desenvolve, 
nessa perspectiva fica entendido que o jogo e a brincadeira estão na essência do ser 
humano ajudando em nossa construção, o brincar torna-nos mais humanos na medida 
em que nos ajuda a nos relacionar com imprevistos.



cinema na educação infantil

211

Karla Isabel de Souza, Rogério Garcia Fernandez

Segundo Brougére (1988) no jogo lidamos com uma noção aberta, as 
características do jogo, afirma atitudes que são próprias das crianças, auxilia nos grupos 
sociais, contém tempos e espaços e possui regras, uma atividade livre que proporciona 
leveza, alegria e entretenimento, porém favorece o desenvolvimento físico, cognitivo, 
social e moral.

Você deve estar se perguntando e onde entra o cinema em todas as relações 
comentadas até aqui?

O cinema amplia as possibilidades de acesso a informação da criança. Mesmo 
ela tendo contato com jogos, brinquedos e brincadeiras o cinema é uma porta de acesso 
através das narrativas. Como os pequenos ainda não podem acessar o universo da 
escrita, a imagem e os sons ajudam a ampliar seu repertório.

A representatividade do cinema na infância 

Aqui nesse texto defendemos, por conta da importância de produção voltada 
para crianças, incluindo as bem pequenas, de financiamento sem objetivos de lucro pois 
estamos tratando de um público especial. Um público em formação cultural, política e 
social, que necessita de acesso à cultura e entretenimento de qualidade. 

O cinema infantil pode ser uma ferramenta poderosa para construir sociedades 
mais inclusivas, mas precisa ser intencional em sua diversidade. Crianças merecem 
histórias que as celebrem e as preparem para um mundo plural — não apenas como 
espectadoras, mas como futuras protagonistas de mudanças. Por isso os filmes não 
podem ter apelo de merchandising.

As narrativas audiovisuais têm um poder profundo na formação da identidade, 
dos valores e na visão de mundo das crianças. Ao ter contato com a narrativa, a criança 
leva para os seus jogos, brinquedos e brincadeiras a fim de dialogar e relacionar com sua 
cultura, criando e experimentando novas situações.

Todos já presenciamos as crianças brincando como se fossem super-heróis, 
exatamente como são apresentados nos filmes, mas pouco vemos crianças interagindo 
com a natureza pensando em preservação e desenvolvimento do meio ambiente. E 
natural encontrarmos crianças recriando espaços de briga, disputa, luta e força porque 
são as temáticas narrativas que o mercado oferece. 



cinema na educação infantil

212

Karla Isabel de Souza, Rogério Garcia Fernandez

Por uma pressão social, a representatividade passou a ser buscada, personagens 
com características físicas, culturais, étnicas, de gênero ou com deficiências passaram a 
ser temática de alguns filmes. Apesar do apelo comercial já temos algum material que 
ajuda na construção de temáticas como autoestima e pertencimento.

A indústria muitas vezes prioriza fórmulas comerciais seguras, dificultando 
narrativas inovadoras e plurais. Mas esse paradigma precisa ser quebrado quando 
estamos falando de cinema para crianças bem pequenas e crianças pequenas. O necessário 
é que as produções sejam direcionadas a esse público sem que haja apelo comercial e que 
as possibilidades  e riquezas culturais sejam temáticas constantes. 

Referências

Kirikou et la sorcière. Animação Direção: Michel Ocelot, Roteiro Michel Ocelot (1h 
10min), 1999.

ARIÉS, Philippe. História Social da Criança e da Família. 2. Ed. Rio de Janeiro: 
Zahar Editores, 1978. 

ALVES, Rubem. A Escola com que Sempre Sonhei sem Imaginar que Pudesse 

Existir. Campinas: Papirus, 2002

BRASIL, MEC. LDB – Lei de diretrizes e bases da educação. Brasília: 1996.

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: 
MEC, 2017.

BRASIL. Ministério de Educação e Cultura. LDB - Lei nº 9394/96, de 20 de dezembro 
de 1996.

BENJAMIN, Walter. Rua de mão única — Infância berlinense: 1900. São Paulo: 
Autêntica, 2013.

BROUGÈRE, Gilles. Jogo e Educação. Porto Alegre: Artes Médicas, 1998.

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2003.

HUIZINGA, Joan. Homo ludens 4. ed. São Paulo: Perspectiva, 1993.

https://www.adorocinema.com/filmes-todos/genero-13026/
https://www.adorocinema.com/personalidades/personalidade-16185/


cinema na educação infantil

213

Karla Isabel de Souza, Rogério Garcia Fernandez

KRAMER, Sonia. Infância, Cultura Contemporânea e Educação Contra a 

Barbárie. Revista Teias, Rio de Janeiro, v. 1, n. 2, 2007.

KISHIMOTO, Tizuko Morchida. Jogo, brinquedo, brincadeira e a educação. Ed 
Cortez, 14ª edição, São Paulo: 2011.

LISPECTOR, Clarice. Aprendendo a viver. São Paulo: Editora Rocco, 2004.

MANACORDA, M. A. História da Educação: da Antiguidade aos nossos dias. 12. 
ed. São Paulo: Cortez, 2006. 

MCLUHAM, Marshall. A Galáxia de Gutemberg: a formação do homem 

tipográfico. Tradução de Leônidas Gontijo de Carvalho e Anísio Teixeira. São Paulo: 
Companhia Editora Nacional, 1997.

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Convenção sobre os Direitos da 

Criança. 1989. Disponível em: Unicef ou Decreto nº 99.710/1990. 

SINGER, Helena (org.). Territórios educativos: experiências em diálogo com o 

Bairro-escola, São Paulo: Moderna/Cidade Escola Aprendiz, 2015, dois volumes.

SOUZA, Karla Isabel. Vídeo digital na educação: aplicação da narrativa 

audiovisual na educação. Campinas, 2009.

 
 



214

Vozes negras e a neurodiversidade:
 A Voz de Makayla: uma carta ao mundo 

Douglas Manoel Antonio de Abreu Pestana dos Santos1 

Celso Francisco do Ó2

Gabriela Costa3 

“A dimensão pedagógica do Cinema Negro é destacada, trazendo à tona 

uma reflexão sobre a inquietação humana em relação às diversas formas de 

representação da realidade em distintos espaços e contextos.”

Muller, Santos e Nunes (2024, p. 312).

Este artigo propõe uma análise do documentário A Voz de Makayla: Uma Carta ao 

Mundo (2024), dirigido por Julio Palacio e coescrito por Makayla Cain, a partir de uma 
perspectiva interseccional que articula os campos do cinema negro, da neurodiversidade 
e da inclusão. A obra destaca-se por retratar a experiência de uma jovem negra autista, 
não verbal e usuária de comunicação alternativa, configurando-se como um exemplo 
raro e relevante no panorama audiovisual contemporâneo. A análise desenvolvida 

1 Mestre e Doutor em educação. Membro da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência (SBPC). 
Sua pesquisa atual na área da educação concentra-se na análise do Transtorno do Espectro Autista (TEA) 
no contexto de migrantes na educação básica. E-mail: douglas.pestana@unifesp.br
2 Professor e pesquisador. Doutor em Educação Escolar pela Universidade Estadual Paulista Júlio de 
Mesquita Filho. E-mail: celso.francisco@unesp.br
3 Estudante regular e autodidata na área de linguagens. Professora particular em línguas inglesa, francesa 
e espanhola com desenvolvimento de traduções acadêmicas. E-mail: gsc.thon@gmail.com

https://www.linkedin.com/in/gabriela-costa-300764359/overlay/about-this-profile/?lipi=urn%3Ali%3Apage%3Ad_flagship3_profile_view_base%3B6XIl5%2FwfQ6qNauJtt2DkwA%3D%3D
https://www.linkedin.com/in/gabriela-costa-300764359/overlay/about-this-profile/?lipi=urn%3Ali%3Apage%3Ad_flagship3_profile_view_base%3B6XIl5%2FwfQ6qNauJtt2DkwA%3D%3D
https://www.linkedin.com/in/gabriela-costa-300764359/overlay/about-this-profile/?lipi=urn%3Ali%3Apage%3Ad_flagship3_profile_view_base%3B6XIl5%2FwfQ6qNauJtt2DkwA%3D%3D


vozes negras

215

Douglas M. A. Pestana dos Santos, Celso Francisco do Ó, Gabriela Costa

fundamenta-se nos aportes teóricos de hooks (1992), Mbembe (2018), Davis (2022) e 
Ortega (2020), evidenciando como o filme tensiona normatividades raciais e capacitistas 
ao visibilizar corporalidades e subjetividades historicamente silenciadas. Trata-se, assim, 
de uma contribuição que reafirma o cinema enquanto ferramenta de descolonização do 
sensível, potencializando epistemologias do sul e poéticas da resistência.

Primeiras considerações 

No cenário do audiovisual contemporâneo, testemunha-se um crescente 
movimento em direção à pluralização das vozes, das imagens e dos corpos que compõem 
o imaginário fílmico. Nesse horizonte, emerge uma estética da inclusão que se desdobra 
não apenas em novos enredos, mas, sobretudo, em novas ontologias de existência. 
Embora ainda seja escasso o número de filmes negros que abordam a neurodiversidade 
— estima-se que menos de uma dezena tenha alcançado visibilidade internacional nas 
últimas duas décadas (Davis, 2022) — obras como A Voz de Makayla: Uma Carta ao 

Mundo (2024) tensionam essa lacuna com potência singular.

O documentário, dirigido por Julio Palacio 
e coescrito por Makayla Cain, inscreve-
se como uma expressão emblemática do 
cinema negro interseccional, entrelaçando 
racialidade, deficiência e gênero numa tessitura 
narrativa marcada pela resistência poética. A 
protagonista, jovem negra autista não verbal, 
rompe com os enquadramentos estigmatizantes 
ao utilizar uma prancha de letras como meio 
de comunicação. Trata-se de uma personagem 
que não é interpretada, mas que se escreve a 
si mesma, fazendo da sua subjetividade uma 
instância de autoria e de insurgência contra os 
regimes tradicionais de visibilidade.

 
 NETFLIX. A voz de Makayla: uma carta ao mundo.



vozes negras

216

Douglas M. A. Pestana dos Santos, Celso Francisco do Ó, Gabriela Costa

	 Ao conjugar testemunho, poesia e imagem com uma estética anticolonial, o 
filme realiza aquilo que hooks (1992) denomina a política do olhar: uma radical desna-
turalização da norma, por meio do direito ao ver e ao ser visto em sua complexidade 
ontológica. Nesse contexto, O documentário A Voz de Makayla não se limita a um avan-
ço estético; constitui-se, sobretudo, como um gesto político inadiável de inscrição de 
existências sistematicamente apagadas ou reduzidas a caricaturas no imaginário social. 
Longe de buscar uma mera inclusão da diferença no campo representacional, a obra 
a reivindica como força epistemológica insurgente e como potência disruptiva, capaz 
de tensionar os regimes de visibilidade hegemônicos e de instaurar novas gramáticas 
da sensibilidade fílmica. Nesse sentido, o filme opera como um dispositivo crítico que 
desestabiliza as normatividades estéticas e políticas, promovendo deslocamentos signi-
ficativos na maneira como se concebe e se experiencia a linguagem cinematográfica.

Cinema negro e a estética da escuta radical 

Conforme aponta hooks (1992), a política do olhar no cinema negro não se 
refere apenas à representatividade, mas à construção de um olhar contra hegemônico 
que afirme a potência de corpos historicamente marginalizados. O cinema negro, em 
sua vertente crítica e contemporânea, ultrapassa os limites da representação mimética 
ao inscrever uma política estética comprometida com a descolonização dos sentidos. 
Nesse horizonte, a noção de política do olhar, conforme formulada por hooks (1992), 
adquire contornos renovados: trata-se não apenas de olhar para sujeitos negros, mas de 
reconfigurar os regimes de visibilidade que historicamente produziram esses sujeitos 
como objetos. No documentário A Voz de Makayla, esse deslocamento não ocorre 
exclusivamente pela mediação técnica do olhar fílmico, mas pela inscrição autoral de 
Makayla Cain como sujeito de enunciação e coautora do roteiro.

A utilização da prancha de letras como recurso de comunicação não verbal não 
se reduz à funcionalidade instrumental, mas assume o estatuto de linguagem estética 
e política. Essa prática inscreve-se naquilo que Rancière (2009) denomina partilha do 

sensível, isto é, a reordenação dos modos de dizer, ver e sentir. A linguagem alternativa 
de Makayla opera como ruptura da gramática hegemônica da inteligibilidade, 
desarticulando o binarismo entre voz e silêncio, presença e ausência, sujeito e objeto.



vozes negras

217

Douglas M. A. Pestana dos Santos, Celso Francisco do Ó, Gabriela Costa

Trechos poéticos como “O som mais bonito que já ouvi é a forma vazia como o ar flui 

entre as árvores” deslocam o espectador de um campo perceptivo normatizado para uma 
escuta ampliada, que convoca um exercício de atenção ética. Trata-se de um cinema que 
abandona a primazia da narrativa linear e logocêntrica e se aproxima do que Mbembe 
(2018) conceitua como restituição do sensível: uma devolução da capacidade de sentir, 
perceber e existir a corpos sistematicamente desumanizados.

O documentário que representa Makayla, performa uma nova condição de 
visibilidade para os corpos negros neurodivergentes. Nesse sentido, a escuta radical não 
é mera operação técnica, mas gesto político de reconhecimento e reencantamento do 
mundo. A estética que se produz, portanto, é uma estética da recusa e da reinvenção, que 
tensiona as fronteiras normativas da linguagem e reposiciona o cinema como espaço de 
insurgência epistemológica e afetiva.

Interseccionalidade, neurodiversidade e insurgência audiovisual

É objeto de representação, mas sujeito de enunciação. Sua existência, situada 
na confluência entre o racismo estrutural, o capacitismo e a marginalização epistêmica, 
transforma-se em enunciado político ao ser escrita, performada e ressignificada por 
ela mesma, mesmo que por meio da mediação tecnológica de uma prancha de letras. 
Quando afirma: “No meu silêncio, aprendi que muitos assumem que o silêncio é igual a burrice. 

Eu não gosto disso. Magoa os meus sentimentos”, Makayla desestabiliza a lógica logocêntrica 
que associa fala articulada à inteligência e subjetividade legítima, revelando os limites do 
que a linguística dominante nomeia como competência comunicativa (Bakhtin, 2003).

Ao empregar a linguagem poética como forma de resistência e reconstrução 
de sentido, Makayla reconfigura o gesto comunicacional em sua inteireza: sua 
escrita não apenas comunica, mas convoca, inscreve, tensiona. É, portanto, uma 
performance semiótica insurgente que desnaturaliza os marcadores coloniais do corpo 
e da linguagem. A análise interseccional torna-se imprescindível nesse contexto, pois 
permite compreender como o cinema negro contemporâneo, conforme defende Ortega 
(2020), não apenas representa sujeitos, mas institui formas de existir que recusam a 
lógica da tradução normatizada.



vozes negras

218

Douglas M. A. Pestana dos Santos, Celso Francisco do Ó, Gabriela Costa

A forma de se comunicar estabelecida por Makayla, além de expressar seus 
sentimentos, demonstra uma percepção muito particular sobre o mundo, onde ao mesmo 
tempo fica evidente uma grande delicadeza no olhar sob sua relação com familiares, mas 
a enorme potencialidade no pensar sobre sua própria condição. Este estilo narrativo 
de Makayla estabelece mais uma vertente dentro do multiculturalismo negro, sendo 
exatamente outra linguagem que se consolida, exatamente por demonstrar o quanto seu 
envolvimento possui grande particularidade, no interpretar cada detalhe.

O silêncio do vento, a movimentação feita pela cobra, os detalhes apresentados 
na descrição narrativa dialogam diretamente com Trindade (2002), a percepção de 
Makayla é olhar com o coração, sentindo com todo o corpo. Toda essa sensibilidade 
desconstroem as ditas representações naturalizadas e recorrentemente legitimadas pela 
branquitude, ou seja, indicativos de um padrão supostamente perfeito. O registro dessa 
produção audiovisual é desconstruir o que é uma criança ideal, o que é uma criança bonita, 

educada (Trindade, 2002), contrapondo o capacitismo, racismo e descrença sobre a 
potencialidade das pessoas autistas.

A voz de Makayla — marcada pela ausência de oralidade, mas saturada de sentido 
— afirma-se como acontecimento estético-político. Sua poesia, em vez de ser lida como 
adereço narrativo, emerge como núcleo epistemológico do documentário. Assim, o 
filme realiza o que Hooks (1992) denomina resgate do olhar insurgente: uma recusa da 
passividade e uma afirmação da autoria negra e neurodivergente como locus legítimo 
de enunciação e criação de mundo. O gesto cinematográfico, nesse caso, não é mero 
registro, mas partilha ética do sensível.

O papel desenvolvido pela professora demonstra como os estímulos certos, 
as metodologias pedagógicas adequadas, e primordialmente o respeito ao educando 
desconstrói qualquer ideia de barreiras na aprendizagem. A professora na sua prática 
vai encorajando Makayla na busca pelo desconhecido, exatamente por confiar, mas 
compreender que o silêncio também é uma forte força de expressão, a qual atrelada aos 
momentos de observação constituem conhecimentos vastos.

Esse desdobramento do ensino realizado pela professora, mas da aprendizagem 
que vai desenvolvendo e aprimorando as percepções de Makayla deixam evidente como 
o procedimento educacional pode ser amplo. Fica evidente a junção das criatividades: 
educanda e docente. As descobertas não são unilaterais, cada cena demonstra uma forte 
harmonia pela busca conjunta para descobrir o desconhecido. 



vozes negras

219

Douglas M. A. Pestana dos Santos, Celso Francisco do Ó, Gabriela Costa

Fonte: Netflix

Ensinar, aprender, viver são atos que testam frequentemente o limite cognitivo 
de qualquer pessoa e, fica evidente a possibilidade de realizar essa prática com leveza, 
tornando exercícios simples ou complexos extremamente significativos para os envol-
vidos, diretamente (Makayla e professora) ou indiretamente (família).

A aprendizagem é algo amplo, sendo compartilhada, seu impacto atinge as 
pessoas envolvidas, mas também ao ocorrerem mudanças comportamentais, os reflexos 
também passam a impactar outras pessoas. O processo secundário da aprendizagem 
mostra como uma criança ao se desenvolver também provoca na sua família a 
necessidade de compreender as mudanças, aprendendo junto novos comportamentos 
e percepções, assim ampliando para todos outras percepções, mas primordialmente 
novos conhecimentos.

Deste modo a aprendizagem não fica restrita nas atividades na protagonista, ela 
vai sendo desdobrada junto aos familiares - pai, mãe e irmãos - que também carregam 
suas dúvidas, incertezas, entretanto também agregam seu cuidado. Observando o 
ambiente familiar, pode ser outro ponto na desconstrução do imaginário ideal, temos 
uma família cuidadosa, harmônica e com suas particularidades, composta por pessoas 
negras. Esse cenário serve exatamente como processo para humanizar, demonstrando o 
quanto alguns mitos que relacionam os negros famílias desestruturadas é apenas reflexo 
do racismo.



vozes negras

220

Douglas M. A. Pestana dos Santos, Celso Francisco do Ó, Gabriela Costa

À Guisa de uma quase conclusão 

Ao longo do documentário, alguns poemas de Makayla ganham vida na voz 
da narradora Portia Cue, produzindo uma tessitura sensível na qual palavra, corpo e 
silêncio se encontram como territórios de resistência e invenção. Em um dos trechos 
mais pungentes, Makayla afirma: “O som mais lindo que já ouvi é o ar fluindo vazio 
entre as árvores. O som passa despercebido pela maioria. Mas, para mim, ele canta. 
Cria melodias que lembram o meu próprio silêncio. Eu pertenço à natureza. Ruído sem 
esforço. O vento é minha musa. Ele me inspira a sorrir à minha maneira. Silencioso? 
Humpf! Nós não! Nós somos o som da beleza oculta. 

Ventos do autismo.” Esse poema, com sua beleza serena e radical, não apenas 
revela a singularidade da experiência neurodivergente, mas escancara o potencial 
transformador de uma linguagem que resiste aos modelos normativos e hegemônicos. 
A Voz de Makayla é, portanto, muito mais do que um exercício estético; é um gesto 
político visceral que desloca os limites do representável, instaurando novas gramáticas 
da sensibilidade. Aqui, o que Jacques Rancière (2009) nomeia como partilha do sensível 
se vê profundamente alterado: Makayla, ao tomar posse de sua narrativa, reinscreve-
se como sujeito pleno de linguagem, expandindo as bordas do visível e do audível, 
tradicionalmente interditadas a corpos e subjetividades como a sua.

Importa destacar que este documentário não se limita a dar visibilidade a uma 
história de vida. Ele participa de um projeto mais amplo, que reposiciona o cinema 
negro como possibilidade estrutural da diferença e da inclusão. Não se trata apenas 
de tematizar as exclusões, mas de produzir novas formas de existência e de expressão, 
capazes de tensionar e subverter as normatividades que historicamente regularam 
quem pode ser visto, ouvido e reconhecido. Como propõe Achille Mbembe (2018), 
ao recusar os dispositivos necropolíticos que administram os corpos racializados e 
neurodivergentes, essa produção audiovisual afirma a vida como potência criadora, 
forjando caminhos insurgentes para a imaginação estética e política. 

O cinema negro, neste horizonte, não é apenas meio de representação: é condição 
de possibilidade para que a diferença se estruture como valor, como horizonte ético e 
como fundamento de um outro mundo possível. O gesto de Makayla — ao escrever, 
com o movimento sutil de seu dedo, palavras que rasgam o silêncio a que foi condenada 



vozes negras

221

Douglas M. A. Pestana dos Santos, Celso Francisco do Ó, Gabriela Costa

— não se apresenta como uma metáfora, mas como um ato pedagógico de rara potência. 
Não se pede aqui empatia superficial, mas sim uma escuta radical e comprometida, que 
reconheça a responsabilidade coletiva diante das vidas historicamente silenciadas.

Assim, é imprescindível afirmar que A Voz de Makayla não é um mero registro: 
é um manifesto urgente, um chamado ético e político para um cinema que escute, que 
acolha e que repare. Um cinema negro que se constitua, não como concessão tardia 
à diversidade, mas como território de invenção pedagógica, estética e epistêmica; um 
espaço no qual as diferenças não sejam toleradas, mas reconhecidas como constitutivas 
da nossa humanidade plural. Um cinema que, ao ampliar as fronteiras da linguagem e 
do sensível, nos convoca a imaginar outras formas de presença, de aprendizagem e de 
mundo. 

E, sobretudo, um cinema que compreenda a inclusão não como um gesto 
condescendente, mas como uma práxis de transformação radical das estruturas que 
historicamente negaram a muitos o direito de existir plenamente.

Referências bibliográficas 

BAKHTIN, Mikhail. Estética da criação verbal. 6. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2003.

DAVIS, Lennard J. Enforcing Normalcy: Disability, Deafness, and the Body. London: 
Verso, 2022.

HOOKS, bell. Olhares negros: raça e representação. Tradução de Heci Regina Candiani. 
São Paulo: Elefante, 1992.

MBEMBE, Achille. Necropolítica. Tradução de Renata Santini. São Paulo: N-1 Edições, 
2018.

MULLER, Arthur; SANTOS, Douglas; NUNES, Hugo. Cinema negro: 20 anos de 

questionamentos e realizações: homenagem ao pensamento de Luiz Felipe de Alencastro. In: 
PRUDENTE, Celso Luiz; ALMEIDA, Rogério de (org.). São Paulo: FEUSP, 2024. 620 
p. E-book. ISBN: 978-65-87047-78-2. DOI: 10.11606/9786587047782.

ORTEGA, Mariana. In-Between: Latina Feminist Phenomenology, Multiplicity, and the 

Self. Albany: SUNY Press, 2020.



vozes negras

222

Douglas M. A. Pestana dos Santos, Celso Francisco do Ó, Gabriela Costa

RANCIÈRE, Jacques. O partilhamento do sensível: estética e política. Tradução de Mônica 
Costa Netto. São Paulo: Editora 34, 2009.

TRINDADE, Lélia Gonzalez. E o tempo não parou: vida e história de Lélia Gonzalez. Rio 
de Janeiro: Pallas, 2002.



223

O conceito de cultura e a educação
 com um espaço cultural 

Maria Aparecida Costa Oliveira1 
Gisely Storch do Nascimento2

Fábio Santos de Andrade3

Celso Luiz Prudente 4

1 Doutora em Educação Escolar pela Universidade Federal de Rondônia (UNIR). Mestre em Educação 
Escolar pela Universidade Federal de Rondônia (UNIR). Graduada em Pedagogia. Supervisora Pedagó-
gica no Instituto Federal de Rondônia - IFRO - Campus Colorado do Oeste.
2 Doutoranda em Educação Escolar pela Universidade Federal de Rondônia (UNIR). Mestre em Educa-
ção Escolar pela Universidade Federal de Rondônia (UNIR). Graduada em Letras. Professora do Institu-
to Federal de Rondônia - IFRO - Campus Colorado do Oeste. 
3 Pós-Doutor em Educação pela Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia (UESB). Doutor em 
Educação pela Universidade Federal de Mato Grosso (UFMT). Mestre em Ciências Sociais (área de 
Sociologia) pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP). Coordenador de Políticas 
para os Direitos da População em Situação de Rua, da Coordenação-Geral de Políticas para os Direitos 
da População em Situação de Rua - Secretaria Nacional de Promoção e Defesa dos Direitos Humanos 
- Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania (MDHC). Professor Associado da Universidade 
Federal de Rondônia (UNIR), atuando no Programa de Pós-Graduação em Educação Escolar - Mestrado 
e Doutorado Profissional (PPGEEProf). Pesquisador da Mostra Internacional do Cinema Negro – MI-
CINE.
4 Professor Associado da Universidade Federal do Mato Grosso – UFMT. Doutor e Livre Docente 
pela FE-USP. Pesquisador do Laboratório de Artes – Lab_Arte FE-USP. Apresentador e Pesquisador 
do Humanize: Grupo de Pesquisa Sobre História, Educação Social e Vida Cotidiana – UNIR. Diretor do 
Programa Quilombo Academia da Radio USP São Paulo. Curador da Mostra Internacional do Cinema 
Negro – MICINE.



o conceito de cultura

224

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

Introdução

Os estudos sobre o conceito de cultura e sua intersecção com o campo 
educacional são fundamentais para a compreensão das dinâmicas sociais e para a 
construção de práticas pedagógicas que dialoguem com a complexidade do mundo 
contemporâneo. A cultura, entendida como um campo de significados e expressões, 
permeia todas as esferas da vida humana, influenciando a forma como os indivíduos 
percebem, interagem e constroem suas realidades. Este artigo propõe-se a aprofundar 
a discussão sobre o conceito de cultura e a analisar como a educação se configura como 
um espaço intrinsecamente cultural, capaz de refletir e transformar as relações sociais.

Para tanto, o trabalho inicia-se com uma exploração das diferentes abordagens 
do conceito de cultura, traçando sua evolução histórica e suas múltiplas dimensões. 
Conforme Thompson (2011), a definição de cultura possui uma longa história, 
perpassando desde a concepção clássica, ligada ao desenvolvimento intelectual e à 
civilização, até as perspectivas antropológicas descritivas, funcionalistas e simbólicas, 
que buscam compreender os fenômenos culturais como padrões de significados 
incorporados em formas simbólicas (Geertz, 1989). A partir dessa base conceitual, o 
artigo avança para discutir a formação das culturas nacionais e as críticas à ideia de 
homogeneidade cultural (Hall, 1992), preparando o terreno para a análise da educação 
como um espaço privilegiado para o diálogo, a valorização das diferenças e a construção 
de identidades plurais em uma sociedade cada vez mais diversificada.

O conceito de cultura 

Para Thompson (2011), o estudo dos fenômenos culturais pode ser pensado de 
forma intrínseca ao estudo do mundo sócio-histórico constituído como um campo de 
significados, ou seja, o estudo das maneiras como expressões significativas de vários 
tipos que são produzidas, construídas e recebidas por indivíduos situados em um 
mundo sócio-histórico. O conceito de cultura refere-se a uma variedade de fenômenos 
e a um conjunto de interesses que são compartilhados por estudiosos de diversas áreas 
de conhecimento, desde a sociologia e antropologia até a história e a crítica literária.  

Contudo, Thompson (2011) aponta que nem sempre o conceito de cultura 
foi entendido dessa forma. A definição de cultura possui uma longa história própria. 



o conceito de cultura

225

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

Retratando alguns dos principais episódios no desenvolvimento do conceito de cultura, 
podemos obter uma compreensão mais profunda daquilo que ele envolve e daquilo que 
deve ser evitado nos estudos contemporâneos dos fenômenos culturais. O autor reflete 
sobre o processo histórico do conceito de cultura e distingue em quatro tipos básicos 
de sentido, sendo eles: 1. Concepção clássica de cultura; 2. Concepção antropológica 
descritiva de cultura: evolucionismo e funcionalismo; 3. Concepção antropológica 
simbólica de cultura; 4. Concepção estrutural de cultura.

Para a concepção clássica de cultura o autor aponta que, no final do século XVIII, 
na França e na Inglaterra, a palavra cultura tinha praticamente o mesmo significado 
da palavra civilização. A cultura era definida como o processo de desenvolvimento e 
enobrecimento das faculdades humanas, um processo facilitado pela assimilação de 
trabalhos acadêmicos e artísticos e ligado ao caráter progressista da era moderna, sendo 
sugerido que a cultura se relacionava ao desenvolvimento intelectual ou espiritual que 
envolvia os aspectos de civilização.

Já na concepção antropológica descritiva de cultura: evolucionismo, no 
século XIX, o conceito de cultura e civilização apresenta-se tomado em seu sentido 
etnográfico e amplo, sendo o estudo descritivo da cultura dos povos, seus costumes, sua 
língua, sua raça, seus hábitos e sua religião. Consideram-se também nesta concepção 
as manifestações materiais de suas atividades, ou seja, se torna a ciência das etnias, 
em que engloba como cultura todo complexo que inclui o conhecimento, a crença, a 
arte, a moral, a lei, os costumes e todas as demais capacidades e hábitos adquiridos 
pelo homem e pela mulher enquanto membros de uma sociedade. Considera-se, ainda, 
o evolucionismo inserido nesta concepção descritiva devido às condições culturais de 
uma sociedade serem tomadas como estágios para um desenvolvimento ou evolução da 
humanidade.

Thompson (2011) aponta a concepção antropológica de cultura: funcionalismo, 
que surge entre os anos de 1930 e 1940, quando Bronisław Malinowski5 apresenta uma 
teoria científica da cultura, em que os fenômenos culturais podem ser analisados de 

5 Bronisław Kasper Malinowski foi um antropólogo polaco, nascido na Cracóvia, Polônia, que foi con-
siderado um dos fundadores da antropologia social. Ele atuou na London School of Economics (LSE) 
e fundou a escola funcionalista. BRONISŁAW Malinowski. In: Wikipédia: a enciclopédia livre. Edita-
da em 05 ago. 2022. Disponível em: <https://pt.wikipedia.org/wiki/Bronis%C5%82aw_Malinowski>. 
Acesso em: 09 set. 2023.



o conceito de cultura

226

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

acordo com a satisfação das necessidades humanas. O antropólogo envolve a comparação 
e a classificação de forma descritiva da cultura, unindo duas perspectivas, evolucionista 
e funcionalista.

Nessa esteira, para elucidarmos o terceiro conceito de cultura apresentado 
por Thompson (2011), a concepção antropológica simbólica de cultura, traçou um 
diálogo com o antropólogo Clifford Geertz (1989), que, nos anos 60 e 70, desenvolveu 
a concepção simbólica de cultura, com uma reflexão focada na simbologia e com a 
preocupação em torno do significado, simbolismo e interpretação. 

Na obra “A interpretação das Cultura”, Geertz (1989) apresenta o conceito de 
cultura como sendo o padrão de significados incorporados nas formas simbólicas, que 
inclui manifestações verbais, ações, e objetos significativos de vários tipos, com essas 
formas simbólicas os indivíduos comunicam-se entre si e partilham suas experiências, 
concepções e crenças. Geertz (1989) aponta a cultura como uma teia de significados 
tecida pelo homem, teia que orienta a existência humana, sendo um sistema de símbolos 
que interage com os sistemas de símbolos de cada indivíduo numa interação recíproca. 

O conceito de cultura que eu defendo [...] é essencialmente semiótico. 
Acreditando, como Max Weber, que o homem é um animal amarrado a 
teias de significados que ele mesmo teceu, assumo a cultura como sendo essa 
teia e a sua análise; portanto, não como uma ciência experimental em busca 
de leis, mas como uma ciência interpretativa, à procura do significado. É 
justamente uma explicação que eu procuro, ao construir expressões sociais 
enigmáticas na sua superfície [...]. (GEERTZ, 1989, p.15).

A teoria de Geertz fundamenta-se em uma atmosfera de diversidade e conflito, 
sendo uma construção intelectual que se sustenta nos parâmetros de origem da 
antropologia simbólica e interpretativa com base na hermenêutica. Observamos no 
conceito de Geertz (1989) que onde houver vida articulada e estável, haverá também 
uma cultura, tanto material quanto simbólica, pois Geertz (1989) define símbolo como 
qualquer ato, objeto, acontecimento ou relação que represente um significado, isto é, 
compreender o homem e a cultura significa interpretar essa teia de significados. 

Partindo da Concepção antropológica simbólica de cultura de Geertz (1989), 
Thompson (2011) propõe uma outra abordagem da cultura, com vistas a englobar mais 



o conceito de cultura

227

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

decididamente os contextos sociais nos quais os fenômenos culturais estão inseridos.  
Sobre a concepção simbólica descrita por Clifford Geertz (1989), Thompson (2011) 
afirma que:

A abordagem interpretativa de Geertz sobre o estudo da cultura é de grande 
interesse, representando um desenvolvimento dentro da antropologia, 
que converge em certos aspectos com desenvolvimentos em outros pontos 
das ciências sociais e humanas. Subjacente a esta abordagem está uma 
concepção de cultura que descrevi como “concepção simbólica” e que pode 
ser caracterizada de maneira ampla [...] (THOMPSON, 2011, p. 176).

Observa-se que, dentro dos conceitos de cultura descritos por Geertz (1989) e 
Thompson (2011), existe uma inter-relação, na qual as crenças, os hábitos, os costumes 
se relacionam com os indivíduos pertencentes a um grupo social ou a um contexto 
específico. Para Thompson (2011) a cultura é incorporada nas formas simbólicas em 
que as pessoas se comunicam e partilham suas experiências. Em suas palavras:

Cultura é o padrão de significados, incorporados nas formas simbólicas, que 
inclui ações, manifestações verbais e objetos significativos de vários tipos, 
em virtude dos quais os indivíduos comunicam-se entre si e partilham suas 
experiências, concepções e crenças [...] (THOMPSON, 2011, p. 176). 

Para Geertz (1989), o conceito de cultura é simplesmente a própria condição 
de existência dos seres humanos, que se tornam produtos das ações por um processo 
contínuo, no qual os indivíduos dão sentido às suas ações. 

[...] O estudo da cultura, no ponto de vista de Geertz, é uma atividade mais 
afim com a interpretação de um texto do que com a classificação da flora e 
da fauna. Ela requer não tanto a atitude de um analista que busca classificar 
e quantificar quanto a sensibilidade de um intérprete que busca discernir 
os padrões de significado, discriminar entre gradações de sentido e tornar 
inteligível uma forma de vida que é já significativa para aqueles que a vivem. 
(THOMPSON, 2011, p. 176).

Para Thompson (2011) os fenômenos culturais devem ser compreendidos como 
fenômenos simbólicos, pois a interpretação dos símbolos e da ação simbólica passa a ser 
o foco dos estudos da cultura. O estudo empírico que analisa por meio da experiência 



o conceito de cultura

228

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

contribui para o entendimento das diferentes formas de organizações sociais. Os 
estudos das formas simbólicas, ou seja, as ações, os objetos e as expressões significativas 
de vários tipos, são relacionados a contextos e processos historicamente específicos e 
socialmente estruturados por meio dos quais essas formas simbólicas são produzidas, 
transmitidas e recebidas.

Em Hall (1992), observamos que as culturas nacionais em que nascemos 
se constituem em uma das principais fontes de identidade cultural, considerando 
que se tornam uma forma distintivamente moderna. Numa era pré-moderna ou em 
sociedades mais tradicionais, caracterizavam a tribo, o povo, a religião e a região e 
foram transferidas, gradualmente, nas sociedades ocidentais para a cultura nacional. 
Com isso, as diferenças regionais e étnicas acabaram gradualmente sendo colocadas, 
de forma subordinada, ao um “teto político” do estado/nação, e acabaram se tornando, 
uma fonte poderosa de significados para as identidades culturais modernas. 

Constata-se em Hall (1992) que a formação da cultura nacional, contribuiu 
significativamente para criar padrões nos sistemas de alfabetização universais, 
generalizou uma única língua como o meio dominante de comunicação para toda nação, 
criando uma cultura que pode ser considerada homogênea e que manteve instituições 
culturais nacionais, como, por exemplo, os espaços formativos educacionais. 

Contudo, vale frisar que as culturas nacionais são compostas de instituições 
culturais, mas também são compostas por meio de símbolos e representações, pois, 
a cultura é um discurso, um modo de construir sentidos que acaba influenciando e 
organizando tanto ações quanto a concepção que temos de nós mesmos, considerando 
que as culturas nacionais, quando produzem sentido sobre a nação, acabam produzindo 
também identidades. Os sentidos construídos pelas relações culturais estão contidos 
nas histórias que são contadas sobre a nação, memórias que conectam seu presente 
com seu passado e imagens que dela são construídas. Hall (1992) também apresenta 
uma crítica incisiva pela maneira de pensar a cultura   de forma unificada, considerando 
a importância das diferenças no contexto nacional, pois, quando se coloca a cultura 
de forma unificada, não se leva em conta o quanto somos diferentes em termos de 
classe, gênero ou raça. Na mesma trilha destaca-se que, a maioria das nações consiste de 
culturas separadas que só foram unificadas por um longo processo de conquista violenta 
- isto é, pela supressão forçada da diferença cultural. (HALL, 1992, p. 61).



o conceito de cultura

229

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

De fato, não temos como pensar em uma cultura unificada em uma sociedade 
tão diversificada. Hall (1992) aponta que deveríamos pensar na cultura como um 
importante dispositivo discursivo que representa a diferença como  unidade ou como 
identidade, pois, as culturas são atravessadas por profundas divisões e diferenças internas. 
Assim, constata-se que são muitas as contribuições de Hall (1992), Thompson (2011) 
e Geertz (1989) para a reflexão sobre o conceito de cultura. Na educação, precisamos 
dialogar sobre o conceito de cultura para compreendermos a importância dela para 
formação da sociedade e a essência cultural presentes nos ambientes educacionais. Há 
algumas décadas, vem se discutindo a integração da cultura no currículo escolar, para 
incorporar no processo de ensino e aprendizagem. Muitos educadores e movimentos 
sociais travam uma luta para que suas culturas sejam reconhecidas como essenciais no 
currículo. Visualizamos que a valorização da multiculturalidade da sociedade brasileira 
nos direciona à constatação de que as diversidades de raízes culturais fazem parte de um 
contexto educativo em sala de aula e, também, na sociedade.

 A educação como um espaço cultural

A educação no Brasil apresenta o desafio de se opor à escolaridade tradicional, 
distanciando-se do conteudismo e se aproximando dos elementos culturais da sociedade 
brasileira. Candau (2008), Freire (1999) e Merleau-Ponty (2011) delineiam a educação 
alicerçada a partir do processo de humanização, da promoção do respeito ao outro 
e da conciliação dos conflitos por intermédio do diálogo. Desta forma, promover 
uma prática pedagógica pressupõe oportunizar momentos de reflexão, discussão e 
valorização cultural.

Nesta trilha, a escola deve compreender a cultura como um direito à vida e à 
liberdade, sendo a consciência cultural instrumento para quebrar barreiras, desconstruir 
o preconceito e tornar a sociedade mais dialogante e integradora. O sentimento de 
pertença a um grupo ou uma nação nasce a partir desse reconhecimento cultural. 
Entretanto, faz-se necessário que o reconhecimento cultural não seja excludente, mas 
agregador de pessoas conscientes da importância de todos os grupos para a formação 
da sociedade. 

Merleau-Ponty (2011) aponta que somos frutos da mesma matéria, porém com 
trajetórias, vivências, saberes e culturas diferentes. Tal consciência é essencial para uma 



o conceito de cultura

230

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

educação inclusiva, crítica e emancipatória. Para Kelsen (2016), devemos compreender 
a escola como espaço sociocultural, pois reduzir a perspectiva democrática da escola à 
lógica instrumental de transmissão de conhecimento é contribuir para as desigualdades 
já existentes na sociedade.

As práticas pedagógicas nos ambientes educacionais requerem uma dinâmica 
da dualidade em busca de novos panoramas educacionais, que sejam capazes de mediar 
conflitos, agregando-os aos processos formativos e proporcionando um currículo 
que apresente estratégias advindas de uma apropriação constante do espaço escolar, 
projetando uma nova realidade e reelaboração do todo, pois a difusão e apreensão de 
conhecimento devem levar em conta a dimensão cognitiva, as culturas, as experiências 
e os saberes históricos da comunidade atendida.

A homogeneização dos sujeitos e da escola é incompatível a essa análise 
por uma vertente sociocultural, ambos são compostos por experiências e 
vivências que as tornam multifacetada e que essas múltiplas faces devem ser 
levadas em conta e colocadas em prática no cotidiano escolar. A diversidade 
dos sujeitos – funcionários, professores e alunos – são desconsideradas 
no processo ensino/aprendizagem, nas relações sociais, causando uma 
padronização de comportamentos – por vezes visto como normativo – não 
eficiente e que ainda repele, principalmente os alunos, do ambiente escolar 
por não apreenderem aquele espaço e se identificarem como parte essencial 
desse sistema. (KELSEN, 2016, p. 05).

O aluno deve ser parte do cotidiano escolar, deve se identificar e se reconhecer 
no currículo dos espaços formativos. Nesse sentido, é desafiador trabalhar com a 
diversidade em sala de aula, lidar com a pluralidade e a diferença requer força tarefa, 
ou seja, requer estratégias para que isso aconteça. Na maioria das vezes, de modo geral, 
a escola “[...] Tende a silenciá-las e neutralizá-las. Sente-se mais confortável com 
a homogeneização e a padronização. No entanto, abrir espaços para a diversidade, a 
diferença e para o cruzamento de culturas constitui o grande desafio que está chamado 
a enfrentar.” (CANDAU, 2008, p.17).

Ainda sobre a visão de Candau (2008), percebe-se que no chão da sala de aula, 
as experiências vivas e dinâmicas que ali acontecem são o caminho para a realização de 
práticas pedagógicas que valorizam a diferença e reforça a importância do exercício do 
diálogo como forma de aproximação entre os envolvidos. 



o conceito de cultura

231

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

[...] Parto da afirmação de que não há educação que não esteja imersa 
nos processos culturais do contexto em que se situa, neste sentido, não é 
possível conceber uma experiência pedagógica “desculturizada”, isto é, 
desvinculada totalmente, das questões culturais da sociedade. Existe uma 
relação intrínseca entre educação e cultura(s). (CANDAU, 2008, p.13).

Quando as práticas pedagógicas são pensadas a partir das próprias vivências dos 
alunos, destaca-se a notoriedade à diversidade cultural como temática essencial para ser 
refletida em sala de aula, considerando que os saberes são diferentes e se completam. Tais 
ações evidenciam a importância da escola para a formação do pensamento crítico, e a 
constituição do sujeito, a história, a cultura e a sociedade são elementos que somam para 
uma sociedade inclusiva e acolhedora. Merleau-Ponty (2011) aponta a importância de 
uma sociedade dialogante, pois a troca se torna essencial para incentivar o pensamento 
e fortalecer os momentos de aprendizagem.

[...] No diálogo presente, estou liberado de mim mesmo, os pensamentos 
de outrem certamente são pensamentos seus, não sou eu quem os forma, 
embora eu os apreenda assim que nasçam ou que eu os antecipe, e mesmo 
a objeção que o interlocutor me faz me arranca pensamentos que eu não 
sabia possuir, de forma que, se eu lhe empresto pensamentos, em troca ele 
me faz pensar. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 475).

Ainda nos preceitos de Merleau-Ponty (2011), podemos observar os espaços 
escolares como um lugar privilegiado para reflexões sobre o respeito às diferenças e a 
importância delas para a sociedade.  Para o autor, as diferenças fazem a sociedade ter 
mais riqueza, beleza e significado, pois existe uma coisa que nos faz universal, que junta 
todas as coisas, a carnalidade, as diferenças dos nossos corpos, somos idênticos a nós 
mesmos e únicos, mas somos universais do ponto de vista do universo.

Destaca-se que em tudo no universo, de alguma maneira, temos conhecimento 
devido a nossa participação com carne e ser, o que nos permite acolher a todos como 
irmãos dentro do universo, pois cada um é visto como único. A escolaridade exerce um 
papel importante neste contexto, sendo uma oportunidade para o processo de liberdade 
e cidadania de todos os grupos pertencentes à sociedade. 



o conceito de cultura

232

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

A organização curricular que acontece de forma intrínseca à cultura oportuniza 
a desconstrução de pensamentos voltados aos processos de aculturação presentes na 
sociedade brasileira. Faz-se, então, necessário despertar a humanidade que existe em 
nós, para, assim, humanizar-se em respeito ao outro. É preciso enxergar a beleza das 
diferenças, a riqueza cultural existente no nosso país. É estranho, mesmo com tantos 
debates acadêmicos, movimentos e lutas sociais, ainda existirem casos de preconceito, 
de violência e de intolerância com o diferente, tais fatos reafirmam a importância de 
uma educação alicerçada ao respeito e à cidadania. 

Frisamos que atos preconceituosos vêm sendo enfatizados por meio da 
globalização, o que contribui para uma sociedade etnocêntrica e não dialogante 
com alguns grupos que formam a sociedade, principalmente os indígenas e os 
afrodescendentes. Pineda (2009) afirma que a educação não apresenta conceitos e 
conteúdo para aprender a conviver, reconhecendo e valorizando as diferenças, e que 
o dilema que existe entre os seres humanos, no que se refere à cultura, expressa-se 
na intolerância ante os grupos de não pertença. Desse modo, a consciência humana 
poderia ser mais sensível à experiência acumulada e ter presente a afirmação de que a 
humanidade só é possível através de nossa pertença a um grupo, da identificação com 
os grupos concretos.

Para Walsh (2009), a diversidade cultural se torna um eixo importante, tanto 
na esfera nacional-institucional como no âmbito/transnacional. Destarte, é importante 
contextualizar e iluminar a politização das lutas dos movimentos sociais-ancestrais 
e suas demandas por reconhecimento e direitos. Para a autora, enquanto a dupla 
modernidade-colonialidade historicamente funcionou a partir de padrões de poder 
fundados na exclusão, negação e subordinação e controle dentro do sistema capitalista, 
hoje se esconde por trás de um discurso de igualdade. Neste campo, o interculturalismo 
funcional responde e é parte dos interesses e necessidades das instituições sociais; a 
interculturalidade crítica, pelo contrário,é uma construção de e a partir das pessoas que 
sofreram uma histórica submissão e subalternização. 

Walsh (2009), destaca ainda que partir do problema estrutural-colonial-
racial e dirigir-se para a transformação das estruturas, instituições e relações sociais e 
a construção de condições radicalmente distintas, a interculturalidade crítica – como 
prática política – desenha outro caminho muito distinto do que traça a interculturalidade 



o conceito de cultura

233

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

funcional. Mas tal caminho não se limita às esferas políticas, sociais e culturais; também 
se cruza com as do saber e do ser. Ou seja, se preocupa também com a exclusão, negação 
e subalternização ontológica e epistêmico-cognitiva dos grupos e sujeitos racializados. 
Pineda (2009) acrescenta que pode-se distinguir uma interculturalidade funcional 
ao sistema e a interculturalidade crítica implica uma reorganização do poder nos 
contextos locais, regionais, nacionais e internacionais, de maneira que a pertença a uma 
determinada cultura não seja motivo de impotência e marginalização.

A educação é capaz de transformar a sociedade, perguntar, questionar, buscar o 
diálogo constante nas práticas educativas. Precisamos buscar a compreensão do mundo 
de uma forma inclusiva, colocar-nos na perspectiva contínua da busca do conhecimento, 
do exercício do conhecimento, com a compreensão de que não vamos achar respostas e 
receitas para todas as questões, mas podemos estar abertos ao diálogo. Nenhuma cultura, 
saberes, práticas e crenças são superiores a outras, todos os grupos são importantes para 
a formação da sociedade, e é só devido a esses grupos que temos uma sociedade. 

Nessa trilha, impulsionar alunos(as) ao reconhecimento de sua identidade 
cultural é o princípio para as práticas que primam pela valorização das pessoas e suas 
relações com seu meio, construindo relações de sociabilidade com foco no coletivo 
e nas diferenças culturais. Considerando as diversidades culturais apresentadas na 
sociedade brasileira, precisamos contextualizar o currículo, refletir sobre as diferenças 
e questionar as organizações curriculares, a fim de problematizar como é feita a seleção 
dos conteúdos que devem ou não serem trabalhados na escola.

Schuchter e Carvalho (2016) as questões relacionadas às políticas de igualdade 
e de diferença têm pautado os debates na sociedade atual, e essas reflexões têm 
orientado parte das produções no campo da educação, não sendo um fenômeno novo, 
pois teve origem, por meio do surgimento do multiculturalismo nos países em que a 
diferença era vista como um problema para a construção da unidade nacional. “[...] O 
multiculturalismo passa assim, a ser reconhecido como luta contra todas as formas de 
preconceito e discriminação que geram processos de exclusão, constituindo-se também 
em um corpo teórico de conhecimentos, e uma atitude a ser desenvolvida em relação às 
diferenças”. (SCHUCHTER; CARVALHO, 2016, p. 4).

Neste contexto, observamos em Schuchter e Carvalho (2016) que as implicações 
destas formas de conceber o multiculturalismo se revelam pelo tratamento da diferença 



o conceito de cultura

234

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

através da ilusão da existência de um tratamento igualitário, ou da consideração de 
aspectos deficitários e problemáticos. Destas perspectivas é que originam as políticas 
compensatórias, afirmativas, de reparação e de tolerância. A diferença é concebida a 
partir da ideia da diversidade, e analisada sempre a partir de uma forma dada, uma 
identidade pré-estabelecida. Destarte, surgem algumas diferenças conceituais e práticas 
no trato às diferenças, sendo que o conceito de diversidade ou pluralidade cultural, traz 
a ideia de algo diverso à uma forma plural em relação a um modelo. 

As versões do multiculturalismo crítico, emancipatório ou revolucionário se 
alicerçam no reconhecimento da diferença e também no direito à diferença  como uma 
construção de uma vida, baseando-se na ideia de construção da democracia e em uma 
política crítica e de compromisso com a justiça social. Se utilizamos a diferença com 
um conceito assumimos que as diferenças são produzidas e reproduzidas por meio das 
relações de poder.

[...] Trabalha-se com a ideia de coexistência de diferentes culturas que 
se intercruzam e que geram novas formas culturais, ou seja, é o próprio 
hibridismo cultural. É tomar a diferença a partir da ideia da incompletude 
cultural, ou seja, as diferenças culturais, não são entendidas como dados ou 
evidências, que se manifestam naturalmente como antagonismos, mas são 
construções histórico-culturais, que decorrem das relações de poder, nas 
quais os diferentes grupos sociais, particularmente os subalternos, podem 
redescobrir e reconstruir o valor positivo de suas culturas e experiências 
específicas, ressignificando-as. (SCHUCHTER; CARVALHO, 2016, p. 9).

Observamos a importância de reconhecer as diferenças na sociedade e 
no espaço educacional, pois, tratar a diferença por meio da ilusão do tratamento 
igualitário, se torna um retrocesso que deságua nas desigualdades sociais, no racismo e 
no preconceito que acontece de forma velado ou nítida, considerando que sedimenta 
as políticas compensatórias, afirmativas, de reparação, de tolerância e processos de 
aculturação. 

A Educação precisa não só reconhecer o valor intrínseco de cada cultura no 
currículo, mas, também propor a construção de relações recíprocas entre esses grupos, 
por meio do diálogo, e do currículo intercultural. Dessa forma, Hall (1992, p. 62) 



o conceito de cultura

235

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

apresenta uma reflexão sobre o enfrentamento das culturas na sociedade, frisando a 
necessidade de se colocar perante a sociedade e “negociar”, em termos culturais, pois 
o caráter não científico do termo raça não afeta o modo como a lógica racional e os 
quadros de referência raciais são articulados e acionados. Desse modo, como não anula 
suas consequências, “nos últimos anos, as noções biológicas sobre raça, entendida como 
constituídas de espécies distintas (o fascismo) têm sido substituídas por definições 
culturais, as quais possibilitam que a raça desempenhe um papel importante nos 
discursos sobre nação e identidade nacional”. 

É ainda mais difícil unificar a identidade nacional em torno da raça. Em 
primeiro lugar, porque - contrariamente à crença generalizada -a raça não é 
uma categoria biológica ou genética que tenha qualquer validade científica. 
Há diferentes tipos e variedades, mas eles estão tão largamente dispersos 
no interior do que chamamos de “raças” quem entre uma “raça” e outra. A 
diferença genética - o último refúgio das ideologias racistas - não pode ser 
usada para distinguir um povo do outro. A raça é uma categoria discursiva e 
não uma categoria biológica. Isto é, ela é a categoria organizadora daquelas 
formas de falar, daqueles sistemas de representação e práticas sociais 
(discursos) que utilizam um conjunto frouxo, freqüentemente ponto 
específico, de diferenças em termos de características físicas - cor da pele, 
textura do cabelo, características físicas e corporais, etc. - como marcas 
simbólicas, a fim de diferenciar socialmente um grupo de outro. (HALL, 
1992, p. 63).

Nesta trilha, evidenciamos que a questão da identidade está sendo extensamente 
discutida nas teorias sociais, que apresentam algumas argumentações, tais como: será 
que as velhas identidades, que por tanto tempo estabilizaram o mundo social, estão em 
declínio, fazendo surgir novas identidades e fragmentando o indivíduo moderno, até 
aqui visto como um sujeito unificado. “[...] assim chamada “’crise de identidade” é vista 
como parte de um processo mais amplo de mudança, que está deslocando as estruturas 
e processos centrais das sociedades modernas e abalando os quadros de referência que 
davam aos indivíduos uma ancoragem estável no mundo social”. (HALL, 1992, p. 7). 
Com essas arguições Hall (1992) apresenta três concepções de identidade, sendo elas: o 
sujeito do Iluminismo, sujeito sociológico e o sujeito pós-moderno. 



o conceito de cultura

236

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

O sujeito do Iluminismos estava baseado numa concepção da pessoa humana 
como um indivíduo totalmente centrado, unificado, dotado das capacidades de razão, 
de consciência e de ação, ou seja, o sujeito nascia e com ele se desenvolvia, de forma 
contínua e idêntica ao longo de toda a sua existência. Já a noção do sujeito sociológico 
refletia uma crescente complexidade do mundo moderno e a consciência de que este 
núcleo interior do sujeito “[...] não era autônomo e auto-suficiente, mas era formado 
na relação com” outras pessoas importantes para ele”, que mediavam para o sujeito os 
valores, sentidos e símbolos - a cultura-dos mundos que ele/ela habitava. [...]”. (HALL, 
1992, p. 11).

A partir da concepção sociológica, descrita por Hall (1992) como não tendo 
uma identidade fixa ou permanente, se encaminha para um processo que produz o 
sujeito pós-moderno, conceptualizado como não tendo uma identidade fixa, essencial 
ou permanente. A identidade torna-se uma celebração móvel, que pode ser formada 
ou transformada continuamente em relação às formas pelas quais somos representados 
ou interpelados nos sistemas culturais que nos cercam, passa a ser considerado que 
a identidade é definida historicamente, e não biologicamente, pois, o sujeito assume 
identidades diferentes em diferentes momentos, “[...] identidades que não são 
unificadas ao redor de um ‘’eu” coerente. Dentro de nós há identidades contraditórias, 
empurrando em diferentes direções, de tal modo que nossas identificações estão sendo 
continuamente deslocadas”. (HALL, 1992, p. 13).

Os espaços formativos apresentam elementos culturais para a construção 
de um currículo voltado para a formação de indivíduos que contribuem para uma 
sociedade mais igualitária e menos desigual, pois existem uma riqueza cultural imensa 
na sociedade brasileira que perpassa os ambientes formativos. A sala de aula introduz 
possibilidades de dimensões culturais que constituem o todo, interligando-as a uma visão 
da complexidade da realidade, pois quando o currículo apresenta parte fragmentada do 
conhecimento, a escola não integra as disciplinas levando a uma ideia da sociedade com 
um todo.

Silva (2000), complementa essas discussões refletindo sobre a termo 
multiculturalismo e as questões da diferença, que tomaram-se, nos últimos anos, temas 
centrais na teoria educacional crítica e até também nas pedagogias oficiais, mesmo 
que em algumas vezes no currículo serem apresentados de maneira marginal, como os 
“temas transversais”.



o conceito de cultura

237

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

Em geral, o chamado “multiculturalismo” apóia-se em um vago e 
benevolente apelo à tolerância e ao respeito para com a diversidade e a 
diferença. É particularmente problemática, nessas perspectivas, a ideia de 
diversidade. Parece difícil que uma perspectiva que se limita a proclamar 
a existência da diversidade possa servir de base para uma pedagogia que 
coloque no seu centro a crítica política da identidade e da diferença. 
Na perspectiva da diversidade, a diferença e a identidade tendem a ser 
naturalizadas, cristalizadas, essencializadas. São tomadas como dados ou 
fatos da vida social diante dos quais se deve tomar posição. Em geral, a 
posição socialmente aceita e pedagogicamente recomendada é de respeito 
e tolerância para com a diversidade e a diferença. Mas será que as questões 
da identidade e da diferença se esgotam nessa posição liberal? E, sobretudo: 
essa perspectiva é suficiente para servir de base para uma pedagogia crítica e 
questionadora? Não deveríamos, antes  de mais nada, ter uma teoria sobre 
a produção da identidade e da diferença? Quais as implicações políticas de 
conceitos como diferença, identidade, diversidade, alteridade? O que está em 
jogo na identidade? Como se configuraria uma pedagogia e um currículo que 
estivessem centrados não na diversidade, mas na diferença, concebida como 
processo, uma pedagogia e um currículo que não se limitassem a celebrar 
a identidade e a diferença, mas que buscassem problematizá-las? É para 
questões como essas que se volta o presente ensaio.  (SILVA, 2000, p. 73, 74). 

Nessa perspectiva, a identidade só tem como referência a si própria: ela 
é autocontida e auto-suficiente, contudo, o autor enfatiza os elementos culturais e 
também as relações sociais com presença forte na formação da identidade. Nesta trilha 
aponta a importância de como se configura uma pedagogia e um currículo que não 
se centra na diversidade, mas somente na diferença como importante no processo, e 
os rastros na formação da identidade de deságua em um currículo limitado que não a 
sociedade brasileira.
 

Na mesma linha de raciocínio, também a diferença é concebida como uma 
entidade independente. Apenas, neste caso, em oposição à identidade, 
a diferença é aquilo que o outro é: “ela é italiana’’, “ela é branca”, “ela é 
homossexual” “ela é velha” “ela é mulher”. Da mesma forma que a identidade, 
a diferença é, nesta perspectiva, concebida como auto-referenciada, 
como algo que remete a si própria. A diferença, tal como a identidade, 
simplesmente existe.  (SILVA, 2000, p. 74).



o conceito de cultura

238

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

É evidenciado que consideramos a diferença como um produto derivado da 
identidade, o que faz com que a identidade se torne uma referência, sendo um ponto 
original relativamente ao qual se define a diferença, esse acontecimento acaba refletindo 
na tendência a tomar aquilo que possivelmente somos como sendo uma norma que 
serve como base para descrever ou até mesmo avaliar aquilo que não somos e que não 
queremos ser, “[...] identidade e diferença são vistas como mutuamente determinadas. 
Numa visão mais radical, entretanto, seria possível dizer que, contrariamente à primeira 
perspectiva, é a diferença que vem em primeiro lugar [...]”, mas, para essa vertente faz-
se necessário considerarmos a diferença sendo mais que resultado de um processo, pois 
a diferença se torna o processo mesmo pelo qual tanto a identidade quanto a diferença 
são compreendidas como resultados produzidos.  (SILVA, 2000, p. 75, 76).

Ricoeur (1991), busca questionar as relações de identidade, apresentando 
quatro problemáticas que acompanham o sujeito em toda a sua existência, a saber, a 
problemática semântica, psicológica, ética e política. O autor busca compreender em 
sua obra os eixos em torno do sujeito, do eu, do si mesmo, e das transformações que 
acontecem com homens e mulheres durante sua interação com a sociedade e como suas 
identidades que se colocam frente ao impulsionamento na permanência no tempo.

Para o autor, o sujeito ao longo de sua existência e devido a sua colocação em 
determinados grupos sociais que dividem a sociedade apresenta dúvidas e reflexões 
sobre a sua identidade. Assim, ele mostra a problemática semântica quando o sujeito 
começa a questionar quem sou eu?  A que eu estou me referindo na sociedade, pois, para 
o autor, quando damos nome às coisas é para nos referir a essas coisas que existem no 
mundo. Então, quando digo eu, a que identidade nós estamos nos referindo?

Nessa vertente, a transição do ser humano passa por transformação em todo 
o seu percurso na vida devido a sua influência com o meio, aceitação a seus grupos de 
pertença, e questionamentos a quem seria esse eu na sociedade e no mundo. Quando a 
escola apresenta parte fragmentada do conhecimento no currículo, existe um processo 
de aculturação e de negação, na medida em que existem conceituações e aplicações na 
escola de conteúdos, culturas, saberes e normas da cultura que é colocada como superior 
e dominante. Isso acaba enfatizando e aumentando consideravelmente as desigualdades 
sociais e a problemática de identidade apresentada na sociedade brasileira.

Nesse cenário, Ricoeur (1991), ao falar de identidade, transita pela problemática 
psicológica quando a pessoa passa a questionar o que é o eu, o que significa ser ela mesma, 



o conceito de cultura

239

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

o que significa permanecer a mesma pessoa em meio a tantas mudanças que passam nas 
influências sofridas na sua trajetória de vida. Será que temos controle sobre o que e 
quem somos na sociedade? Assim, para o autor, a problemática ética seria essencial em 
toda sociedade, pois muitas vezes a definição do bem não significa um bem comum a 
todos os grupos pertencentes à sociedade, e a escola busca formar pessoas para seguir 
regras morais, sociais e não para questionar a sociedade em busca de um bem comum.

Na sociedade brasileira a escola reflete as desigualdades sociais presentes na 
sociedade, enfatiza a aculturação das pessoas e, por muitas vezes, apresentam o euro 
conhecimento com verdades culturais a serem aderidas por toda a nação. Esse fato causa 
a crise de identidade, a exclusão dos alunos na escola quando não veem significados e 
representatividade nos conteúdos apresentados pela escola. 

A identidade é um conceito que jamais vai comportar uma definição única, 
pois o conceito de identidade nos ambientes educacionais pode ser definido como um 
conjunto de aspectos individuais que caracterizam a pessoa e, ao mesmo tempo, pode 
apresentar um aspecto plural, constituída a partir das relações sociais permanentemente 
mutáveis que devem fazer parte da sala de aula. Todavia, para a riqueza pluricultural, 
as relações mutáveis devem ser entre todos os grupos presentes na sociedade, e todos 
devem ter sua representatividade presente no currículo.  

Para Ricoeur (1991), as relações sociais que partem da troca do indivíduo com 
o meio apresentam a problemática política, trazendo o sujeito em ação, inter-relação e 
convivência em uma escala mais ampla da sociedade, convivendo com outras pessoas e, 
também, com regras. Isso leva ao questionamento, então do que seria uma instituição 
justa quando temos normas que a nossos olhos não garantem uma vida boa e justa para 
os outros. Assim, como devemos nos comportar nesse contexto? Como devemos fazer 
para decidir as nossas ações perante as injustiças apresentadas pela sociedade?  

Observamos em Schuchter e Carvalho (2016), Hall (1992), Silva (2000), Ricoeur 
(1991) que a identidade e a diferença se tornam o resultado de um processo de produção 
simbólica e discursiva. “[...] O processo de adiamento e diferenciação linguísticos por 
meio do qual elas são produzidas está longe, entretanto, de ser simétrico [...]”. (SILVA, 
2000, p. 81), pois, a identidade, e a diferença, se concretiza em uma relação social, 
que significa que se relaciona vetores de força, a relações de poder. “[...] Elas não são 
simplesmente definidas; elas são impostas. Elas não convivem harmoniosamente, lado a 
lado, em um campo sem hierarquias; elas são disputadas. [...]” (SILVA, 2000, p. 81). Hall 



o conceito de cultura

240

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

(1992, p. 13) enfatiza que “[....] A identidade plenamente unificada, completa, segura e 
coerente é uma fantasia. Ao invés disso, à medida em que os sistemas de significação 
e representação cultural se multiplicam, somos confrontados por uma multiplicidade 
desconcertante e cambiante de identidades possíveis [...]”. 

Considerações finais

Ao longo deste trabalho, buscou-se desvelar a complexidade do conceito de 
cultura e sua indissociável relação com a educação, reafirmando o papel da escola como 
um espaço cultural dinâmico e transformador. A análise das diferentes concepções de 
cultura, desde as abordagens clássicas até as simbólicas e críticas (Thompson, 2011; 
Geertz, 1989; Hall, 1992), evidenciou que a cultura é uma teia de significados tecida 
pelos indivíduos e que permeia todas as suas interações e construções identitárias. 
Essa compreensão aprofundada da cultura é o alicerce para uma prática educacional 
que transcenda o mero conteudismo e se volte para o desenvolvimento integral do ser 
humano.

A educação, conforme discutido, emerge como um espaço privilegiado para a 
promoção da humanização, do respeito ao outro e da conciliação de conflitos por meio 
do diálogo (Candau, 2008; Freire, 1999; Merleau-Ponty, 2011). O artigo demonstrou 
que reduzir a escola à lógica instrumental de transmissão de conhecimento é perpetuar 
as desigualdades sociais, enquanto a valorização da diversidade cultural e das vivências 
dos sujeitos é essencial para uma educação inclusiva, crítica e emancipatória (Kelsen, 
2016). A tensão entre a homogeneização e a pluralidade no ambiente escolar foi 
destacada como um dos grandes desafios, exigindo que as práticas pedagógicas abram 
espaço para a diversidade e para o cruzamento de culturas.

Ademais, a reflexão sobre a identidade e a diferença (Silva, 2000; Ricoeur, 1991; 
Schuchter e Carvalho, 2016) e a distinção entre interculturalidade funcional e crítica 
(Walsh, 2009; Pineda, 2009) sublinharam a necessidade de uma educação que não apenas 
reconheça, mas celebre a riqueza cultural brasileira. É imperativo que o currículo seja 
contextualizado e problematizado, questionando a seleção de conteúdos e garantindo 
que todas as culturas tenham sua representatividade, desconstruindo preconceitos e 



o conceito de cultura

241

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

processos de aculturação. A identidade, longe de ser fixa, é uma construção móvel e 
relacional, e a escola tem um papel crucial em fomentar essa compreensão.

Em síntese, a educação é uma ferramenta poderosa para transformar a 
sociedade, impulsionando o reconhecimento da identidade cultural dos alunos e 
construindo relações de sociabilidade focadas no coletivo e nas diferenças. É fundamental 
que as práticas educativas busquem o diálogo constante, a compreensão inclusiva do 
mundo e o exercício do conhecimento, reconhecendo que nenhuma cultura, saber ou 
crença é superior a outra. Somente por meio de uma educação alicerçada no respeito, 
na cidadania e na valorização de todos os grupos, será possível edificar uma sociedade 
mais igualitária, justa e acolhedora, onde a riqueza pluricultural seja um pilar de 
desenvolvimento e coexistência.

Referências

CANDAU, Vera Maria. Multiculturalismo: diferenças culturais e práticas pedagógicas. 
In: MOREIRA, Antônio Flávio; CANDAU, Vera Maria (Orgs.). Multiculturalismo e 
educação: desafios para a prática pedagógica. Petrópolis: Vozes, 2008.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 
São Paulo: Paz e Terra, 1999.

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro (RJ): Livros 
Técnicos e Científicos; 1989. 

HALL, Stuart.  A identidade Cultural na Pós-Modernidade. 11ª edição. editora 
DP&A Rio de Janeiro: 1992. tradução Tomaz Tadeu da Silva, Guaracira Lopes 
Louro-11. ed. -Rio de Janeiro: DP&A, 2006.

KELSEN, Luana. A Escola como espaço sociocultural: apontamentos e 

relevância. Revista eletrônica: LENPES-PIBID de Ciências Sociais – UEL. 2016. 
Disponível em: http://www.uel.br/revistas/lenpes-pibid/pages/arquivos/6%20
Edicao/01%20ARTIGO_LUANA.pdf acesso e, 11 de janeiro de 2021.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. 4. ed. São Paulo: 
Martins Fontes, 2011.

http://www.uel.br/revistas/lenpes-pibid/pages/arquivos/6%20Edicao/01%20ARTIGO_LUANA.pdf
http://www.uel.br/revistas/lenpes-pibid/pages/arquivos/6%20Edicao/01%20ARTIGO_LUANA.pdf


o conceito de cultura

242

Maria Oliveira, Gisely Nascimento, Fábio Andrade, Celso Prudente  

PINEDA, Fabíola Luna. É hora de sacudir os velhos preconceitos e de construir a 
terra: sobre a educação intercultural. In: CANDAU, Vera Maria (Org.). Educação 

intercultural na América Latina: entre concepções, tensões e propostas. Rio de 
Janeiro: 7 Letras, 2009.

RICOEUR, Paul. O Si-mesmo com um outro. Campinas: Editora Papirus, 1991.

SCHUCHTER, Terezinha Maria; CARVALHO, Janete Magalhães. Problematizações 

sobre os conceitos de diversidade e identidade: os documentos da secadi e implicações 
para o currículo escolar. 2016. Disponível em: https://observatoriodeeducacao.
institutounibanco.org.br/api/assets/5b503d3d-a9a2-4461-9958-0bdb59659f61/ . 
Acesso em: 23 de maio de 2023.

SILVA, Thomaz Tadeu da. Identidade e Diferença, A perspectiva dos Estudos Culturais. 
Stuart Hall. Editora Vozes. Petrópolis. 2000. Thomaz Thadeu da Silva (org) A produção 

social da identidade e da diferença. Disponível em: http://diversidade.pr5.ufrj.br/
images/banco/textos/SILVA_-_Identidade_e_Diferen%C3%A7a.pdf . Acesso em : 23 
de maio de 2023.

THOMPSON, J. B. Ideologia e cultura moderna: teoria social e crítica na era dos 
meios de comunicação de massa. 9.ed- Petrópolis, RJ: Vozes, 2011. 

WALSH, Catherine. Interculturalidade, Crítica e Pedagogia Decolonial: in-surgir, 
re-existir e re-viver. In: CANDAU, Vera Maria.(org.). Educação Intercultural na 

América Latina: entre concepções, tensões e propostas. Rio de Janeiro: 7Letras, 2009.

https://observatoriodeeducacao.institutounibanco.org.br/api/assets/5b503d3d-a9a2-4461-9958-0bdb59659f61/
https://observatoriodeeducacao.institutounibanco.org.br/api/assets/5b503d3d-a9a2-4461-9958-0bdb59659f61/
http://diversidade.pr5.ufrj.br/images/banco/textos/SILVA_-_Identidade_e_Diferen%C3%A7a.pdf
http://diversidade.pr5.ufrj.br/images/banco/textos/SILVA_-_Identidade_e_Diferen%C3%A7a.pdf


243

Algoritmos como Dispositivos de Poder: 
Racismo Estrutural e Estruturante

 no Meio Digital

Benedito Dielcio Moreira1

Antonio Luiz do Nascimento2

Introdução

As ações transformadoras no contexto das Novas Tecnologias da Comunicação 
e Informação (TICs) não se resumem a soluções técnicas pontuais, ajustes curriculares 
institucionais, aumento da diversidade ou preceitos moralistas. Em geral, muitas 
dessas iniciativas tornam-se limitadas diante das amplitudes e singularidades inerentes 
ao uso cotidiano das TICs pelo grande público. No entanto, é possível vislumbrar 
hoje possibilidades mais efetivas para enfrentar a questão do acesso à informação 
pelo público, especialmente com narrativas étnico-raciais qualificadas no âmbito das 
TICs. Isso pode ser alcançado tecnopolíticamente, a partir da criação de códigos-fonte 
configurados com base em princípios ético-morais, isto é, orientados para reduzir os 
efeitos nocivos de preconceitos e estereótipos que proliferam no meio cibernético.

Para tanto, os esforços no desenvolvimento de ações cibernéticas decorrem de 
um enfrentamento velado ou aberto às grandes corporações, com algoritmos singulares 
que utilizem códigos de programação originais e eficazes para neutralizar práticas 
racistas e preconceituosas na internet. Considerando que os algoritmos determinam 

1 FCA/UFMT
2 Doutorando do PPGECCO/FCA/UFMT



algoritmos como dispositivos de poder

244

Benedito Dielcio Moreira, Antonio Luiz do Nascimento

quais postagens e anúncios são exibidos em diferentes comunidades, é no cerne da 
linguagem algorítmica que reside a chave - e a fechadura - para abrir perspectivas de 
transformação na forma como é estruturada a chamada cultura do ódio no meio digital.

De fato, em uma sociedade desigual como a brasileira, cujo racismo estrutural 
está exposto, é de se esperar que, no universo digital, algoritmos e inteligência artificial 
reproduzissem com igual ou até maior voracidade as desigualdades que nos acompanham 
desde o período colonial. A cultura do ódio nas redes sociais - contra mulheres, negros, 
LGBTQIA+, indígenas e pessoas em situação de rua - amplia e potencializa nossas 
desigualdades.

Estudos seminais e de vanguarda, como os do pesquisador Tarcízio Silva (2022), 
autor do livro Racismo Algorítmico: Inteligência Artificial e Discriminação nas Redes 
Digitais, ajudam-nos a compreender como tais processos se constituem e se entrelaçam 
nas contradições do campo social e racial. Nesse sentido, o autor destaca que “o racismo 
algorítmico não se limita aos softwares em si, mas abarca também tecnologias digitais 
emergentes, que, apesar de seus problemas, são lançadas de forma cada vez mais 
acelerada”.

Assim como o racismo está incrustado nas estruturas do Estado e nas 
instituições brasileiras, no universo digital não poderia ser diferente, uma vez que 
tanto os algoritmos são programados por seres humanos submetidos ao racismo 
estrutural quanto são potencializados pelos usuários em suas práticas de navegação. 
Se um usuário transita dentro de uma dada bolha digital, com temas específicos e 
influenciadores ideologicamente alinhados, os algoritmos trabalham para ampliá-la, 
mas não para subvertê-la ou contestá-la. Libertar-se da bolha é uma decisão do usuário; 
aos algoritmos, cabe mantê-lo nela.

Há, ainda, outro ponto a ser considerado neste espaço introdutório sobre o 
racismo estrutural. Bersani (2018) buscou, em quatro obras sobre a constituição da 
sociedade brasileira, estabelecer uma conexão de alimentação mútua entre o modelo 
escravista colonial e o modelo capitalista assumido pelo país — obras que fundamentam 
teoricamente a existência do racismo estrutural no Brasil. São elas: Formação do Brasil 
Contemporâneo, de Caio Prado Júnior (1961); Capitalismo e Revolução Burguesa no 
Brasil, de Nelson Werneck Sodré (1990); Escravismo Colonial, de Jacob Gorender 
(2016); e Dialética Radical do Brasil Negro, de Clóvis Moura (2014).



algoritmos como dispositivos de poder

245

Benedito Dielcio Moreira, Antonio Luiz do Nascimento

Enquanto Caio Prado Júnior demonstra que a formação do Brasil esteve 
alicerçada na expansão do comércio, conforme os interesses da metrópole, e não no 
“povoamento”, com reflexos nos diferentes âmbitos sociais, Bersani argumenta que, 
para Nelson Werneck Sodré, o capitalismo se constitui no país em estreita relação com 
a produção colonial. Já Clóvis Moura divide o período escravista em duas fases: o pleno 
e o tardio, sendo o primeiro, na interpretação de Bersani, “o predomínio do modo de 
produção escravista”. Por sua vez, Jacob Gorender compreende o escravismo colonial 
como um modo de produção distinto, que, segundo Bersani, pode ser visto como “a 
gênese do modo de produção capitalista estabelecido posteriormente”.

Tratados como bens pelo modelo escravista - propriedade dos senhores - e 
assimilados pelo capitalismo colonial, os escravizados eram mercadorias, não pessoas. 
Diante da realidade brasileira, em que negros e pardos constituem a maioria da população 
e também a mais vulnerável econômica, política e socialmente, não é difícil imaginar 
que, no Brasil, salvo exceções, nos aparelhos do Estado e em outras instituições, os não 
brancos não vivem na relação dialógica do ‘Eu-Tu’, como propôs Buber (2006), mas na 
objetificação do ‘Eu-Isso’. Criados em um capitalismo globalizado e centrado no lucro, 
os algoritmos também são mercadorias, muitas vezes assimilados sem que seu caráter 
racista seja questionado.

Em 1942, na primeira edição de Formação do Brasil Contemporâneo, Caio 
Prado Júnior (1961, p. 7) afirma:

Analisem-se os elementos da vida brasileira contemporânea, no seu sentido 
mais amplo, geográfico, econômico, social e político. O passado, aquele 
passado colonial que referi acima, aí ainda está, e bem saliente; em parte 
modificado, é certo, mas presente em traços que não se deixam iludir.

Hoje, oitenta e três anos depois, não apenas identificamos resquícios desse 
passado escravista em diferentes estratos sociais, mas também ações jurídicas, políticas, 
econômicas, sociais e digitais que reproduzem essa estrutura.

Para discutir os algoritmos como dispositivos de poder e vetores do racismo, 
elaboramos neste artigo uma análise introdutória do panorama geral em que se inserem 
as lutas e enfrentamentos direcionados a essa questão pelos movimentos sociais 
antifascistas. Nosso foco centra-se em examinar como os algoritmos antirracistas 



algoritmos como dispositivos de poder

246

Benedito Dielcio Moreira, Antonio Luiz do Nascimento

são ferramentas desenvolvidas para combater vieses discriminatórios em sistemas 
automatizados, especialmente os que afetam comunidades racializadas. Destacam-se, 
assim, iniciativas globais que mobilizam ativistas na construção de ferramentas de 
resistência técnica e política, capazes de:  ampliar narrativas negras em plataformas 
digitais; reduzir a violência policial mediada por IA; e, pressionar o poder público por 
regulamentações e inclusão em empresas de tecnologia.

Refletir sobre os algoritmos como dispositivos de poder exige uma abordagem 
crítica e engajada do racismo algorítmico, ancorada em três eixos metodológicos: revisão 
bibliográfica teórica em repositórios especializados; análise de casos (movimentos 
sociais, entidades civis e iniciativas antirracistas); e, perspectiva crítica que articula 
teoria e prática.

Para sistematizar essas análises, elaboramos um quadro sinóptico que examina 
projetos orgânicos a esses movimentos. Trata-se de uma pesquisa qualitativa com recorte 
focal em exemplos emblemáticos, cujo objetivo é explicitar métodos e sistemáticas 
utilizados neste trabalho.

Racismo Algorítmico e Interseccionalidade Digital

A interseção entre as questões de desigualdade e discriminação encontra-se 
presente na esfera digital e por mais que elas sejam negligenciadas e/ou negadas pelas 
gigantes tech (como p.ex.: Meta, Google, Microsoft e outras) o processo social e político 
entrecortado pelas ideologias não consegue ocultá-las completamente no ambiente 
online, tendo em vista que as tecnologias digitais usadas pelas corporações mercantis-
comerciais buscam, além do lucro em larga escala, consolidar hegemonias por todos os 
meios e formas, mesmo desencadeando práticas escusas como: cyberbullying e ataques 
online direcionados a grupos específicos (mulheres, pessoas negras, LGBTQIA+, etc.). 

Para chegarmos ao âmago dessa problemática, é imperativo atentar ao papel 
desempenhado pelos algoritmos que reproduzem estereótipos e discriminações, 
bem como lançar o olhar atento ao acesso desigual às ciências e tecnologias que dão 
concretude à internet. Pensar a problemática a partir da interseccionalidade digital nos 
ajuda a compreender a natureza contraditória do mundo online e como tecnologias 
avançadas encontram-se no contexto mais amplo da realidade social. Nessa perspectiva, 



algoritmos como dispositivos de poder

247

Benedito Dielcio Moreira, Antonio Luiz do Nascimento

desmistificar a chamada neutralidade da tecnologia é fundamental para adentrarmos 
a um vasto campo político-ideológico que abre frestas para ver e propor modelos 
alternativos baseados em epistemologias dos diversos e diferentes. Além disso, é 
fundamental discutir questões como ética e governança, refletindo sobre quem controla 
os algoritmos e como comunidades racializadas podem participar de sua fiscalização, 
redesenho e contribuição para um design inovador que incorpore outros saberes e 
conhecimentos. 

A seguir, para maior concretude analítica das questões, expomos abaixo um 
levantamento das principais iniciativas, suas características e impactos, pois são entidades 
e organismos da sociedade civil articuladas à concepção de uma justiça algorítmica que 
exige ação coletiva pautada na união e unidade com movimentos sociais, academia e 
políticas públicas. Quadro Sinóptico: 



algoritmos como dispositivos de poder

248

Benedito Dielcio Moreira, Antonio Luiz do Nascimento

Algoritmos Antirracistas e seus Impactos

Iniciativa Desenvolvedores Objetivo Método Impacto na 

Realidade 

Objetiva

Afro 

Algorithms

Coletivos negros e 
pesquisadores

Corrigir vieses 
raciais em sistemas 
de recomendação 
(ex.: streaming, 
redes sociais).

Auditorias 
de dados, 
substituição 
de conjuntos 
enviesados 
por bases 
diversificadas.

Maior visibilidade 
de conteúdos 
negros em 
plataformas; 
redução de 
remoções 
discriminatórias.

FairFace Pesquisadores 
(MIT, Stanford)

Melhorar 
reconhecimento 
facial para rostos 
não brancos.

Treinamento 
de modelos 
com bancos 
de imagens 
racialmente 
equilibrados.

Redução de falhas 
em identificação 
policial, sistemas 
de segurança 
e aplicativos 
financeiros.

Algorithmic 

Justice 

League

Joy Buolamwini 
(MIT)

Denunciar 
e corrigir 
discriminação 
em IA 
(reconhecimento 
facial, 
contratação).

Testes de viés, 
pressão por 
regulamentação 
e transparência 
corporativa.

Mudanças em 
políticas de 
empresas como 
IBM e Microsoft; 
leis como a EU AI 
Act.3

ToxiGen Universidades e 
ONGs

Neutralizar 
discurso de 
ódio racial em 
moderação 
automática.

Modelos de 
NLP4 treinados 
para identificar 
contextos 
culturais (ex.: 
gírias negras).

Redução de 
censura injusta a 
criadores negros; 
filtros mais 
precisos contra 
racismo real.

3 O “EU AI ACT” (Ato de Inteligência Artificial da União Europeia) é uma legislação proposta pela Co-
missão Europeia com o objetivo de estabelecer um quadro legal abrangente para a regulamentação do uso 
e desenvolvimento da IA na União Europeia.
4 NLP (natural language processing) ou processamento de linguagem natural (PLN em português) é 



algoritmos como dispositivos de poder

249

Benedito Dielcio Moreira, Antonio Luiz do Nascimento

Black in AI Pesquisadores 
negros em IA

Promover 
representatividade 
na pesquisa e 
desenvolvimento 
de algoritmos.

Mentoria, bancos 
de dados abertos e 
inclusivos.

Aumento de 
profissionais 
negros em equipes 
de IA; modelos 
menos enviesados.

Análise Preliminar das Iniciativas Antirracistas

O avanço e o aprofundamento de estudos e pesquisas antirracistas vêm revelando 
cada vez mais que as ações racistas e preconceituosas estão fortemente entrincheiradas 
nas plataformas digitais. Estas, por sua vez, converteram-se em uma frente decisiva 
nas lutas sociopolíticas mais amplas. Nesse contexto, os algoritmos antirracistas, 
desenvolvidos por setores do movimento negro e por pesquisadores engajados na luta 
contra o racismo, têm desempenhado um papel estratégico e tático para o avanço do 
debate e no aprofundamento de pesquisas antirracistas. Essas ferramentas tecnopolíticas 
não apenas expõem estruturas discriminatórias embutidas nas plataformas digitais, 
mas também se tornaram instrumentos fundamentais na desconstrução do racismo 
algorítmico e na disputa pela hegemonia ideológica.

Assim, conforme o levantamento exposto no Quadro Sinóptico, verificamos 
que a concepção e a proposta da Afro Algorithms é enfrentar a invisibilidade de 
produções negras em plataformas como Netflix e YouTube. A forma e maneira de 
atuação dessa iniciativa busca substituir dados de treinamento que supervalorizam 
conteúdos hegemônicos (ex.: Hollywood) por bases que incluem filmes e música negra. 
No caso específico do FairFace, incide diretamente em sistemas como os da polícia dos 
EUA, apresentando reincidentes falhas ao identificar pessoas negras, levando a prisões 
injustas. Para efetivo enfrentamento dessa questão, o FairFace elabora banco de dados 
com inúmeras imagens para, assim, mitigar as distorções geradas por composição 
étnica, gênero e idade. Os resultados do trabalho deste coletivo são a redução de falsos 
positivos em reconhecimento facial. As ações do Algorithmic Justice League (AJL) são 
emblemáticas, pois vêm demonstrando como os sistemas da IBM e Microsoft são falhos 
na identificação de rostos negros femininos. Em vista disso, desencadeiam-se diversas 
a tecnologia usada para ajudar dispositivos tecnológicos a entenderem a linguagem do ser humano 
de maneira a responder suas demandas.



algoritmos como dispositivos de poder

250

Benedito Dielcio Moreira, Antonio Luiz do Nascimento

campanhas por transparência algorítmica e veto ao uso de reconhecimento facial pela 
polícia (como resultado das denúncias, a entidade civil influenciou a proibição dessa 
tecnologia em cidades como São Francisco).

ToxiGen é uma proposta de algoritmo de moderação que classifica expressões 
culturais negras como «ódio». Seu propósito é desenvolver e incrementar o uso de 
linguística contextual para distinguir gírias de discurso violento. A ação vem tendo uma 
notória contribuição na redução de censura injusta a perfis como @blackvoices no Instagram. 
Por fim, segue a Black in AI que tem como finalidade combater a subrepresentação de 
pesquisadores negros em IA (apenas 2% dos autores em conferências globais). Para isso, 
a proposta desenvolveu bancos de dados abertos como estratégia para empregabilidade 
e recrutamento de profissionais negros em parcerias com empresas. Assim, vem 
ampliando e aumentando a presença negra em equipes de IA.

Propostas inovadoras e ousadas, como Afro Algorithms e pesquisas acadêmicas 
em Justiça Algorítmica são iniciativas seminais que buscam enfrentar distorções por 
meio de auditorias, treinamento de modelos com dados mais representativos ou pressão 
política por regulamentação junto à sociedade civil e ao poder público. Portanto, o 
conceito de “algoritmo antirracista” surge como uma resposta direta ao racismo como 
um todo, considerando que essa aberração sócio-histórica está inscrita em sistemas 
automatizados e linguagens eletrônicas enviesadas, que têm potencial para perpetuar e 
até mesmo amplificar preconceitos e discriminações raciais já existentes na sociedade. 
Afinal, um algoritmo antirracista é intencionalmente projetado e monitorado para 
combater e reverter os efeitos do racismo no mundo digital, promovendo equidade 
e justiça social. Logo, trata-se aqui de um engenho humano em constante evolução, 
que exige colaboração entre tecnólogos, pesquisadores, ativistas e formuladores de 
políticas, tendo como horizonte a construção de um futuro digital mais justo e que 
passa, necessariamente, pela desconstrução da falsa neutralidade tecnológica e, também, 
pela implementação de práticas éticas e inclusivas no desenvolvimento e aplicação de 
algoritmos.

Se os conjuntos de dados refletirem desigualdades estruturais, como a 
supervalorização de rostos brancos como “padrão” ou estatísticas criminais enviesadas 
pelo racismo sistêmico, os algoritmos reproduzirão e escalarão essas distorções. 
Essa dinâmica gera consequências graves, tais como: distorções no reconhecimento 
facial que geram falhas na identificação correta de rostos de pessoas negras ou as 



algoritmos como dispositivos de poder

251

Benedito Dielcio Moreira, Antonio Luiz do Nascimento

associam erroneamente a criminosos; encadeamentos classificatórios de conteúdo 
que estigmatizam expressões ou gírias de comunidades negras como “discurso de 
ódio”; discriminação em concessão de crédito, avaliação de currículos e até na entrega 
de encomendas em bairros predominantemente negros; ausência ou distorção da 
representatividade de pessoas negras em bancos de imagens e resultados de busca; entre 
outros descaminhos.

Nesse aspecto, o pesquisador Tarcízio Silva, em entrevista ao blog do Centro 
de Estudos Estratégicos da Fiocruz Antonio Ivo de Carvalho (CEE-Fiocruz, 2023)5, 
destacou a importância do debate sobre o racismo algorítmico, uma vez que esse tipo 
de prática tem se tornado cada vez mais visível nas redes. Para o pesquisador, há uma 
falsa crença de que as tecnologias digitais são objetivas ou expressam decisões neutras. 
O desenvolvimento de tecnologias algorítmicas se alimenta do histórico social para 
oferecer uma pretensa inteligência artificial. Mas essa “desinteligência” artificial, que 
atualiza opressões como o racismo estrutural, é vendida como neutra. 

A observação do pesquisador Tarcízio Silva (2022) sintetiza um debate urgente: 
o racismo algorítmico é uma manifestação contemporânea do racismo estrutural e, 
dissemos mais, ele é estruturante porque é mascarado sob a falsa ideia de neutralidade 
tecnológica e ideológica. Silva critica a noção de que algoritmos e inteligência artificial são 
objetivos, destacando que eles reproduzem e amplificam opressões históricas ao serem 
alimentados por dados viciados. Sua ironia ao chamá-los de “desinteligência artificial” 
expõe como essas tecnologias, longe de serem imparciais, perpetuam desigualdades 
sob um discurso de inovação. Esse alerta reforça a necessidade de auditorias críticas, 
transparência no desenvolvimento algorítmico e, sobretudo, acesso e participação de 
grupos racializados na construção dessas tecnologias. 

As reflexões encadeadas até o momento são um chamado para desnaturalizar 
a suposta neutralidade da técnica e enfrentá-la como campo de disputa política, uma 
vez que a construção de um mítico “sistema tecnológico” cria um ambiente falso e 
falsificante da realidade, no qual os algoritmos, por serem linguagens matemáticas, são 
vistos como inerentemente “neutros”. Isso evidencia o poder da ideologia, como bem 
explicitou Silveira (2021, p. 7): “a criação e o tratamento dos dados se dão com o trabalho 

5 SILVA, Tarcízio. O racismo algorítmico é uma espécie de atualização do racismo estrutural. [Entrevista con-
cedida a] Fiocruz. 2023. Disponível em: https://cee.fiocruz.br/?q=Tarcizio-Silva-O-racismo-algoritmi-
co-e-uma-especie-de-atualizacao-do-racismo-estrutural. Acesso em: 6 jul. 2025.



algoritmos como dispositivos de poder

252

Benedito Dielcio Moreira, Antonio Luiz do Nascimento

morto, consolidado em algoritmos, softwares, máquinas e sistemas automatizados. 
Os dados são mercadorias que acompanham a metamorfose do capital”. De fato, os 
produtos computacionais nada mais são do que resultados e resultantes da inteligência 
orgânica humana e, portanto, estão incorporados à lógica do capitalismo digital (agora 
convertido em capitalismo de dados), carregados de vieses em seus designs e propósitos 
prático-utilitários.

Nesse aspecto, podemos aprofundar as inúmeras camadas das Tecnologias 
da Informação e Comunicação (TICs) e, em seu bojo, conceber, no emaranhado 
das contradições sociais, as possibilidades dialéticas para a criação de algoritmos 
insurgentes, como é o caso dos algoritmos antirracistas, que têm a finalidade, em 
última instância, de sabotar e ou eliminar vieses discriminatórios. Todavia, essa não 
é uma tarefa das mais simples, pois envolve abordagens de amplitude e profundidade 
que incidem sobre questões ontológicas, epistemológicas e culturais em escala global. 
Logo, a complexidade envolvida no desenvolvimento de algoritmos antirracistas 
pressupõe um encadeamento teórico-metodológico capaz de estabelecer a coleta de 
dados representativos, assegurando que os conjuntos usados para treinar os algoritmos 
sejam diversos e equilibrados; evitar a super-representação de um grupo em detrimento 
de outros; garantir que os dados sejam rotulados de forma justa e precisa, evitando 
estereótipos ou associações negativas com grupos raciais específicos.

Para tais iniciativas, faz-se necessário o engajamento intelectual de coletivos 
que tenham como centralidade a ética e a transparência, de modo a efetivar processos 
de auditoria algorítmica. Ou seja, proposta que tenha ampla abertura para permitir que 
a sociedade civil e as autoridades políticas compreendam publicamente a funcionalidade 
dos sistemas cibernéticos, uma vez que eles são passíveis de correção diante de potenciais 
vieses durante sua aplicação na realidade objetiva. Nesse encaminhamento, abrem-se os 
meios necessários para a realização de auditorias regulares e independentes, a fim de 
avaliar se os algoritmos estão produzindo resultados efetivos e equitativos para todos 
os grupos raciais. 

Assim, no bojo dessas ações, podemos vislumbrar o desenvolvimento ético 
e responsável de todos os envolvidos na consecução do algoritmo antirracista aqui 
delineado. Em termos gerais, podemos sintetizar, como enfatizado anteriormente, 
que um algoritmo antirracista não é apenas um “algoritmo que não é racista”, mas 
sim um que foi intencionalmente projetado e monitorado para combater e reverter os 



algoritmos como dispositivos de poder

253

Benedito Dielcio Moreira, Antonio Luiz do Nascimento

efeitos do racismo no mundo digital, promovendo equidade e justiça social. Trata-se 
portanto de um campo em constante evolução, que exige colaboração entre tecnólogos, 
pesquisadores, ativistas e formuladores de políticas, considerando que o algoritmo 
antirracista não é uma solução mágica, mas sim um compromisso contínuo com a 
justiça social no campo da tecnologia, exigindo uma abordagem multidisciplinar que 
englobe ética, dados, design e políticas. É a busca por sistemas que, em vez de replicar 
as desigualdades existentes, trabalhem para construir uma sociedade mais equitativa.
Considerações Finais

Um “algoritmo antirracista” não é um tipo de algoritmo específico, mas sim uma 
abordagem e um conjunto de práticas no desenvolvimento de sistemas algorítmicos 
para prevenir, identificar e mitigar a reprodução e amplificação do racismo e de outras 
formas de discriminação. Cumpre destacar ainda que os algoritmos não são ferramentas 
neutras, mas dispositivos de poder que reproduzem e intensificam o racismo estrutural 
e estruturante no ambiente digital. A falsa noção de neutralidade tecnológica mascara 
vieses discriminatórios embutidos em sistemas automatizados, desde reconhecimento 
facial até moderação de conteúdo, perpetuando desigualdades históricas. Como 
contraponto, destacam-se iniciativas como Afro Algorithms, FairFace e Algorithmic Justice 

League, que desenvolvem algoritmos antirracistas para mitigar ou mesmo corrigir 
distorções, ampliar representatividade e garantir justiça algorítmica. 

Em termos ilustrativos, essas iniciativas, projetos e ferramentas tecnopolíticas 
demonstram que a transformação exige: bancos de dados diversificados para treinar 
modelos livres de estereótipos; transparência e auditoria para monitoramento público e 
participação de comunidades impactadas; e, regulamentação e pressão política, capazes 
de fazer o necessário enfrentamento contra as corporações, bem como, criar leis e 
regulamentos efetivos para responsabilizar desenvolvedores e promotores da cultura do 
ódio. Portanto, no curso deste trabalho, buscamos reforçar a urgência de desnaturalizar 
a tecnologia como campo “imparcial” e reconhecê-la como arena de disputa política 
na qual a construção de um futuro digital equitativo envolva a presença e colaboração 
de movimentos sociais, instituições universitárias, governos e tecnólogos, centrada 
em ética, interseccionalidade e justiça racial. Nesse sentido, a elaboração de algoritmos 
antirracistas emerge não apenas como ferramentas técnicas, mas como instrumentos de 
resistência e (re)existência negra no ciberespaço.



algoritmos como dispositivos de poder

254

Benedito Dielcio Moreira, Antonio Luiz do Nascimento

Referência 

ALGORITHMIC JUSTICE LEAGUE. Unmasking AI: A Report on Racial and Gender Bias 

in Commercial Facial Analysis Tools. 2023. Disponível em: https://www.ajl.org. Acesso 
em: 28 out. 2024.

BERSANI, Humberto. Aportes teóricos e reflexões sobre o racismo estrutural 
no Brasil. Revista Extraprensa,  11(2), 2018, p.175-196. https://doi.org/10.11606/
extraprensa2018.148025

BLACK IN AI. Diversity in Artificial Intelligence: Challenges and Solutions. 2022. Disponível 
em: https://blackinai.github.io. Acesso em: 15 out. 2023.

BUBER, Martin. Eu e Tu. Tradução de Newton Aquiles Von Zuben. 10. ed. rev. São 
Paulo: Centauro, 2006. 152 p.

BUOLAMWINI, Joy. Gender Shades: Intersectional Accuracy Disparities in Commercial 
Gender Classification. Proceedings of the 1st Conference on Fairness, Accountability and 

Transparency, v. 81, p. 77-91, 2018. Disponível em: http://proceedings.mlr.press. 
Acesso em: 15 mai. 2025.

FACCT (Conference on Fairness, Accountability, and Transparency). FairFace: A 

Balanced Facial Image Dataset for Fairness-aware Machine Learning. 2021. Disponível em: 
https://github.com/dchen236/FairFace. Acesso em: 30 mai. 2025.

GORENDER, Jacob (1923-2013). O Escravismo Colonial. São Paulo: Expressão Popular: 
Perseu Abramo, 2026.

MOURA, Clóvis (1925-2003). Dialética radical do Brasil negro. 2a ed. São Paulo: Fundação 
Mauricio Grabois co-edição com Anita Garibaldi, 2014.

PRADO JÚNIOR, Caio. Formação do Brasil contemporâneo: colônia. São Paulo: Brasiliense, 
1985.

SILVA, Tarcízio. Racismo Algorítmico: Inteligência Artificial e Discriminação nas Redes 

Digitais. São Paulo: Edições Sesc São Paulo, 2022.

SILVA, Tarcízio. O racismo algorítmico é uma espécie de atualização do racismo 

estrutural. [Entrevista concedida a] Fiocruz. 2023. Disponível em: https://cee.fiocruz.

https://www.ajl.org
https://www.ajl.org
https://doi.org/10.11606/extraprensa2018.148025
https://doi.org/10.11606/extraprensa2018.148025
https://blackinai.github.io
https://blackinai.github.io
http://proceedings.mlr.press
http://proceedings.mlr.press
https://github.com/dchen236/FairFace
https://github.com/dchen236/FairFace


algoritmos como dispositivos de poder

255

Benedito Dielcio Moreira, Antonio Luiz do Nascimento

br/?q=Tarcizio-Silva-O-racismo-algoritmico-e-uma-especie-de-atualizacao-do-
racismo-estrutural. Acesso em: 6 jul. 2025.

SILVEIRA, Sérgio Amadeu. Capitalismo Digital. In: Revista Ciências do Trabalho, nº 20, 
out. 2021, p. 1-10.

SODRÉ Nelson Werneck. Capitalismo e revolução burguesa no Brasil. Belo Horizonte: 
Oficina de Livros, 1990.



256

Meu sangue está nesta película!
 Breve história do cinema angolano

Júlio César Boaro1

Procurando apresentar aspectos ainda pouco explorados do cinema angolano, 
optamos por analisar produções cinematográficas que ressaltam a luta armada e a 
política como maneira de manutenção e sobrevivência cultural de seus habitantes.

A dominação portuguesa ocorreu em todos os campos da vida social, o que inclui 
também a espiritualidade, ferozmente combatida pela Igreja Católica, pois embora 
utilizando argumentos baseados no livro sagrado dos cristãos, não devemos descartar a 
questão política, uma vez que na estrutura social bantu, lideres étnicos também eram, 
em sua maioria, lideranças espirituais. (Hampâté Bâ, 1976, p. 15). 

Normalmente, os estudos sobre o cinema angolano começam, por uma 
questão histórica, pelas primeiras produções (como o curta Monangambé de 1968, e 
Sambizanga, de 1972, ambos da cineasta francesa Sarah Maldonor), e seguem até as 
produções mais recentes, fazendo recortes ou optando por filmes que fazem um diálogo 
com a literatura de língua portuguesa, como é o caso de Na Cidade Vazia, (2004), da 
cineasta Maria João Ganga, adaptado da obra literária Pepetela de título As aventuras 
de Ngunga: da utopia à distopia, de 1972.

1 Doutorando em Educação (USP), Mestre em Educação (USP), Licenciado em Pedagogia (USP) e em 
Artes Visuais (Uniítalo), Especialização em Arte e Educação (Arizona State University).



meu sangue está nesta película

257

Júlio César Boaro

 
Cenas do filma Sambizanga, de Sarah Maldonor

Como as primeiras filmagens em solo angolano foram realizadas durante o 
período da guerra de independência, fazem-se necessárias algumas reflexões sobre a 
importância desta forma de comunicação nos períodos de chumbo angolano.

Durante o domínio português, muitos filmes foram produzidos na colônia para 
que o povo lusitano acreditasse que tal domínio era necessário e fundamental para levar 
o progresso, fazendo crer que os africanos, (inclui-se aí todas as colônias portuguesas na 
África), eram dotadas de um atraso histórico inerente ao negro, e que, com o avanço da 
chamada colonização ocidental, este atraso seria extinto. Podemos citar, como exemplo 
o documentário Angola antes da independência de 19752. Nesta produção portuguesa, 
a colonização é mostrada como a solução para os problemas criados e enfrentados pelos 
negros. Nela, Luanda aparece como uma cidade ao modelo europeu, onde são exibidos, 
desde desfiles de moda, (de roupas europeias), até escritórios de arquitetura. 
 

Cenas de Angola antes da Independência (1975). Na primeira cena, desfile de moda em Luanda, e na 
segunda, portugueses tomam sol no litoral angolano.

2 https://www.youtube.com/watch?v=Az9O2wVF30s&t=843s&ab_channel=TalatonaTV



meu sangue está nesta película

258

Júlio César Boaro

A população angolana é mostrada em seu cotidiano, indo e vindo de lojas, ruas e 
fábricas. Vale ressaltar, nesta obra de 55 minutos, a completa ausência de conflitos entre 
os colonizados e seus algozes, como se o povo angolano, com suas etnias historicamente 
guerreiras, tivesse, passivamente, aceitado a opressão; era, portanto, necessário mostrar 
que os africanos estavam à espera do colonizador branco para lhes trazer a vida moderna, 
neste sentido, cito Mills

No contrato racial, por outro lado, a metamorfose crucial é a partição 
conceitual preliminar e a correspondente transformação de populações 
humanas em homens “brancos” e “não brancos”. O papel desempenhado 
pelo “estado de natureza” torna-se então radicalmente diferente. No estado 
colonial branco, seu papel não é primordialmente o de demarcar o estado 
(temporariamente) pré-político de “todos” os homens (que são realmente 
brancos), mas sim o estado pré-político permanente, ou, melhor ainda, o 
estado não político (dado que “pré” sugere eventual movimento interno em 
direção a algo) de homens não brancos. 
O estabelecimento da sociedade, portanto, implica a negação de que 
uma sociedade já existisse; a criação da sociedade requer a intervenção 
de homens brancos, que são posicionados como seres já sociopolíticos. 
Homens brancos que já são (por definição) parte da sociedade encontram 
não brancos que não o são, que são habitantes “selvagens” de um estado 
de natureza caracterizado em termos de natureza intocada, selva, terra 
inculta. Esses homens brancos os incorporam parcialmente à sociedade 
como cidadãos subordinados, ou os excluem em reservas, ou negam sua 
existência ou os exterminam. (2023, p.41).

Corroborando a sensação de bem-estar produzida pela obra, a trilha sonora, 
cuidadosamente escolhida, não é uma melodia tradicional angolana, e sim, um som 
alegre tocado ao piano. As imagens, mostrando um hotel de luxo, bem como uma 
joalheria nos deixa a clara sensação de estarmos num país de primeiro mundo, sensação 
fílmica interrompida pelas imagens de uma feira livre de alimentos, cuja maior parte 
dos comerciantes são portugueses.

No momento 32’39, o produtor faz uma opção pela câmera lenta enquanto filma 
mulheres almoçando num restaurante à beira-mar. Ao reduzir a velocidade da imagem, 
imediatamente a obra produz uma percepção de pausa no tempo, um desejo de que 



meu sangue está nesta película

259

Júlio César Boaro

aquele momento não passasse, alterando a canção para uma trilha sonora que lembra a 
bossa-nova, quando, imediatamente, as imagens tornam-se aéreas, num sobrevoo no 
litoral angolano. 

É fundamental dizer sobre o que é mostrado e o que não é exibido. Enquanto 
os portugueses desfrutavam desta vida tranquila e próspera em Angola, militantes de 
grupos armados eram presos e torturados pela PIDE, (Polícia Internacional de Defesa 
do Estado). Criada em 1945 pelo governo fascista de Salazar, esta polícia tinha como 
meta capturar, torturar e eliminar opositores ao regime. Os filmes de propaganda, no 
governo salazarista, tinham como função convencer o povo português da necessidade 
e manutenção do domínio colonial. Em 1943, em carta enviada aos seus colaboradores 
políticos e militares, Salazar assim escreveu: “Os métodos de repressão indiscriminada e 
brutal não são prova de força. A força é segura de si, equilibrada e justa. Não deixe Vossa 
Excelência que os seus colaboradores percam esta noção”.3

O governo fascista de Antônio Salazar foi um dos mais longevos da Europa, 
começou em 1932, e perdurou até 1974. Conhecido como salazarismo, bloqueou 
o desenvolvimento da indústria em Portugal para impedir a criação de movimentos 
operários, fazendo com que seu país fosse o celeiro da Europa. A exploração das riquezas 
nas colônias africanas deu forças ao seu regime, uma vez que as riquezas dos países 
africanos sustentaram Portugal durante este período.

Sendo ditador, utilizou de todos os meios para se manter no poder e passar uma 
imagem de um país forte e desenvolvimentista. Com apoio massivo do setor militar e 
das oligarquias, reelaborou as finanças quando ainda era ministro desta pasta, exigindo 
mais esforço das camadas populares, cito Rampinelli: 

Salazar adotou um rígido plano de ajuste estrutural, contendo as despesas 
dentro dos limites compatíveis com as possibilidades do país e penalizando 
os mais pobres, cujas demandas sociais exigidas foram suspensas. (2014, p. 2).

Uma das estratégias para galgar os degraus do poder foi fomentar a divisão 
e conflitos dentro do setor militar. Salazar passou a privilegiar alguns militares, em 

3 Citação retirada do documentário “A Pide torturava assim”, produção de 2015 de Sofia Arede, pode 
ser visto no seguinte endereço: https://www.youtube.com/watch?v=UiYJ80NXMk8&ab_channel=-
Jo%C3%A3oCardoso



meu sangue está nesta película

260

Júlio César Boaro

detrimento de outros, bem como passou a trazer para si setores militares que conflituavam 
internamente. Internacionalmente, seu plano financeiro recebia elogios da comunidade 
europeia, o que lhe dava mais estabilidade política. 

Como não houve interesse pelo desenvolvimento industrial, as crises financeiras 
mundiais, (Crise de 1929 e a crise causada pela Segunda Guerra Mundial), ligadas à 
produção e industrialização não afetaram Portugal, aumentando ainda mais a estabilidade 
do país, apostando no setor agrícola. Centralizador, Salazar fortaleceu o nacionalismo 
e incentivou a colonização de portugueses nas colônias africanas, fomentando o 
investimento dos negócios destes em terras negras, agradando assim os setores abastados 
da população. 
 

Salazar discursa para seus apoiadores, no centro de Lisboa em 1963. Seu discurso foi ufanista, afirmando 
a necessidade de defesa dos interesses nas colônias. Cenas do documentário Temos também o dever de 

sermos orgulhosos dos vivos, da RTP (Rádio e Televisão Portuguesa, sem data informada).

O Ato Colonial de 1930 assegurou ainda mais o poder de exploração máxima 
sobre as colônias, afirmando que

É da essência orgânica da Nação Portuguesa desempenhar a função histórica 
de possuir e colonizar domínios ultramarinos e de civilizar as populações 
indígenas que neles se compreendam (Diário do Governo de Lisboa, 1930, 
apud Castelo, p.4). 

Este Ato, escrito com o objetivo de justificar para a Igreja e para as elites o 
destino e a prerrogativa desta nação europeia em levar civilidade a outros territórios, 
resolvia assim um duplo problema: afastar as dúvidas sobre o novo regime português 
e, de quebra, fortalecer a ação da Igreja Católica portuguesa em terras africanas, ato 



meu sangue está nesta película

261

Júlio César Boaro

este revisado na reformulação constitucional de 1951, que passou, oficialmente, a 
usar as palavras ultramar e províncias ultramarinas, não se tratando apenas de um 
regalo de semântica, e sim, de dar uma noção de unidade a todas as terras de domínio 
lusitano. Esta reformulação se contrapôs ao artigo 73 da ONU, (a qual Portugal passou 
a fazer parte em 1955), que exigia que os países que tivessem sob seu controle outros 
territórios, deveriam preparar os governantes de terras não-autônomas para que eles 
próprios assegurassem o desenvolvimento político, educacional, cultural e econômico, 
respeitando a história, a sociedade e a cultura destes povos. Portugal, no entanto, alegou 
que não tinha sob seu domínio nenhum território não-autônomo, e que se tratava de 
uma nação espalhada por vários e vasto território fora do continente europeu.

Apoiado pelo triângulo: Forças Armadas, Igreja e oligarquias, Salazar prosseguiu 
assim com sua sanha de exploração das riquezas em territórios alhures. No caso do apoio 
da Igreja, é importante ressaltar um acontecimento que sedimentou a união Igreja/
Estado, cito Rampinelli

Às vésperas de 13 de maio de 1929, o bispo de Leiria –que tem jurisdição 
sobre a Cova da Iria– inaugurou, juntamente com o presidente do país 
Óscar Carmona e vários ministros de Estado, entre eles António de Oliveira 
Salazar, a central elétrica do Santuário, dando por terminado o divórcio 
entre Estado e Igreja. No ano seguinte, em 13 de outubro, o mesmo prelado 
publica a Carta Pastoral sobre o Culto de Nossa Senhora de Fátima, na qual 
declara “dignas de crédito as visões das crianças da Cova da Iria”, aprovando 
oficialmente “o culto à Nossa Senhora de Fátima”. (p.7).

Com uma santa portuguesa à frente das principais comemorações católicas do 
país, Portugal uniu todas as suas instituições sobre um novo prisma católico-estadista, 
reforçando um discurso anticomunista e antirrevolucionário, ampliando ainda mais os 
domínios cristãos sobre os territórios africanos sob sua responsabilidade, ampliando a 
influência católica na educação4 de suas colônias. 

4 Em Portugal, por incentivo de Salazar, foram criadas associações de jovens para o fortalecimento dos 
valores da pátria, entre estas associações, destacam-se “Ação escolar de vanguarda”, a “Mocidade Portu-
guesa” e a “Legião Portuguesa”, esta última, com o objetivo claro de combater ideias socialistas.



meu sangue está nesta película

262

Júlio César Boaro

Salazar beija a mão do Cardeal Cerejeira. (Imagem retirada da internet, sem data).

Embora tenha negado, em carta à ONU, que Portugal possuísse colônias, e que 
seu governo não tinha o interesse em explorar as riquezas da região, e sim, de levar em 
comum acordo, o desenvolvimento aos povos africanos, a década de 1950 foi a mais 
brutal no que diz respeito ao trabalho forçado no século XX. O Estatuto dos Indígenas 
Portugueses das Províncias da Guiné, Angola e Moçambique, de 1929 estava em vigor e 
foi largamente utilizado, aprofundando as desigualdades econômicas, jurídicas e raciais 
contra estes africanos. Este Estatuto permitia castigos físicos aos trabalhadores que 
não cumprissem com sua carga de trabalho e produção. Estes castigos permitiam o uso 
de palmatória, perseguição e apreensão dos trabalhadores que fugiam desta violência, 
causando mal-estar social e medo em todas as famílias, cito Castelo

Havia também formas mais subtis de racismo, nomeadamente 
a diferenciação salarial e os entraves no acesso ao emprego e à 
promoção social. Entre as causas de conflitos e mal-estar social 
contam-se o recrutamento forçado, que colocava à disposição dos 
colonos (empresas, particulares e administração) uma mão de obra 
barata, o envio de contratados para as roças de São Tomé, a lucrativa 
exportação de trabalhadores moçambicanos para as minas da África 
do Sul, a cultura obrigatória do algodão e do arroz, a ocupação de 
terras, o comércio de permuta explorando o indígena, a cobrança de 
impostos e o desrespeito pelas autoridades gentílicas. (p. 9).



meu sangue está nesta película

263

Júlio César Boaro

A cultura portuguesa foi imposta e penetrou em todas as instâncias da vida social 
africana, a ponto de suas tradições milenares, como a cura, as iniciações, a transmissão 
oral das histórias e mitologias, entre outras, serem consideradas apenas folclores e todas 
como inferiores, o que inclui a arte africana.

Ainda que, no papel, boa parte destes investimentos estivessem voltados para a 
planificação e desenvolvimento econômico das colônias, a maior parte foi, secretamente, 
voltada para o desenvolvimento militar, já sob a ameaça de grupos guerrilheiros de 
independência. 

O surgimento dos grupos armados pró independência e o cinema 

Com tamanha opressão e violência, era de se esperar que a resistência que sempre 
houve, desde os primórdios da invasão portuguesa no século XIV, se organizasse a fim 
de derrubar o regime ditatorial e alcançar a independência. 

Embora tenham ganhado mais notoriedade na década de 1990 devido ao 
aporte das mídias estrangeiras sobre o conflito, estes grupos anti-imperialistas têm sua 
origem num período muito anterior, remontando ao final da segunda década do século 
passado. Em 1929, foi fundada a ANANGOLA, (Associação dos naturais de Angola). 
Esta associação tinha como objetivo fazer oposição à opressão e violência colonial 
salazarista, cito Agostinho   

A ANANGOLA era orientada por um espírito de reação ao 
colonialismo e tinha uma tendência revolucionária. Frente às 
sanções do regime autoritário de Salazar, foram obrigados a operar 
na clandestinidade. Criaram escolas de alfabetização clandestinas, 
onde ensinavam aos alunos a necessidade de empreender uma luta 
pela independência de Angola. (2011, p.15). 

O massacre contra os trabalhadores da lavoura algodoeira em Cassange, (região 
centro-norte de Angola), em 1961, impulsionou a formação de grupos guerrilheiros 
angolanos pró-independência. Este massacre refere-se ao bombardeio com napalm, 
(comprado dos Estados Unidos que a estava usando esta arma química no Vietnã), 
para acabar com a greve dos trabalhadores, que reivindicavam melhores condições 



meu sangue está nesta película

264

Júlio César Boaro

de trabalho, entre estas condições, o pagamento em dia dos salários, a diminuição 
de carga horária de doze horas diárias para oito, e o fim dos espancamentos pelo não 
cumprimento de metas de produção. Este trabalho era realizado para a empresa belga 
Cotonag.

Em 1920, havia sido criada, em Lisboa, a Liga Africana, com o objetivo de criar 
as bases de libertação da colônia, movimento este surgido no bojo pós I Guerra Mundial 
e que tinha a intenção de tornar Angola um país independente. É fundamental dizer 
que os movimentos nacionalistas angolanos foram inspirados em seu passado ancestral, 
uma vez que muitas etnias lutavam para não deixarem desaparecer sua descendência 
étnica e cultural, ao mesmo tempo que o cristianismo português avançava para dentro 
do território angolano, em terras ainda não exploradas pelo colonizador.
 

Imagens do documentário MPLA 50 anos, produzido pelo próprio MPLA em 2012. Na primeira imagem, 
o manifesto de fundação do movimento, na imagem seguinte, o treinamento de mulheres na guerrilha.

Com o objetivo explícito de explorar ao máximo o mercado africano, Portugal 
incentivou a entrada, entre a quarta e quinta década do século passado, de mais de cem 
mil emigrantes portugueses, a maioria indo para as grandes cidades das colônias, como 
Luanda e Lourenço Marques5, (Angola e Moçambique, respectivamente).

Em Angola, três foram os principais grupos que lutaram pela libertação do 
julgo colonial: MPLA – Movimento Popular de Libertação de Angola, surgido em 1956 

5 O nome da capital foi alterado de Lourenço Marques para Maputo, pelo presidente moçambicano Sa-
mora Machel em 03 de fevereiro de 1976. Lourenço Marques foi um navegador e explorador português.



meu sangue está nesta película

265

Júlio César Boaro

e de orientação marxista, atuava principalmente nos centros urbanos, e seu líder era 
Agostinho Neto. Continha, em suas fileiras, tanto mestiços como brancos. O outro 
grupo importante era o FNLA – Frente Nacional de Libertação de Angola, liderado 
por Holden Roberto, criado em 1962. Completamente antagônico ao MPLA, O FNLA 
era anticomunista e rejeitava qualquer cultura que inclui-se pessoas brancas, embora 
fosse apoiado financeiramente e logisticamente pelos Estados Unidos. Por último, a 
UNITA – União Nacional para a Independência Total de Angola. Fundada e liderava 
por Jonas Savimbi em 1964, entra na luta armada dois anos depois, e, inicialmente 
se declarando maoísta, mudou rapidamente sua posição ao conseguir apoio norte-
americano, tornando-se a principal opositora de Agostinho Neto.

O cineclubismo e a luta armada

O movimento cineclubista em Angola, com suas raízes ainda nos anos 50, foi 
um importante marco da cultura fílmica em território negro. 

Com o intuito de se contrapor a uma imagem de Angola perfeita para os 
estrangeiros, Piçarra nos diz que

Em Angola, os membros do movimento cineclubista, que se desenvolve 
na década de cinquenta com forte engajamento social e político, têm 
uma consciência identitária angolana que se quer exprimir. Manuel Faria 
sustenta em 1964, na revista Diálogo (dirigida pelo Cine Clube do Huambo, 
fundado em 1956 e o primeiro de Angola), que “não havia suficiente cultura 
(angolana) da parte dos indivíduos, honestos” que tentaram criar um 
cinema angolano. (p.4, 2018).

O MPLA já apontava para um caminho onde o cinema fosse usado como 
ferramenta de propagação e ensino da ideologia socialista, indo na direção contrária 
ao cinema lusitano colonial. A ausência de técnicos ou de equipamentos adequados não 
evitou que os líderes tivessem ideias sobre como os filmes poderiam ser produzidos. 
Contando com a ajuda de países socialistas como Cuba e a antiga Iugoslávia, bem como 
do coletivo francês Unicitè, que era ligado ao Partido Comunista Francês, (nos campos 
de batalha, Cuba e a ex-URSS também apoiaram, militarmente e logisticamente, o 
MPLA, contra o apoio da África do Sul, dos Estados Unidos e de Israel). 



meu sangue está nesta película

266

Júlio César Boaro

Totalmente refratária a um cinema que fosse alienado, ou seja, que não mostrasse 
a realidade, cito Faria (apud Piçarra)

...o futuro do cinema angolano não será o de um cinema que “mostre 
animais. Um cinema que não mostre caçadores; nem canibalismos nem 
selvajarias. Nem mostre o negro para fazer rir. Nem como bom rapaz
estereotipado. Nem cinema paternalista. Nem cinema de turistas” “[...] 
que interesse tem um cinema que não foca problemas, meios, e que não é 
cinema social diretamente ligado à “multidão de gentes”? (2018, p.5).

Sem orçamentos para fazer grandes realizações, os cineclubes exibiam filmes de 
8mm, mais fáceis e baratos para serem feitos, e cuja exibição também poderia ser feita 
sem muita estrutura. Óscar Gil fez o documentário sobre o combate da MPLA contra a 
invasão do exército sul-africano, que fez surgir o documentário “Agressões racistas sul-
africanas” (1978), sobre o início do cinema angolano, transcrevo a fala do próprio Gil

O cinema pós-independência, que eu vou designar Angola Cinema Ano 
Zero, é, em minha opinião, o cinema verdadeiramente angolano. Remeto-
me ao início da minha caminhada há 45 anos, numa fase de profundas 
transformações do nosso país, em que eu e outros colegas de profissão 
percorremos Angola, registrando situações como as invasões sul-africanas e 
muitos outros acontecimentos políticos-militares e sociais. Foi nessa altura 
que começaram a surgir os primeiros documentários, o cinema documental 
ou cinema direto, como entendermos chamar. (2022, p.43).

 No livro CineGrafias Angolanas, do qual o trecho acima foi tirado, (bem como, 
os próximos trechos) faz a mesma pergunta para vários cineastas angolanos, sobre o 
uso do cinema pelo regime salazarista, escolhemos três cineastas para expor aqui as 
respectivas respostas: 

A pergunta: Como o cinema foi usado pelo colonialismo em Angola?
Zezé Gamboa: Durante o Estado Novo, foram feitos vários filmes de propaganda 

e alguns filmes de longa-metragem, por realizadores estrangeiros, encomendas feitas 
pelo regime para promover Angola como província colonial portuguesa, mas o principal 
uso do cinema pelo colonialismo, no caso de Angola, foram os documentários de curta 



meu sangue está nesta película

267

Júlio César Boaro

duração, (10 minutos), que eram projetados nos cinemas depois da publicidade, e antes 
do filme principal, com o título de Jornal da Atualidade. (p.209).

Nguxi dos Santos: O cinema foi usado pelo colonialismo em Angola, no 
sentido de entreter os angolanos, de modo a fazer com que estes aceitassem a própria 
colonização. (p.215)

Maria João Ganga: Pelos registros existentes, concluímos que o cinema 
realizado na época colonial era essencialmente documental, de certa forma, testemunho 
do desenvolvimento, instalação e conquista das colônias. Eram documentários sobre 
evangelização, desenvolvimento da agricultura, belezas naturais, sobre a expansão 
colonial, era um meio de propaganda do regime colonizador. (p.220). 

Na década de 80, mais precisamente até 1985, a produção fílmica angolana era 
política, buscava-se, sobretudo, mostrar o que consideravam a realidade daquele país, 
até porque, como fora dito, enquanto o país fora colônia de Portugal, o que se mostrava 
era a ínfima parte de uma realidade que interessava principalmente às elites portuguesas.   

A questão a ser levada em consideração é que, numa guerra, não se permite 
sonhar, o que se deseja é sobreviver. Trazendo este pensamento para o cinema 
produzido durante a guerra civil angolana (1975 à 2002), é de se esperar que os parcos 
recursos para a indústria cinematográfica, (se é que assim podemos chamá-la, no caso 
deste país em questão), fossem usados em produções voltadas para o que se vivia então, 
aproximando-se do maoismo, onde toda a produção cultural tem que ser voltada para 
o aparato ideológico.
 

Sequência de cenas do filme O Herói, de Zezé Gamboa, sobre um soldado que volta mutilado da guerra 
civil e tenta reconstruir sua vida, símbolo de um país também mutilado.

A partir de 1985, Angola passa a ter um apagão nas produções de filmes, 
justamente por causa da guerra, e em 1999, a cultura cinematográfica sofre um duro 
golpe com o fechamento do Instituto Nacional de Cinema e do Laboratório Nacional 



meu sangue está nesta película

268

Júlio César Boaro

de Cinema, (PIÇARRA, 20246), sendo que este lapso durou até o ano 2002, quando 
há um reinvestimento estatal, onde são produzidas três importantes obras, (Comboio 
da Canhoca, de Orlando Fortunato, O Herói, de Zezé Gamboa e Na Cidade Vazia, de 
Maria João Ganga, já citado neste estudo). 

É importante dizer que, durante os anos de ostracismo do cinema angolano, 
alguns cineastas, não encontrando possibilidade de produção dentro de seu país, 
passaram a produzir fora de Angola, porém, a partir de 2006, com investimentos da 
iniciativa privada, há uma retomada da produção em solo angolano. 

Um bom exemplo de jovem cineasta é o escritor Ondjaki, (Ndalu de Almeida). 
Ondjaki, bastante sintonizado com as demandas sociais da juventude da qual faz parte, 
produziu o média-metragem Vou mudar minha cozinha, (2022). Nesta obra, o cineasta 
opta por filmar em close, tanto o rosto da personagem feminina interpretada pela 
jovem atriz Renata Torres, como passear com a câmera pela casa, enquanto a mulher, 
sozinha, produz um monólogo sobre sua condição de viúva no pós guerra, e a condição 
da mulher no espaço doméstico. Com uma fotografia precisa e contemporânea, com 
som de chuva e texto reflexivo, filmado em preto e branco, o filme tem camadas de 
reflexões sobre a Angola atual.
 

Cenas de Vou mudar minha cozinha, de Ondjaki. Exemplo do novo cinema angolano

Quando citamos a produção fílmica de um país, há critérios de escolha e 
naturalmente, de exclusão. Os critérios que acompanham esta relação dizem respeito 
a importância histórica que estes filmes tem no contexto angolano e mundial, 
representado pelas dificuldades em produzi-los e, mesmo assim, deixar um registro 

6 https://www.cinemateca.pt/programacao.aspx?ciclo=1828



meu sangue está nesta película

269

Júlio César Boaro

para a posteridade sobre a insistência em não se deixar vencer pelos obstáculos de várias 
ordens, (financeira, geográfica, técnica, política, material entre tantas outras).

Assim como o povo angolano que vem guerreando contra as formas opressoras 
de dominação do colonizador, (já existia guerras étnicas antes da entrada dos europeus 
no litoral de seu território, logo, estratégias de ataque e defesa já era conhecida e 
praticada por eles), os e as cineastas de Angolas veem o cinema não somente na sua 
versão mercadológica, mas também como uma linguagem capaz de fortalecer e dar 
continuidade a cultura e suas tradições milenares. 

Bibliografia

AGOSTINHO, F. Paulo. Guerra em Angola: as heranças da luta de libertação e a guerra 

civil. Mestrado em Ciências Militares – Especialidade de Cavalaria – Academia Militar. 
Lisboa, 2011.

BAZIN, André. O Cinema – Ensaios. São Paulo: Brasiliense, 1991.À DISTOPIA DE PEA

CASTELO, Cláudia. “Novos Brasis” em África desenvolvimento e colonialismo português 

tardio. VARIA HISTÓRIA, Belo Horizonte, vol. 30, nº 53, p.507-532, mai/ago 2014.

HAMPÂTÉ BÂ, Amadou. “África, um continente artístico” em O Correio da Unesco. 
Rio de Janeiro,1976. 

LAURITI, Thiago. O filme Na Cidade Vazia Uma adaptação do livro As Aventuras de 

Ngunga da utopia a distopia de Pepetela. Literates, 2022, artigo.

MILLS, W. Charles. O contrato racial. Rio de Janeiro: Zahar, 2003.

PIÇARRA, M. do Carmo. Angola (Re) Imaginar o nascimento de uma nação no cinema 

militante. Journal of Lusophone Studies 3.1 (Spring 2018). Universidade do Minho.

RAMPINELLI, J. Waldir. Salazar: uma longa ditadura derrotada pelo colonialismo. Lutas 

Sociais, São Paulo, vol.18 n.32, p.119-132, jan./jun. 2014.

SECCO, T. Carmen, TAVARES P. Ana, LEITE M. Ana, VAN-DÚNEM. CineGrafias 

Angolanas, memórias e reflexões. São Paulo: Kapulana, 2022.

TUDOR, Andrew. Teorias do Cinema. Lisboa: Edições 70, 1985.



270

A felicidade no cinema de mulheres negras 
brasileiras no youtube

Carlos Francisco de Morais 1

	 No estudo do cinema de mulheres no Brasil, especialmente aquele realizado no 
contexto da longeva ditadura derivada do golpe civil-militar-empresarial de 1964, não 
é raro o pesquisador se deparar com uma realidade incômoda: produzidos com um grau 
de dificuldade sempre igual ou maior que o talento e a dedicação das cineastas, os filmes 
encontraram um espaço limitado para sua exibição e circulação.
	 Um exemplo emblemático dessa outra espécie de censura é Feminino plural, 
realizado por Vera de Figueiredo em 1976. Como tive ocasião de escrever no capítulo 
“Em transe/trânsito: a mulher negra em Feminino plural, de Vera de Figueiredo”, 
publicado no livro Mulheres nos cinemas e audiovisuais: paralelos Brasil-Portugal, organizado 
por Renata Soares Junqueira e Paulo Cunha (Editora Todas as Musas, 2024), trata-se de 
uma fita de alto valor estético, ideológico e histórico:

Lançado em 1976, Feminino plural é a obra-prima de Vera de Figueiredo. 
Trata-se de um filme sui generis, exemplo acabado de uma cinematografia 
de vanguarda na forma e no fundo. As inovações visíveis em sua estrutura 
narrativa não-linear, na utilização de enquadramentos insólitos, na 
montagem autoral, na incorporação da performance e do happening 
correspondem, no plano dos sentidos, ao protagonismo assumido 

1 Pró-reitor de Assuntos Comunitários e Estudantis PROACE, Professor Associado IV Departamento 
de Estudos Literários UFTM - Universidade Federal do Triângulo Mineiro



a felicidade no cinema de mulheres negras brasileiras

271

Carlos Francisco de Morais 

pelas mulheres nas ações encenadas, produzindo, desta forma, um filme 
assumidamente feminista, um “cinema de mulheres” digno do nome. 
(MORAIS, 2024, p. 19)

	 A qualidade de Feminino Plural pode também ser aquilatada por meio do registro 
que Karla Holanda fez de sua carreira internacional: 

Vera  de  Figueiredo  iniciou-se  na  direção  através  da  bitola  super  8,  em  
1972.  (...) Feminino Plural é seu primeiro longa e repercutiu nos principais 
suplementos culturais do país. Participou do Festival de Cannes, em 1977. 
Participou também no Festival de Taormina, na Sicília, e foi convidado para  
o  New  York  Film  Festival,  no  mesmo  ano. (HOLANDA, 2017, p. 16)

	 No mesmo parágrafo de seu artigo, entretanto, Holanda já indica os problemas 
de exibição e circulação que o filme teve no Brasil na época de seu lançamento: 

No  entanto,  poucos  conhecem  o filme no Brasil. Somente em 2006, a 
TVE exibiu o filme e, em 2011, o Festival Internacional   de   Curtas   de   
São   Paulo   o   homenageou   por   seus   35   anos   (Cavalcante  e  Holanda,  
2013). (Idem, ibidem)

	 A base dessa asserção das autoras é o fato de que Feminino plural foi exibido 
apenas quatro vezes ao ser lançado em 1976, sempre em sessões noturnas, como 
informou a própria diretora em entrevista de 2023:

De acordo com Vera, Feminino plural foi bem recebido no exterior, 
especialmente na França, onde foi exibido em uma mostra paralela ao 
Festival de Cannes e distribuído comercialmente. No Brasil, a estreia foi 
em apenas uma sala do Rio de Janeiro, com uma sessão semanal noturna 
durante cerca de um mês. Era comum, segundo a diretora, ver parte do 
público deixando o cinema logo na primeira cena, que mostra a imagem 
desfocada de um parto. (PÉCORA, 2023)

	 Mesmo em tempos recentes, cineastas brasileiros enfrentam dificuldades para 
exibir seus filmes em comparação com as produções vindas de Hollywood, como 
apontam Gimenez e Rocha:



a felicidade no cinema de mulheres negras brasileiras

272

Carlos Francisco de Morais 

Há muitos anos o mercado de cinema no Brasil é dominado pela produção 
oriunda dos Estados Unidos. Na última edição do Anuário Estatístico do 
Cinema Brasileiro (ANCINE, 2015), por exemplo, informa-se que 83,9% 
do público dos lançamentos foi para filmes dos Estados Unidos; 10,6% 
do Brasil; 2,0% da França; 1,4 % da Alemanha; e 2,1% de outros países. 
(GIMENEZ & ROCHA, 2018, p. 95)

	 Diante desse quadro, pode-se, então, conceber as dificuldades com que lutava 
uma cineasta para exibir seu filme em 1976, considerando-se tanto o tema dele quanto 
a abordagem escolhida para realizá-lo e o contexto histórico, ou seja, os anos de 
chumbo da ditadura implantada no Brasil em 1964. Como disse Vera de Figueiredo em 
entrevista de 1977, Feminino plural é “um filme feminista, o primeiro filme feminista 
feito no Brasil. (...) Há um preconceito muito grande contra esse assunto” (SRTV 149, 
1977). Quanto ao seu contexto de produção e lançamento, foi o mesmo da promulgação 
da Lei 5250/67, usada para censurar a imprensa, do Decreto 1077/70, que instituiu 
punições para publicações consideradas imorais, e da Lei 6339/76, conhecida como 
a Lei Falcão, que cercear o debate político, dos assassinatos do jornalista Wladimir 
Herzog e do operário Manuel Fiel Filho em dependências do II Exército, em São Paulo, 
ou seja, uma época de intensa censura e repressão das liberdades democráticas e da 
produção cultural. Limitar a exibição de um filme declaradamente feminista a sessões 
noturnas em uma única sala de um país imenso também é uma forma de censura — e das 
mais efetivas, uma vez que Feminino plural praticamente desapareceu da cena artística 
brasileira por décadas. Mesmo hoje, sua difusão se limita à cópia de baixa qualidade 
disponível na plataforma Youtube.
	 Para se chegar ao cerne do tema a ser explorado neste capítulo, é preciso 
considerar também outro aspecto da questão: o fato de Vera de Figueiredo ter sido 
uma mulher branca oriunda da burguesia ilustrada do Rio de Janeiro. É o que atesta sua 
origem familiar, pois avó foi uma militante sufragista no início do século XX, sua mãe 
formou-se farmacêutica nos anos 1930 e ela mesma diplomou-se em arquitetura (em 
uma turma com sete mulheres e 100 homens) na década de 1950, passando a atuar como 
arquiteta, designer, artista plástica e roteirista. Tal origem, como se vê, não facilitou sua 
carreira como cineasta em tempos de ainda maior poder do patriarcado e da misoginia, 
como também aconteceu com outras realizadoras de perfil social semelhante, como as 
citadas juntamente com Vera por Alcilene Cavalcante de Oliveira:



a felicidade no cinema de mulheres negras brasileiras

273

Carlos Francisco de Morais 

É nessa esteira que Tereza Trautman, em Os homens que eu tive (1973); 
Maria do Rosário Nascimento e Silva, em Marcados para viver (1976; Vera 
de Figueiredo, em Feminino Plural (1976); e Ana Carolina, em Mar de rosas 
(1978), perpassaram os anos 1970 realizando longas-metragens de ficção e 
enfrentando o cânone cinematográfico vigente e a sociedade sob a égide da 
ditadura civil-militar e da dominação masculina. (OLIVEIRA, 2022, p. 76)

Segundo Joari Reis, o primeiro longa-metragem de ficção do cinema brasileiro 
foi O crime dos Banhados, dirigido por Francisco Santos em 1914. Somente setenta anos 
depois, em 1984 aconteceu a estreia de um filme de longa-metragem dirigido por uma 
mulher negra: Amor maldito, de Adélia Sampaio. Não obstante o imenso significado 
simbólico dessa conquista, é importante observar que a cineasta não mais teve 
oportunidade de dirigir outro filme nos mesmos moldes, registrando apenas um curta 
ficcional, Denúncia vazia, de 1987.
	 Em seu artigo “O cinema delas”, Ana Paula Orlandi registra inicialmente como, 
passados quase cinquenta anos do lançamento de Feminino plural, persiste ainda um 
quadro hostil à promoção do cinema de mulheres:

De maneira geral, é muito difícil para as mulheres conquistarem cargos de 
chefia e isso não é diferente no cinema”, relata a produtora Débora Ivanov, 
ex-diretora da Agência Nacional de Cinema (Ancine) e hoje à frente do Mais 
Mulheres Lideranças do Audiovisual Brasileiro, grupo criado no ano passado 
que reúne 90 profissionais do setor. “É um círculo vicioso: os homens são 
mais contratados para dirigir e roteirizar longas-metragens porque são mais 
experientes, enquanto as mulheres permanecem em segundo plano por não 
terem tanta experiência em direção. (ORLANDI, 2024)

	 Em seguida a essas ponderações, Orlandi destaca a situação das cineastas negras, 
que, a seguir, passarão a ser o foco deste estudo:

O quadro se revela mais complexo em relação às mulheres negras, 
como aponta a cientista política Marcia Rangel Candido, pesquisadora 
associada do Grupo de Estudos Multidisciplinares da Ação Afirmativa, 
da Universidade do Estado do Rio de Janeiro (Gemaa-Uerj). Desde 
2014 o grupo mapeia a diversidade no cinema brasileiro. O mais recente 



a felicidade no cinema de mulheres negras brasileiras

274

Carlos Francisco de Morais 

levantamento revelou que entre os diretores dos 240 filmes brasileiros de 
maior bilheteria entre 1995 e 2018 21% são do sexo feminino. Nenhuma 
das cineastas é negra. “Não é possível explicar essa desigualdade pela falta 
de profissionais no mercado do audiovisual brasileiro: as mulheres negras 
estão aí e relatam muita dificuldade em conseguir financiamento para 
produzir e distribuir os filmes”, avalia Candido. “A pesquisa evidencia que o 
mercado cinematográfico brasileiro é dominado por homens brancos e não 
representa nossa diversidade. A ideia é de que esses dados possam ajudar a 
fomentar políticas públicas mais preocupadas com igualdade de gênero e 
raça no país. (ORLANDI, 2024, p. 83)

	 Uma frase de Adélia Sampaio, dita em entrevista de 2017, corrobora a 
invisibilidade imposta por tanto tempo às cineastas negras no Brasil. Ao rememorar 
o processo de realização de Amor maldito, a diretora se expressou assim: "O cinema é 
elitista. Chega uma preta, filha de empregada doméstica e quer fazer filmes? Claro que 
foi difícil" (LANAVE, 2017). Tanto Sampaio tinha razão que foram necessários passar 
quase quarenta anos depois de seu filme para que um segundo longa-metragem dirigido 
por uma mulher negra brasileira fosse lançado: Um dia com Jerusa, de Viviane Ferreira, de 
2021. A força com a qual a sociedade e a cultura brasileiras promovem a invisibilização 
social e artística das mulheres negras, manifesta nesses vastos períodos de tempo, não 
escapou à jovem cineasta baiana, como registrou a entrevista por ela concedida à revista 
Carta Capital em 2017:

CC: Qual é a sensação de saber que você é a segunda mulher negra a dirigir um 

longa de ficção no Brasil?

VF: A sensação de responsabilidade é muito grande, sobretudo, por ter 
consciência da quantidade de outras histórias, tão boas quanto a minha, que 
não foram selecionadas. Depois, porque proponho um filme que tem sua 
fonte criativa na “memória coletiva” da população negra brasileira.
Também não posso esquecer que estou à frente do projeto que quebrará 
um jejum histórico na cinematografia brasileira, uma vez que trata-se do 
segundo longa-metragem de ficção dirigido por uma mulher negra no 
Brasil. A primeira foi Adélia Sampaio, diretora de Amor Maldito, há 34 anos.

	 É digno de nota que Viviane Ferreira destaque a multiplicidade de histórias 
centradas em mulheres negras que o Brasil tem o potencial de apresentar no cinema, 



a felicidade no cinema de mulheres negras brasileiras

275

Carlos Francisco de Morais 

mas não o faz de maneira minimamente proporcional seja ao número desse grupo na 
população, seja ao seu significado histórico e cultural. A existência de apenas dois longa-
metragens de ficção dirigidos por artistas negras nos primeiros cem anos do cinema 
brasileiro é uma acusação poderosa e suficiente em si mesma.
	 Se dirigir um filme é tarefa difícil para as mulheres no Brasil, especialmente as 
negras, exibi-lo não o é menos. Em seu estudo sobre a visão que as diretoras brasileiras 
têm de seu ofício, Fernando Gimenez procedeu a um exame minucioso de como se faz 
a distribuição cinematográfica no país; suas conclusões a respeito das disparidades entre a 
circulação de obras dirigidas por mulheres em relação àquelas de autoria masculina são de 
grande impacto. Ao se referir à produção realizada entre 1995 e 2019, ele constata que

Para 1.849 filmes brasileiros lançados no período, havia informação sobre o 
público alcançado e as empresas que fizeram a distribuição para as salas de 
cinema. Desse conjunto, 78,5% foram dirigidos ou codirigidos por homens. 
A direção ou codireção de mulheres foi identificada em 16,1% dos filmes e, 
por fim, a codireção mista em 5,4% dos filmes.
Os dados sobre o desempenho de público dos filmes permitem expor outra 
desigualdade entre mulheres e homens nesse mercado que está associada 
ao acesso ao mercado distribuidor. Em primeiro lugar, entre os 91 filmes 
que tiveram mais de um milhão de espectadores, apenas 11 (12,1%) 
foram dirigidos por mulheres e um teve codireção de mulher e homem. 
(GIMENEZ, 2020, p. 114)

	 Em termos objetivos, portanto, no panorama do cinema brasileiro, as 
produções dirigidas por mulheres alcançam um número muito menor do que aquelas 
lideradas por homens e, quando conseguem ser exibidas, alcançam um público muito 
desproporcionalmente menor. Ou seja, no campo cinematográfico nacional as mulheres 
continuam a ser mantidas em uma posição de minoria. Nesse contexto, é agora útil 
voltar à citação feita acima do artigo de Ana Paula Orlandi, na qual se evidenciava que 
dos 240 filmes nacionais com maior bilheteria entre os anos de 1995 e 2018 não havia 
um só dirigido por uma cineasta negra, para dar razão à primeira frase do referido texto: 
“A cineasta brasileira é branca, de classe social abastada e vive na região Sudeste, onde 
estão  concentradas cerca de 80% das  empresas produtoras de filmes no país” (Orlandi, 
2024, p. 83).



a felicidade no cinema de mulheres negras brasileiras

276

Carlos Francisco de Morais 

	 Nesse labirinto com mais de um Minotauro em seu centro. as mulheres negras 
brasileiras que são postas diante do dilema hamletiano de ser ou não ser cineastas e 
persistem em sua vocação têm encontrado, nos últimos anos, uma alternativa para 
que suas obras sejam vistas para além dos festivais, como a “Mostra Competitiva de 
Cinema Negro Adélia Sampaio”, realizada desde 2016 na Universidade de Brasília. Em 
acréscimo significativo a esses eventos sazonais, que, mesmo sendo de reconhecido 
valor, raramente podem alcançar um público não especializado, as jovens realizadoras 
independentes passaram a contar com um novo meio eletrônico de difusão: as 
plataformas digitais, com o Youtube à frente. É o que se depreende do estudo de Josias 
Pereira sobre as novas formas de exibição do cinema independente no Brasil:

Depois de pronto, de maneira geral, um dos maiores problemas, senão 
o maior problema do cinema e audiovisual brasileiro hoje, diz respeito à 
distribuição, afinal, as telas e janelas estão praticamente “ocupadas” pela 
produção estadunidense, sendo assim, resta aos independentes, buscar 
distribuir de forma alternativa, cineclubes, via web, enfim. E é justamente 
a web que está sendo bem explorada pela nova geração de diretores 
independentes. (PEREIRA, p. 90)

Quando Adélia Sampaio rodou Amor maldito, a Embrafilme, empresa estatal 
e maior financiadora do cinema nacional nas décadas de 1970 e 1980, se recusou a 
liberar verba para o filme por não aceitar seu tema (LANAVE, 2017), o que obrigou a 
diretora a filmar em regime de cooperativa com os atores e a equipe técnica. Terminada 
a obra, ao oferecê-la para o proprietário de uma rede de oito salas de exibição, teve 
de aceitar a proposta de que o cartaz de divulgação desse a entender que se tratava de 
uma pornochanchada, gênero erótico muito em voga na época. O efeito dessa autêntica 
deturpação do filme não escapou ao famoso crítico Leon Cakoff: “Ninguém é obrigado 
a adivinhar o que se passa por trás de um produto obrigado a se vender de acordo com 
as regras sensacionalistas do momento,Amor maldito é um raro oásis que não pode ser 
ignorado” (apud LANAVE, 2017).

Guardadas as devidas proporções, uma jovem cineasta negra dos dias atuais não 
está condenada a essa escolha de Sofia. Como foi o caso de Viviane Ferreira, cujo  curta-
metragem O dia de Jerusa, de 2014, depois de circular por diversos festivais no Brasil 



a felicidade no cinema de mulheres negras brasileiras

277

Carlos Francisco de Morais 

e no exterior, já obteve 71 mil visualizações no canal do Youtube  da Odun Filmes, 
produtora fundada pela diretora, outras artistas negras hoje podem “subir” seus filmes 
para a plataforma sem custo ou censura prévia e alcançar um público que dificilmente 
irei vê-los no cinema.

Antecipando o exame mais próximo que se fará nestas páginas de O dia de Jerusa, 
registre-se que um rápido exame de outras fitas disponíveis atualmente no Youtube 
corrobora a linha de argumentação acima.

Kbela, dirigido por Yasmin Thayná em 2015 e premiado nos festivais Curta 
Brasília, Goiânia Mostra Curtas, Festival de Cinema de Vitória e reconhecido como 
o melhor filme de curta metragem da diáspora pela Academia Africana de Cinema, 
sediada na Nigéria, já foi visto 185 mil vezes em seu canal oficial no Youtube.
	 Elekô, curta  produzido e dirigido pelo Coletivo Mulheres de Pedra em 2015 e 
exibido em festivais e cineclubes do Brasil, Peru e México, além de ter sido premiado 
como o  melhor filme do 72Horas Festival de Filmes no Rio de Janeiro, registra 106 mil 
visualizações no canal do Coletivo no Youtube.
	 A boneca e o silêncio, com roteiro e direção de Carol Rodrigues, vencedor do 
prêmio do público de melhor curta do Festival Itinerante de Língua Portuguesa, 
acontecido em Lisboa, em 2015, e exibido e premiado em mais de vinte outros eventos 
nacionais e internacionais, já passa das 100 mil visualizações no canal da diretora.
	 Cores e botas (2010), de Juliana Vicente, teve a mesma carreira de exibição e 
prêmios em festivais daqui e de fora que os citados acima e até o momento já acumula 
quase 340 mil visualizações no canal de sua produtora Preta Portê Filmes.
	 Além deles, estão disponíveis na plataforma títulos como Gurufim da Mangueira, 
de Danddara (2000), Aquém das nuvens (2010), de Renata Martins, Peripatético (2017), de 
Jessica Queiroz, Vamos fazer um brinde (2011), de Sabrina Rosa, e República (2020), de 
Grace Passô.

Em seu clássico artigo “Women’s cinema as counter-cinema”, publicado 
originalmente em 1973 e que se tornou uma referência incontornável em qualquer 
discussão que se faça a respeito de filmes dirigidos por mulheres, Claire Johnston, teórica 
de cinema e ativista do feminismo, centrou sua concepção do cinema de mulheres 
na noção de que ele, obrigatoriamente, precisa ser um contra-cinema, ou seja, uma 
linguagem artística assumidamente política, dedicada a contribuir para revolucionar a 
cultura ocidental por meio da recusa à adoção de uma visão falocêntrica do mundo e da 



a felicidade no cinema de mulheres negras brasileiras

278

Carlos Francisco de Morais 

arte. Dessa forma, ela propôs que a própria linguagem cinematográfica fosse objeto de 
transformação, no sentido de que se livrasse dos estereótipos sobre o lugar da mulher 
na sociedade:

Any revolutionary strategy must challenge the depiction of reality; it is 
not enough to discuss the oppression of women within the text of the 
film; the language of the cinema/the depiction of reality must be also 
interrogated, so that a break between ideology and text is effected. 
(JOHNSTON, 1973, p. 29)

	 Em Feminino Plural, Vera de Figueiredo deu corpo a essa proposta ao colocar 
uma mulher negra no centro de uma das sequências de maior impacto de seu filme, de 
modo que a atriz Léa Garcia, que no mesmo ano de 1976 interpretava na telenovela A 

escrava Isaura uma mulher escravizada de nome Rosa, que era submetida a contínuas 
violências, humilhações e subalternização ao longo da narrativa, pudesse mostrar um 
lado das mulheres negras completamente ausente da televisão daquele tempo. Assim é 
que a personagem de Léa no filme é mostrada em pé de igualdade com as demais mulheres 
que figuram no enredo e, delas todas, é a única a ter direito a uma fala estendida por 
diversos minutos, na qual expressa e expõe sua experiência de vida, seus anseios, seus 
talentos e sua beleza. Feminino plural se mostrou um exemplo valioso de contra-cinema 
feminista, portanto, ao recusar o estereótipo da mulher negra subalterna, silenciada e 
sem direito ao próprio corpo e ao abrir tempo e espaço para que sua voz se elevasse e 
se difundisse. Como tive oportunidade de observar no ensaio “Em transe/trânsito: a 
mulher negra em Feminino plural, de Vera de Figueiredo”, a experiência de ser mulher 
negra no filme é completa, não se traduzindo como um corpo destinado a servir o 
outro, o branco:

Em Feminino plural, Léa Garcia não se limita a dançar, participar de ritos 
e cerimônias, sorrir e desfilar sua beleza: ela fala também. No ponto alto 
do filme em termos de sua vinculação com o cinema de mulheres, sua 
personagem verbaliza questões intrinsecamente ligadas ao ser mulher e ser 
mulher negra. Sua fala não é a projeção de estereótipos exteriores, pois 
emana da experiência vivida antes e durante o momento de sua elaboração. 
As marcas dessa experiência estão todas sintetizadas em poucos minutos: a 



a felicidade no cinema de mulheres negras brasileiras

279

Carlos Francisco de Morais 

alegria de ser livre do “baú que me oprimiu toda a vida”, a revolta contra 
as humilhações sofridas por ser mulher e ser negra e o desejo nítido por se 
adonar do mundo inteiro, metáfora precisa de seu impulso para viver em 
plenitude: “Eu quero o mundo inteiro em mim. Todas as cores para mim, 
todas as cores do mundo em mim!” (MORAIS, 2024, p. 43)

	 A marca de insubmissão que o filme de Vera de Figueiredo apresentou com 
a referida sequência existe também nas produções das diretoras negras que têm se 
destacado nestas décadas iniciais do século XIX, mesmo que respeitadas as diferenças 
de estilo entre elas. Uma forma de perceber essa filiação, voluntária ao não, ao contra-
cinema, é observar como várias dos filmes recentes trazem personagens femininas que 
são a anti-Rosa, no sentido de que nelas se destacam mulheres negras que passam por 
experiências positivas, superando o legado traumático da personagem da novela para 
mostrar na linguagem audiovisual a realidade dos versos cantados por Dona Ivone Lara: 
“Um sorriso negro,/ Um abraço negro/ Traz felicidade”.
	 Dentre os filmes de autoria de cineastas negras citados parágrafos acima, O dia 

de Jerusa (2014), de Viviane Ferreira, pode ser destacado aqui como um exemplo prático 
dessa construção de uma imagem fílmica mais realista e completa das personagens 
negras. Mesmo sendo um filme de apenas vinte minutos, está repleto de sequências em 
que se torna evidente o que a história do Brasil — e de seu cinema — tanto se esforça 
para negar: que ser uma mulher negra é um ato de felicidade e uma revolução contínua 
no cotidiano.
 	 O dia de Jerusa tem roteiro e direção de Viviane Ferreira. Nascida em 1985 em 
Salvador, Bahia, a cineasta é também advogada e militante em prol dos direitos das 
mulheres negras. Além de fundar a produtora Odun Filmes, que se propõe como meta 
a criação de obras audiovisuais identitárias, a artista também foi uma das iniciadoras da 
Associação de Profissionais do Audiovisual Negro (APAN). Suas primeiras experiências 
como diretora foram curta-metragens de documentários e ficção realizados a partir de 
2008. Em 2014, passou a ser mais conhecida em função de O dia de Jerusa ter participado 
da seleção oficial do Festival de Cannes, sendo exibido na mostra Short Film Corner. 
Esse filme gerou em 2021 o longa-metragem Um dia com Jerusa, o segundo de autoria de 
uma mulher negra no cinema brasileiro, como aqui já se notou; ele foi exibido na Mostra 
Internacional de Cinema de São Paulo e atualmente está disponível na plataforma de 
streaming Netflix.



a felicidade no cinema de mulheres negras brasileiras

280

Carlos Francisco de Morais 

O roteiro de O dia de Jerusa tem como nexo o encontro duas mulheres negras 
de gerações diferentes: a jovem Sílvia, enquanto espera o resultado do vestibular da 
Universidade de São Paulo, trabalha em uma empresa de pesquisas de opinião e, por 
isso, vai à casa de Jerusa, uma senhora aposentada para perguntar sobre suas preferências 
em relação a marcas de sabão em pó. Esse encontro fortuito possibilita a ambas um 
momento de contato humano profundo durante um dia como qualquer outro. Aos 
poucos, a entrevista se torna uma oportunidade para Jerusa, vivida pela mesma Léa 
Garcia de A escrava Isaura e Feminino plural, mostrar como uma mulher negra é muito 
mais do que um corpo para servir: ela conta sua vida, seus sonhos, sua alegria de viver 
mais um dia de aniversário.
	 Desde a primeira sequência do filme, Jerusa já é construída no enredo como uma 
personagem distinguida pela potência do bem-estar no mundo. Ela é mostrada voltando 
para casa, presumivelmente de uma saída para compras, já que vem conduzindo atrás 
de si um carrinho de feira. À medida que a câmera, inicialmente em plano médio, se 
aproxima dela até chegar a um enquadramento em primeiro plano, se pode ver em seu 
rosto um leve sorriso de autossatisfação. Tudo o que se vê na tela concorre para causar 
essa impressão no espectador: as roupas de corte simples e elegantes, em cores claras e 
de tecidos leves da senhora, seu cabelo bem penteado, o ambiente urbano sem sujeira ou 
obstáculos que ameacem o ritmo calmo de seus passos, os personagens coadjuvantes (o 
catador de papelão, o poeta louco, os rapazes na porta do comércio, o casal de mendigos 
que faz amor debaixo das cobertas na calçada) que são focalizados por breves momentos 
para permitir a identificação da cidade de São Paulo. 
	 O encontro entre Jerusa e Sílvia é brevemente mostrado, mas se alonga na 
verdade por um dia inteiro, o que o faz se tornar intenso a ponto de ser tão significativo 
para o espectador quanto o é para as duas: a senhora assa um bolo enquanto arruma a 
mesa para comemorar o aniversário, a pesquisadora bate à sua porta, as perguntas são 
feitas, as memórias e verdades de cada uma emergem, Sílvia, ao ir ao banheiro, vê no 
jornal que foi aprovada para ingressar na USP,  elas se despedem.
	 Sobre tal fio tênue, paira um potencial foco de tensão: desde que Sílvia chega, 
Jerusa diz várias vezes que está à espera de que seus filhos e netos compareçam para 
celebrar seu aniversário, mas eles nunca chegam. Esse sinal da presença da solidão na 
vida de uma idosa negra, entretanto, se desfaz com a mesma sutileza que sustenta o 
filme como um todo — e a razão para isso é a felicidade, a antítese do trauma ancestral.



a felicidade no cinema de mulheres negras brasileiras

281

Carlos Francisco de Morais 

	 Ocorre que, ao voltar do banheiro, aonde fora para descansar um pouco da 
torrente de memórias de Jerusa, que quase já não responde mais às perguntas da 
pesquisa, sendo que essa rápida fuga lhe permitira descobrir que seu sonho de ir para a 
universidade vai se realizar, Sílvia nota que, em sua ausência, as respostas foram todas 
anotadas em seu questionário e, duplamente contente, resolve ensinar à dona da casa, 
para que ela então ensine a seus filhos e netos, uma canção de aniversário aprendida em 
sua infância na Bahia.
	 Quando Sílvia começa a cantar, o espanto e a curiosidade iniciais de Jerusa vão 
se transformando em alegria de corpo e alma. Logo ela se junta ao canto, repetindo 
os versos que ouve; logo as duas se dão as mãos e a festa se faz. O espírito catártico da 
sequência é realizado primorosamente pela edição e sonorização do filme. Aos 16m52s, 
faltando pouco mais de três minutos para o filme acabar, quando Jerusa se junta com 
mais firmeza ao canto de Sílvia, repetindo os refrões que ela ensina, a trilha sonora é 
incorporada na forma de um violão solo, que tece uma bela melodia para acompanhar 
as duas vozes.

Enquanto o violão, agora acompanhado de um trombone e um tamborim, está 
presente, a tela mostra uma sequência de breves tomadas que se alternam sem uma 
ordem temporal rigorosa. Alternativamente, se veem a idosa e a jovem fazendo um 
brinde com xícaras de café, batucando na mesa ao ritmo da canção, enchendo bexigas 
coloridas (para Jerusa, a amarela; para Sílvia, a rosa), batendo palmas, dançando de 
mãos dadas ou abraçadas, decorando a sala com guirlandas de balões de gás azuis, 
brancos, rosa e amarelos; ora Jerusa sopra as velinhas de seus 77 anos, dispostas sobre 
um bolo decorado com glacê branco e rosa, encimado por duas rosinhas cor-de-rosa, 
como o de uma menina de 7 anos, ora ela e Sílvia comem beijinhos, sorriem, cortam o 
bolo, sorriem mais, comem o bolo. Tudo culmina aos 17m53s, quando Jerusa estoura 
um dos balões para assustar Sílvia e cai em uma risada em seguida, que contagia a amiga 
imediatamente. Então os instrumentos param de soar e elas se abraçam em meio ao riso.

Essa sequência de tomadas curtas leva apenas um minuto, como se viu, mas é 
a demonstração cabal da capacidade de Viviane Ferreira como cineasta e do potencial 
do cinema de mulheres negras brasileiras ser uma revolução estética e social. Ocorre 
que todas as tomadas são feitas sempre em close-up, como o leve sorriso de Jerusa foi 
enquadrado no início do filme. O efeito dessa escolha de enquadramento tem o condão 
de ficar com o espectador por muito tempo depois que se desvanecem as cenas finais, 



a felicidade no cinema de mulheres negras brasileiras

282

Carlos Francisco de Morais 

em que Sílvia vai embora, mal percebendo que passou um dia inteiro com Jerusa, a 
qual volta para o seu cotidiano de cuidados com a casa. A razão desse efeito persistente 
é uma só: Viviane Ferreira, em O dia de Jerusa, se dedica a filmar de perto a felicidade 
não só de uma, mas de duas mulheres negras. A jovem que passou no vestibular, ou seja, 
começou agora a construção de uma carreira profissional, e a idosa que já viveu décadas 
e ainda sabe fazer festa com o que tem à mão: o tempo, a companhia, o talento culinário, 
a alegria de viver.

Nos seus vinte minutos de duração, portanto, O dia de Jerusa faz a ruptura 
completa com a ideologia da estereotipificação da mulher que Claire Johnston cobrava 
que o contra-cinema feminista tinha por obrigação fazer. Por meio da liberação de um 
imaginário em que as mulheres negras podem ser elas mesmas e nutrir anseios, urdir 
planos e habitar desejos, Viviane Ferreira realizou a profecia de Johnston: “our collective 
fantasies must be released: women’s cinema must embody the working through of 
desire” (JOHNSTON, 1973, p. 31). Seu filme, livre do olhar masculino e branco sobre o 
qual sempre se assentou o cinema de Hollywood e os demais por ele contaminado, lança 
sobre o encontro de Jerusa e Sílvia um olhar que tem a mesma suavidade e sutileza dos 
tons pastel das paredes da casa da velha senhora,  de suas roupas, da decoração que ela 
fez no bolo de seu aniversário e dos balões de gás que a fazem ser criança de novo. É 
um olhar luminoso, que faz jus à essência da arte que pratica, a qual deve ser fruída no 
escuro, mas não se faz sem luz.

Ah, sim, é verdade: o cinema agora pode ser apreciado também de luz acesa, 
na sala de casa, por meio do Youtube. Já que é assim, o cinema de mulheres negras 
agora tem assegurada uma longa vida, muito para além das restrições da distribuição 
dominada pelas artimanhas do mercado de exibição comercial.



a felicidade no cinema de mulheres negras brasileiras

283

Carlos Francisco de Morais 

Nota

O que segue é uma lista não exaustiva de filmes de cineastas negras disponíveis no You-
tube, acompanhados dos nomes das diretoras e de seus endereços na plataforma.

A boneca e o silêncio (2015), Carol Rodrigues:
https://www.youtube.com/watch?v=ZI4btjn1t34

Aquém das nuvens (2012), Renata Martins
https://www.youtube.com/watch?v=nwE9tEXft4w

Balé de pé no chão – a dança afro de Mercedes Baptista (2005), Lilian Solá Santiago
https://www.youtube.com/watch?v=x9CMU4aayjU

Caixa d´água: quilombo é esse? (2012), Everlane Moraes
https://www.youtube.com/watch?v=q4xVZb69Rjo (discussão)

Cores e botas (2010), Juliana Vicente
https://www.youtube.com/watch?v=Ll8EYEygU0o

Das raízes às pontas (2015), Flora Egécia
https://www.youtube.com/watch?v=kCER75y0ESI

Eu tenho a palavra (2010) , Lilian Solá Santiago
https://www.youtube.com/watch?v=vkWLDwzCRMI

Fábula de vó Ita (2015), Joyce Prado
https://www.youtube.com/watch?v=KJ_zfyTps8M (live)

Graffiti (2008), Lilian Solá Santiago
https://www.youtube.com/watch?v=AJlcvWkmgzo

Gurufim na Mangueira (2000), Danddara
https://www.youtube.com/watch?v=Lm6sNHO564U

O cheiro da feijoada (2003-2004), Iléa Ferraz
https://www.youtube.com/watch?v=jRLCAB6BfAk&t=16s

O dia de Jerusa (2014), Viviane Ferreira
https://www.youtube.com/watch?v=0RY3pkRcPiQ

https://www.youtube.com/watch?v=ZI4btjn1t34 
https://www.youtube.com/watch?v=nwE9tEXft4w 
https://www.youtube.com/watch?v=x9CMU4aayjU 
https://www.youtube.com/watch?v=q4xVZb69Rjo (discussão) 
https://www.youtube.com/watch?v=Ll8EYEygU0o 
https://www.youtube.com/watch?v=kCER75y0ESI 
https://www.youtube.com/watch?v=vkWLDwzCRMI 
https://www.youtube.com/watch?v=KJ_zfyTps8M (live) 
https://www.youtube.com/watch?v=AJlcvWkmgzo 
https://www.youtube.com/watch?v=Lm6sNHO564U 
https://www.youtube.com/watch?v=jRLCAB6BfAk&t=16s 
https://www.youtube.com/watch?v=0RY3pkRcPiQ 


a felicidade no cinema de mulheres negras brasileiras

284

Carlos Francisco de Morais 

Roda o tereré – a erva-mate no Mato Grosso do Sul (2009), Lilian Solá Santiago
https://www.youtube.com/watch?v=7T8mwWWXagQ

Um filme de dança (2013), Carmen Luz
https://www.youtube.com/watch?v=XKOTsYoa2nM (discussão na UFRJ)

Uma cidade chamada Tiradentes (2007), Lilian Solá Santiago
https://www.youtube.com/watch?v=OxajHS_Bnrs

Referências

GIMENEZ, Fernando. (2021). A presença da mulher na direção do cinema brasile-
iro contemporâneo. In: Anais do VI Simpósio Gêneros e Políticas Públicas. Londrina, v. 
6, p. 1496-1522. Disponível em: https://anais.uel.br/portal/index.php/SGPP/article/
view/1156

GIMENEZ, Fernando A. P. & ROCHA, Daniela T. da. A presença do filme nacional 
nas salas de cinema do Brasil: um estudo sobre a codistribuição. In: Galáxia, São Pau-
lo, online, n. 37, jan-abr., 2018, p. 94-108. Disponível em: https://www.scielo.br/j/
gal/a/8m95x4YJr7VgY9xPvK6zGSS/?format=pdf&lang=pt

HOLANDA, Karla. Da história das mulheres ao cinema brasileiro de autoria feminina. 
In: Revista FAMECOS - mídia, cultura e tecnologia. Porto Alegre, v. 24. n. 1, janeiro, 
fevereiro, março e abril de 2017. Disponível em: https://revistaseletronicas.pucrs.br/
revistafamecos/article/view/24361. Acesso em 13.07.2025.

JOHNSTON, Claire. Women’s cinema as counter-cinema. In: Cinefiles. Berkeley: 
University of California. Disponível em: https://cinefiles.bampfa.berkeley.edu./cata-
log/7598 . Acesso em: 20.07.2024.

LANAVE, Isabella. A saga de uma mulher negra com o cinema. In: TPM, São Paulo, ju-
lho de 2017. Disponível em: https://revistatrip.uol.com.br/tpm/adelia-sampaio-a-pri-
meira-mulher-negra-a-dirigir-um-longa-metragem-no-brasil. Acesso em 13.07.2025.

MORAIS, Carlos F. de. Em transe/trânsito: a mulher negra em Feminino plural, de 
Vera de Figueiredo. In: JUNQUEIRA, R. & CUNHA, Paulo. Mulheres nos cinemas e au-

diovisuais. São Paulo: Todas as Musas, 2024.

https://www.youtube.com/watch?v=7T8mwWWXagQ 
https://www.youtube.com/watch?v=XKOTsYoa2nM (discussão na UFRJ) 
https://www.youtube.com/watch?v=OxajHS_Bnrs 


a felicidade no cinema de mulheres negras brasileiras

285

Carlos Francisco de Morais 

OLIVEIRA, Alcilene C. de. Cinema e memória: 1968 e o “cinema de mulheres” no Bra-
sil (1968-1976). In: MANINI, Miriam Paula; OLIVEIRA, Eliane Braga de; GOMES, 
Ana Lucia de Abreu. Imagem, Informação e Memória: abordagens acerca da preservação 
do audiovisual, do cinema e da fotografia. Marília: Oficina Universitária; São Paulo: 
Cultura Acadêmica, 2022. p. 69-86. DOI: https://doi.org/10.36311/2022.978-65-5954-
271-0.p69-86

ORLANDI, Ana Paula. O cinema delas. In: Revista Pesquisa FAPESP, São Paulo, n. 299, 
p. 82-85, jan. 2021. Disponível em: https://revistapesquisa.fapesp.br/o-cinema-delas/. 
Acesso em 15.07.2025.

PÉCORA, Luísa. (Re)descobrindo o cinema brasileiro feito por mulheres. Disponível 
em: https://www.itaucultural.org.br/secoes/colunistas/redescobrindo-o-cinema-bra-
sileiro-feito-por-mulheres. Acesso em 10.07.2025.

PEREIRA, Josias. Novos caminhos para exibição de cinema/vídeo independente no 
Brasil. In: Revista dos Cursos de Cinema do Cearte. Pelotas, p. 87-105, out. de 2013. Dis-
ponível em:  UFPEL, http://orson.ufpel.edu.br/cont. Acesso em 16.07.2025.



286

Olhares pequenos, mundos grandes: um olhar 
decolonial para o cinema feito por crianças

Maria Galant Melgarejo 1

Celso Luiz Prudente2 

Introdução

Por que não levamos a sério o que as crianças têm a dizer? E mais ainda: por que 
não levamos a sério o que elas podem mostrar? Estas são as perguntas provocadoras 
que introduzem aqui nossa reflexão sobre o potencial da infância na produção de 
conhecimento e na construção de visões de mundo. Este capítulo propõe discutir 
como a prática audiovisual exercida por crianças é dotada de um gesto decolonial, 
entendendo que ele rompe com hierarquias tradicionais entre idade adulta e infância, 
centro e periferia, saber autorizado e saber subalterno. Ao fazer filmes, as crianças não 
apenas se expressam: elas narram, formulam perguntas, criam respostas e constroem 
novas epistemologias. 

1 Atriz e pesquisadora do Lab_Arte.  Graduada em Artes Visuais - licenciatura, no Instituto de Artes da 
UFRGS. Mestranda Faculdade de Educação – FEUSP. 
2 Livre-Docente, Doutor e Pós-doutor pela FEUSP. Pós-Doutor em Linguística pelo– IEL/UNICAMP. 
Professor Associado da Universidade Federal do Mato Grosso - UFMT. Cineasta, Antropólogo. Pro-
fessor do Programa de Pós-Graduação da Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo (PPGE 
FEUSP). Pesquisador do Lab_Arte da FEUSP. Pesquisador do DIVERSITAS - Núcleo de Estudos das 
Diversidades, Intolerâncias e Conflitos da USP. Curador da Mostra Internacional do Cinema Negro.  
Âncora e Diretor do Programa Radiofônico: QUILOMBO ACADEMIA, da Rádio USP, FM 93,7 de São 
Paulo.



olhares pequenos, mundos grandes

287

Maria Galant Melgarejo, Celso Luiz Prudente   

Nosso objetivo é analisar como a produção cinematográfica infantil, ou mesmo 
o contato da criança com a prática audiovisual pode ser compreendida como uma forma 
de decolonialidade do saber, uma vez que desafia a supremacia de epistemes adultas e 
eurocentradas. O artigo parte de um referencial teórico situado nos estudos decoloniais, 
na filosofia da infância e nas epistemologias do sul, buscando articular tais campos 
com uma abordagem sensível do cinema como linguagem, pedagogia cultural

1

 e, mais 
precisamente, pedagogia das imagens

2.
O cinema tem sido uma das principais formas de expressão cultural do século XX 

e XXI, mas sua produção e circulação estão profundamente marcadas pelas dinâmicas de 
poder que governam as relações sociais e culturais. Dentro dessa estrutura, a infância, 
especialmente a infância negra e de lugares empobrecidos, frequentemente aparece 
como um objeto da narrativa, e não como sujeito ativo da construção de conhecimento 
e de histórias. 

Neste capítulo nos propomos a investigar práticas audiovisuais realizadas por 
crianças negras e de populações historicamente marginalizadas, explorando como o 
campo das imagens em movimento representa um terreno fértil para a decolonização 
de saberes. Partindo de um olhar decolonial, argumentamos que o cinema infantil 
dessas crianças desafia as narrativas hegemônicas e oferece uma nova perspectiva sobre 
a infância, longe da visão estereotipada e da desvalorização que a sociedade impõe. Em 
vez de uma “inocência” passiva, esse cinema coloca a criança como sujeito criativo e 
crítico, capaz de reescrever sua história e reconfigurar a maneira como o mundo é visto.

O Cinema Negro como espaço de resistência

O Cinema Negro, longe de ser uma categoria homogênea ou restrita, representa 
um amplo campo de produção que não se limita ao protagonismo de cineastas negros, 
mas também entendemos que se estende a todos os cineastas e grupos cujas narrativas 
foram marginalizadas ou sistematicamente invisibilizadas pela indústria cinematográfi-
ca dominante, representada na figura do homem branco euro-hétero-macho-autoritá-
rio como proposto por PRUDENTE (2019): 

Compreender-se-á a euroheteronormatividade na reflexão aqui posta como 
sendo todas as relações de poder e as normalidades decorrentes da visão 



olhares pequenos, mundos grandes

288

Maria Galant Melgarejo, Celso Luiz Prudente   

de mundo eurocêntrica que encontra no homem na condição de macho 
a razão da sua ordem. Estabelece-se por conta disso uma ordem dada por 
normalidade, desconsiderando qualquer possibilidade de relação fora do 
poder do homem branco na condição de macho. Perceberá que qualquer 
possibilidade diferente desta referência, aqui posta, será negada e vista na 
perspectiva de uma inferioridade em que a única função possível é servir o 
euro poder do homem macho.
De tal sorte que as possibilidades que fogem desta normalidade estabelecida 
se tornaram vulneráveis, vivendo a sorte da condição de minorias em relação 
ao poder que lhe é estranha. Desta maneira a euroheteronormatividade é 
a legalidade da visão verticalizada do euro-macho-poderoso sobre outras 
relações humanas negadas (p. 71)

Dessa forma, entendemos que, se durante toda a historiografia do cinema, o que 
foi entendido por Cinema eram os filmes produzidos por esses detentores de poder - 
inclusive o poder de contar histórias, as histórias que são contadas por outras pessoas, 
que não são historicamente dadas dessas liberdades discursivas, será tratado como 
Cinema Negro nesta pesquisa, se encaixando na dualidade dos termos com os quais o 
cinema foi tratado até hoje. Seriam esses povos marginalizados os povos originários, 
populações quilombolas, os ameríndios, os deficientes e também as crianças. Viso aqui 
então, olhar para esse cinema não autocentrado e pensar a partir dele uma pedagogia do 
olhar, trazendo que, o contato da criança e adolescente com o cinema, transforma sua 
forma de ver e estar no mundo. 

Desta forma, organizamos aqui o pensamento do cinema realizado por crianças, 
se encontra dentro do campo de autoridade do Cinema Negro, que tratamos por esse 
nome em reconhecimento à luta por afirmação das minorias no Brasil. Reconhecendo 
um campo de disputa que começou no negro, mas considera tambem o espaço onde as 
minorias deixam de ser objetos e passam a se reconhecer e afirmar como sujeito.

Quando uma criança realiza um filme, ela deixa de ser objeto da narrativa para 
se tornar sujeito dela. Ela escolhe o que mostrar, como mostrar, com quais palavras, 
silêncios e enquadramentos. A linguagem cinematográfica torna-se meio de expressar 
sua visão de mundo, tendo a possibilidade de ser marcado por fabulação, mas também 
pela aguda percepção das relações sociais e políticas. 



olhares pequenos, mundos grandes

289

Maria Galant Melgarejo, Celso Luiz Prudente   

Ao longo da história, o cinema tem servido como uma poderosa ferramenta de 
construção de identidade, pautando essa análise na pedagogia das imagens, afirmamos nesta 
pesquisa que o cinema propõe sempre uma lógica de afirmação cultural, independente 
de quem seja o responsável pelo enunciado, e exatamente por conta disso, tem sido um 
mecanismo de imposição de uma visão única, eurocêntrica e branca do mundo. Como 
nos lembra Chimamanda Ngozi Adichie, somos particularmente vulneráveis à força 
das histórias durante a infância (ADICHIE, 2019, p. 19), o que torna ainda mais urgente 
garantir às crianças a possibilidade de produzir suas próprias narrativas. Os filmes não 
só representam quem somos, mas nos ensinam a ser no mundo:

Nas sociedades mais ricas e desenvolvidas do mundo contemporâneo, bens 
culturais audiovisuais, incluindo os cinematográficos, são considerados 
recursos estratégicos para a construção e a preservação de identidades 
nacionais e culturais. (DUARTE, 2002, p. 19)

No entanto, desde os primeiros movimentos cinematográficos, como o Harlem 

Renaissance
3

 nos Estados Unidos, até as produções contemporâneas, o Cinema Negro 
tem se constituído como um campo de resistência, na condição de filmografia do 
afrodescendente, como maioria minorizada e das minorias, enquanto um todo. Sendo 
uma resposta direta à colonialidade dos saberes e se pautando como um enfrentamento 
embasado nas epistemologias do sul, o que chamaremos aqui de Cinema Negro é uma 
forma de contestação à narrativa única imposta pelo ocidente norte-global. Frantz 
Fanon (2020), em sua análise sobre os efeitos da colonização, argumenta que o sujeito 
colonizado tem negada sua capacidade de criar e narrar sua própria história, tendo 
assim que se alienar da sua própria identidade e cultura para tentar se identificar com o 
colonizador. 

Nesse sentido, o cinema negro se apresenta como uma forma de reapropriação da 
narrativa e de ressignificação de identidades, restaurando o poder de fala dos sujeitos que 
historicamente foram subjugados. Com a categoria de Dimensão Pedagógica do Cinema 
Negro, que traz o dispositivo de contemporaneidade inclusiva, na qual “(...) como, autor 
na sua condição de sujeito (...) [consolida] uma imagem de afirmação positiva do negro 
e da sua cultura (...)” (PRUDENTE, 2025, p. 78). Considerando que no cinema negro, 



olhares pequenos, mundos grandes

290

Maria Galant Melgarejo, Celso Luiz Prudente   

o afrodescendente e as minorias conquistam a posição de sujeito, no exercício autoral, 
de diretor e roteirista, na cinematografia, rompendo com a euroheteronormatividade. 

A importância do Cinema Negro está profundamente ligada a um movimento 
de afirmação e valorização de uma estética que, muitas vezes, se distancia das narrativas 
impostas pelo cinema hegemônico. Se as representações culturais não são apenas 
reflexões da realidade, mas ativamente a constroem (HALL, 2016), cinema negro, não é 
apenas um reflexo da realidade negra, mas uma poderosa ferramenta de construção da 
realidade, questionando os padrões estéticos e narrativos hegemônicos e oferecndo um 
novo olhar sobre a experiência de ser e estar no mundo.

Dentro deste movimento de resistência, o cinema feito por crianças emerge 
como uma forma particular e altamente significativa de contestação. Quando pensamos 
no cinema infantil, muitas vezes imaginamos uma produção voltada para o consumo 
de uma infância idealizada, que sendo idealizada, não é realista, e assim se distancia das 
realidades complexas enfrentadas por indivíduos reais.

Esse cinema oferece um potencial único para a expressão de vozes ainda 
subalternizadas na nossa sociedade. Quando as crianças se apropriam do espaço 
simbólico do cinema para contestar as formas de opressão que as afetam, o potencial 
pedagógico do cinema, e em especial do cinema não eurocentrado (ou hollywoodiano), 
se manifesta em uma educação do olhar, e na alimentação dos imaginários infantis. Os 
filmes realizados por essas crianças muitas vezes subvertem a lógica de representação 
tradicional. Eles não buscam adaptar-se aos padrões do cinema dominante, sendo ele 
infantil ou adulto, mas criar um novo tipo de estética, narrativa e linguagem que dialoga 
diretamente com as vivências das infâncias.

Cinema feito por crianças como prática decolonial 

A produção de cinema por crianças também desafia a maneira como a infância 
costuma ser apresentada no cinema convencional. A visão ocidental da infância costuma 
tratar a criança como um ser sem agência, figura a ser instruída, sem participação ativa 
na construção de narrativas. No entanto, o Cinema Negro subverte essa ideia. Ao contar 
suas próprias histórias, as crianças não apenas expressam suas realidades e desejos, mas 
contestam as formas de opressão que marcam suas existências.



olhares pequenos, mundos grandes

291

Maria Galant Melgarejo, Celso Luiz Prudente   

O cinema é, por excelência, uma linguagem do olhar e, todo olhar, é atravessado 
por relações de poder. Estruturando a partir do pensamento de bell hooks (2019), 
podemos dizer que o ato de filmar é também o ato de escolher o que se torna visível, 
quem é olhado e quem olha, assim, o olhar opositivo é um ato de afirmação do eu, 
uma recusa aos silenciamentos impostos pela dominação, a afirmação de si enquanto 
sujeito é uma insurgência contra os que oprimem. Nesse caso, se filmar enquanto corpo 
colonizado, é um ato de rebeldia. 

A resistência encontrada no cinema infantil é uma forma de contestar a 
imposição de invisibilidades, uma criança criando e narrando as suas próprias histórias 
é um olhar opositivo. Sabendo que indivíduos vindos de contextos marginalizados, 
têm suas experiências de vida minimizadas pelo contexto hegemônico. Este processo 
de subversão é de extrema importância ao questionar o modelo epistemológico 
eurocêntrico, que coloca o sujeito, branco e adulto como produtor de conhecimento. 

A potência do cinema infantil como gesto decolonial encontra ressonância em 
outras práticas audiovisuais insurgentes desenvolvidas por sujeitos historicamente 
marginalizados, como é também o caso do cinema indígena. O cinema negro, por 
exemplo, emerge como forma de contestação aos modos hegemônicos de ver e 
representar, desafiando concomitantemente os estereótipos coloniais e os modelos 
narrativos ocidentais. Nessas produções, a imagem não é apenas reflexo do mundo, 
mas ato político de criação de realidade. O gesto, do cinema infantil, indígena e negro, 
trata-se de deslocar o olhar, de reposicionar quem vê e quem é visto, de afirmar uma 
existência que resiste à invisibilização.

Podendo o cinema ser ferramenta de resistência. O cinema negro, (como 
cinema das minorias, abrangendo o cinema indígena, o cinema comunitário e outros) 
tem demonstrado como é possível apropriar-se dessa linguagem para inverter o olhar, 
para narrar a partir de outras perspectivas. O cinema feito por crianças se inscreve nesse 
movimento: é um cinema que subverte o lugar do espectador passivo da representação 
alheia. É um cinema que produz mundo e formas de existir nele.

O cinema feito por crianças, se configura nesta prática decolonial, uma vez que 
rejeita a imposição de uma perspectiva única e universal sobre a infância. Ao contrapor 
uma visão colonizada da criança, o cinema negro reivindica assim direito da criança de 
ser protagonista do seu próprio processo de formação e aprendizagem. Em um cenário 
mais amplo, o Cinema Negro, incluindo nesta categoria o cinema infantil realizado por 



olhares pequenos, mundos grandes

292

Maria Galant Melgarejo, Celso Luiz Prudente   

crianças do sul global, apresenta uma luta pela descolonização do imaginário social, 
promovendo uma transformação não só na forma como as crianças são vistas, mas 
também na forma como elas se veem. 

A potência dessa prática audiovisual como gesto decolonial encontra 
ressonância em outros cinemas insurgentes desenvolvidos por sujeitos historicamente 
silenciados. O cinema indígena, por exemplo, emerge como forma de contestação 
ao modo hegemônico de ver e representar, desafiando tanto o estereótipo colonial 
quanto do modelo narrativo ocidental, inserindo-se no conceito de cinema negro, que 
é filmografia do afrodescendente e das minorias como um todo. Nessas produções, a 
imagem não é apenas reflexo do mundo, mas ato político de criação de realidade. Como 
no cinema feito por crianças, trata-se de deslocar o olhar, de reposicionar quem vê e 
quem é visto, de afirmar uma existência que resiste à invisibilização.

No caso do cinema indígena, cineastas como Sueli Maxakali e Ariel Kuaray 
Ortega, entre outros, vêm mostrando como a câmera pode ser apropriada como 
instrumento de afirmação cultural e autonomia narrativa. Esses filmes não se dirigem 
necessariamente ao público branco ou externo, mas são muitas vezes pensados como 
parte de uma comunicação interna entre comunidades, como registro das práticas, 
memórias e cosmologias próprias. Da mesma forma, quando uma criança filma a partir 
de seu ponto de vista, ela não está necessariamente tentando se adequar ao olhar adulto, 
mas sim criando uma linguagem própria, marcada por outras temporalidades, sentidos 
e sensibilidades, colocando-se como sujeito.

O cinema negro, por sua vez, tem se afirmado como espaço de elaboração de 
novas visualidades que rompem com o regime colonial da imagem. Cineastas como 
Adélia Sampaio, Zózimo Bulbul e Viviane Ferreira atuam na desconstrução de uma 
estética racializada da marginalização, propondo imagens que devolvem à população 
negra sua agência e complexidade. O cinema feito por crianças, ao desarticular o lugar 
do saber adulto e deslocar o eixo da autoridade narrativa, compartilha com esses cinemas 
uma vocação para a ruptura das hierarquias impostas — sejam elas de raça, idade, classe 
ou cultura.

Paulo Freire (1992) nos ensina que a educação e a expressão cultural não devem 
ser vistas como processos unidimensionais, mas sim como espaços de construção 
coletiva e de reflexão crítica indissociáveis. O cinema feito por essas crianças, portanto, 
representa uma forma de epistemologia popular, uma maneira de pensar e de ver o 



olhares pequenos, mundos grandes

293

Maria Galant Melgarejo, Celso Luiz Prudente   

mundo que se distancia das narrativas coloniais e hegemônicas. Além disso, o cinema 
infantil é um espaço privilegiado de criação e invenção. A produção cinematográfica 
realizada por crianças se torna uma potente ferramenta de subversão e transformação 
social, capaz de abrir novos caminhos para a construção de uma sociedade mais diversa.

Para além da representação, o gesto de colocar a câmera na mão de uma criança e 
deixar que ela nos apresente o mundo como vê é potente. Essas práticas audiovisuais são 
o impulso de reinventar o olhar, a partir de uma posição historicamente subalternizada. 
Em comum, está o gesto de dizer: também somos capazes de narrar, de imaginar, de 
criar. O cinema infantil, ao desafiar a centralidade da visão adulta, branca e ocidental, 
se alinha aos cinemas insurgentes como mais uma frente na luta por imagens livres — 
imagens que não apenas denunciam, mas anunciam outros mundos possíveis.

A desvalorização da infância e a infância negra no cinema

A marginalização social da criança negra está profundamente ligada ao legado do 
colonialismo e da escravidão, cujas marcas seguem nas relações sociais contemporâneas. 
Para Frantz Fanon (2020), o processo de colonização não apenas submete o corpo do 
colonizado, mas também coloniza suas subjetividades, criando hierarquias de valor onde 
as culturas e os saberes de povos não europeus são sistematicamente desvalorizados. No 
caso da criança negra, em especial a criança negra latina, localizada no sul global das 
epistemologias, esse processo de subalternização é ainda mais violento, pois envolve 
tanto a desvalorização racial e cultural, quanto a imposição da infância como sendo um 
período de vulnerabilidade e dependência.

No campo do cinema, a marginalização dessas infâncias é visível. O cinema 
endereçado ao público infantil, frequentemente produzido por adultos brancos, 
apresenta uma figura de infância pasteurizada, criada para atender uma única parcela 
da sociedade - que não inclui as crianças negras e suas famílias. Ao mesmo tempo, as 
experiências de práticas audiovisuais feitas por crianças numa perspectiva de sul global 
tem o potencial de inverter essa lógica e propor uma nova forma de ver a infância. 

Ao colocar as crianças no centro da produção, estimulando que elas compartilhem 
e criem suas próprias histórias, o cinema infantil se apresenta como uma prática 
de resistência e de afirmação de agência. Se para Paulo Freire (1992) o processo de 
educação era uma prática dialética, que deveria incluir a capacidade de questionamento 



olhares pequenos, mundos grandes

294

Maria Galant Melgarejo, Celso Luiz Prudente   

e reflexão crítica do educando, o audiovisual se apropria disso enquanto prática também 
educativa.

O cinema feito por crianças negras, portanto, propõe uma subversão da ideia de 
que a criança é apenas um ser “em formação”, sem capacidade crítica. Ao invés disso, ele 
a posiciona como criadora de sua própria realidade. Filmando suas experiências, essas 
crianças estão desconstruindo a ideia de que a infância em contextos marginalizados 
frente ao colonialismo e, especialmente, racializados, é sempre marcado por sofrimento 
e fragilidade, ou potencial de exotismo, e a transformam em um espaço de intenção e 
criatividade. Para PRUDENTE (2019):

Contudo, o cinema negro surge no desenvolvimentismo crítico da luta 
contra a colonização que indicou para o aprofundamento que vai além da 
descolonização sugerindo a necessidade da construção do discurso da (des)
colonialidade. (...) no cinema negro esta questão se aprofunda, na medida 
em que aí se tornará, também, sujeito histórico, exercendo a posição de 
criador da história, construindo a reconstituição de sua história por meio 
da imagem. (PRUDENTE, 2019, p. 125)

O impacto da marginalização no processo de criação

A marginalização social e cultural das crianças negras tem profundo impacto 
no processo de subjetivação dessas crianças. A ausência de representações complexas e, 
porque não, positivas dessas crianças cria um vácuo cultural que limita suas possibilidades 
de expressão e construção de identidade. Já é dado que esse processo de se tornar sujeito 
na infância, já não se dá somente na escola.

(...) a identidade emerge (...) do diálogo entre os conceitos e definições que 
são representados para nós pelos discursos de uma cultura e pelo nosso 
desejo (consciente ou inconsciente) de responder aos apelos feitos por estes 
significados, de sermos interpelados por eles, de assumirmos as posições de 
sujeito construídas para nós (HALL, Stuart, 1997. p.26)

Com a comunicação em massa e o aumento do acesso às mídias sociais cada vez 
mais cedo, o processo de entender-se enquanto sujeito na sociedade contemporânea 



olhares pequenos, mundos grandes

295

Maria Galant Melgarejo, Celso Luiz Prudente   

passa por um entendimento de quem você é também através da imagem, da câmera, das 
mídias e redes sociais. Nos tornamos alguém à medida que aprendemos com a cultura 
visual formas novas de ser e agir. 

Quando se trata de conteúdo para a infância, independente do formato lúdico, é 
comum que nos deparamos com materiais extremamente rasos de conteúdo significante. 
Na categoria conceitual de dimensão pedagógica de cinema negro, no dispositivo de 
contemporaneidade inclusiva tem uma dialética pedagógica cujo o negro, como maioria 
minorizada e as minorias, enquanto um todo, ensinam como são e como serão tratados. 
Como se dá no processo de luta ontológica de superação do anacronismo excludente, 
da representação em sociedade multirracial de economia dependente. Para nossa 
compreensão, a criança é também minoria, sendo, por sua natureza etária, estranha ao 
nomos da euroheteronormatividade, que determina o euro-hetero-macho-autoritário. 
	 A falta de representação positiva nas mídias leva a um processo de alienação, em 
que a criança não se reconhece enquanto sujeito da própria história e cultura, alienação 
particularmente cruel no contexto das infâncias negras e indígenas. O cinema, além de 
ferramenta pedagógica, exerce um papel importante enquanto linguagem amplamente 
difundida e de fácil acesso, a ação de ver filmes pode ser mediada, mas não precisa ser 
ensinada é uma prática cultural, como observamos em Duarte:

Diferente da escrita, cuja compreensão pressupõe domínio pleno de 
códigos e estruturas gramaticais convencionais, a linguagem do cinema 
está ao alcance de todos e não precisa ser ensinada, sobretudo em 
sociedades audiovisuais, em que a habilidade para interpretar os códigos 
e signos próprios dessa forma de narrar é desenvolvida desde muito cedo. 
(DUARTE, 2002, p. 38) 

Em resumo, é importante pensar na decolonialidade da infância negra 
no cinema. No caso do cinema infantil, no âmbito da dinâmica do cinema negro, a 
decolonialidade se manifesta no reconhecimento da criança como sujeito de cultura e 
de pensamento, capaz de criar suas próprias representações e narrativas. Não, somente, 
desafiando os estereótipos e as persistências das representações coloniais da infância 
negra, mas também abrindo caminho para uma nova forma de entender o papel da 
criança na sociedade. 



olhares pequenos, mundos grandes

296

Maria Galant Melgarejo, Celso Luiz Prudente   

A subversão das imagens coloniais e o cinema como ferramenta de 

empoderamento

	 Se então entendemos que o conceito de decolonialidade está intrinsecamente 
relacionado ao processo de resistência e reconstrução dos saberes e práticas culturais, 
conhecimentos esses que foram historicamente suprimidos pelo colonialismo. No 
contexto do cinema, esse processo é especialmente relevante quando se observa a 
produção audiovisual de grupos historicamente excluídos que ao reconquistar seu 
poder de narrar mundos, rompem com narrativas dominantes. O cinema negro é então 
potencialmente uma forma de subverter as estruturas de poder e conhecimentos pré-
estabelecidos.
	 Historicamente o cinema é usado como ferramenta de formação moral, da mesma 
forma que diversas outras linguagens foram usadas através dos séculos. Considerando 
que o cinema é entre todas as mídias a única que que talvez desponte por seu potencial 
transformador, sendo revolucionária, uma vez que permite ao público interferir no 
tempo, voltando ao passado, e projetando para o futuro. E com isso refazendo as 
relações que lhe furtou a sua dignidade, comprometendo negativamente o seu tempo, 
Agamben (1995). Como argumenta Walter Mignolo (2000), a decolonialidade deve 
ser entendida não apenas como luta política, mas também como luta epistemológica, 
pela reconstrução dos conhecimentos a partir de outras perspectivas, como é o caso do 
cinema praticado pelo ibero-ásio-afro-ameríndio. O cinema pode, não só ressignificar a 
infância, mas também romper com o conhecimento eurocêntrico e suas visões coloniais 
de mundo, a partir do olhar das crianças.

O cinema negro como uma expressão decolonial feito na qualidade de 
cinematografia infantil também se manifesta na subversão das imagens que foram 
historicamente impostas pela mídia e pela indústria cinematográfica sobre o que é ser 
criança. Em muitos filmes, as crianças negras e do sul global são apresentadas a partir 
de uma estética que visa intensificar a miserabilidade, inflando o mito da inferioridade 
racial e, fazendo, concomitantemente, articulação em busca de uma contribuição 
“humanitária” discutível. 

Em produções cinematográficas como as realizadas em comunidades do sul 
global, as crianças podem apresentar não apenas os desafios que enfrentam, mas também 



olhares pequenos, mundos grandes

297

Maria Galant Melgarejo, Celso Luiz Prudente   

os momentos de alegria, de criatividade, e de presença, em detrimento das ausências 
nas quais suas existências são normalmente pautadas pelo contexto hegemônico. 
Essas representações desafiam a ideia de que a vida nos lugares empobrecidos e 
marginalizados é unicamente marcada pela violência e pela pobreza. bell hooks (2019), 
ao discutir a representação da negritude nas mídias, argumenta que é necessário 
“recontar as histórias” de maneira que os sujeitos negros sejam vistos como completos, 
complexos e multifacetados. O cinema negro, como filmografia feita por crianças 
negras pode, portanto, desempenhar um papel crucial nesse processo de subversão, ao 
contar as histórias que não se limitam aos estereótipos da marginalização e da opressão, 
produzindo novas subjetividades, em proveito de uma imagem de afirmação positiva.

Em detrimento de uma visão de infância passiva, propomos aqui um olhar à 
criança enquanto ser produtor de conhecimento que, ao fazer cinema de criança, assume 
um papel ativo na construção de sua identidade, para entender ao mundo e a si mesma, 
ensinando, dialeticamente, como ela é e como será o seu tratamento, com o dispositivo 
de contemporaneidade inclusiva da categoria de dimensão pedagógica de cinema negro, 
Prudente (2021).

Esse processo de criação de subjetividades também se configura em resistência, 
quando as crianças afirmam suas identidades sem passar somente por uma mediação 
de narrativas coloniais. Ao filmar suas próprias histórias, são capazes de construir 
uma “imagem de afirmação positiva” e empoderada de si mesmas, diferente daquela 
imposta pela sociedade, (PRUDENTE, 2021, p.2). Isso é especialmente relevante para 
as crianças negras, cujas identidades frequentemente são desvalorizadas ou distorcidas 
pelos padrões da cultura dominante, que se tem na escola monocultural.

Permitir que as crianças sejam as autoras de suas próprias narrativas, não somente 
se configura como uma prática da decolonialidade do saber, mas também dos corpos 
desses sujeitos. Essas crianças, ao se expressarem visualmente, criam novas formas de 
identidade, desafiando discursos históricos de opressão e galgando assim espaço para a 
afirmação de sua própria humanidade. É possível assim pensar que a prática audiovisual 
infantil é um fenômeno multifacetado, que faz parte de um universo de códigos que 
entendemos na prática social e que produz sentido através dos processos aos quais seus 
atores são submetidos.



olhares pequenos, mundos grandes

298

Maria Galant Melgarejo, Celso Luiz Prudente   

Conclusão

A marginalização da infância negra no cinema não é apenas um reflexo de 
uma visão estereotipada do que é ser criança, mas também do que é ser negro em uma 
sociedade pautada na hegemonia imagética do patriarcalismo do homem branco e de 
origem europeia. Para além da simples representação, a criança afrodescendente é vista, 
no cinema negro/filmografia infantil como um sujeito ativo na construção de suas 
próprias narrativas e realidades. 

O cinema feito por essas crianças, e grupos marginalizados, ao desafiar as 
representações estereotipadas e desvalorizadas, abre espaço para uma nova forma de 
ver o mundo, onde não são apenas objetos de uma narrativa externa, mas sujeitos ativos 
na construção de suas próprias histórias. O cinema infantil, na qualidade de cinema 
negro, é decolonial não apenas por desafiar as estruturas de poder que marginalizam 
essas crianças, mas também por propor um novo olhar sobre o que significa ser 
criança, negra, em uma sociedade que ainda luta para superar a violenta persistência do 
colonialismo e da opressão.

Ao refletirmos sobre o potencial transformador desse cinema, devemos 
considerar as possibilidades que ele oferece para uma pedagogia da liberdade e da 
inclusão. O cinema feito por crianças negras é, antes de tudo, uma forma de resistência 
que reconstrói a identidade, a memória e o saber de maneira autêntica e libertadora. O 
mundo que essas crianças constroem através do cinema é um mundo que busca uma nova 
ordem de justiça e equidade, onde elas ocupam, finalmente, o lugar de protagonistas da 
própria história e futuro.

Notas de fim:

1.	 Para Shirley Steinberg: “o termo ‘pedagogia cultural’ refere-se à ideia de que a educação ocorre 
numa variedade de locais sociais, incluindo a escola, mas não se limitando a ela. Locais pedagógicos são 
todos aqueles onde o poder se organiza e se exercita, tais como bibliotecas, TV, filmes, jornais, revistas, 
brinquedos, anúncios, videogames, livros, esportes.”STEINBERG, Shirley. “Kindercultura: a construção 
da infância pelas grandes corporações”. In: SILVA, L. H., AZEVEDO,J. C. e SANTO, E. (orgs). Identidade 
social e a construção de conhecimento. Porto Alegre: Secretaria Municipal de Educação de Porto Alegre, 
1997, p.102.



olhares pequenos, mundos grandes

299

Maria Galant Melgarejo, Celso Luiz Prudente   

2.	 Pedagogia das imagens é uma expressão que designa o conjunto de práticas, experiências e 
processos formativos a partir de imagens, especialmente no contexto audiovisual. Apontando para o modo 
como os filmes operam na constituição de saberes, afetos e subjetividades. As imagens cinematográficas 
são compreendidas como produtoras de pensamentos capazes de provocar deslocamentos na percepção 
e nas relações com os outros. 

3.	 Harlem Renaissance foi um movimento cultural e artístico de afro-americanos a partir da década 
de 1920, nos Estados Unidos, como uma celebração da cultura negra, sendo um esforço popular para 
desafiar estereótipos que estereotipam e marginalizam a população negra.

Referências 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. Tradução de Julia Romeu. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

AGAMBEN, Giogio. O cinema de Guy Debord. in Image et mémoire, Hoëbeke, 1998, 
pp. 65-76. 1995. Disponível em https://tinyurl.com/3jany7d9 Acesso: 14/06/2025.

DUARTE, Rosalia. Cinema & Educação - Belo Horizonte: Autêntica, 2002

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. - São Paulo: Ubu Editora, 2020.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. 
- Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. São Paulo: 
Editora UNESP, 2000.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. São Paulo: Paz e Terra, 2019.

HALL, Stuart. “A centralidade da cultura: notas sobre as revoluções de nosso tempo”. 
In: Educação e Realidade, Vol 22 (2), jul.dez.. 1997, p-26

HALL, Stuart. Cultura e representação. - Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio : Apicuri, 2016.

HOOKS, bell. Olhares negros: raça e reprensentação. - São Paulo: Elefante, 2019.

MIGNOLO, W. Histórias locais/projetos globais: colonialidade, saberes subalternos e 
pensamento liminar. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2003.

PRUDENTE, Celso Luiz. A dimensão pedagógica do cinema negro - aspestos de uma 
arte para a afirmação ontologica do negro brasileiro: o olhar de Celso Prudente / Celso 

https://tinyurl.com/3jany7d9


olhares pequenos, mundos grandes

300

Maria Galant Melgarejo, Celso Luiz Prudente   

Luiz Prudente, Darcilene Celia Silva ; organizado por Celso Luiz Prudente, Darcilene 
Célia Silva. 2- ed. rev. e ampl. - São Paulo, SP: Editora Anita GARIBALDI, 2019.

PRUDENTE, Celso Luiz. A imagem de afirmação positiva do ibero-ásio-afro-ameríndio 
na dimensão pedagógica do Cinema Negro. São Paulo. Revista de Educação e Pesquisa 
da Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo - USP - Revista Educ. Pesquisa. 
Rev. Ed. Pesq. FEUSP. 47 • 2021. Disponível em https://tinyurl.com/46pjway9 Acesso 
em: 15 jun. 2025.

PRUDENTE, Celso Luiz. Do surgimento do cinema negro à construção da Mostra 
Internacional do Cinema Negro. Dossiê de cinema e educação - Revista USP • São 
Paulo • n. 145 • p. 71-82 • abril/maio/junho 2025.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para uma Sociologia das ausências e uma sociologia 
das emergências. Revista Crítica de Ciências Sociais, 63, p.237-280. 2002. Disponível em: 
https://tinyurl.com/mwmce6dw . Acesso em: 26/04/2025.

https://tinyurl.com/46pjway9
https://tinyurl.com/mwmce6dw


301

Relações de Força, Relações Étnico-raciais
 e a Produção Audiovisual no Nordeste 

Paraense, Amazônia Oriental, no Século XXI

Francisco Weyl1

Danilo Asp2

Hilton P. Silva3

A Cena Audiovisual na Região do Salgado e Zona Bragantina: entre desafios 

estruturais e práticas de resistência

A produção audiovisual na Região do Salgado e na Zona Bragantina, no 
nordeste da Amazônia paraense, constitui um campo de disputas simbólicas, estéticas 

1 Doutorando em Artes (PPGARTES/UFPA), com Estágio Sanduiche na Escola Superior de Teatro e 
Cinema do Instituto Politécnico de Lisboa, professor de audiovisual, comunicação e estética no Brasil, 
Portugal e Cabo Verde, poeta, jornalista e documentarista, criador do Festival Internacional de Cinema 
do Caeté (FICCA), E-mail: carpinteirodepoesia@gmail.com , ORCID:  https://orcid.org/0000-0002-
6851-8098.
2 Licenciado em História (FAHIST/Campus Bragança), Especialista em Relações Étnico Raciais (GERA/
IEMCI), Mestre em Linguagens e Saberes na Amazônia (PPLSA), pela Universidade Federal do Pará 
(UFPA), é Analista de Patrimônio Cultural pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacio-
nal - Iphan (COGEDU/DAFE, Brasília-DF). E-mail: danilo.asp@iphan.gov.br . ORCID: https://orcid.
org/0009-0008-3012-6399.
3 Doutor em Antropologia/Bioantropologia, Docente do Programa de Pós-graduação em Antropologia 
(PPGA) da Universidade Federal do Pará (UFPA), Belém. Docente do Centro de Estudos Avançados 
Multidisciplinares (CEAM) da Universidade de Brasília (UnB). Pesquisador Colaborador do Centro 
de Investigação em Antropologia e Saúde (CIAS), Universidade de Coimbra (UC), Coimbra, Portugal. 
E-mail: hilton.silva@unb.br . ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3287-3522.

mailto:carpinteirodepoesia@gmail.com
mailto:danilo.asp@iphan.gov.br
https://orcid.org/0009-0008-3012-6399
https://orcid.org/0009-0008-3012-6399
mailto:hilton.silva@unb.br
https://orcid.org/0000-0002-3287-3522


relações de força, relações étnico-raciais

302

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

e políticas vinculadas às dinâmicas territoriais e socioculturais locais. A região enfrenta 
desigualdades históricas no acesso a políticas culturais, carência de infraestrutura técnica 
e formativa e marginalização das expressões artísticas das periferias e comunidades 
tradicionais.

Entretanto, neste contexto, emergem práticas de resistência, articuladas por 
coletivos, artistas e educadores, que utilizam o audiovisual para afirmação identitária, 
reivindicação de direitos e recriação de imaginários. A partir da Antropologia Visual 
e Política, o capítulo analisa o desenvolvimento desta cena audiovisual, destacando o 
Festival Internacional de Cinema do Caeté (FICCA) como caso paradigmático que articula 
cinema de guerrilha, cineclubismo, políticas públicas emergenciais — especialmente as 
Leis Aldir Blanc e Paulo Gustavo — e estratégias decoloniais de produção cultural.

Ao considerar a centralidade do território e das epistemologias negras, 
ameríndias e periféricas, busca-se compreender como essas experiências reconfiguram 
os modos de fazer, circular e fruir o cinema na Amazônia, tensionando o modelo 
hegemônico e instaurando novas possibilidades fílmicas.

Contextualização Histórico-Geográfica e Socioambiental da Região Bragantina: 

territórios, memórias e rios como palco da produção audiovisual

Nos últimos dez anos, aproximadamente, observamos, estudamos e 
contribuímos para o crescimento da produção audiovisual e de eventos articulados ao 
cinema, na região Nordeste Paraense, Amazônia Oriental (SUDAM, 2021). Referimo-
nos neste texto à chamada “Região do Salgado” (CORRÊA; SIMÕES, 1971)3, também 
conhecida por “Zona Bragantina” (ÉGLER, 1961)4, e, institucionalmente, denominada 

3 Denominações como “Litoral do Salgado” (HIROOKA; JARES, 2014) e “Zona do Salgado” (PENTEA-
DO, 1967) referem-se à atual Região Bragantina, entre a foz dos rios Pará e Gurupi. “Salgado” alude à 
sua zona costeira e à antiga prática da salga do pescado, com salinas e pesqueiros Reais desde o período 
colonial (ASP, 2017). Até 1989, abrangia do entorno de Belém até a divisa com o Maranhão (rio Gurupi). 
De 1989 a 2017, o IBGE delimitou a “Microrregião do Salgado” com 11 municípios, excluindo Bragança. 
Atualmente, Bragança lidera a “Região Geográfica Imediata” com cinco municípios, todos incluídos na 
“Região Intermediária de Castanhal” (IBGE, 2017).
4 Segundo Asp (2015), expressões como “Bragança e Vilas por ela administradas” (CAMPOS, 2014) e “A 
Bragantina” (PENTEADO, 1967) identificam uma região litorânea próxima ao Maranhão, onde Bragan-
ça foi sede da comarca no século XIX (BAENA, [1838] 2004). No período colonial, a área foi chamada 
“Capitania do Gurupi” (1620) e depois “Capitania do Caeté” (1670). D’Évreux e D’Abbeville registraram 



relações de força, relações étnico-raciais

303

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

“Região de Integração do Rio Caeté”, em alusão ao rio homônimo. A área abrange 15 
municípios, com 15.851,51 km² e cerca de 473 mil habitantes (ESTADO DO PARÁ, 
2008), integrando as microrregiões do Salgado, Bragantina e Guamá, limitando-se às 
regiões do Guamá e do Rio Capim, além do Estado do Maranhão (BRASIL, 2000). 

Bragança, Tracuateua e Augusto Corrêa são territórios históricos e socioculturais 
que se destacam no cenário da produção audiovisual, nesta intrincada costa atlântica 
setentrional brasileira, entre Belém (PA) e São Luís (MA). À leste de Bragança, 
Tracuateua5 é relativamente jovem em termos administrativos, mas de longa história 
de ocupação humana. Antes de ser emancipada, em 1994, a cidade popularmente 
chamada “Cidade dos Ipês”6 ou “terra da brita”7 era conhecida como Distrito de Alto 
Quatipuru8, ligado à antiga Estrada de Ferro de Bragança (E.F.B.). Mas, sua história 
está conectada à comunidades indígenas, quilombolas e ribeirinhas tradicionais9. À 
Oeste de Bragança, Augusto Corrêa, antigo Distrito de Urumajó, foi emancipado em 
196110. Conhecida como “Cidade dos Coqueiros”, mantém fortes vínculos históricos e 
culturais com Bragança, de onde se desmembrou, tendo raízes coloniais e identitárias 
que remontam ao século XIX11. Com efeito, a “Região Bragantina” está situada na 
zona “onde a Amazônia encontra o mar” (SILVEIRA; SCHAAN, 2011), sendo marcada 
por ecossistemas como mangues, penínsulas, estuários, apicuns e campos inundáveis, 
abrigando a segunda maior faixa contínua de manguezais do mundo (BRASIL, 2000), e 
integrando o ambiente tropical úmido mais bem preservado do planeta (IBGE, 2012). 

passagem pela “região de Caytés” em 17 de agosto de 1613, data hoje associada à fundação da cidade 
(D’ÈVREUX, [1614] 2009).
5 Tracuateua foi desmembrada de Bragança pela Lei nº 5.858/1994 e instalada oficialmente em 1º de 
janeiro de 1997 (ASP; SANTOS, 2018).
6 Tracuateua é conhecida como “Cidade dos Ipês” por cultivar essa árvore como símbolo municipal, 
principalmente em sua avenida principal.
7 O apelido “terra da brita” refere-se à presença de jazidas graníticas e pedreiras ativas no município.
8 O núcleo urbano de Tracuateua surgiu como entreposto da Estrada de Ferro de Bragança, sendo 
chamado Alto Quatipuru até 1938, quando passou a ser oficialmente Tracuateua (ASP; SANTOS, 2019).
9 O município abriga quilombos como Cigano, Torre e Jurussaca, além de comunidades indígenas, afro-
descendentes e ribeirinhas. Atribuir identidades fundacionais apenas a elementos naturais ou infraestru-
turais invisibiliza a centralidade dos sujeitos históricos (BLOCH, 2001; BARROS, 2011; ELIADE, 1992).
10 A tentativa de emancipação de Augusto Corrêa (Urumajó) em 1955 foi vetada pelo STF. Tornou-se 
município em 1961 pela Lei Estadual nº 2.460 (RIBEIRO JÚNIOR, 2012).
11 Reconhecido como povoado em 1895 e vila em 1898, Urumajó – hoje Augusto Corrêa – está próximo 
à divisa com o Maranhão e mantém dupla identidade: augusto-correense e urumajoense.



relações de força, relações étnico-raciais

304

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

Com redes anfigúricas, meândricas e dendríticas (SOUZA FILHO et al., 2009), 
a complexa paisagem hidrográfica favoreceu modos de vida baseados na caça, coleta e 
agricultura familiar (SIMÕES, 1981; CORRÊA, 1985) de povos antigos até comunidades 
tradicionais contemporâneas. O “Litoral Pará-Maranhão” (ASP, 2022) combina 
geomorfologia peculiar — relevo plano, clima quente, elevada pluviosidade e marés 
altas, e sedimentação mista, moldando padrões de ocupação humana desde o período 
pré-colombiano (ASP et al., 2012; SILVEIRA; SCHAAN, 2010; NAVARRO, 2002; 
FUNARI, 2012; NEVES, 2012; LOPES, 2016). A hidrografia local inclui os estuários 
dos rios Maracanã, Pirabas, Caeté, Tracuateua, Tijoca, entre outros, formando baías 
que fragmentam o litoral em ilhas separadas por furos de maré e canais, compondo 
uma rede de ambientes fluviais, lacustres e salobros — uma verdadeira “confluência de 
rios interligados com o mar” (CASTRO, 2006, p. 13). Situada às margens do rio Caeté, 
Bragança possui registros arqueológicos que atestam presença humana há pelo menos 
3.000 anos, conforme a datação de cerâmica do Sítio Jabuti (PA-AS-75)12, situado 
próximo à antiga Fazenda Salina dos Roque (ASP, 2017). 

É dentro do contexto sócio-ecológico das relações entre os seres humanos destas 
terras, e dos muitos rios regionais, que presenciamos o crescimento quantitativo e 
qualitativo do cinema, que transforma estes universos reais e imaginários em múltiplos 
cenários para produções audiovisuais. Um exemplo é a produção desenvolvida pelo 
realizador e pesquisador de cinema bragantino conhecido como Carpinteiro de Poesia 

(F.A. Weyl). Em “Viagem ao Coração do Caeté” (2014)13, ele retrata uma expedição 
de canoístas percorrendo o leito hídrico desde sua foz até à nascente; já “Nas Águas do 
Tijoca, o Patal Conta sua História”, resulta de uma parceria entre o Festival Internacional 
de Cinema do Caeté (FICCA)14 e a Escola Municipal de Ensino Fundamental Lauro 

12 Sítio arqueológico cerâmico com terra preta (TPA) localizado na estrada Bragança-Ajuruteua (P458), 
à margem do rio Caeté, em terra firme próxima ao manguezal (SILVEIRA et al., 2011).
13 A Expedição “Descida do Caeté” foi organizada por Pedro Paulo Souza, com apoio da Marenteza e do 
jornal *Tribuna do Salgado*. Realizada entre Belém, Ourém e Bragança, a entrevista ocorreu em Arraial 
do Caeté (22/03/2014). Filme disponível em: https://youtu.be/VQRv6VgsNWM.
14 O FICCA – Festival Internacional de Cinema do Caeté – é evento independente que promove produ-
ções amazônicas e comunitárias. Realiza oficinas e debates com foco em educação patrimonial e cinema 
de base. Na IX edição, exibiu o curta “Nas Águas do Rio Tijoca, o Patal Conta Sua História” (COLETIVO 
CINECLUBE URUMAJÓ, 2024).

https://youtu.be/VQRv6VgsNWM


relações de força, relações étnico-raciais

305

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

Barbosa dos Santos Cordeiro, na Comunidade Patal, em Augusto Corrêa, PA15; aqui são 
reveladas contradições sociais de comunidades locais a partir das relações de vida e de 
trabalho que elas estabelecem com seus rios e suas águas.

O Rio Caeté Como Território de Memória, Conflito e Criação: paisagens, 

resistências e práticas audiovisuais no Nordeste Paraense

O Caeté proporciona um espetáculo visual que encanta tanto habitantes quanto 
visitantes, no entorno das matas do Camutá, especialmente o nascer da lua, na orla de 
Bragança, espaço de sociabilidade e economia, marcado pelo movimento de embarcações 
que transportam diariamente peixes e farinha de mandioca, produtos fundamentais à 
base alimentar da região. Com cerca de 115 km de extensão, o rio exerce papel crucial 
na conformação histórica, cultural e econômica na Região. Nasce no município de 
Bonito, percorre o Arraial do Caeté (Ourém), Tentugal (Santa Luzia do Pará) e outras 
comunidades, antes de desaguar no Atlântico. No passado, o rio era navegável, mas, a 
construção de rodovias e o abandono das ferrovias, a partir da década de 1960, afastou 
comunidades ribeirinhas de suas margens.

Ka’aeté é uma palavra de origem tupi que significa “mata verdadeira” ou “mata 
virgem e densa”, formada pela junção dos termos “ka’a” (mata) e “eté” (verdadeiro), 
conforme explica Eduardo Navarro (2013, p. 550). Embora o rio receba afluentes como os 
rios Jequi, Cajueiro e Curi, à margem direita, e de pequenos igarapés à margem esquerda, 
atualmente, há trechos de baixa profundidade, comprometendo sua navegabilidade. Em 
2014, o canoísta Pedro Paulo Sousa percorreu o curso completo do rio, da nascente à foz. 
Na jornada, constatou a presença de lixo e resíduos sólidos, especialmente em trechos 
que se tornaram depósitos irregulares de detritos, com destaque para as áreas próximas 
às vilas de Mocajuba e Arimbú, em Bragança. Compreendemos que esse processo de 
degradação ambiental está associado à poluição dos afluentes, mas também ao bloqueio 
de suas conexões com o rio principal, o que contribui para o assoreamento e a redução 
do volume d’água. Como resposta a esse contexto socioambiental e à necessidade de 

15 Nas Águas do Tijoca é o terceiro filme escolar realizado em parceria com o FICCA. Coordenado pelo 
professor José Carlos Barroso, destaca-se por sua estética em plano sequência e compromisso com o Cine-
ma de Guerrilha da Amazônia. Disponível em https://carpinteirodepoesia.blogspot.com/2024/08/x-fic-
ca-em-retomada-estreia-filme-em.html.

https://carpinteirodepoesia.blogspot.com/2024/08/x-ficca-em-retomada-estreia-filme-em.html
https://carpinteirodepoesia.blogspot.com/2024/08/x-ficca-em-retomada-estreia-filme-em.html


relações de força, relações étnico-raciais

306

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

valorizar memórias, saberes e modos de vida das populações ribeirinhas, extrativistas e 
navegadoras do território, surgiu o FICCA, espaço de expressão artística e de resistência 
cultural, reune narrativas das margens do rio em defesa do meio ambiente e das culturas 
locais (SILVA; WEYL, 2020; WEYL, 2021). 

O crescimento do cinema e do audiovisual na região bragantina revela uma 
poética própria, que articula sensibilidade estética e posicionamento político, em defesa 
da natureza e dos modos de vida tradicionais. Poéticos, os filmes afirmam-se também 
como práticas de resistência. Essas obras constroem narrativas forjadas no e com o 
território, mobilizam imagens e sonoridades que emergem das águas, das florestas e 
das experiências vividas por sujeitos historicamente marginalizados. Com base nessas 
observações, destacaremos algumas dessas produções a fim de evidenciar o cerne deste 
debate: a centralidade do território, da memória e das relações socioambientais na 
construção de um cinema afrolusoamazônico comprometido com as epistemologias do 
Sul e com a reinvenção de linguagens audiovisuais a partir das margens.

Comecemos pelo filme “#ForaCargil” (WEYL, 2022), realizado no cenário das 
ilhas de Abaetetuba afetadas pela construção do Terminal de Uso Privado da empresa 
Cargill, em território do Programa de Assentamento Agro-Extrativista Santo Afonso, na 
Ilha Xingu, onde vivem e trabalham cerca de 200 famílias (2.705,6259 hectares).16 Deste 
autor, destacamos ainda “Carimbó do Curuperé” (2018)17,  “O Espírito da Lua” (2019)18 
e “A Dança do Pescador” (2021)19, entre outras obras profundamente envolvidas com a 
paisagem e os desafios socio-ambientais da região. Em 2018, publicou-se “Epistemologia 
Ecocultural”20, vídeo-etnográfico rodado no Quilombo do Torre (Tracuateua-PA), que 
aborda saberes e estratégias de subsistência, interpretados como um legado ancestral 

16 O documentário denuncia os impactos da construção de um porto sobre comunidades tradicionais, 
mostrando suas estratégias de luta e resistência. Disponível em: https://youtu.be/OS-5LlSEP3c 
17 Documentário musical sobre a passagem do mestre Ronaldo Curuperé em Bragança. Filmado em 
2017 e finalizado no Porto (2018). Disponível em: https://youtu.be/R2Nt5biW-ks.
18 O curta reúne poesias e performances desde o coreto da praça até as margens do Caeté. Filmado em 
Bragança e finalizado em Portugal. Disponível em: https://youtu.be/WLugvmXwm8k.
19 Filme poético sobre os pescadores de camarão na praia de Ajuruteua. São dezoito quadros cine-
matográficos. Disponível em: https://youtu.be/morA_Fs8izY.
20 Filme da ARQUIT (Associação Remanescente Quilombola do Torre), com produção de Jéssica Leite, 
edição de Danilo Asp e imagens de José Maria “Tigrita” Gomes. Música de Almirzinho Gabriel. Disponí-
vel em: https://youtu.be/TMAUFTh38Qw.

https://youtu.be/OS-5LlSEP3c
https://youtu.be/R2Nt5biW-ks
https://youtu.be/WLugvmXwm8k
https://youtu.be/morA_Fs8izY
https://youtu.be/TMAUFTh38Qw


relações de força, relações étnico-raciais

307

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

afro-indígena amazônico21. Acrescente-se, “Dia de Mangal”22 e “Mulheres do Mangue”23, 
que retratam o cotidiano de vida e trabalho de homens e mulheres em comunidades 
de área da RESEX Caeté-Taperaçu (Bragança, Pará), focando a catação de caranguejo 
como atividade de subsistência familiar, ambos com direção de fotografia de Danilo Asp 
e direção de Evandro Medeiros (2014). E produções mais recentes, como “Artesania 
Tracuateuara” (Coletivo do Quilombo do Torre, 2025)24. Além desse material, 
igualmente merece menção, o documentário “Maria & Zé Cláudio” (MEDEIROS, 
2021)25, vencedor do Prêmio “Isa Cunha” de Direitos Humanos no VII FICCA (2022) e 
do “Prêmio Paulo Paulino Guajajara”.26  

Cadeia Produtiva do Audiovisual na Região Bragantina: políticas públicas, 

cineclubismo e práticas de resistência cultural na Amazônia paraense

Todos – homens e deuses – devem sujeitar-se à necessidade 
natural que leva quem tem o poder a exercê-lo, sempre e 
como pode (GINZBURG, 2002, p. 16).

O “panorama da cena” audiovisual na cidade de Bragança, PA, e circunvizinhanças 
“traçado” por Daniel Fernandes e colaboradores (2017), destacou a produção 
independente da cinematografia autoral regional desenvolvida por artistas/produtores, 

21 ASP, Danilo. “Epistemologia Ecocultural”. Vídeo etnográfico publicado na Nova Revista Amazôni-

ca, vol. XII, n. 2, nov. 2024. Disponível em: https://www.periodicos.ufpa.br/index.php/nra/issue/
view/821/showToc.
22 Filme premiado como “Melhor Documentário” no II FICCA (2015). Disponível em:   https://youtu.
be/hq51GGBxKto.
23 Disponível em:  https://youtu.be/PhmugY8CL4Q.   
24 Estreou na programação do X FICCA, em sessão realizada na Livraria Gato Vadio, cidade do Porto, 
Portugal, no dia 24 de janeiro de 2025. O filme está disponível em: https://www.youtube.com/watch?-
v=Ovby0gKiJcs.
25 Disponível em: https://youtu.be/yMcD5ytyHAM.
26 Longa-metragem com direção de fotografia de Danilo Asp, que narra a trajetória de vida, militância 
e legado dos ambientalistas Maria do Espírito Santo Silva e José Cláudio Ribeiro da Silva, assassinados 
em maio de 2011 por denunciarem crimes ambientais no Assentamento Agroextrativista Praia Alta Pira-
nheira, em Nova Ipixuna (PA). Mesmo após o crime, familiares e testemunhas seguiram sofrendo amea-
ças, mas permaneceram no território, onde criaram uma fundação-memorial, mantêm práticas agroeco-
lógicas e continuam a luta por justiça e pela defesa da floresta, simbolizada pela castanheira “Majestade”, 
árvore consagrada pelo casal como signo de resistência.

https://www.periodicos.ufpa.br/index.php/nra/issue/view/821/showToc
https://www.periodicos.ufpa.br/index.php/nra/issue/view/821/showToc
https://youtu.be/hq51GGBxKto
https://youtu.be/hq51GGBxKto
https://youtu.be/PhmugY8CL4Q
https://www.youtube.com/watch?v=Ovby0gKiJcs
https://www.youtube.com/watch?v=Ovby0gKiJcs
https://youtu.be/yMcD5ytyHAM


relações de força, relações étnico-raciais

308

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

tais como Francisco Weyl, Evandro Medeiros e Danilo Asp, dentre outros (ASP; 
PAMPLONA NETO, 2017). Os efeitos deste crescimento constroem e consolidam a 
nova realidade na cena regional, sobretudo o impacto social decorrente do advento 
das recentes políticas públicas de fomento ao audiovisual. Este processo está sendo 
gradualmente assimilado pelas comunidades locais, que se beneficiam de planos e 
leis nacionais, que verticalizam a proposta cultural do audiovisual nacional, diante de 
ausência de planejamentos oriundos dos executivos municipais para este segmento.

Considerando que a maioria das cidades amazônidas não dispõe nem de cinemas 
e nem de políticas setoriais audiovisuais, o surgimento, fortalecimento e crescimento de 
núcleos e projetos cinematográficos é uma realidade que acrescenta, amplifica e altera a 
dinâmica e reforça a pujante manifestação das muitas culturas originárias destes locais, 
ainda que os poderes públicos as ignorem. Consequentemente, criadores e fazedores de 
arte e de cultura destas cidades – que produzem conhecimento e saber e os processam 
de diferentes formas – dialogam com a arte do cinema e incorporam os elementos 
da linguagem audiovisual, a partir das dinâmicas pedagógicas de oficinas e sessões 
realizadas pelo FICCA e outros eventos similares. 

Sem desviar o foco deste capítulo, cabe aqui uma nota crítica quanto à 
questão estética em um tempo marcado por hibridismos e por negociações pautadas 
na padronização e na idealização do belo voltado ao mercado e ao sucesso, o que 
frequentemente resulta em homogeneização e no silenciamento de grande parte da 
diversidade que constitui o campo audiovisual local. A produção audiovisual aqui 
retratada se posiciona de forma radicalmente anti-hegemônica. 

O crescimento do segmento audiovisual no Nordeste paraense intensificou-se 
com a retomada das políticas públicas culturais em nível federal, sobretudo por meio dos 
recursos mobilizados pelas Leis Paulo Gustavo (LC nº 195/2022) e Aldir Blanc (Lei nº 
14.017/2020). A primeira representou o maior investimento direto já realizado no setor 
cultural brasileiro, enquanto a segunda, inicialmente emergencial, foi recentemente 
transformada na Política Nacional Aldir Blanc (PNAB), instituindo um modelo 
permanente de fomento, com repasses regulares da União a Estados e Municípios. 
Esse novo arranjo federativo tem possibilitado maior capilaridade e continuidade 
no financiamento à produção cultural, especialmente no campo do audiovisual. E, 
no esteio dessas balisas, polularam na região em tela, festivais de cinema e projetos 



relações de força, relações étnico-raciais

309

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

audiovisuais, em um universo onde podemos sublinhar algumas destas produções, que 
são consequência destas leis e políticas, a saber:

• FICCA; 
• Curta Bragança; 
• Cine Caeté; 
• Amazônias;
• Cineclube Barão de Capanema; 
• Festival de Cinema de Capanema; 
• Festival de Cinema de Tracuateua; 
• Cineclube Urumajó;
• FIA CineFront.
Ademais, além destes eventos, vale ressaltar algumas obras financiadas pelas 

leis de fomento citadas, filmes realizados no último ano nas cidades de Tracuateua e 
Bragança, por exemplo: “Tracuateua: A Festa é de Todos, Mas Quem Manda é São 
Bené!” (Helena Aviz); “A Matinta que Habita em Mim” (Dilma Oliveira); “Búzio” (Norma 
Cristina Vieira); “Bragança: 8 de Março, O Dia da Queima da Delegacia” (Cristiana 
Amorim); “Esse Rio é Nossa Rua” e “Quando Chegar Dezembro” (Kelle Cunha), e “Galo 
Cantou” (Augusto Leal). Para além das leis e planos já mencionadas, o crescimento do 
audiovisual e do cinema na Região Caeté, deveu-se em grande medida, e igualmente, ao 
duradouro “trabalho de formiguinha”,27 protagonizado por pouquíssimas pessoas, entre 
estas o criador do FICCA, que em 2025 apresenta sua 10ª edição.

Nas primeiras sessões realizadas na Livraria Gato Vadio, em Portugal, a 10ª 
edição do FICCA foi composta pela estreia de filmes de coletivos amazônidas, de 
temáticas sociais e rodados nas oficinas de Cinema de Guerrilha desenvolvidas pelo 
festival durante suas ações itinerantes em comunidades locais. Obras como “Murerureua, 
Atinanã” (Roberta Mártires, 2024), “Nas Águas do Tijoca o Patal Conta a Sua História” 
(Coletivo Urumajó, 2022), “#Feitiço” (Rosilene Cordeiro, 2021), “Do Lugar Onde 
Se Vê” (Denis Bezerra, 2022) e “Artesainia Tracuateuara” (Coletivo Quilombo do 
Torre, 2025) se convertem em plataforma que territorializa o festival na sua dimensão 
artística, estética e política. São filmes realizados por mulheres amazônidas, professores 
de escolas públicas, jovens de comunidades periféricas e quilombolas, que se servem do 

27 Exemplos de cineclubes locais: TracuaCine (Tracuateua), Bragacine (Bragança), e Cineclube Casa do 
Professor (Ajuruteua), ativos desde 2010.



relações de força, relações étnico-raciais

310

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

cinema para tecer as suas poéticas, através de suas próprias vivências e a partir de seus 
próprios saberes. E o X FICCA, que começou em janeiro em Portugal com programação 
que se estenderá no Brasil e Cabo Verde, homenageia a memória do realizador negro 
afromarajoense Paulo Miranda28. 

Continua sendo desafiador desenvolver a cadeia produtiva audiovisual na 
Amazônia e fortalecer a infraestrutura de produção de filmes nas cidades polos no 
interior, como Bragança, onde observamos filmes, mostras e festivais, que alcançaram 
visibilidade e se consolidam no cenário local, estadual, regional, nacional e internacional. 
A título de ilustração das estratégias de superação, destaca-se o FICCA, cujas edições 
têm ocorrido majoritariamente sem recursos financeiros diretos, apoiando-se em 
redes de parceria e colaboração entre agentes que compartilham a utopia do Festival. 
Podemos dizer que o Festival modificou a realidade do cinema na Região, com base 
em um projeto pedagógico e sociocultural que reconhece ações históricas e mobiliza 
metodologias interseccionadas com pessoas, entidades e instituições comprometidas 
com a transformação social (WEYL, 2021). A proposta envolve a atuação ativa de agentes 
culturais locais na produção, difusão e circulação de obras, bem como na formação 
de público e de novos realizadores, evidenciando a importância da regionalização 
das políticas públicas como ferramenta para enfrentar desigualdades e impulsionar a 
economia criativa amazônica.

A cadeia produtiva audiovisual movimentou R$ 20 bilhões de reais e gerou cerca 
de 60 mil empregos (ANCINE, 2021), tendo a Lei Aldir Blanc potencializado ainda mais 
o setor, com a premiação de dezenas de festivais, mostras e realização de filmes. Com 
base nestes dados e indicadores, ressaltamos que a Zona Bragantina poderá dar um 
salto paradigmático no campo audiovisual, desde que radicalizemos a implementação 
de políticas públicas setoriais. Em um cenário de financiamento difícil, profissionais 
do audiovisual, lideranças políticas, artistas, trabalhadoras e trabalhadores de diversas 
áreas da cultura e do audiovisual, de Belém e de Bragança, assinaram a Carta do Fórum 
Audiovisual Amazônia Caeté - FACA (10 de dezembro de 2022). O Fórum foi espaço 
de articulação e debate que reuniu cineastas, produtores e pesquisadores para discutir 
as políticas públicas, o acesso a recursos como os da Lei Aldir Blanc e a necessidade 

28 Paulo Miranda foi cineasta negro cuja obra expressa resistência amazônica. Dirigiu filmes como “O 
Ajuntador de Cacos” e “Missão Mapuá”. Atuou com juventude e cultura no Marajó, defendendo o cinema 
como ferramenta política e educativa. 



relações de força, relações étnico-raciais

311

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

de descentralização e democratização dos investimentos na cultura audiovisual. Essas 
discussões apontaram caminhos para um cinema sustentável e representativo das 
diversidades amazônicas.

O FICCA propôs a criação de um Grupo de Trabalho Temático para avançar na 
viabilização de propostas e assim colaborar com a democratização da política cultural 
de forma qualitativa, com o diálogo e a construção de políticas públicas inclusivas e de 
formação, acompanhamento e fiscalização dos processos e dos projetos culturais muni-
cipais. Aguarda-se que o Poder Público seja mais transparente, democrático e sensível 
à necessidade de mudanças que comprometam a gestão municipal com o desenvolvi-
mento da cadeia audiovisual de Bragança, consequentemente, da Região Caeté. Esta 
demonstração de interesse em abrir canais de parcerias protagonizada pelo FICCA, re-
sultou num documento com demandas de diversos segmentos culturais articulados ao 
audiovisual, ao cinema, e ao cineclubismo, apresentado ao secretário municipal de cul-
tura local e divulgado através de sites e redes sociais. Aberto à sugestões e proposições, 
adequações, alterações e modificações, a Carta29 tinha como premissas a implantação 
do Sistema Estadual de Cultura (recentemente anunciado pelo Governo do Estado do 
Pará), de forma articulada ao Sistema Nacional de Cultura e também ao Sistema Muni-
cipal de Cultura de Bragança do Pará, de forma a garantir a reformulação total, assim 
como a recomposição e consolidação do Conselho Municipal de Políticas Culturais, 
com a consequente elaboração do Plano Municipal de Cultura e criação do Fundo Mu-
nicipal de Cultura, assegurando ao setor os repasses de 2% do Orçamento do Município 
para a cultura. 

A Experiência do FICCA
30

Criado há 10 anos, o festival nasceu em Bragança, no Pará, mas ganhou o 
mundo, com edições realizadas em cidades brasileiras, europeias como Porto (Portugal), 

29 Bragança já dispõe de uma base sociocultural propícia à formulação de políticas públicas audiovi-
suais, sustentada por produções independentes e por agentes da sociedade civil comprometidos com a 
articulação entre arte, cultura e educação. Mesmo sem equipamentos sofisticados, a juventude periférica 
tem encontrado no cinema um meio potente de expressão e mobilização comunitária, o que evidencia 
o potencial do setor audiovisual na construção de metodologias coletivas, redes colaborativas e modelos 
democráticos de financiamento.
30 O FICCA valoriza narrativas amazônicas e periféricas. Exibe filmes sobre identidade, resistência, meio 
ambiente, e promove oficinas, debates e intercâmbios culturais (WEYL, 2021).



relações de força, relações étnico-raciais

312

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

e africanas, como Praia (Cabo Verde) e Dakar (Senegal). O FICCA carrega um 
compromisso com as grandes causas do nosso tempo, unindo as ideias de Paulo Freire e 
Augusto Boal às práticas de um cinema social e amazônico, inspirado pela abordagem do 
Cinema Pobre de Humberto Solás e do Cinema Novo de Glauber Rocha31.  O festival é 
sobretudo voltado para jovens, mulheres e adultos de comunidades periféricas, urbanas, 
rurais, praieiras e quilombolas da Região do Caeté, no nordeste do Pará. Com foco no 
acesso à cultura e ao cinema, leva exibições, formações e debates a escolas, terreiros e 
espaços comunitários, fortalecendo o protagonismo dessas populações no audiovisual. 
De formato acessível e descentralizado, atua diretamente nos territórios, alcançando 
cerca de dez mil pessoas presencialmente e muitas outras pelas redes humanas e 
digitais. O FICCA se mantém ativo durante o ano, promove experiências que valorizam 
narrativas locais. Gratuito e sem fins comerciais, reafirma o direito das comunidades 
tradicionais à cultura, estimula sua participação na criação e circulação de obras que 
refletem suas realidades (WEYL, 2021). 

O festival tornou-se uma jornada contínua ao longo de todo o ano, com oficinas, 
rodas de conversa, formação de coletivos audiovisuais em escolas e comunidades, além 
de mostras que celebram o cinema contemporâneo de resistência.  

Entre tantas iniciativas do festival, destaca-se aquela que desenha o mapa 
do Cinema Negro na Amazônia Paraense. A Mostra Negro FICCA, há uma década 
reflete a essência cineclubista e pedagógica do festival. Celebra a força estética, política 
e cultural do Cinema Negro, dando visibilidade a narrativas invisibilizadas pelo 
mercado tradicional. E destaca filmes dirigidos e protagonizados por artistas negros, 
promovendo debates que atravessam questões de raça, identidade, ancestralidade 
e territórios de resistência. Exibida em diversos locais, a Mostra teve suas primeiras 
edições no Quilombo do Cigano, em Tracuateua, via parceria com a Associação 
local, através de um dos autores (D.G. Asp), ocorrendo, na ocasião, além das rodas de 
conversas e projeções cinematográficas de temáticas negras, uma intervenção artística 
performativa da pesquisadora, realizadora e atriz Rosilene Cordeiro.32 

No âmbito do FICCA, a Mostra é ponte entre realidade e criação, estimula 
habilidades e sensibilidades, promove encontros, escutas e trocas com as comunidades 

31 Glauber Rocha (1939–1981) foi o principal nome do Cinema Novo, renovando o cinema brasileiro 
com estética e crítica social. 
32 A pedagoga e performer coordenadora das oficinas do FICCA atua com coletivos periféricos em Belém, 
unindo teatro, performance e formação. 



relações de força, relações étnico-raciais

313

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

quilombolas e negras das periferias. A cada projeção, o Festival amplifica vozes, afirma 
identidades e contribui para reduzir os muros que segregam as artes, a educação e os 
territórios periféricos do país (WEYL; ASP; SILVA, 2024). O certame tem a perspectiva 
cineclubista do cinema social alternativo e absorve a manifestação dos diversos cinemas 
contracorrentes. A experiência alcança comunidades tradicionais, escolas, comunidades 
quilombolas do Nordeste Paraense (Bragança, Tracuateua, Augusto Correa, Primavera, 
Quatipuru), contribuindo para a formação pedagógica dos estudos étnico-raciais. 

Considerações Finais e Perspectivas Para a Sustentabilidade do Audiovisual na 

Amazônia Paraense

A cena audiovisual da Região Bragantina tem revelado, por meio de experiências 
como o Festival Internacional de Cinema do Caeté (FICCA), um significativo volume 
de produções, e a potência das práticas culturais periféricas como resistência simbólica, 
pedagógica e estética. Ao se constituir como espaço de escuta, formação e circulação de 
obras comprometidas com os territórios e as comunidades vulnerabilizadas, o FICCA, 
e dentro deste o Negro Ficca, estabelece(m) uma ruptura com o modelo excludente de 
festivais urbanos, reposicionando a Amazônia como centro narrativo. 

O estudo da Questão Negra na Amazônia é, ao mesmo tempo, uma demanda 
contemporânea e uma necessidade de revisitação crítica das narrativas históricas. A 
trajetória dos autores deste capítulo, marcada por anos de pesquisa e atuação no campo 
da antropologia visual, do cinema e da produção audiovisual na Amazônia Paraense, 
tem se esforçado por evidenciar a centralidade das questões étnico-raciais, de gênero e 
territoriais na compreensão de uma cinematografia insurgente, desafiadora e marcada 
por práticas de resistência. Nesse sentido, o FICCA se incorpora ao movimento do 
Cinema Negro (CANDANDA et al., 2022), na busca por denunciar e reconfigurar 
estruturas de poder, sendo plataforma de afirmação para grupos negros periféricos, 
quilombolas, mulheres, LGBTQIA+, ribeirinhos, extrativistas, agricultores familiares 
e comunidades afro-religiosas na região.  

A disputa pelas narrativas — como já observava Uriel Pinho (2020) ao afirmar 
que ‘a Amazônia é disputada no cinema’ — se atualiza nas escolhas estéticas e temáticas 
dos documentários paraenses contemporâneos. E o cinema torna-se verdadeiramente 



relações de força, relações étnico-raciais

314

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

um território em disputa, sendo a construção de outras imagens e discursos sobre a 
Amazônia parte de uma luta contínua pela descolonização do imaginário. E, como nos 
lembra Celso Luís Prudente, trata-se de uma estética e pedagogia afrocentradas, que 
convoca à escuta das oralidades silenciadas e das corporeidades ancestrais (PRUDENTE, 
2019; 2021). Em sintonia com essa abordagem, o audiovisual produzido na região torna-
se campo fértil de invenção, de insurgência e de reinvenção simbólica da Amazônia pelo 
olhar daqueles que nascem e vivem na região. 

Referências

AGÊNCIA NACIONAL DO CINEMA (Ancine). Relatórios Setoriais e Editais da Linha de 

Coinvestimentos (2014–2018). Brasília: Ancine, 2021.
ASP, Danilo Gustavo Silveira. Alimentação e Relações de Poder na Intendência de Bragança 

(Pará, 1830-1895). Trabalho de Conclusão de Curso - TCC (Monografia). Licenciatura 
em História. Faculdade de História, Universidade Federal do Pará, Campus de Bragança-
PA. Bragança: FAHIST/UFPA, 2015.

ASP, Danilo Gustavo Silveira. “O sal das águas: modernização e relações de poder 
na fazenda Salina dos Roque (Bragança-PA, 1920-1999)”. Capítulo 3. In: CAMPOS, 
Ipojucan Dias (org.). Bragança (PA): família, política e comércio. São Paulo: Editora 
Livraria da Física, 2017, p. 169-226.

ASP, Danilo Gustavo Silveira; PAMPLONA NETO, Christóvam. O cinema e a 
produção audiovisual em Bragança-PA: um panorama da cena. In: FERNANDES, 
Daniel dos Santos; SARAIVA, Luis Júnior Costa; CORRÊA, Jéssica do Socorre Leite 
(orgs.). Câmeras Subjetivas: imagens em trânsito sobre o Nordeste Paraense. São Carlos: 
Pedro & João Editores, 2017, p. 75-96. 

ASP, Danilo Gustavo Silveira; SANTOS, Fabrício Rodrigues. “O ‘Caminho Fundo’: 
história, movimento social e sentido de pertença na Associação Remanescente 
Quilombola do Cigano (ARQUIC, Tracuateua-PA)”. In: Nova Revista Amazônica. 
Universidade Federal do Pará, Campus de Bragança, ano VI, vol. 01, abril/2018. Dossiê 
Cotidianos Quilombolas. Bragança: UFPA/PPLSA, 2018, p. 103-120.



relações de força, relações étnico-raciais

315

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

ASP, Danilo Gustavo Silveira. História Social da Natureza: bricolagem intercultural na 

Região Bragantina (Comunidade Buçu, Augusto Corrêa-PA, Amazônia Oriental). Dissertação 
(Mestrado Interdisciplinar). Programa de Pós-Graduação e Linguagens e Saberes na 
Amazônia, Universidade Federal do Pará, Campus de Bragança-PA. Bragança: PPLSA/
UFPA, 2022.

ASP, Nils Edvin (et al.). The Dynamics of a Frictionally-dominated Amazonian Estuary. 
In: Brazilian Journal of Oceanography, 60(3): 391-403, 2012.

BAENA, Antônio Ladislau Monteiro. Ensaio Corográfico sobre a Província do Pará. 
Brasília: editora do Senado Federal, [1838] 2004.

BARROS, José D’Assunção. O conceito de alienação no jovem Marx. In: Tempo Social. 
vol.23 no.1 São Paulo, 2011.

BLOCH, Marc. Apologia da História: ou o ofício do historiador. Rio de Janeiro: Zahar, 2001.

BRASIL. Ministério do Orçamento e Gestão. Instituto Brasileiro de Geografia e 
Estatística. Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios: acesso e utilização de serviços de 
saúde, 1998. Rio de Janeiro: IBGE, 2000. 

BRASIL. Governo Federal, Ministério do Meio Ambiente, Instituto Chico Mendes 
de Conservação da Biodiversidade, Diretoria de Criação e Manejo de Unidades de 
Conservação. Plano de Manejo da Reserva Extrativista Marinha Caeté-Taperaçu [PA]. Vol. 
I: Diagnóstico. Brasília: MMA/ICMBio, 2012.

CAMPOS, Ipojucan Dias (Org.). Teias de História: família, comércio e relações de poder 
(Bragança entre Império e República). Belém: Açaí, 2014.

CANDANDA, Davidson Davis do N., BORGES, Roberto Carlos da S., OLIVEIRA, 
Samuel Silva R. (2022). Cinema Negro Brasileiro: histórias, conceito e panorama de 
um movimento. Revista da Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/As (ABPN), 14 
(Ed. Especial), 279–300, 2022.

CASTRO, Edna (org.). Escravos e Senhores de Bragança: documentos históricos do século 
XIX, região bragantina, Pará). Belém: EDUFPA/NAEA, 2006.

CORRÊA, Conceição M. G.; SIMÕES, Mário Ferreira. Pesquisas arqueológicas na 
região do Salgado. A fase Areão do litoral de Marapanim. In: Boletim do Museu Paraense 

Emílio Goeldi, Nova Série Antropologia, n. 48, p. 10-30, jul. 1971.



relações de força, relações étnico-raciais

316

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

CORRÊA, Conceição M. G. Fases Ceramistas Não-sambaquieiras do Litoral do Pará. 1985. 
220 f, il. Dissertação (Mestrado), Universidade Federal de Pernambuco. Recife: UFPE, 
1985.

D’ÈVREUX, Yves. História das Coisas Mais Memoráveis, Ocorridas no Maranhão nos Anos 

de 1613 e 1614. Rio de Janeiro: Fundação Darcy Ribeiro, 2009.

ÉGLER, Eugênia Gonçalves. A Zona Bragantina no Estado do Pará. In: Revista Brasileira 

de Geografia, Ano XXIII, nº 03, julho/setembro de 1961.

ELIADE, Mircea. O Sagrado e o Profano. São Paulo: Martins Fontes, 1992.

ESTADO DO PARÁ, Assembleia Legislativa. Decreto nº. 1.066: dispõe sobre a 
regionalização e dá outras providências. Belém: Governo do Estado, 19 de junho de 
2008. 

FUNARI, Pedro Paulo. Arqueologia. São Paulo: Contexto, 2012.

GINZBURG, Carlo. Relações de Força: história, retórica, prova. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2002.

HIROOKA, Suzana; JARES, Simone. Patrimônio da Nossa Terra: as ceramistas do Litoral 
do Salgado - Pará. Cuiabá: Carlini & Caniato Editorial, 2014.

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Área Territorial 

Oficial. Resolução da Presidência do IBGE de nº. 5 (R.PR-5/02). Rio de Janeiro: IBGE, 
2002.

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Brasil, Pará, Belém, 
História. In: Enciclopédia dos Municípios Brasileiros. Rio de Janeiro: IBGE, 2012. 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Divisão Regional do 

Brasil. Rio de Janeiro: IBGE, 2017.

LOPES, Paulo Roberto Canto. Caracterização do Modo de Vida dos Sambaquieiros que 

Ocuparam o Litoral Paraense: Quatipuru, Pará, Brasil. Tese (Doutorado), Universidade 
Federal do Rio de Janeiro, Museu Nacional do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2016.

NAVARRO, Eduardo de Almeida. Dicionário de Tupi Antigo: a língua indígena clássica 
do Brasil. São Paulo: Global, 2013.

https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pa/belem/historico
https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pa/belem/historico


relações de força, relações étnico-raciais

317

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

NAVARRO, Alexandre Guida (et al). Arqueologia nas fronteiras da Baixada Maranhense: 
as ocupações pré-coloniais dos sítios Boca do Campo e Mearim 01 e possíveis relações 
com as estearias. In: Tessituras, v. 8, n. 2, jul./dez. 2002, p. 62-92. 

NEVES, Eduardo Góes. Sob os Tempos do Equinócio: oito mil anos de história na 
Amazônia Central (6.500 AC - 1.500 DC). Tese. Livre Docência. Museu de Arqueologia 
e Etnologia, Universidade de São Paulo. São Paulo: USP, 2012. 

PENTEADO, Antônio Rocha. Problemas de Colonização e de Uso da Terra na Região Bra-

gantina do Estado do Pará. Vol. I. Tese de Doutoramento. Geografia do Brasil. Faculdade 
de filosofia, Ciências e Letras da Universidade de São Paulo. Belém: Universidade Fe-
deral do Pará, 1967. 

PINHO, Uriel Nascimento Santos. A Amazônia Disputada no Cinema: ênfases fantásticas 
e científicas em documentários contemporâneos do estado do Pará. Dissertação. 
Mestrado em Cinema e Audiovisual. Programa de Pós-Graduação em Cinema e 
Audiovisual, Universidade Federal Fluminense. Niterói: UFF, 2020.

PRUDENTE, Celso Luiz. A dimensão pedagógica do Cinema Negro: a imagem de 
afirmação positiva do íbero-ásio-afro-ameríndio. Extraprensa, São Paulo, v. 13, n. 1, p. 
6-25, jul./dez. 2019. 

PRUDENTE, Celso Luiz. A imagem de afirmação positiva do ibero-ásio-afro-ameríndio 
na dimensão pedagógica do Cinema Negro. Educação e Pesquisa. São Paulo: vol. 47, 2021.  
RIBEIRO JÚNIOR, Alcídes Lúcio. Urumajó: de vila bragantina a municipio de 
Augusto Corrêa. In: BATISTA, Iane Maria da Silva et al. (orgs.). Histórias e Memórias 

Urumajoenses: novas perspectivas. Belém: Açaí, 2012, p. 35-88.
SILVA, Hilton P., WEYL, Francisco. A experiência do Cinema de Guerrilha na Terra 
da Liberdade. In: PRUDENTE, Celso Luis, SILVA, Paulo, Vinicius Baptista (Orgs.). 16ª 

Mostra Internacional do Cinema Negro: educação, cultura e semiótica. São Paulo: Jandaíra, 
2020, p. 339-374.

SILVEIRA, Maura Imazio da; SCHAAN, Denise Pahl. A vida nos manguezais: a 
ocupação humana da costa Atlântica Amazônica durante o holoceno. In: PEREIRA, 
Edith (org.). Arqueologia da Amazônia. Belém: Editora do Museu Emílio Goeldi, 2010.

SILVEIRA, Maura Imazio da; SCHAAN, Denise Pahl. Onde a Amazônia encontra o 
mar: estudando os Sambaquis do Pará. Revista de Arqueologia da SAB, (Sociedade de 
Arqueologia Brasileira), Pelotas, v. 18, n. 1, p. 67-79, 2011. 



relações de força, relações étnico-raciais

318

Francisco Weyl, Danilo Asp, Hilton P. Silva

SILVEIRA, Maura Imazio da; OLIVEIRA, Elisangela Regina de; KERN, Dirce Clara; 
COSTA, Marcondes Lima da; RODRIGUES, Suyanne Flávia Santos. O Sítio Jabuti, 
em Bragança, Pará, no cenário arqueológico do litoral amazônico. In: Boletin do Museu 

Paraense Emílio Goeldi. Cienc. Hum., Belém, v. 6, n. 2, p. 335-345, maio-ago., 2011.

SIMÕES, Mário F. Coletores-pescadores ceramistas do litoral do Salgado (Pará). In: 
Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi, Nova Série Antropologia, n. 78, p. 1-32, 1981.

SOUZA FILHO, Pedro W. M.; LESSA, Guilherme C.; COHEN, Marcelo C. L.; COSTA, 
Francisco R.; LARA, Ruben J. The subsiding macrotidal barrier estuarine system of the 
eastern Amazon coast, Northern Brazil. In: DILLENBURG, Sérgio F.; HESP, Patrick 
A. (Eds.). Geology and geomorphology of Holocene coastal barriers of Brazil. New York: 
Springer, 2009. p. 347-375.

SUPERINTENDÊNCIA DE DESENVOLVIMENTO DA AMAZÔNIA. Amazônia 

Legal. Brasília: SUDAM, 2021.
WEYL, Francisco. O Cinema de guerrilha Quilombola na Amazônia. In: COCCIA, 
Emanuelle. Amazônia Sensível. Belém: Unama, 2022. v.1, p.136-151.
WEYL, Francisco.  I-margens de um Caruana entre Estéticas de Guerrilha. Artérias, v. 
5, n. 9, p. 96-11, 2019. 

WEYL, Francisco. Kynema: ensaios científicos, semióticos, metafísicos, poéticos e 
políticos sobre arte, cinema e estéticas de guerrilhas. Taboão da Serra: Vicenza Edições 
Acadêmicas, 2021. 

WEYL, Francisco. Práticas e memórias do cinema de guerrilhas no quilombo do 
América, em Bragança do Pará. In: BEZERRA, José Denis de Oliveira; STARK, 
Andrea Carvalho (org.). Peraus das Artes Cênicas: memórias e performatividades. Belém: 
Universidade Federal do Pará, 2024. 

WEYL, Francisco; ASP, Danilo Gustavo Silveira; SILVA, Hilton P. FICCA, Afrikateua 
e cinemateua: contribuições do “cinema de guerrilha” para o cinema negro na 
Amazônia. In: PRUDENTE, Celso Luiz; ALMEIDA, Rogério de. Cinema Negro: 20 anos 

de questionamentos e realizações: homenagem ao pensamento de Luiz Felipe de Alencastro. São 
Paulo: FEUSP, pg. 393-419. 2024. 



319

Estética da presença negra e temporalidade 
ancestral - reflexões sobre o documentário 

Kabengele: o griô antirracista

Ronnie de Almeida Alves da Silva1

Celso Luiz Prudente2

Introdução

(...) O cinema se constitui como uma arte narrativa e a arte narrativa 
é um modo, ancestral, de educação. (ALMEIDA, R,. 2024, p. 41

Em 2004, no campo audiovisual brasileiro, após a criação da Mostra 
Internacional do Cinema Negro – MICINE houve, inequivocamente, o surgimento 
de festivais, cineclubes e coletivos dedicados ao cinema negro. Carvalho (2023). 
A Mostra Internacional do Cinema Negro tem sido expressão de um avanço, que 
caracteriza conquista política, que são resultados de lutas da afrodescendência nas 

1  Centro Universitário Piaget (UNIPIAGET), Faculdade de Educação, Departamento de Pedagogia, 
Suzano, SP, Brasil. Doutorando em Educação pela Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo 
– FEUSP. ronniealmeidausp@gmail.com.
2 Livre-Docente, Pós-Doutor e Doutor em Cultura pela FEUSP.  Pós-Doutor em Linguística pelo Insti-
tuto de Estudos da Linguagem - IEL UNICAMP. Professor Associado da Universidade Federal do Mato 
Grosso - UFMT. Professor da Linha de Pesquisa Cultura e Educação, do Programa de Pós-graduação 
em Educação da Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo - PPGE FEUSP. Pesquisador do 
Lab_Arte da FEUSP. Pesquisador do DIVERSITAS - Núcleo de Estudos das Diversidades, Intolerâncias 
e Conflitos da USP. Curador da Mostra Internacional do Cinema Negro - MICINE.  Âncora e Diretor do 
Programa Radiofônico: QUILOMBO ACADEMIA, da Rádio USP, FM 93,7 de São Paulo.

mailto:ronniealmeidausp@gmail.com


estética da presença negra

320

Ronnie de Almeida Alves da Silva, Celso Luiz Prudente

produções culturais com a visibilidade de realizadores negros. Essa movimentação, 
marca a emergência no campo estético e político com a representação que sugere 
uma reconfiguração das formas de narrar e de existir no cinema, Rodrigues (2022). 
O cinema negro é uma proposta cinematográfica disruptiva, que traz o negro - maioria 
minorizada - e outras minorias, como é o caso do movimento LGBTQIAPN+ à condição 
de sujeito, ocupando as posições de roteirista e diretor. Esse comportamento estético 
rompe com os moldes normativos do sistema dominante, superando o vício que limita 
o cinema ocidental a manutenção da dominação de classe com desdobramento racial, 
caracterizado na centralidade eurocêntrica. Essa observação dialoga com as críticas à 
comunidade do saber presentes em Munanga (2022) e Fanon (1979), considerando 
que no cinema hollywoodiano a representação de corpos negros é vítima da cultura de 
violência da persistente eurocolonização, que constitui o imaginário cinematográfico 
da autoritária hegemonia imagética. Gonzalez; Hasenbalg, (1982); Prudente; Almeida, 
(2022, 2021). 

Em contraposição a lógica ocidental, o cinema negro confere a condição disruptiva, 
afirmando-se como resistência estética política e epistêmica ao se constituir como uma 
linguagem afrocentrada, que propõe novos conteúdos narrativos, transformação das 
formas de ver, escultar e narrar a experiência negra. Essa transformação é possível 
porque se ancora em matrizes africanas de conhecimento, tais como a oralidade, o 
ritmo, a ancestralidade e o tempo circular, elementos que subvertem a linearidade 
cartesiana dominante no audiovisual ocidental Prudente; Almeida, (2023). Trata-se de 
uma estética da presença negra que, afirma uma centralidade existencial e simbólica 
constituída a partir da própria cosmovisão afrodiaspórica (Munanga, 2019; Prudente, 
2020). 

O documentário Kabengele: o griô antirracista (2023), dirigido por Celso Luiz 
Prudente, constitui um exemplo paradigmático de cinema insurgente. A obra desloca 
o foco do racismo Institucional para valorização de uma possível espécie de griotismo 
de Kabengele Munanga, intelectual africano cuja trajetória se entrelaça com a luta 
antirracista e a reconfiguração crítica epistemológica no Brasil. Por meio da construção 
narrativa centrada na oralidade, no testemunho e na memória, o documentário 
elabora uma pedagogia audiovisual, em que a fala de Munanga é conteúdo, e forma 
estética e ética de resistência Prudente; Almeida, (2023). A imagem em movimento 



estética da presença negra

321

Ronnie de Almeida Alves da Silva, Celso Luiz Prudente

torna-se, assim, ferramenta de etnoletramento de ensino aprendizagem afrocentrada, 
promovendo uma ruptura com o paradigma colonial do olhar dos grupos dominantes. 
(Prudente; Périgo, 2020).

Diante desse contexto, este artigo propõe analisar de que maneira o documentário 
Kabengele: o griô antirracista, (2023), reconfigura a ideia de inclusão ao reivindicar 
uma estética e política da presença negra.  A hipótese que orienta esta reflexão é 
que a obra, busca transformação social por meio de uma linguagem cinematográfica 
enraizada em valores africanos e afrodiasporicos, que constitui a estrutura do cinema 
negro, adota-se, para isso, uma abordagem qualitativa de análise fílmica ancorada nos 
fundamentos teóricos de autores como Kabengele Munanga (2009, 2019, 2022); Celso 
Luiz Prudente (2019, 2020), Prudente e Almeida (2021, 2022, 2023, 2024), Prudente; 
Périgo (2020), Lélia Gonzalez e Carlos Hasenbalg, (1982), Frantz Fanon (1979) e Odera 
Oruka (2002),  além de considerar os marcos legais e educacionais da lei 10.639/2003. A 
partir desse recorte, busca-se compreender o papel do cinema negro na construção de 
crítica de descolonização. Fazemos aqui uma abordagem com objetivo geral de analisar 
de que maneira o documentário Kabengele: o Griô antirracista traz a inclusão estética 
e política da presença do afrodescendente, como maioria minorizada e as minorias em 
quanto um todo, na condição de sujeito. Parte-se do pressuposto de que o filme não 
busca integrar-se ao cânone audiovisual hegemônico, mas tencioná-lo por meio de uma 
linguagem afrocentrada e anticolonial.

Como objetivos específicos propõe-se refletir como o documentário estrutura 
uma narrativa baseada na oralidade e na ancestralidade como forma de insurgência 
estética;  compreender os elementos afrocentrados presentes na linguagem fílmica 
- como a circularidade da cosmovisão africana primogênita Prudente (2019), a 
pedagogia ancestral e a epistemologia emergente do negado;  refletir sobre o papel do 
cinema étnico-cinematográfico o conceito de dimensão pedagógica do cinema negro 
e o etnoletramento antirracista especialmente a luz da lei nº10.639/2003, que é uma 
conquista dos movimentos, notadamente do movimento negro. Contribuindo para 
o debate crítico sobre a ideia de inclusão e para uma relação de horizontalidade que 
traz o elemento substancial ao processo democrático, que tem sido dimensionado em 
relações adjetivas, no processamento dos espaços simbólicos, que são socialmente 
válidos. A fundamentação teórica desta reflexão baseia-se em uma perspectiva 



estética da presença negra

322

Ronnie de Almeida Alves da Silva, Celso Luiz Prudente

crítica e descolonizadora, centrada nos suportes do pensamento afro-brasileiro e 
africano, particularmente nos campos do cinema negro, da pedagogia antirracista e da 
afrocentricidade.

A noção de cinema negro adotado nesse trabalho está ancorada nas proposições 
de Celso Luiz Prudente, que compreende a expressão como linguagem insurgente, ética 
e estética vinculada a resistência simbólica da população negra por meio da imagem 
da oralidade Prudente; Almeida, (2022). Para o autor o cinema negro constrói uma 
estética da questão racial do afrodescendente contribuindo para a construção de 
uma episteme própria, articulando-se a saberes africanos e a tradição cultural, que 
demanda o griô, como saber encarnado e compartilhado pela oralidade ancestral, 
sendo essa tendência étnico-cinematografica uma filmografia das minorias Prudente; 
Almeida, (2023). Trata-se de uma concepção que encontra ressonância na proposta 
de afrocentricidade que, conforme Odera Oruka (2002), articula a filosofia africana 
a partir de quatro tendências: étnico filosofia, filosofia sagaz, filosofia nacionalista 
ideológica e profissional.  Tais dimensões se manifestam no cinema negro ao deslocar 
o olhar eurocêntrico, instaurando uma lógica de mundo que privilegia o tempo mítico, 
a circularidade e o corpo como portador de memória Prudente, (2020), Somé, (2003).

Kabengele Munanga é referência fundamental para esta reflexão especialmente 
por sua crítica à discussão racial alienada da necessidade de inclusão, defendendo 
uma presença negra ativa nos espaços de produção do saber (Munanga, 2009, 2019, 
2022). Sua concepção de arte afro-brasileira como expressão de memória resistência e 
construção de identidade fornece subsídios cruciais para leitura estética e pedagógica do 
documentário em pauta.

A dimensão pedagógica do cinema negro, abordada por Prudente e Périgo 
(2020), também por Prudente e Almeida (2024), fundamenta a ideia de que o áudio visual 
pode atuar como instrumento de etnoletramento, formando sujeitos críticos a partir 
da experiência estética afrocentrada. As pesquisas dos autores supracitados dialogam 
diretamente com a exigência curricular da lei nº 10.639/2003, que determina a inserção da 
História da África e Cultura Afro-brasileira nos currículos escolares tornando urgente o 
uso de mídias antirracistas no espaço educacional. Por fim, os pensamentos de Gonzalez 
e Hasenbalg, (1982), Fanon (1979) e Prudente (2020), sustentam a crítica à lógica 
colonial, enquanto Gonzalez e Hasenbalg, Prudente contribuem para fragmentação do 



estética da presença negra

323

Ronnie de Almeida Alves da Silva, Celso Luiz Prudente

mito da democracia racial, Fanon denuncia os mecanismos de colonialidade do ser e do 
saber que se perpetuam mesmo em contextos ditos pós-coloniais. Ambos reforçam a 
necessidade de ruptura com os padrões normativos de representação, comportamento 
que o cinema negro, estabelece de forma estrutural como se vê nessa direção de Celso 
Luiz Prudente.

Este estudo adota uma abordagem qualitativa Minayo, (2012) de cunho 
interpretativo e analítico com base na análise do filme como método central. A escolha do 
documentário Kabengele: O Griô Antirracista como corpus justifica-se por sua densidade 
estética, política e pedagógica bem como pela centralidade da figura de Kabengele 
Munanga, como intelectual negro cujo pensamento contribui para construção definitiva 
da educação antirracista. Para compreender criticamente os sentidos produzidos pelas 
imagens e narrativas do documentário, este estudo adota a hermenêutica crítica como 
método de interpretação, assim como proposta por Jürgen Habermas. Trata-se de uma 
abordagem que reconhece os textos e discursos como portadores de intencionalidades 
ideológicas, exigindo, portanto, uma leitura reflexiva e emancipatória, Habermas (1982). 
Esta análise também dialoga com a perspectiva de Paul Ricoeur, cuja hermenêutica dá 
suspeita propõe que interpretar é também desconfiar dos sentidos aparentes e buscar o 
simbólico oculto sob a linguagem, (Ricoeur, 1991).

A análise fílmica realizada, além dos princípios da hermenêutica crítica, tem 
ênfase na forma como os elementos visuais, sonoros e narrativos são articulados para 
construir uma estética afrocentrada. Aspectos como ritmo, oralidade, montagem, trilha 
sonora, estrutura narrativa, enquadramentos são examinados a luz da teoria do cinema 
negro (Prudente; Almeida, 2022) com a pedagogia griô Somé, (2003; Munanga, (2022). 
Complementarmente adota-se o conceito de etnoletramento Prudente; Périgo, (2020), 
entendido como um processo formativo em que o letramento se vincula às práticas 
culturais, ancestrais e à resistência política dos povos negros. Essa abordagem permite 
compreender o documentário como uma obra estética com o dispositivo pedagógico 
que ativa o processo de aprendizagem crítica (Almeida; Prudente, 2024). 

Os dados interpretados foram triangulados com referencial teórico já 
mencionado, garantindo consistência à leitura fílmica. A pesquisa não pretende esgotar 
o debate, mas contribuir com uma leitura situada, afrocentrada e decolonial, coerente 
com os princípios epistemológicos que estruturam o próprio objeto de estudo.



estética da presença negra

324

Ronnie de Almeida Alves da Silva, Celso Luiz Prudente

Kabengele Munanga como griô contemporâneo: oralidade e epistemologia 

afrocentrada

O documentário Kabengele: O Griô Antirracista retrata a figura do professor 
Kabengele Munanga como um griô contemporâneo, posicionando-o como elo 
entre ancestralidade e insurgência intelectual no Brasil. A centralidade da oralidade 
presente na estrutura narrativa do filme, remete diretamente a tradição griô da 
África ocidental em que a sabedoria é transmitida pela fala viva e contextualizada no 
cotidiano da africanidade, Somé, (2003); Oruka, (2002).  A câmera se desloca em escuta 
acompanhando a fala pausada, e ritmada de Munanga, sem sobrepor com narração 
externa ou interferência estética eurocêntrica, o que evidencia um gesto de respeito à 
autoridade discursiva do sujeito negro Prudente; Almeida, (2023).

 A ausência de mediação eurocaucasiana e a opção por planos longos e 
contemplativos reforçam a aposta em tempo próprio da narrativa africana, em que o 
saber se apresenta na perspectiva da circularidade, rompendo coma visão linear, mas 
como da lógica cumulativa. Sendo por isso uma experiência partilhada na circularidade. 
Assim, o documentário desloca-se da lógica da entrevista convencional e aproxima-se 
de um processo de escuta, no qual o espectador é convidado a aprender com o griô, 
Prudente, (2020). A inclusão se dá, portanto por um processo de rompimento coma 
linguagem hegemônica, reconfigurando assim o campo enunciativo:  a epistemologia 
afrocentrada emerge como princípio organizador da forma e do conteúdo na narrativa 
fílmica, em diálogo com as proposições de Kabengele Munanga (2019).

Estética da presença Negra: entre imagem memória e corporeidade

O filme opera uma estética da presença negra ao romper com a lógica da 
representação como substituição ou enquadramento do outro. Em vez disso, o 
documentário faz da presença de Munanga uma convocação ancestral, cujo corpo, 
rosto, gestualidade e entonação são parte constitutiva da própria linguagem fílmica. 
A presença negra, nesta obra, não é um dado estatístico ou secundário, mas o próprio 
centro de gravidade da experiência cinematográfica, contrariando a lógica eurocêntrica, 
que historicamente marginalizou os corpos negros “o afrodescendente foi vítima da 



estética da presença negra

325

Ronnie de Almeida Alves da Silva, Celso Luiz Prudente

tentativa de redução à condição de perieco” (Prudente, 2020, p.3) mas o cinema negro 
insurge rompendo com este comportamento de objeto, conquistando a condição de 
sujeito, no exercício autoral de roteirista e diretor.

A montagem alterna depoimentos de Munanga com imagens de arquivos, 
manifestações culturais afro-brasileiras, registros de eventos acadêmicos e cenas 
urbanas que dialogam com as falas do intelectual. Essa costura temporal não linear 
remete a ideia de tempo circular presente nas cosmologias africanas, em que passado, 
presente e futuro não estão dissociados, mas coexistem como camadas de significação 
Almeida; Prudente, (2022).  A estética da memória mobilizada pelo filme reforça que 
a inclusão está além do tempo cronológico, que é preso no positivismo eurocêntrico 
do progresso, mas como retorno dialético às raízes, resgate da dignidade histórica e 
reinscrição simbólica da presença negra no imaginário coletivo Munanga, (2022). Além 
disso, a corporeidade da fala de Munanga atua como estratégia de enunciação visual 
e política. Sua corporeidade não é apenas veículo da palavra, mas dimensão estética 
que corporifica saberes, evocando a presença de um corpo negro não controlado pelo 
dispositivo fílmico, mas atuante, reflexivo e insurgente Prudente, (2020). Nesse sentido, 
o filme se distancia radicalmente da lógica colonial, ao centrar uma política da imagem 
ancorada no corpo falante, consciente e ancestral.

Cinema negro como prática pedagógica e reconfiguração inclusiva

Ao articular estética e educação, o documentário chama atenção para a 
categoria conceitual de dimensão pedagógica do cinema negro, de Prudente (2019) que 
discutindo-a na dinâmica do letramento com Prudente e Périgo (2020). Trata-se de 
uma pedagogia que não se dá apenas pela informação transmitida, mas pela experiência 
sensível provocada pelo encontro com uma narrativa afrocentrada. O filme ensina ao 
colocar o espectador em contato com um outro regime de saberes - o saber do corpo, da 
memória oral, do silêncio ativo e da escuta respeitosa - em que a dimensão pedagógica 
do cinema negro rompe com as pedagogias coloniais internalizadas nas instituições 
educacionais brasileiras, impregnada pela escola monocultural.

O documentário também se inscreve como um material didático vivo 
colaborando diretamente com a demanda posta pela lei 10.639/2003.  A obra propõe 



estética da presença negra

326

Ronnie de Almeida Alves da Silva, Celso Luiz Prudente

uma pedagogia audiovisual em que os valores africanos estruturam tanto o conteúdo 
quanto a forma do ensino Munanga, (2009); Prudente; Almeida, (2023). Nesse sentido, 
o filme transforma o dispositivo cinematográfico em ferramenta de etnoletramento, 
ampliando a noção de letramento para marcar modos de ler o mundo, a partir de 
matrizes culturais negras Prudente; Périgo, (2020). Assim, a inclusão proposta pelo 
documentário não se configura como acesso a espaços já estruturados, mas como uma 
transformação profunda do próprio campo simbólico. O cinema negro, nesse caso, 
age como operador de ruptura e de resistência, ao afirmar que a presença negra deve 
ser central como fundadora de um novo modo de ver, narrar e ensinar Fanon (1979), 
Munanga, (2022), Prudente, (2020).

O Atlântico como espelho ancestral - travessias e subversões 

A imagem final de Kabengele: O griô antirracista, em que o professor Munanga 
se detém em silêncio diante do Atlântico, condensa poeticamente toda a potência 
pedagógica, estética e ancestral que atravessa o documentário. Após o percurso 
narrativo guiado por sua voz, por seus gestos e pela força de sua corporeidade falante, 
um silêncio diante do oceano surge não como ausência, mas com sentido: a cena culmina 
o gesto cinematográfico que, desde o início, propõe deslocar os modos tradicionais de 
representação para construir uma imagem negra insurgente íntegra e pensante.

O Atlântico, nesse contexto, é apresentado como símbolo profundo das 
travessias históricas forçadas, das perdas e resistências que marcam a experiência da 
diáspora africana. Ao escolher essa imagem para concluir o filme, o diretor nos convida 
a interpretar o mar como um arquivo ancestral e como espelho. A pedagogia do cinema 
negro como apontado em estudos de Almeida; Prudente, (2021), se estrutura para além 
da transmissão de conteúdos, criando uma atmosferas sensíveis onde o espectador se 
vê implicado na escuta e no silêncio, no tempo lento, na contemplação, nesse contexto, 
cénico Munanga sugere uma elucidação convocativa.  Essa convocação se dá por meio de 
um silêncio que é político, histórico e espiritual. O olhar de Munanga é sugestivo de um 
olhar próximo tal como um sujeito que se conecta com a memória de seus antepassados 
e com os fantasmas do passado que ainda assombram o presente. O filme, ao registrar 
esse gesto sem interferência, afirma o compromisso com uma estética afrocentrada, 
superando a marginalização dada nas posições secundária da invisibilidade, sendo, 



estética da presença negra

327

Ronnie de Almeida Alves da Silva, Celso Luiz Prudente

portanto, um protagonismo livre e autorreferente. O documentário conclui sua 
narrativa rompendo com a lógica da representação convencional e reinscrevendo o 
corpo negro em um tempo da ancestralidade.

Além disso esse desfecho visual mobiliza uma dimensão cosmológica do cinema 
negro que resgata valores africanos em sua relação com os elementos naturais. A água, 
nas cosmovisões de matrizes africanas, é sugestiva de comunicação entre mundos, de 
cura e de transformação.  A cena final se alinha, portanto, a uma pedagogia do retorno, 
como sugerem reflexões sobre cinema Almeida, (2024), nas quais o gesto educativo 
se encerra no encantamento da experiência coletiva e sensível. Por fim, encerrar o 
documentário com essa imagem é também afirmar uma política da presença que recusa 
o fechamento ao deixar o espectador diante da vastidão do oceano e do pensamento 
silencioso de Munanga, o filme nos lança ao que ainda está por vir: a continuidade 
das lutas, o aprofundamento das escutas, o reconhecimento das memórias que marcam 
o dimensionamento do Atlântico. O cinema negro, na praxiologia do cineasta e 
pesquisador Celso Luiz Prudente, denuncia as ausências históricas, presentificando 
ações subversivas que indicam novos rumos ao cinema inclusivo.

Considerações finais 

A presença de Kabengele Munanga como griô contemporâneo vai além da 
função informativa: trata-se da afirmação de uma epistemologia negra que desestabiliza 
a lógica linear ocidental e monocultural do documentário tradicional. O tempo circular, 
a escuta ativa, a centralidade da fala negra e a escolha estética por uma linguagem 
descolonizada, permitindo afirmar que a obra representa o sujeito negro, e constrói 
com ele, e a partir dele, uma gramática cinematográfica afrocêntrica.

Do ponto de vista pedagógico, a obra oferece uma contribuição significativa 
para os processos de etnoletramento no contexto da educação brasileira em consonância 
com a lei 10.639/2003. Ao se constituir como dispositivo audiovisual antirracista, o 
documentário inscreve-se em uma prática educativa que trata as culturas africanas e 
afro-brasileiras, como matrizes formadoras de subjetividade, saberes e sensibilidades, 
disruptivas Prudente; Périgo (2020). Nesse sentido, cumpre uma função política, 
revelando um uma comunicação pedagógica que provoca deslocamentos etimológicos 
nos modos de ensinar, aprender e pertencer.



estética da presença negra

328

Ronnie de Almeida Alves da Silva, Celso Luiz Prudente

Dessa forma, pode-se afirmar que Kabengele: o griô antirracista opera uma 
reconfiguração em proveito da inclusão, a partir de uma estética insurgente e de uma 
política da presença negra enraizada em tradições africanas de conhecimento. O cinema 
negro, como se evidencia na obra analisada, insere-se na luta antirracista, garantindo a 
forte presença das vozes e memórias negras nas produções culturais. 

Referências

ALMEIDA, Rogério de. Cinema, imaginário e educação: os fundamentos educativos do 

cinema. São Paulo: Universidade de São Paulo, Faculdade de Educação, 2024. DOI: 
https://doi.org/10.11606/9786587047706. Disponível em: https://www.livrosabertos.
abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/book/1359. Acesso em: 5 jul. 2025.

ALMEIDA, Rogério de; PRUDENTE, Celso Luiz. Cinema negro: educação, arte, 

antropologia. São Paulo: Universidade de São Paulo, Faculdade de Educação, 2021. DOI: 
https://doi.org/10.11606/9786587047263. Disponível em: https://www.livrosabertos.
abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/book/713. Acesso em: 1 jul. 2025.

CARVALHO, Noel dos Santos. Cinema Negro: um conceito em disputa. In: RIOS, 
Flávia M.; SANTOS, Marcio André dos; RATTS, Alex (org.). Dicionário das relações 

étnico-raciais contemporâneas. São Paulo: Perspectiva, 2023. 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1979.

GONZALEZ, Lélia; HASENBALG, Carlos. Lugar de negro. Rio de Janeiro: Marco Zero, 
1982.

HABERMAS, Jürgen. Hermenêutica crítica e ideologia. In: THOMPSON, John B.; 
HELD, David (org.). Habermas: Critical Debates. London; Boston: Macmillan – MIT 
Press, 1982.

MINAYO, Maria Cecília de Souza. Análise qualitativa: teoria, passos e fidedignidade. 
Ciência & Saúde Coletiva. Rio de Janeiro, 2012. 

KABENGELE, o griô antirracista, [filme]. Direção Celso Luiz Prudente. Produção 
Canal Futura coprodução TV PUC SP. 2023.Disponível em link https://www.youtube.
com/watch?v=2n9vTYIt4FU Acesso 05 ago. 2025 

https://doi.org/10.11606/9786587047706
https://doi.org/10.11606/9786587047706
https://doi.org/10.11606/9786587047263
https://doi.org/10.11606/9786587047263
https://www.youtube.com/watch?v=2n9vTYIt4FU
https://www.youtube.com/watch?v=2n9vTYIt4FU


estética da presença negra

329

Ronnie de Almeida Alves da Silva, Celso Luiz Prudente

MUNANGA, Kabengele. Arte afro-brasileira: o que é afinal?. Paralaxe, São Paulo, v. 6, 
n. 1, p. 5–23, dez. 2019. Disponível em: https://revistas.pucsp.br/index.php/paralaxe/
article/view/46601. Acesso em: 18 ago. 2023.

MUNANGA, Kabengele. Negritude: usos e sentidos. 3. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 
2009.

MUNANGA, Kabengele. O mundo e a diversidade: questões em debate. Estudos Avançados, 
São Paulo, v. 36, n. 105, p. 117–129, jun. 2022. Disponível em: https://www.revistas.
usp.br/eav/article/view/198485/182615 . Acesso em: 18 ago. 2023.

ORUKA, H. Odera. Quatro tendências da atual filosofia africana. Tradução para 
uso didático de: ORUKA, H. Odera. Four trends in current African philosophy. In: 
COETZEE, Peter H.; ROUX, Abraham P.J. (ed.). The African Philosophy Reader. 
New York: Routledge, 2002. p. 120–124. Tradução por Sally Barcelos Melo. p. 1–9. 
PRUDENTE, Celso Luiz. A dimensão pedagógica do Cinema Negro: a imagem de 
afirmação positiva do ibero-ásio-afro-ameríndio. REVISTA EXTRAPRENSA, v. 
13, p. 5-305, 2019. Disponível em: https://www.revistas.usp.br/extraprensa/article/
view/163871 . Acesso em: 09 de agosto de 2025.

PRUDENTE, Celso Luiz. A fragmentação do mito da democracia racial e a dimensão 
pedagógica do cinema negro. Revista Internacional em Língua Portuguesa, Lisboa, v. 38, p. 
157–171, 2020. DOI: https://doi.org/10.31492/2184-2043.RILP2020.38/pp.157-171. 
Disponível em: https://www.rilp-aulp.org/index.php/rilp/article/view/118. Acesso 
em: 1 maio 2025.

PRUDENTE, Celso Luiz; ALMEIDA, Rogério de. Cinema negro: uma revisão crítica das 

linguagens. São Paulo: Universidade de São Paulo, Faculdade de Educação, 2022. DOI: 
https://doi.org/10.11606/9786587047393. Disponível em: https://www.livrosabertos.
abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/book/946 . Acesso em: 1 jul. 2025.

PRUDENTE, Celso Luiz; ALMEIDA, Rogério de (Org.). Cinema negro: d’África à 

diáspora – o pensamento antirracista de Kabengele Munanga. São Paulo: FEUSP, 2023.

PRUDENTE, Celso Luiz; ALMEIDA, Rogério de. Cinema negro: 20 anos de 

questionamentos e realizações: homenagem ao pensamento de Luiz Felipe de Alencastro. São 
Paulo: Universidade de São Paulo, Faculdade de Educação, 2024. DOI: https://doi.

https://revistas.pucsp.br/index.php/paralaxe/article/view/46601
https://revistas.pucsp.br/index.php/paralaxe/article/view/46601
https://revistas.pucsp.br/index.php/paralaxe/article/view/46601
https://www.revistas.usp.br/eav/article/view/198485/182615
https://www.revistas.usp.br/eav/article/view/198485/182615
https://www.revistas.usp.br/extraprensa/article/view/163871
https://www.revistas.usp.br/extraprensa/article/view/163871
https://doi.org/10.31492/2184-2043.RILP2020.38/pp.157-171
https://doi.org/10.31492/2184-2043.RILP2020.38/pp.157-171
https://www.rilp-aulp.org/index.php/rilp/article/view/118
https://www.rilp-aulp.org/index.php/rilp/article/view/118
https://doi.org/10.11606/9786587047393
https://doi.org/10.11606/9786587047393
https://www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/book/946
https://www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/book/946
https://doi.org/10.11606/9786587047782
https://doi.org/10.11606/9786587047782


estética da presença negra

330

Ronnie de Almeida Alves da Silva, Celso Luiz Prudente

org/10.11606/9786587047782. Disponível em: https://www.livrosabertos.abcd.usp.
br/portaldelivrosUSP/catalog/book/1463 . Acesso em: 1 jul. 2025.

PRUDENTE, Celso Luiz; PÉRIGO, Agnaldo. A dimensão pedagógica do cinema negro 
na percepção do etnoletramento em educação básica. Amazônica: Revista de Antropologia, 
Belém, v. 12, n. 1, p. 419–444, out. 2020. Disponível em: https://periodicos.ufpa.br/
index.php/amazonica/article/view/8535. Acesso em: 18 jun. 2023.

RICOEUR, P. Tempo e narrativa. Tradução de Marina Appenzeller. Campinas: Papirus, 
1995.

RODRIGUES, Anthony. Os cinemas negros brasileiros e a transformação da imagem: 
percursos de um termo estético-político. Sociedade e Estado, Brasília, v. 37, n. 3, p. 1027–
1049, dez. 2022. DOI: https://doi.org/10.1590/s0102-6992-202237030012.

SOMÉ, Sobonfu. O espírito da intimidade: ensinamentos ancestrais africanos sobre maneiras 

de se relacionar. São Paulo: Odysseus Editora, 2003.

https://doi.org/10.11606/9786587047782
https://www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/book/1463
https://www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/book/1463
https://periodicos.ufpa.br/index.php/amazonica/article/view/8535
https://periodicos.ufpa.br/index.php/amazonica/article/view/8535
https://periodicos.ufpa.br/index.php/amazonica/article/view/8535
https://doi.org/10.1590/s0102-6992-202237030012


331

Sangue e Blues: o vampirismo como metáfora 
para os traumas históricos dos EUA em 

Pecadores, de Ryan Coogler

Maristela Carneiro1

Vilson André Moreira Gonçalves2

⁠Existem lendas sobre pessoas que nasceram com o dom de fazer música 

tão autêntica que pode rasgar o véu entre a vida e a morte, invocando 

espíritos do passado e do futuro. (Pecadores, 2025)

Introdução

O filme Pecadores
3
 (Ryan Coogler, 2025) foi o foco de muita atenção ao longo 

de 2025, sendo agraciado com críticas majoritariamente positivas e uma das maiores 
bilheterias da história do cinema de terror – cerca de US$365.878.513, de acordo 
com os dados oferecidos pelo portal Box Office Mojo, que rastreia os rendimentos de 
lançamentos cinematográficos a partir de fontes diversas. O crítico Gabriel Santos 

1 Doutora em História, pela Universidade Federal de Goiás – UFG e Docente Adjunta lotada junto à 
Faculdade de Comunicação e Artes – FCA, atuando no PPG em Estudos de Cultura Contemporânea 
(PPGECCO) e no Departamento de Artes, ambos componentes da Universidade Federal de Mato Gros-
so/UFMT.
2 Doutor em Comunicação e Linguagem pela Universidade Tuiuti do Paraná – UTP e docente do Cen-
tro Universitário de Várzea Grande – UNIVAG.
3 Optamos por utilizar, para os fins deste texto, o título com o qual a obra foi lançada no Brasil (cujo 
título original é Sinners), assim como os nomes traduzidos dos personagens centrais: Fumaça (Smoke, no 
original) e Fuligem (Stack, no original).



sangue e blues

332

Maristela Carneiro, Vilson André Moreira Gonçalves

(2025), do Observatório de Cinema e Audiovisual da Universidade Federal Fluminense 
(OCA-UFF) definiu a obra nos seguintes termos: “Pecadores é um olhar visceral sobre 
o hibridismo cultural”. Enoe Lopes Pontes (2025), crítica do portal Coisa de Cinéfilo 
descreveu o fruto da direção de Ryan Coogler como “o maior trabalho do cineasta até o 
momento”. Já nas palavras mais pitorescas do jornalista Diego Souza Carlos, do Portal 
de entretenimento AdoroCinema, um dos mais conhecidos entre os websites em língua 
portuguesa que tratam de cinema, a produção é apresentada nestes termos:

É um tipo de filme que faz com que você se lembre do porquê adoramos 
cinema. Tem seus tropeços de ritmo, mas é nítido (e delicioso) como 
transborda tesão pela sétima arte. Engraçado, sexy, amedrontador e 
dramático, não há muito mais o que dizer além de que Pecadores é um 
evento cinematográfico! (Carlos, 2025)

Como pontuaremos nos tópicos subsequentes, muito pode ser salientado acerca 
da obra, a partir de diferentes pontos de vista: sua abordagem das tensões subjacentes ao 
histórico das relações raciais nos EUA, o poder narrativo da música e a espiritualidade 
a ela associada, a sexualidade que permeia a película e as cenas explícitas de violência 
que se tornam progressivamente mais intensas à medida que a narrativa avança. O 
último aspecto, é válido notar, não é estritamente uma reiteração dos vícios da ficção 
de terror. Podemos especular que o uso de iconografia chocante e sangrenta é uma 
ferramenta, nem sempre sutil, para acessar diferentes facetas mal resolvidas da história 
estadunidense.

Pecadores
 (Figura 1) pode ser pensado como um produto singular da indústria 

cinematográfica contemporânea. Por um lado, é uma produção hollywoodiana de alto 
orçamento e uma forte investida no campo do entretenimento de horror: cinema a 
serviço do espetáculo visual e sonoro, feito para encantar grandes públicos e assegurar 
grandes lucros. Também é uma celebração do peso da diáspora africana na história da 
música pop.



sangue e blues

333

Maristela Carneiro, Vilson André Moreira Gonçalves

Figura 1: Pôster de Pecadores (2025)

Por outro, também se trata de uma teia de referências pungentes a traumas 
históricos: do apagamento dos povos nativos ao longo da colonização do território, 
passando pela escravidão, pelas políticas de segregação racial, ações de grupos 
supremacistas e o racismo fortemente entranhado no sistema penal de um país em 
que os negros constituem cerca de 13% da população total, mas 37% da população 
encarcerada (Prison Policy Initiative, 2025); há indicadores, além disso, de que afro-
estadunidenses são representados desproporcionalmente entre a população em situação 
de rua (Willison et Al, 2023).

Supomos aqui, para todos os efeitos, que o filme de Coogler e equipe se 
apresenta como uma narrativa que equilibra dores e triunfos, espetáculo de sensações 
e reflexão, celebração e luto. Uma trama filtrada pelas convenções de um filme de 
terror, que seguidamente levanta referências aos traumas e triunfos que enumeramos 
anteriormente, tal como pode ser observado em outras obras do gênero, a exemplo de 
Corra! (2017) e Nós (2019), de Jordan Peele (Figura 2).

 



sangue e blues

334

Maristela Carneiro, Vilson André Moreira Gonçalves

Figura 2: Pôsteres de Corra! (2017) e Nós (2019).

A fim de melhor analisar os temas que o filme discute, buscaremos olhar para 
Pecadores a partir do que parecem ser as principais fórmulas que a produção se propõe 
configurar: enquanto ficção histórica e narrativa de terror, tendo como horizonte 
orientador uma celebração nostálgica, entusiasmada e majoritariamente positiva do 
legado musical afro-estadunidense – potencialmente esperançosa acerca do futuro 
também.

Um filme histórico

A trama de Pecadores é ambientada na região do Delta do Mississipi, passando-
se em 1932, e gira em torno de dois irmãos gêmeos, Elijah “Fumaça” Moore e Elias 
“Fuligem” Moore, que, depois de terem lutado na Primeira Guerra Mundial e passado 
anos trabalhando para a Máfia de Chicago, voltam para sua terra natal. Lá, reencontram 
seu primo, Sammie Moore, cujo sonho é ser um músico de blues, e que desempenhará 
um papel fundamental ao longo da película. Os Irmãos chegam carregando com eles 



sangue e blues

335

Maristela Carneiro, Vilson André Moreira Gonçalves

uma soma substancial de dinheiro e armas de fogo, sua meta agora é abrir um juke joint
4, 

um estabelecimento onde trabalhadores rurais negros podem se reunir para desfrutar de 
música, bebida, comida e jogatina. 

Ambos são representados pelo ator Michael B. Jordan, e tornados marcadamente 
distintos, tanto pelo figurino quanto por sua interpretação. Fuligem usa um fedora 
vermelho e acessórios combinando, tendo um comportamento mais pitoresco e 
emotivo. Já Fumaça, apresentado com uma boina azul e camisa combinando, é mais 
calmo, silencioso e pragmático, demonstrando sinais de estresse pós-traumático (o 
que é consistente com o passado do personagem na narrativa), como uma ocasional 
tremedeira nas mãos que dificulta enrolar seus próprios cigarros. (Figura 3).

Figura 3: Fuligem e seu gêmeo, Fumaça.

Suas diferenças de caracterização prenunciam o futuro destino da dupla, seu 
final, dramático e agridoce, e os diferentes impactos, positivos e negativos que cada 
um tem no espaço e nos personagens ao seu redor. É possível observar aqui uma 
possível analogia com o papel ambivalente das figuras dos irmãos gêmeos na África 
Ocidental e na Diáspora. Se para em crenças iorubás tradicionais os gêmeos eram seres 
de grande poder e prenúncios de boa fortuna, para os igbos, o nascimento de gêmeos era 
tradicionalmente visto como um mau sinal e um portento de azar (Peek, 2011). Fumaça 

4 Para mais sobre o conceito, sugere-se a leitura de Mississippi Juke Joint Confidential: House Parties, Hustlers 

& the Blues Life, de Roger Stolle (2019).



sangue e blues

336

Maristela Carneiro, Vilson André Moreira Gonçalves

e Fuligem incorporam essa dualidade: tudo a respeito de suas trajetórias pessoais é 
apresentado como uma combinação precária de bênçãos e maldições.

O filme introduz, ao menos em um primeiro momento, um cenário histórico 
particular, caracterizado por meio da mise-en-scène, especialmente cenografia, figurinos, 
maquiagens e penteados, algo que é típico de filmes históricos. É importante frisar aqui 
que usamos o termo como é empregado para designar um gênero. Como sugere Marcos 
Napolitano (2011, p. 67), todo filme é “histórico”, visto que é uma peça criativa de seu 
tempo, com muito a dizer sobre as circunstâncias em que foi produzido. De acordo 
com a sugestão de Marc Ferro (2010, p. 15): “Entre cinema e história, as interferências 
são múltiplas”. Dito isso, quando usamos o termo como designador de gênero, nos 
referimos a uma classe de filmes.

Concentrando-se em pessoas documentadas ou criando personagens 
ficcionais que são colocados no meio de um importante acontecimento ou 
movimento (a maioria dos filmes contém tanto personagens reais quanto 
inventados). (Rosenstone, 2015, p. 33)

Ou seja, filmes que buscam aludir a um contexto histórico identificável pelas 
referências que faz a pessoas, acontecimentos ou contextos de um passado real, ainda 
que produzindo uma mescla com vários elementos fictícios. Cumpridas as demandas 
mais fundamentais, que dizem respeito a tratar de um recorte cronológico nítido, o 
gênero é relativamente flexível e pode incorporar elementos de outros modelos, como 
a comédia, o filme de ação e o road movie.

Pecadores nos informa que os gêmeos, ainda que fictícios, cumpriram serviço 
militar durante um conflito que de fato ocorreu e trabalharam em Chicago para Al 
Capone, um gângster que de fato existiu. O amplo estoque de whisky, vinho e cerveja 
trazido de Chicago pelos gêmeos (ao que tudo indica, roubado dos mafiosos para os 
quais trabalharam) faz referência ao lucrativo comércio ilegal que floresceu durante o 
período da “Lei Seca”, quando a produção e a importação de bebidas alcoólicas foram 
severamente restritas nos EUA.

As políticas de segregação que vemos no filme eram uma realidade no 
Mississipi à época, como sinaliza a existência de espaços nos quais trabalhadores negros 
se congregavam em busca de uma distração das condições exploratórias do trabalho 



sangue e blues

337

Maristela Carneiro, Vilson André Moreira Gonçalves

rural e da brutalidade das perseguições promovidas por supremacistas brancos, dos 
linchamentos e do encarceramento arbitrário. Nessas circunstâncias o blues de fato 
floresceu como um gênero musical, carregado de legados sonoros oriundos da diáspora 
africana, influenciando de forma decisiva vários gêneros musicais mais tardios.

E, embora centre suas atenções nos traumas sofridos pelas comunidades 
afrodiaspóricas nos EUA ao longo dos últimos séculos, as lutas de outras comunidades 
também ganham voz: há, por exemplo, um grupo de homens Choctaw no início do 
filme, que não torna a aparecer, ainda que suas ações sejam cruciais para o desencadear 
a trama – o que pode ser lido como um comentário, intencional ou não, sobre o nível 
de exclusão social e apagamento enfrentando pelos povos nativos do continente. Assim 
como comunidades indígenas são frequentemente relegadas a um papel secundário e 
remoto nas narrativas históricas sobre a formação dos EUA, uma história que envolveu 
tanta ocupação violência de território, genocídios e migrações forçadas, os Choctaw 
tem uma presença marcante no começo, mas nenhuma presença posterior.

Os imigrantes chineses e seus descendentes, representados em Pecadores pelo 
casal Grace, Bo Chow e sua filha, estiveram presentes na América do Norte pelo menos 
desde a metade do século XIX, sendo frequentemente marginalizados. Ainda que o filme 
introduza a família como relativamente próspera de comerciantes, eles se demonstram 
à vontade convivendo e circulando pelos mesmo espaços que os personagens negros, 
possivelmente suportando semelhante desprezo e hostilidade da comunidade branca 
local. Kevin Waite (2021) comenta que

Chinese immigrants became the targets of abuse almost as soon as they set 
foot on American soil, beginning in 1850 with the California Gold Rush. 
(...) Along with Black Americans and Native Americans, they were barred 
from testifying against whites in California’s courts. As a result, assaults on 
Chinese people in California generally went unpunished.5

Outro grupo oprimido é encapsulado na presença do irlandês, Remmick. Como 
recorda Noel Ignatiev em sua obra How the Irish Became White (2012), os irlandeses, 

5 “Imigrantes chineses se tornaram alvos de abusos quase tão logo quanto pisaram no solo americano, co-
meçando em 1850 com a Corrida do Ouro na Califórnia, Assim como afro-americanos e nativos america-
nos, eles eram proibidos de testemunhar contra brancos nos tribunais da Califórnia. Como resultado disso, 
ataques a pessoas chinesas na Califórnia geralmente não eram punidos” (Waite, 2021, tradução minha).



sangue e blues

338

Maristela Carneiro, Vilson André Moreira Gonçalves

já oprimidos na Europa, tornaram-se uma comunidade amplamente desprezada do 
outro lado do Atlântico, e não foram rapidamente assimilados para dentro do pacto da 
branquitude (Bento, 2022). Quando os irlandeses passaram a ser reconhecidos como 
brancos nos EUA, isso se deveu em grande parte a indivíduos e grupos que aceitaram 
participar das arbitrariedades contra grupos ainda mais vitimados estruturalmente, 
como os afro-estadunidenses. Isso nos leva a pensar sobre como, no filme, a própria 
forma de subsistência de Remmick demanda que consuma o sangue de outrem.

Por fim, o filme dedica também espaço especial para as mulheres em sua 
narrativa, enfatizando quão transgressora é, especialmente naquele contexto histórico. 
Suas vozes são ouvidas, especialmente as de Annie, Mary e Grace (respectivamente 
relações amorosas de Fumaça, Fuligem e Bo). De forma mais ou menos explícita a busca 
por gratificação sexual feminina não é menor em intensidade que o desejo dos homens, 
e isso não é frisado de modo exótico, mas inserido no cotidiano da narrativa. Numerosas 
referências ao sexo oral para a estimulação do clitóris, por exemplo, são pontilhadas ao 
longo do filme, naturalizando a sexualidade e desejo que permeiam toda a narrativa.

Também é feito um aceno à forte presença das igrejas como espaços para a 
consolidação de laços comunitários, visto que o tio dos gêmeos e pai de Sammie Moore, 
o pastor Jedidiah, posiciona-se de forma categórica contra o estilo de vida associado ao 
blues. Um dos conflitos mais importantes do filme é justamente a oposição do pastor à 
escolha de seu filho de tornar-se músico. Aliás, a primeira cena do filme é de Sammie 
entrando na igreja, ferido e com seu violão despedaçado, após o ataque sofrido. O 
pai não discursa contra os vampiros ou parece querer ouvir ao filho, mas apena para 
que destrua o violão, e por conseguinte, a música. Após a apresentação do dilema, no 
momento não temos conhecimento do desfecho e o filme retrocede para 24 horas antes.

Em contraposição à forma presença do pensamento cristão de Jedidiah, são 
mostrados também aspectos das espiritualidades afro-descendentes, como o praticante 
de Hoodoo (Figura 4), especialmente por meio do interesse amoroso de Fumaça, a 
personagem Annie. Por meio de flashbacks, o expectador toma conhecimento de que 
ambos tiveram um relacionamento e perderam uma filha, sepultada no entorno da casa 
da mãe enlutada. Fumaça, também utiliza um patuá6 de proteção feito por Annie. Dito 
isso, à parte a densa camada de referências históricas, componentes de misticismo são 
introduzidos da narrativa desde o início, e eles se avolumam à medida que história se 
aproxima do clímax.

6 Mojo bag, no áudio original.



sangue e blues

339

Maristela Carneiro, Vilson André Moreira Gonçalves

Uma narração em off aborda, ainda nas sequências de abertura, um de seus 
elementos fantásticos mais nucleares para a trama: o conceito da perícia musical como 
uma forma de mediação entre o mundo natural e o sobrenatural, rompendo fronteiras 
no tempo e no espaço.

Figura 4 Annie pratica rituais cura e proteção de Hoodoo em sua residência.

Uma cena nos mostra o momento em que a performance de Sammie no juke 

joint  de seus primos “rompe o véu”, convocando espíritos do passado e do futuro para 
confraternizar com os clientes do estabelecimento, em uma celebração anacrônica, os 
personagens da linha temporal em que se passa o filme celebram com músicos ancestrais, 
mas também com representantes de décadas subsequentes, e talvez mesmo do futuro, 
mesclando rock, rap, e música eletrônica, além de dançarinos tradicionais chineses, que 
emergem em referência à presença de Grace e Bo Chow no salão, misturando-se às 
demais figuras em um momento de êxtase e celebração indiscriminada (Figura 5).



sangue e blues

340

Maristela Carneiro, Vilson André Moreira Gonçalves

Figura 5: Cortes da cena em que música a transcende o tempo e espaço em Pecadores (2025)

E embora o poder espiritual atribuído à música, para o bem ou para o mal, 
seja uma peça central da história, vários outros elementos fantásticos se acumulam, o 
mais decisivo sendo a aparição do vampiro irlandês Remmick, suficientemente antigo 
para recordar-se de um período anterior à chegada do cristianismo nas terras em que 
habitava. Conseguimos identificá-lo como irlandês, especificamente, logo que aparece, 
em razão de seu sotaque; mas, à medida que ele converte mais pessoas em vampiros, 
também reúne em torno de si um grupo que compartilha de suas memórias, e o grupo 
passar a confraternizar com canções e estilos de dança tradicionalmente irlandeses.

O personagem ingressa na história escapando de caçadores de vampiro da nação 
indígena Choctaw, quando se refugia entre um casal de supremacistas brancos, suas 
primeiras vítimas visíveis no curso da obra, que ele converte também em vampiros. 
Isso acaba por desencadear uma virada na narrativa, na qual os elementos fantásticos 
começam a se sobrepor aos elementos históricos por todo o filme. Torna-se mais 
complexa tal sobreposição em parte porque a chegada de Remmick coincide com a data 
de inauguração da juke joint orquestrada pelos irmãos. Uma possível interpretação é que 
os dois núcleos são finalmente conectados quando Sammie começa a tocar blues e atrai 
os vampiros com o poder de sua musicalidade.



sangue e blues

341

Maristela Carneiro, Vilson André Moreira Gonçalves

Um filme de vampiros

Nas palavras do filósofo Noël Carroll, o vasto corpo de estudos que constitui o que 
podemos entender como a linha dominante da filosofia estética tende a se concentrar na 
dita “alta arte”, e, frequentemente “se esquece da arte de massa ou popular, ou a vê com 
suspeita” (1999, p. 23), sugerindo que o campo da análise teórica se debruça raramente 
ou de forma rasa sobre os produtos daquilo que, desde teorizações de Theodor Adorno 
e Max Horkheimer, convencionou-se denominar indústria cultural. Carroll, por outro 
lado, defende uma leitura mais abrangente e apreciativa dos produtos das mídias de 
massa, dispensando especial atenção para as narrativas de terror7. Na visão do filósofo:

O gênero do horror, que atravessa muitas formas de arte e 
muitas mídias, recebe seu nome da emoção que provoca de modo 
característico ou, antes, de modo ideal; essa emoção constitui a 
marca de identidade do horror. (Carroll, 1999, p. 30)

Ele frisa que esse modelo não é aplicável para a definição de todos os gêneros, 
visto que a relação que se estabelece entre os eixos da autoria, da obra e do público 
variam conforme a modalidade. Entretanto, no caso específico de histórias que tratam 
de monstros, do sobrenatural e buscam causar este afeto específico, o critério é efetivo 
o bastante. Como frisamos no tópico anterior, Pecadores abraça muitos dos marcos 
característicos do filme histórico, mas rapidamente os infunde com componentes de 
sobrenatural, sobretudo do tipo de sobrenatural ao qual Carroll se refere, que induz 
assombro, desespero, mistificação e repulsa nos personagens da história e, ao menos 
idealmente, nos expectadores, em escalas diferenciadas, conforme o grau de apreciação 
pelo gênero e seus repertórios pessoais.

As reações emocionais dos personagens fornecem, pois, uma série de 
instruções, ou melhor, de exemplo sobre a maneira como o público deve 
responder aos monstros da ficção – ou seja, sobre a maneira como devemos 
reagir a suas propriedades monstruosas. (Carroll, 1999, p. 33)

7 Para fins elucidativos, usaremos aqui o termo “terror” para designar a mesma categoria que Carroll 
descreve como “horror” em A Filosofia do Horror ou Os Paradoxos do Coração (1999).



sangue e blues

342

Maristela Carneiro, Vilson André Moreira Gonçalves

Em Pecadores, certamente temos monstros em abundância, em particular 
à medida que o filme se aproxima de seu desfecho. Quando Remmick chega ao juke 

joint, acompanhado de seus dois primeiros convertidos vampirizados, ele parece ter 
vindo atraído pela música de Sammie, que é capaz de romper o véu que separa vivos e 
mortos. Tendo já feito algumas vítimas antes mesmo de serem convidados a entrar no 
recinto, os vampiros logo iniciam um ataque que logo produz um número crescente de 
vampiros, enquanto restam cada vez menos sobreviventes. O ponto de vista oferecido 
ao espectador é o dos sobreviventes, enquanto os vampiros são tomados enquanto seres 
repulsivos, esfomeados, incapazes de sobreviver senão se alimentando dos vivos, presos 
em uma infeliz lacuna entre a vida e a morte.

Isso se constrói com alguma tensão, em especial para a dinâmica entre os 
irmãos, já que enquanto Fuligem é mordido pelo seu interesse romântico, Mary, e 
eventualmente expulso do juke joint, Fumaça permanece humano, mas ainda deseja 
salvar seu irmão, demonstrando estar em conflito em algumas cenas. Outro conflito 
envolve Fumaça: Annie lhe faz prometer que, caso seja mordida, ele a mate antes que se 
transforme, porque alguém a espera do outro lado – a alusão é à filha perdida do casal. 
Fumaça tanto deixa o irmão escapar com Mary antes que todos os outros vampiros 
sejam mortos, quanto também atende ao desejo de Annie, em um dos momentos mais 
dramáticos do filme.

Aqui, no entanto, pode-se observar uma jogada interessante, já que, depois 
que Fumaça sobrevive ao ataque dos vampiros e manda Sammie para longe, o filme 
introduz um segundo clímax. O capítulo local da organização supremacista Ku Klux 
Klan, liderado por Hogwood, o mesmo homem que vendeu aos gêmeos a construção 
para o estabelecimento do juke joint, lança um ataque à casa de entretenimento. Neste 
momento, no confronto entre Fumaça e os membros da KKK, temos um vislumbre de 
“monstros humanos”.

Os supremacistas não tem habilidades sobre-humanas como os vampiros, mas, 
ao contrário deles, são uma ameaça real, que todos sabemos que existir concretamente. 
Hogwood e seus comparsas não se alimentam de sangue, e seus olhos não emitem a 
peculiar luminosidade avermelhada que se percebe nos olhos dos vampiros quando eles 
emergem da escuridão, mas sua presença na tela é introduzida de maneira a causar 
terror e repulsa, visto que estão dispostos a agir com extrema violência, movidos pelo 
racismo. Diferente dos vampiros, também não precisam pedir licença para entrar na 



sangue e blues

343

Maristela Carneiro, Vilson André Moreira Gonçalves

propriedade, nem querem fazer dos opositores seus iguais, como os vampiros. Os 
membros da KKK buscam tão somente o extermínio das pessoas negras ali presentes.

Considerações finais

Pecadores carrega muitas camadas de sentido, algumas das quais pretendemos 
tocar ao longo deste texto, privilegiando, nesse exercício de análise fílmica, as escolhas 
estéticas e narrativas que privilegiam os aspectos que julgamos mais marcantes de 
sua composição. Ao final da narrativa o jovem Sammie sobrevive, enquanto Fumaça 
sucumbe após o ataque da KKK. Não temos notícias do paradeiro de Fuligem e Mary, 
até a cena final, que é quando o casal de vampiros reencontra Sammy, agora idoso, em 
um clube de blues em Chicago. É quando Fuligem revela ao primo que Fumaça o fez 
prometer não machucar Sammie e lhe deixar viver uma vida longa e feliz.

Enquanto os irmãos tentaram a sorte em Chicago, mas precisaram retornar à 
terra natal, Sammie parece ter prosperado justamente graças a sua habilidade musical. 
Fuligem pergunta ao primo se ainda tem o violão daquela noite, ao que retribui abrindo 
uma case e exibindo o instrumento agora restaurado e de valor afetivo. O arco do filme 
é concluído em uma nota celebrativa e otimista. Tal como uma noite em uma juke joint 
significava uma noite de liberdade majoritariamente para pessoas negras marginalizadas 
e oprimidas nos anos de 1930, ao tratar da permanência musical negra ao longo das 
décadas, Pecadores também opera um ato de resistência e reparação histórica.

Referências

ADORNO, Theodor; HORKHEIMER, Max. Dialética do esclarecimento: fragmentos 
filosóficos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1985.

BENTO, Cida. O Pacto da Branquitude. São Paulo: Companhia das Letras: 2022.

BOX Office Mojo. Sinners. Box Office Mojo. Disponível em: https://www.
boxofficemojo.com/title/tt31193180/. Acesso em: 20/06/2025.

https://www.boxofficemojo.com/title/tt31193180/
https://www.boxofficemojo.com/title/tt31193180/


sangue e blues

344

Maristela Carneiro, Vilson André Moreira Gonçalves

CARLOS, Diego Souza. Críticas AdoroCinema: Pecadores. AdoroCinema, 07/05/2025. 
Disponível em: https://www.adorocinema.com/filmes/filme-326355/criticas-
adorocinema/. Acesso em: 01/07/2025.

CARROLL, Noël. A filosofia do horror ou paradoxos do coração. Campinas: Papirus, 1999.

FERRO, Marc. Cinema e História. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2010.

IGNATIEV, Noel. How the Irish Became White. Milton Park: Routledge, 2012.

NAPOLITANO, Marcos. A escrita fílmica da história e a monumentalização do 
passado: uma análise comparada de Amistad e Danton. In: CAPELATO, Maria Helena et 
Al (Orgs.). História e cinema: dimensões históricas do audiovisual. São Paulo: Alameda, 
2011.

PEEK, Philip. Twins in African and Diaspora Cultures: Double Trouble, Twice Blessed. 
Indiana Bloomington: University Press, 2011.

PONTES, Enoe Lopes. Crítica: Pecadores. Coisa de Cinéfilo, 17/04/2025. Disponível 
em: https://coisadecinefilo.com.br/critica-pecadores/. Acesso em: 20/06/2025.

PRISON Policy Initiative. Racial and ethnic disparities: Research and statistics on racial 
and ethnic disparities in the criminal legal system. Prison Policy Initiative. Disponível 
em: https://www.prisonpolicy.org/research/racial_and_ethnic_disparities/. Acesso 
em: 20/06/2025.

ROSENSTONE, Robert. A história nos filmes, os filmes na história. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 2015.

SANTOS, Gabriel. Pecadores (2025) – Crítica. OCA-UFF, 14/05/2025. Disponível em: 
https://oca.observatorio.uff.br/?p=8399. Acesso em: 28/06/2025.

STOLLE, Roger. Mississippi Juke Joint Confidential: House Parties, Hustlers & the Blues Life. 
Charleston: The History Press, 2019.

WAITE, Kevin. The bloody history of anti-Asian violence in the West. National 

Geographic, 10/05/2021.

WILLISON, Charley et Al. Persistent Disparities: Trends in Rates of Sheltered 
Homelessness Across Demographic Subgroups in the USA. Journal of Racial and Ethnic 

Health Disparities, n. 11, p. 326–338, 2024.

https://www.adorocinema.com/filmes/filme-326355/criticas-adorocinema/
https://www.adorocinema.com/filmes/filme-326355/criticas-adorocinema/
https://coisadecinefilo.com.br/critica-pecadores/
https://www.prisonpolicy.org/research/racial_and_ethnic_disparities/
https://oca.observatorio.uff.br/?p=8399


sangue e blues

345

Maristela Carneiro, Vilson André Moreira Gonçalves

Filmes citados

CORRA!. Direção de Jordan Peele. Produção: Blumhouse Productions, QC 
Entertainment e Monkeypaw Productions. Estados Unidos: Universal Pictures, 2017.

NÓS. Direção de Jordan Peele. Produção: Blumhouse Productions, Monkeypaw 
Productions e Perfect World Pictures. Estados Unidos: Universal Pictures, 2019.

PECADORES. Direção de Ryan Coogler. Produção: Proximity Media. Estados Unidos: 
Warner Bros. Pictures, 2025.



346

Entre ver e se acostumar com negros/as nos 
postos de comando:

análise das relações/hierarquias raciais a 
partir do filme A história de um soldado

Sérgio Pereira dos Santos1

“Tem alguma coisa errada, não é, senhor? Quer dizer, aqueles caras 

da Ku Klux Klan não suportam nos ver com esses uniformes. Eles 
costumam tirar as listras e tudo mais antes de nos linchar.” 
(Narrativa de Uma história de um soldado). 

 Considerações Iniciais

A arte fílmica, considerando suas complexidades e possibilidades interpretativas 
e pedagógicas, se constitui num campo fértil de aprendizagem, de ressignificação 
humana, de porvires esperançosos e frutíferos em prol de uma sociedade mais dinâmica 
e igualitária. Nessa perspectiva, a pesquisadora Edileuza Penha de Souza nos indica que 
“o cinema é um rico material didático. Agente socializante e socializador, ele desperta 
interesses teóricos, questionamentos sociopolíticos e enriquecimento cultural” 
(SOUZA, 2006, p. 09). É nessa direção que neste capítulo faremos uma articulação 
e análise entre um filme que aborda a temática das relações étnico-raciais dentro do 

1Universidade Federal do Espírito Santo



entre ver e se acostumar com negros/as nos postos de comando

347

Sérgio Pereira dos Santos

contexto militar norte-americano e as questões atinentes aos impactos do racismo 
na dimensão individual, social e estrutural, considerando, evidentemente, o cenário 
brasileiro. 

Dessa maneira, este texto objetiva-se, no contexto pedagógico e científico da 21ª 

Mostra Internacional do Cinema Negro de 2025, sem o intento de esgotar toda a substância 
da temática racial contida na película em análise, compreender as dinâmicas das relações 
étnico-raciais contidas no filme A história de um soldado, produzido em 1984. Para isso, 
do ponto de vista da metodologia, destacaremos cenas que consideramos pertinentes 
à proposta aqui esboçada para a posterior articulação analítica e interpretativa delas 
com aportes teóricos associados ao universo científico das relações étnico-raciais. 
Seguindo tal lógica, o uso da categoria raça enquanto categoria analítico-sociológica 
de compreensão das dinâmicas das desigualdades raciais e do racismo no contexto da 
película escolhida neste capítulo torna-se relevante para dimensionar as determinações 
raciais hierarquizadas entre negros e brancos. Considerando isso, portanto, os aspectos 
ou conteúdos que serão considerados na análise deste texto serão: 1) Caracterizações 
gerais do filme A história de um soldado; 2) A dimensão do racismo estrutural no 
exército; 3) Negros como espelho sociais nos espaços de poder para outros negros; 4) 
Enfrentamento antirracista enquanto instrumento educativo e social.

O capítulo se organizará em seis partes. A primeira será composta pela 
introdução do filme, indicando objetivo, contexto, a estrutura e a organização do texto. 
A segunda caracterizar-se-á na descrição e nas informações gerais do filme que será 
analisado. Na terceira haverá uma discussão sobre o racismo estrutural no exército. A 
quarta parte considerará a questão dos/as negros/as como espelhos sociais nos espaços 
de poder para outros/as negros/as. Na quinta parte serão evidenciadas as questões que 
envolvem o enfrentamento antirracista enquanto instrumento educativo e social. Já 
a sexta parte conterá as considerações finais do capítulo, onde serão evidenciados os 
principais pontos destacados da análise ao longo do texto.

Caracterizações gerais do filme A história de um soldado

Um/a leitor/a mais aligeirado/a, disperso/a ou um mais atento/a e perspicaz 
poderiam questionar: qual a relevância ou pertinência de analisar um filme “antigo” 



entre ver e se acostumar com negros/as nos postos de comando

348

Sérgio Pereira dos Santos

relacionando-a com a atualidade do racismo? Como reconhecer o papel do cinema 
enquanto instrumento-político-pedagógico de transposição social e de transformação 
antirracista, mesmo diante de um filme que pode ser considerado “ultrapassado?” Como 
a educação antirracista, o papel e o significado simbólico e material das políticas de ações 
afirmativas podem, em linhas simples e necessárias, ressignificar os lugares sociais da 
população negra, em especial aqueles subjacentes ao poder, ao status, ao prestígio e à 
força política?  

Nesta parte do capítulo iremos trazer a ideia geral do filme em análise, destacando 
fatos e personagens pertinentes à trama para que o/a leitor/a se familiarize tanto com o 
enredo da película, quanto pela ideia do texto de articular analiticamente algumas cenas 
às relações étnico-raciais. 

Dirigido por Norman Jewison, o filme A história de um soldado se baseia na obra 
intitulada A peça de um soldado, escrita por Charles Fuller em 1981. O filme se passa no 
contexto de 1944, cuja estrutura racista dinamizava a sociedade norte-americana. 

Ambientada na base militar de Louisiana, repleta de soldados negros e comandada 
por oficiais brancos, a trama cinematográfica narra a história central considerando o 
assassinato “misterioso” do sargento negro Waters, interpretado pelo brilhante ator 
Adolph Caesar. Tal crime ocorre quando o sargento voltava bêbado de um bar para a base 
militar onde era lotado. Diante de tal ilícito, com o intento de descortinar e investigar 
o verdadeiro assassino do sargento que o caso requer, diretamente de Washington é 
encaminhado o capitão e advogado Davenport, interpretado pelo competente e talentoso 
Howard E. Rollins Jr.. 

Por ser um oficial negro, o investigador, ao mesmo tempo em que aumentará a 
autoestima e o orgulho de muitos soldados negros, já que a presença de negros de alta 
patente não era comum naquele contexto, também enfrentará o racismo e incontáveis 
estranhamentos por oficiais brancos, em especial do coronel Nivens, encenado pelo 
expoente Trey Wilson e do capitão Taylor, interpretado pelo experiente ator Dennis 
Lipscomb. 

O racismo e o preconceito raciais dos oficiais brancos dificultarão o trabalho 
de Davenport, que, mesmo diante disso, resistirá e irá se impor a todo momento, seja 
pelo silêncio, pelo pensamento, pela ironia, pelo humor, pela raiva. por contra-ataques 
e estratégias diante das discriminações e preconceitos raciais que enfrentará.  Em que 



entre ver e se acostumar com negros/as nos postos de comando

349

Sérgio Pereira dos Santos

pese que num primeiro momento a culpa e a suspeição do assassinato do sargento 
Waters cairão sobre a Ku Klux Klan, os oficiais brancos ou os homens brancos da região, 
Davenport irá descobrir que o sargento irritava e tinha muitas dissidências com muitos 
soldados negros da base militar onde atuava. Após a morte do sargento, no decorrer da 
investigação impetrada por Davenport, a persona de Waters vai se desenhando ao longo 
da trama de maneira a traçá-la evidenciando seu perfil e caráter e a maneira de se ver a 
sua negritude e a dos outros soldados negros sob seu comando.

Waters era um homem negro de pele clara, de pouca estatura, muitas vezes 
duro consigo mesmo e com os outros homens negros sulistas, uma mistura de muita 
ambição, ódio, esperança (pasmem, percebemos isso) e carrasco. No entendimento 
do sargento assassinado, muitos daqueles soldados negros sulistas se conformavam 
com muitos estereótipos raciais que determinavam imutavelmente o lugar do negro 
enquanto inferior, atrasado, subserviente, sem esperança e fadado racialmente a um 
vazio existencial limitador e vexatório. 

Esses fatos irão expor, principalmente a partir da descoberta do assassino de 
Waters, a dramaticidade, a complexidade e as idiossincrasias raciais e seus impactos 
nos processos de subjetivação dos negros. Assim, diante das agruras e dos graus 
perversos e imprevisíveis do racismo, a estética do filme em tela revelará os processos 
autodestrutivos e as violências raciais exógenas da identidade negra no contexto social. 
Conquanto, um diálogo estrito com Frantz Fanon sobre os desdobramentos da lógica 
colonial-racial no processo constitutivo do ser negro/a torna-se elucidador quando ele 
desenvolve o pensamento de que:  

Todo povo colonizado – isto é, todo povo no seio do qual nasceu um 
complexo de inferioridade devido ao sepultamento de sua originalidade 
cultural [negra] – toma posição diante da linguagem da nação civilizadora, 
isto é, da cultura metropolitana. Quanto mais assimilar os valores culturais 
da metrópole, mais o colonizado escapará da sua [...] [identidade]. Quanto 
mais ele rejeitar sua Negri[tude], [...] mais branco será. No Exército 
colonial, e especialmente nos regimentos senegaleses de infantaria, os 
oficiais nativos são, antes de mais nada, intérpretes. Servem para transmitir 
as ordens do senhor aos seus congêneres, desfrutando por isso de uma certa 
honorabilidade (FANON, 2008, p. 34).



entre ver e se acostumar com negros/as nos postos de comando

350

Sérgio Pereira dos Santos

Seguindo Fanon, ao se desvirtuar das lógicas de entendimento desse 
sepultamento de si mesmo vivenciado pelo/a negro/a como uma forma personalista ou 
de autossabotagem como algo individual, extrai-se o peso do racismo estrutural desse 
processo. 

Para trazermos mais elementos do perfil e do caráter de Waters, conforme a 
imagem 1, destacamos um diálogo estabelecido num bar entre ele, o soldado Wilkie, 

encenado pelo ator brilhante Art Evans e o sargento Washington, interpretado pelo 
ótimo ator John Hancock.

Sargento Waters: “[...] Não... Ah, o meu filho não vai pro exército! Quando 
essa guerra acabar, as coisas vão mudar. Eu quero estar preparado. Ele vai 
para um bom colégio branco, vai ser colega daquela gente, aprendendo as 
suas linguagens e os seus costumes.” Sargento Washington: “ah... a cor 
branca não pega!” Sargento Waters: “E o que vamos fazer, ficar sempre 
atrás deles?! Você não vê aqui no exército, os brancos não são mais capazes 
do que nós.” Soldado Wilkie: “A gente não teve as mesmas chances que os 
brancos tiveram, sargento!” Sargento Waters: “Isso não é desculpa! O meu 
pai tirava carvão de vagões de cargas a vida toda. Não lia e nem escrevia, 
mas fez a gente aprender a ler e a escrever! Não ter não é desculpa para não 
conseguir”. Soldado Wilkie: “Não pode tirar água de pedra, sargento” (risos 
de todos). Sargento Waters: “Você é como o resto da turma, Wil, ignorante 
e medroso, pára de pensar como um negro!” Sargento Washington: “Vai 
devagar sargento!” Soldado Wilkie: “Me desculpe, sargento!” (Transcrição 
nossa da legenda do filme). 

 Imagem 1: Waters (segundo a esquerda) bebendo com seus comandados

Fonte: https://thebestpictureproject.wordpress.com/2011/06/03/a-soldiers-story/



entre ver e se acostumar com negros/as nos postos de comando

351

Sérgio Pereira dos Santos

Diante da riqueza do diálogo acima, considerando o jeito mais rigoroso, 
contundente e às vezes áspero de Waters diante dos soldados negros, há que se destacar 
a forma como ele conduzia mecanismos estratégicos e de enfrentamento do racismo no 
universo social e racial dos brancos. Isso fica à mostra quando quer que o filho entre 
na escola enquanto uma forma de ascensão social de maneira a vencer a inferioridade 
social nas ocupações numa sociedade que funciona por meio das desigualdades raciais e 
que não permite as mesmas oportunidades entre os grupos raciais, mesmo destacando 
que entre as raças ninguém é melhor que ninguém. A passagem que revela a sagacidade 
do pai de Waters ao mostrar a importância da leitura e da escrita mesmo não sabendo 
esses dois processos: perfazendo aquilo que Wilkie  não acredita, “tirar água de pedra”.

Considerando os fatos acima, entendemos que a população negra tende ainda a 
conviver com a discriminação racial e os efeitos do racismo estrutural, mesmo quando 
alcança a mobilidade social, como fica subentendido quando Waters revela a intenção 
de que seu filho estude numa escola ocupada majoritariamente por brancos, mesmo 
considerando que “a cor branca não pega”. O pai de Waters, como a minha mãe e o meu 
pai, que não alcançaram os espaços da universidade ou outro lugar de poder em razão 
de seu trabalho braçal para sustentar a família, sabe da relevância da escola na vida 
social e constrói uma trajetória árdua e sofrida para concretizar tal caminho rumo à 
ascensão social. Ambos/as se reconhecem no processo ascensional de seus filhos, meio 
que efetivando a concretização de um projeto de vida que, por razões raciais, culturais, 
históricas, econômicas e políticas, foram impedidas de realizar. Assim, temos que, no caso 
do pai de Waters “[...] em via de ascensão na trajetória interrompida, a ascensão que leva 
seu filho a superá-l(a) é de certa forma sua própria conquista, a plena realização de um 
‘projeto’ rompido que pode, assim, completar por procuração” (BOURDIEU, 1997, p. 6).

As cenas abaixo selecionadas ainda evidenciam a materialidade das hierarquias 
raciais entre sujeitos de distintas marcas raciais no regimento militar do filme.

A dimensão do racismo estrutural no exército

Para evidenciarmos o peso do racismo estrutural no cenário da carreira 
militar explicitada no filme e materializada na definição imutável dos lugares e papéis 
especificados da raça branca e negra em espaços de muito poder, como é a estrutura 



entre ver e se acostumar com negros/as nos postos de comando

352

Sérgio Pereira dos Santos

militar, elencamos três cenas abaixo para depois fazer uma análise com aspectos raciais 
envolvidos nelas. Considera-se que o racismo estrutural organiza as instituições sociais, 
públicas ou privadas, de maneira em que a raça tece, dimensiona e fundamenta todas 
as hierarquias raciais, intencionalmente ou não, considerando a expertise determinista e 
imutável de manter o status quo racial.

A primeira cena se localiza no início do filme. Após o assassinato de Waters, o 
cabo Ellis, interpretado pelo exímio ator Robert Townsend, conduz o capitão Davenport 
à sala do capitão Taylor para apresentá-lo e permitir que o advogado saiba mais do 
desenrolar da investigação do crime. Taylor apresenta um comportamento racializado e 
cético quando percebe que o investigador é negro. Nisso diz: “se soubesse que era um negro, 

eu teria pedido a suspensão imediata da investigação. Posso falar francamente? O pessoal aqui 

não vai acusar um branco apenas com a sua palavra, Davenport. [...] E quer tirar esses óculos 
escuros?”. Nisso Davenport responde: “eu gosto deles, parecem com o de MacArthur”. 
Nisso, o capitão Taylor assevera: “Deixa (tirei o “te”, pois tem “você” depois) explicar 
uma coisa a você: Se aproximar de Tynin de uniforme como um branco acusando o 
pessoal de lá, irá acabar morto como Waters” (Transcrição Nossa).   

A segunda cena escolhida se desenrola, quando Davenport chega na base militar 
da Louisiana, vai até o coronel Nivens que diz àquele: “Capitão Davenport, lembre-se de 
que é o primeiro oficial de cor que a maioria destes homens já viu. O exército espera que 
dê um bom exemplo às tropas negras e que seja o orgulho da raça, entendeu, capitão?”

Já a terceira cena aponta para uma direção de um outro comportamento 
racializado. Isso se dá quando, por exemplo, o capitão Davenport e o cabo Ellis andam 
na base militar e nisso passa um soldado branco entre eles sem fazer continência ao 
superior. Diante disso, Davenport se mostra um inconteste olhando para trás de forma 
meio incrédula e desabonadora, de maneira que tal comportamento faz com que o 
soldado branco a contragosto resolva fazer a exigida saudação militar ao seu superior. 
Diante e em razão deste fato, a câmera registra olhares desconfiados ou crédulos dos 
soldados negros que estavam em atividade física de fronte para tal acontecimento.

As cenas acima evidenciam a negativa quanto à possibilidade de aceitação de 
um negro no posto de capitão, de o mesmo poder acusar brancos e de ter autonomia 
e poder de usar óculos, pois se Taylor soubesse que era negro não teria permitido isso. 
Há ainda a ameaça à Davenport na possibilidade deste de ser morto como Waters, caso 
seja ousado a exercer o posto de capitão e investigador, ou de “agir como um branco”. 



entre ver e se acostumar com negros/as nos postos de comando

353

Sérgio Pereira dos Santos

Como também mostram a cobrança racializada sobre Davenport no sentido de que ele 
enquanto oficial de cor não pode errar de maneira alguma, pois caso isso aconteça seria 
uma decepção para toda a raça negra. E a cena em que fica explícito que mesmo perante 
o fato de o soldado branco ser de patente inferior à de Davenport, aquele se recusa num 
primeiro momento de fazer continência a este último.

Essas cenas acima dialogam com Seyferth (1995) quando ela analisa o 
pensamento de um dos principais racialistas brasileiros, Oliveria Vianna. Para ela, o uso 
sistemático de estereótipos raciais e a associação entre raça, ocupação e autoridade no 
discurso racista, na verdade, serve para dividir e localizar desigualmente os indivíduos 
étnico-raciais na sociedade. Isso ocorre porque o princípio que rege as classificações 
sociorraciais é o da desigualdade biológica e cultural entre os diferentes grupos 
humanos refletida, em última instância, na estratificação social. Assim, numa divisão 
maniqueísta da sociedade, existe um lugar para cada raça: aos negros, o trabalho braçal 
(de preferência na condição de escravos e de subjugados); aos brancos, o poder político, 
simbólico e econômico, o poder “civilizatório”, de mando e de comando. 

Negros/as como espelhos sociais nos espaços de poder para outros negros

Para além do contexto racializado, o filme apresenta resistência, resiliência e 
esperança entre os sujeitos negros diante das discriminações raciais no contexto do 
exército norte-americano. Nessa direção, encontramos parte do filme em que negros 
com patente inferior ao do capitão Davenport se enxergam nesse como referência 
coletiva para si e para a população negra como um todo se espelharem e servir como 
exemplo, em especial nos espaços de poder.

Assim, em que pese os desconfortos, as desconfianças e as negativas raciais diante 
do papel ocupado na trama por Davenport enquanto capitão e advogado responsável 
pela decifração do crime cometido contra o sargento Waters, a imagem do primeiro, 
enquanto um homem negro ocupando um espaço de poder hegemonicamente dominado 
por brancos, é vista enquanto processo identitário afirmativo para os outros negros 
oficiais de baixa patente. Isso fica marcante e explicitado em duas cenas no decorrer do 
filme. 

A primeira cena se insere quando o cabo Ellis derruba alguns documentos do 
processo investigado sobre a morte de Waters e é retrucado pelo Capitão Davenport para 



entre ver e se acostumar com negros/as nos postos de comando

354

Sérgio Pereira dos Santos

ter mais cuidado com os papéis. Após isso, o cabo de forma contundente, com sorriso 
no rosto e regozijo fala: “É muito bom ver um de nós no posto de capitão”. A segunda 
cena, já mencionada acima em parte, é caracterizada quando o cabo Ellis e o sargento 
Davenport vão até a sala do capitão Taylor para conversar sobre a sua função e atividade 
que serão desenvolvidas acerca da investigação do assassinato. Na recepção da sala se 
encontrava o sargento Washington, que após pedir para que os dois entrem, este último 
se dirige a Davenport e comenta: “todos nós negros do quartel torcemos pelo senhor!”. 

Nesse momento, fazemos uma relação entre o significado da presença de 
Davenport enquanto ocupante de cargo de muito poder na carreira militar perante 
as trajetórias sociais de outros negros/as com a importância das políticas de ações 
afirmativas por meio do aumento quantitativo e simbólico da população negra nos 
espaços dominados pela branquitude como lugar estruturante de vantagens raciais do 
grupo branco. 

Assim, Siss (2003), paralelamente à ideia de “personalidades emblemáticas” 
propostas por Gomes (2003), indica que as Políticas de Ações Afirmativas para afro-
brasileiros/as possibilitariam a criação e o desenvolvimento de “espelhos sociais” 
para eles, resultando no que chamamos de “referências refletidas”, (SANTOS, 
2016), alguém para nós, negros/as, nos espelharmos e nos referenciarmos de forma 
positiva, principalmente em espaços de status, poder, prestígio, racionalidade, riqueza, 
reconhecimento e propriedade, distanciando-nos de estereótipos raciais, imobilismos e 
confinamentos ocupacionais produzidos socialmente. 

Negros/as, como referências refletidas, ressignificariam espaços marcados 
por poder político, econômico e simbólico, trazendo suas trajetórias carregadas 
de novos olhares, racionalidades, estéticas, outros mundos, outras existências em 
espaços homogeneizados e, majoritariamente, brancos. Com termos diferentes, mas 
com significados semelhantes, Paixão e Gomes (2008) ressaltam que as Políticas de 
Ações Afirmativas seriam caminhos que possibilitariam a formação de novos quadros 
intelectuais e políticos no interior de grupos historicamente discriminados de forma 
a viabilizar-se como exemplos em seus espaços sociais, em suas comunidades ou para 
outros/as jovens.
	 Nessa direção, esses valorizavam o significado e o peso simbólico sociorracial 
da trajetória do capitão Davenport na medida em que isso repercute na problematização 



entre ver e se acostumar com negros/as nos postos de comando

355

Sérgio Pereira dos Santos

tanto da possibilidade de aumento do quantitativo da população negra nos espaços de 
comando do exército, quanto da consequente quebra dos imaginários raciais coletivos e 
institucionais que enrijecem as práxis sociais do vínculo inato entre negritude e subser-
viência/inaptidão, branquitude e direção/poder. 

Enfrentamento antirracista enquanto instrumento educativo e social

	 Para além da necessidade de inclusão sociorracial nos lugares e posições sociais 
de status, poder, prestígio e de privilégio dos quais o racismo controla impedindo ou su-
brepresentando a população negra em tais espaços, o diálogo abaixo (Ver imagem 2) lo-
calizado no final do filme entre o capitão Taylor e capitão Davenport evidencia um pro-
cesso da ordem político-pedagógica nos enfrentamentos contrários à formação social 
racista institucionalizada, que seja: uma reeducação antirracista promotora de imagens 
positivas e de acesso igualitário da população negra que permite o imaginário social não 
estranhar ou refutar a ocupação negra nos espaços comandados majoritariamente pelo 
grupo branco.   

Capitão Taylor: “Acho que vou ter que me acostumar com esses negros 
no comando, com divisas, patentes”. Capitão Davenport: “Vai se acostu-
mar capitão, pode apostar o que quiser nisso! Vai acabar se acostumando!” 
(Transcrição nossa da legenda do filme).

Imagem 2: Conflito entre os capitães Taylor e Davenport

Fonte: https://www.rottentomatoes.com/m/soldiers_story

https://www.rottentomatoes.com/m/soldiers_story


entre ver e se acostumar com negros/as nos postos de comando

356

Sérgio Pereira dos Santos

Davenport, enquanto referência negra no espaço de poder da carreira militar, 
insere-se na esteira histórica de um rol de negros e negras, de diversas áreas do conhe-
cimento no mundo que, diante de uma sociedade estruturada por acumuladas desigual-
dades raciais e edificada, duradouramente, por privilégios raciais alocados à população 
branca, percorreram seus itinerários sociais se destacando grandemente num campo 
onde o racismo estrutural atua intensificadamente. Personagens negros/as brasileiros 
como: Maria Firmina dos Reis, Luiz Gama, Enedina Alves Marques, Alberto Guerreiro 
Ramos, Virgínia Leone Bicudo, Milton Santos, Lélia González, Abdias do Nascimento, 
Maria Beatriz do Nascimento, Marcelo Paixão; dentre outros/as, são referências que re-
sistiram às desigualdades raciais e todas as formas de preconceitos raciais, mas que dei-
xaram grandes contribuições para o campo do pensamento científico e para a sociedade. 

Desse modo, considerando a importância do cinema negro como suporte antir-
racista a partir das artes na perspectiva educativa, no ancoramos em Prudente (2018). 
Segundo ele, para pensarmos na dimensão pedagógica do cinema negro considera-se 
a emergente necessidade da imagem de afirmação positiva da população negra, que se 
constituiu na população brasileira em grande expressão quantitativa, tornando-se por 
isso uma possível espécie de minoria maiorizada. Para ele, considerou-se aí a condição 
de maioria absoluta da população e minoria que foi também absolutamente diminuta 
em relação ao poder socioeconômico do Brasil, que privilegiou socialmente o segmento 
mais próximo da analogia com o fenótipo do eurocaucasiano. Assim, as minorias cons-
troem, por meio da dimensão pedagógica do cinema negro, sua imagem de afirmação 
positiva, humanizando ainda mais as relações humanas, na medida em que ensina a 
sociedade a se libertar do peso do preconceito racial, que a dificulta viver a contempo-
raneidade do conhecimento, que é antitético em relação ao preconceito. Assim, 

Vê-se aí de forma cristalina e inequívoca a dimensão do cinema negro. 
No projeto cinematográfico em que o negro vai para além da posição de 
protagonista), sendo sujeito histórico, na medida em que reescrever com 
a objetivo de sua própria representação, inspirando assim as minorias 
como um todo na luta contra a euro-heteronormatividade, que foi 
dada pela imagética de dominação do euro-hétero-macho-autoritário 
(PRUDENTE, 2018, p. 105)



entre ver e se acostumar com negros/as nos postos de comando

357

Sérgio Pereira dos Santos

Considerações Finais

As relações escravocratas incrustadas e solidificadas tanto na estrutura societá-
ria quanto no imaginário coletivo, além de reproduzirem de forma constante e variada 
as hierarquias e as posições de poder baseadas na ideia de raça e ampliarem os privilé-
gios brancos, invisibilizam e deturpam as histórias, as memórias e as potências civiliza-
cionais africanas, afro-americanas e afro-brasileiras. 

Essas invisibilizações e deturpações negam e mascaram o longo caminho e a 
grandiosidade das produções e existências negras ligadas às tecnologias, à produção de 
diversos tipos de conhecimentos, sobretudo científicos e filosóficos, os personagens 
ícones da humanidade, os lugares e as posições sociais não estigmatizadas, obras e mo-
numentos extraordinários etc., tudo aquilo que a Lei nº. 10.639/2003, enquanto um or-
denador jurídico-educativo, permite e exige na contramão das racializações. E que isso 
possa acontecer de maneira que a ideia de Taylor confirmada por Davenport de que os/
as brancos e a sociedade racista terão que ver e se acostumar com a igualdade de direitos 
entre as raças, em especial nos lugares seletivos pelo racismo, como os que pressupõem 
poder material, simbólico, racial, político, econômico, cultural etc. Que esse ver e se 

acostumar com uma realidade mais justa entre os grupos étnico-raciais, seja na oposição 
do que está na epígrafe deste capítulo, sem linchamentos raciais e sem tirar insígnias e 
símbolos que o racismo rotula como distantes e impossíveis para negros/as.

Diante disso, que as contribuições da obra A história de um soldado possam ser 
sempre lembradas enquanto instrumento-pedagógico-político, de leitura e de supera-
ção do racismo de maneira que a sociedade e a educação refutem os processos históricos 
reprodutores do racismo e os seus antagonismos, a esperança e a justiça racial enquanto 
reparadoras e reconhecedoras de direitos sociais para a população negra do mundo. 
Assim, 

“retratos ‘realistas’ positivos não são o único meio de lutar contra o racismo 
ou de propor uma perspectiva liberatória. Dentro de uma estética brechtia-
na, por exemplo, estereótipos (não-raciais) podem servir para generalizar 
significados e desmistificar o poder estabelecido, ao mesmo tempo em que 
os personagens nunca são inteiramente positivos ou negativos, mas feitos 
de contradições” (SHOHAT; STAM, 2006, p. 306).



entre ver e se acostumar com negros/as nos postos de comando

358

Sérgio Pereira dos Santos

Referências

BOURDIEU, Pierre. As contradições da herança. In: LINS, Daniel (Org.). Cultura e 

subjetividade: saberes nômades. Campinas: Papirus, 1997. p. 7-17.

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. tradução de Renato da Silveira. Sal-
vador: EDUFBA, 2008.

GOMES, Joaquim B. Barbosa. O debate constitucional sobre as ações afirmativas. In: 
SANTOS, Renato dos; LOBATO, Fátima (Org.). Ações afirmativas: políticas públi-
cas contra as desigualdades raciais. Rio de Janeiro: DP&A, 2003. p. 15-57.

PAIXÃO, Marcelo; GOMES, Flávio. Razões afirmativas: relações raciais, pós-emanci-
pação e história. Interesse Nacional, p. 39-46, out./dez. 2008.

PRUDENTE, Celso Luiz. A dimensão pedagógica do cinema negro: a imagem de afir-
mação positiva do íbero-ásio-afroameríndio. Extraprensa, São Paulo, v. 13, n. 1, p. 
6 – 25, jul./dez. 2019.

SANTOS, Sérgio Pereira dos. Os ‘intrusos’ e os ‘outros’ no ensino superior: relações 
de raça e classe nas ações afirmativas da UFES. Curitiba: CRV, 2016.

SEYFERTH, Giralda. A invenção da raça e o poder discricionário dos estereótipos. 
Anuário Antropológico, 1995, pp. 175-203.

SHOHAT,  Ella;  STAM, Robert. Crítica  da  imagem  eurocêntrica.  São Paulo:  
Cosac  Naify, 2006. 

SISS, Ahyas. Afro-brasileiros, cotas e ação afirmativa: razões históricas. Rio de Ja-
neiro: Quartet, 2003.

SOUZA, Edileuza Penha (Org). Negritude, Cinema e Educação: Caminhos para a 
implementação da Lei 10.639/2003. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2006. volumes 
1 e 2.



359

Quilombo Onírico: cantando a liberdade

Ana Vitória Prudente1

Afrânio Mendes Catani2

1. Introdução 

A cultura e a identidade negras sofrem com o tentame do apagamento de 
maneira recorrente e sistematizada. Na busca por justificar atrocidades criminosas da 
empreitada colonial, a colonialidade do poder não poupou esforços para transformar 
a população negra em vil objeto de exploração. Perder a memória do contexto 
escravocrata também foi e é uma medida de alienação do povo negro e africano, no 
qual desonera-se o Estado, as famílias oligarcas e instituições da responsabilidade de 
seus crimes contra a humanidade, bem como da possibilidade de restituição histórica 
por parte da população negra. 

Abdias do Nascimento, no livro Quilombismo, elucida que “a despeito da 
manipulação de tantas estratégias e recursos para degradar, distorcer e esmagar a 
herança africana, a cultura convencionalmente tida como dominante careceu de 
aptidão para concretizar os objetivos que perseguia” (NASCIMENTO, 2019, p. 115). 

1 Ana Vitória Prudente é mestre em Educação pela UNIFESP, doutoranda em Educação pela Faculdade 
de Educação da USP, pesquisadora do Cinema Negro e da Música Popular Brasileira, atua como 
assistente de direção em cinema, produtora e apresentadora da Mostra Internacional de Cinema Negro. 
(anavitoriaprudente@usp.br).
2 Afrânio Mendes Catani é professor titular aposentado da Faculdade de Educação da Universidade de 
São Paulo (USP) e, atualmente, é professor sênior na mesma instituição. Pesquisador do CNPq.



quilombo onírico

360

Ana Vitória Prudente, Afrânio Mendes Catani

A euroheteronormatividade, representada essencialmente pelo euro-hétero-macho-
autoritário e cristão, não conseguiu suprimir por completo os valores, a cultura e a 
identidade africana e afro-brasileira. A mentira histórica da passividade negra-africana 
e afrobrasileira é reiteradamente exposta e interpelada pelas instituições, tradições, 
artistas e intelectuais da negritude, no Brasil e em outras partes do globo que também 
passaram pelo processo de sequestro colonial. 

As expressões da barbárie colonial são muitas e estão presentes em diferentes 
meios, estabelecendo-se com diversos formatos, em prol da manutenção do status quo. 
Fanon (2022, p. 92) não nos permite que esqueçamos que a “opulência europeia é 
literalmente escandalosa, pois foi construída sobre as costas dos escravizados, nutriu-se 
do sangue dos escravizados, provém em linha direta do solo e do subsolo desse mundo 
subdesenvolvido. O bem-estar e o progresso da Europa foram edificados com o suor e 
os cadáveres dos negros, dos árabes, dos índios e dos amarelos.”

O eurocentrismo estrutura a tentativa de aculturamento da pessoa negra 
como parte integral da política do Brasil, desde o contexto colonial até a atualidade. 
Essa tentativa se observa na tendência em construir e estabelecer estereótipos que 
representam a pessoa negra em uma axiologia negativa, que busca reduzir a persistência 
e resistência da cultura negra e africana em uma reminiscência folclórica. 

A população negra, por sua vez, nunca desacreditou de sua humanidade e sequer 
desistiu da sua liberdade. A cultura negra, africana e afro-brasileira, sempre esteve e 
sempre estará comprometida com a liberdade da negritude. No artigo “O imaginário 
na encruzilhada: aquilombando Cinema e Artes Visuais”, Prudente e Catani (2025) 
pontuam que as reiteradas tentativas de encerrar a história dos negros e negras no 
Brasil ao contexto de escravização não é uma perspectiva alinhada com a realidade, 
pois visa afirmar que a população africana e afro-brasileira deve ser lida só enquanto 
seres escravizados, “que aceitaram passivamente sua condição de degradação humana” 
(PRUDENTE, CATANI, 2025, p. 212). 

É sabido, entretanto, que a produção da negritude é, em essência, uma cultura 
historicamente de libertação. “Embalados na esperança, os negros brasileiros não 
perderam sua alegria e esse gosto de cantar e dançar a vida e sim se prepararam para os 
momentos da luta mais difícil que virá”. (NASCIMENTO, 2019, p. 115). Os quilombos, 
por exemplo, são um testemunho de que a população negra africana e afro-brasileira 



quilombo onírico

361

Ana Vitória Prudente, Afrânio Mendes Catani

não ficou resignada, obediente diante da atrocidade da dignidade humana experienciada 
na colônia. “E nunca é demais enfatizar que a República de Palmares não foi apenas mais 
um entre os vários quilombos existentes por toda parte do território, mas consistiu em 
uma organização avançada que integrava muitos quilombos um esforço gigantesco e 
superior que depõe bem alto a respeito do amor à liberdade (NASCIMENTO, 2019, 
p.172)”. 

O Quilombo de Palmares foi a primeira República na América, que se estabeleceu 
como Estado Paralelo, unindo negros, indígenas de diferentes grupos étnicos-raciais, 
brancos empobrecidos, homens e mulheres de diferentes idades, como um contraponto 
a monocultura do euro-hétero-macho-autoritário e cristão, como um contraponto 
ao sistema colonial e a economia escravista. Ou seja, o quilombo é a expressão da 
comunhão, da união fraterna e livre, é um projeto coletivo de uma sociedade estruturada 
na igualdade, na justiça e no respeito à biodiversidade. 

Os quilombos, em uma primeira análise, sobretudo no contexto colonial, 
resultam da fuga do cativeiro para organização de uma sociedade que permitisse o 
resgate da dignidade. Essa ideia de Quilombo enquanto refúgio da população negra 
escravizada se estabeleceu no período escravista, pela coroa portuguesa. O historiador 
Clóvis Moura resgata a resposta do Rei a uma consulta do Conselho Ultramarino, 
em 1740, no qual se conceitua que quilombo seria a “habitação de negros fugitivos” 
(MOURA, 2022, p. 30). 

Podemos observar, portanto, que a população negra teve um importante papel, 
ainda que no contexto de escravizado, como ser ativo nas lutas e reajustes do sistema 
escravista. Entretanto, os dados e narrativas que demarcam essa importância são 
subestimados por aqueles que constroem a história hegemônica. Em Os quilombos e a 

rebelião negra, Clóvis Moura elucida que a pessoa negra escravizada:

não era apenas coisa de acordo com as leis do tempo; se assim fosse não 
haveria outra dinâmica social durante o regime escravista além daquela que 
outras classes e camadas imprimiram, o escravo no entanto se de um lado 
era apenas coisa, do outro era ser. (...) E isso era suficiente para que, ao 
querer negar-se como escravo, criasse movimentos e atitudes de negação 
ao sistema (MOURA, 2022, p.20). 



quilombo onírico

362

Ana Vitória Prudente, Afrânio Mendes Catani

Moura leciona ainda que diferentemente do que é comumente apresentado, o 
escravizado no Brasil nunca foi um elemento passivo, pelo contrário. Ao apresentar os 
quilombos, ensina acerca de suas estruturas e versa sobre diversidade desses territórios 
no solo brasileiro, apontando que eles tinham tamanhos variados e que suas estruturas 
se diferenciavam de acordo com o seu número de habitantes, ou seja, quanto maior 
mais complexa era a sua organização, do ponto de vista da agricultura, política e social. 

Na perspectiva marcial, se os pequenos quilombos podem ser considerados 
grupos armados, segundo Moura, os grandes tinham uma hierarquia militar na luta 
pela negação da ordem escravista. Em seu livro, o autor percorre a história de alguns 
quilombos e de seus líderes para que cheguemos nas insurreições e revoltas contra as 
estruturas coloniais e ao sistema escravista. Negros e negras tinham um papel de destaque 
no combate a hegemonia do poder e do suposto saber. O historiador elucida que as 
pessoas negras eram “seres que não apenas adquiriram um certo grau de consciência 
social que negava o estatuto escravocrata como também transmitiu de geração a geração 
esse grau de consciência crítica” (MOURA, 2022, p. 87).

2. Quilombo onírico: a resistência permanente da negritude

	
 	 No filme Ôrí, de 1989, documentário dirigido pela cineasta Raquel Gerber, 

somos apresentados aos pensamentos, às contribuições políticas e acadêmicas da 
historiadora Beatriz Nascimento, no qual observamos a circularidade como uma 
expressão do aquilombamento: 

A circularidade é uma forte expressão da africanidade, no qual o centro 
da circunferência é o ponto de convergência, é a encruzilhada (dessa 
maneira os caminhos da encruzilhada podem ser lidos como o raio entre o 
centro da circunferência e a sua borda). Afeto é uma força mobilizadora, a 
circularidade permite que todos se vejam e sejam vistos, um sentido Bantu, 
que segundo Nascimento (1989) narra no filme “Ôrí”, está estruturada 
na raiz da língua que é NTU, ou seja a relação de pessoa para pessoa. 
(PRUDENTE, CATANI, 2025, p. 205). 

O filme traz a dimensão onírica do Quilombo, ao expressar a grandeza desse 
conceito na vivência da população negra, uma vez que o quilombo se estabelece nessa 



quilombo onírico

363

Ana Vitória Prudente, Afrânio Mendes Catani

relação de pessoa para pessoa. E com essa consciência a historiadora Beatriz Nascimento, 
por meio da mediação do filme Ôrí, “transcende uma visão limitada do entendimento 
das subjetividades da população negra” (PRUDENTE, CATANI, 2025, p. 209) e deixa 
cristalino que o Quilombo é/está nas religiões afro, no movimento negro, nos bailes 
Black Soul, nas agremiações de carnaval, no samba - enquanto dança e enquanto música. 

A palavra Quilombo tem uma força e um poder que se revigora nas epistemes 
e na ontologia africana e afrodiaspórica, é um conceito científico, histórico e social 
tendo uma perspectiva mais holística do que apenas um lugar de refúgio. É possível 
compreender o Quilombo, especialmente na contemporaneidade, enquanto uma utopia 
onírica que liga as ancestralidade e futurismo, por meio da resistência, da cultura e 
identidade da população negra, uma vez que a busca por libertação permanece mesmo 
após a abolição da escravatura. 

No Brasil - a despeito de algumas transformações tecnológicas que se 
apresentaram de maneira acelerada - temos instituições que resistem às alternativas de 
modificação mais profundas nas estruturas econômicas políticas, sociais e culturais, dado 
o passado colonial do Brasil e o interesse de garantir a manutenção de uma conjuntura de 
benefícios que foi justamente estabelecida pelo colonialismo. Nesse contexto, “o negro, 
em consequência do seu status inicial de escravo, situa-se até hoje nos níveis mais baixos 
de estratificação social” (MOURA, 2021 p. 140).

O processo da abolição da escravatura não garantiu o acesso ao espaço telúrico, 
bem como não significou a cidadania dos negros africanos e afrobrasileiros, pelo contrário: 
mesmo com leis que impedissem a escravização, a escravidão seguiu acontecendo 
de maneira ilegal durante alguns anos de nossa história, como elucida a historiadora 
Ana Flávia Magalhães Pinto, no capítulo “Por uma história que confronte memórias 
desumanizadoras construídas pelo racismo”, em livro intitulado A resistência Negra 

ao Projeto de Exclusão Racial – Brasil 200 anos (1822 – 2022), organizado por Hélio 
Santos:

7 de setembro de 1822 se deu com a preservação de uma intensa e resistente 
escravização de africanos e seus descendentes, mantida na legalidade e 
até mesmo ao arrepio das leis do Império por mais de 66 anos, até 1888. 
Durante a maior parte desse período, centenas de milhares de africanos/
as foram criminosamente submetidos/as à escravidão na contramão dos 



quilombo onírico

364

Ana Vitória Prudente, Afrânio Mendes Catani

compromissos assumidos pelo Estado brasileiro em tratados internacionais 
antitráfico escravista desde meados dos anos 1820, ratificados na Lei Feijó, 
de 7 de novembro de 1831, e reafirmados na Lei Eusébio de Queirós, de 4 
de setembro de 1850. (PINTO, 2022, p. 38)

É preciso que tenhamos em mente que o Brasil foi o último país do globo a 
acabar com a escravidão, por meio da lei de abolição, promulgada em 13 de maio de 
1888, sessenta e seis anos após a independência do Brasil, processo que pode – e deve 
– ser questionado. Era um país independente que mantinha uma parte significativa 
de sua população escravizada à revelia de suas próprias leis. É por essa mesma lógica 
que, a despeito das garantias constitucionais, a população negra ainda passa por mais 
desrespeito em relação a sua cidadania, em comparação com a população branca/
caucasiana brasileira. 

Ao tratarmos de Quilombo, estamos falando daquilo que se busca no campo do 
ideal, é tentar estabelecer uma outra realidade possível. O conceito de quilombo onírico 
se estrutura, portanto, a partir dessas percepções. Se a realidade institucionalizada não 
é alinhada com a justiça, com a ética, é preciso buscar a utopia, construir um espaço 
ainda que ideário de existência diversa no qual haja harmonia, por meio do respeito. O 
quilombo é a tentativa de transformar em realidade o sonho de libertação com o qual a 
nossa alma regozija, enquanto onírico é um adjetivo que se refere ao campo dos sonhos, 
aquilo que está para além da realidade, está no campo da imaginação, quimérico, mas 
que – nesse caso - pode ser realizado, concretizado.

Quilombo Onírico representa, assim, a dimensão de ideal ético, e é tratado por 
meio da criatividade daqueles que ainda buscam libertação. Essa expressão representa 
a utopia subjetiva de quem tem o corpo dominado (ou subjugado), mas que preserva a 
alma livre. A alma que goza de liberdade tem consciência da sua identidade e busca pela 
libertação dos corpos daqueles que são tolhidos pelo colonialismo. 

No contexto colonial as pessoas negras eram escravizadas por meio da força vil, 
ou seja, tinham seus corpos dominados. Mas não eram escravos, pois suas almas eram 
livres e, portanto, lutavam por dignidade. 

Aquilombar-se é assumir uma posição de resistência a hegemonia do poder e 
do saber, é apresentar outras formas de ver, perceber, sentir, entender e se relacionar 
com o mundo para além das que já estão dadas. Na contemporaneidade, a necropolítica 



quilombo onírico

365

Ana Vitória Prudente, Afrânio Mendes Catani

tenta negar a existência da população negra, ou subjugar esse grupo étnico-racial a uma 
estratificação mais baixa no campo social. O quilombo onírico, por sua vez, por meio da 
arte, mantém viva a luta pela libertação.

1.	 Canção: o campo de existência do Quilombo Onírico

 
A música é um dos fenômenos sociais mais pungentes das relações 
humanas, em constante transformação, e possui marcas indeléveis dos 
contornos conflitantes da cultura. Sendo uma expressão universal em que 
a sensibilidade humana projeta e forja contextos relacionais mutantes, 
repousa no seu caráter sensorial compartilhado, um potencial inequívoco 
ao uso ideológico, propagação de uma ideologia ou crença, refletor 
reluzente das relações sociais. Neste sentido, a música não passaria ilesa à 
experiência cultural nas sociedades racializadas do Ocidente, em especial a 
chamada música popular. No Brasil, a música popular nos oferece um rico 
panorama das relações raciais. (SANTOS, 2014, p. 47). 

Ao falarmos sobre Música Popular neste capítulo, vamos restringir as canções, 
que segundo Cunha (1999), em seu dicionário epistemológico significam, objetivamente, 
“composição para ser cantada”; se na perspectiva histórica do vocábulo “canção” se 
expressou a noção de que o poema surge para ser cantado, esse entendimento se desfez 
ao longo do tempo, distanciando poesia e música entre escrita e canção popular.

O Quilombo onírico, entretanto, ganha a força da existência por meio de canções 
populares. As canções e suas performances recriam a história a partir de uma perspectiva 
da negritude, na qual saberes são expostos e outras possibilidades de cosmogonia são 
apresentadas. 

A canção possui uma característica de versatilidade que a permitiu passar 
por diversas mudanças ao longo do tempo, assimilando novas tecnologias, 
novos padrões estéticos e novas funções sociais, mas sempre mantendo seu 
extraordinário poder comunicativo. Do universo tradicional dos acalantos, 
cantigas de roda e cantos de trabalho ao modismo descartável das paradas 
de sucesso, a canção é uma forma expressiva de ampla inserção social. 
(FALBO, 2020, p. 218). 



quilombo onírico

366

Ana Vitória Prudente, Afrânio Mendes Catani

Ao cantarmos certas canções damos voz a memórias africana e afrodiaspórica 
e, assim, confrontamos mais uma vez a hegemonia do poder e do suposto saber. 
Ao entoarmos canções que rememoram e remontam os quilombos, construímos 
oniricamente mais um espaço de liberdade, mais um espaço de libertação coletiva.

No contexto dos sistemas cognitivos africanos e afrobrasileiros, a palavra, 
além de ser signo naquilo que representa alguma coisa, é também investida 
de eficácia e de poder, pois a palavra falada mantém a eficácia de não apenas 
designar a coisa que se refere, mas também de apontar nela a mesma coisa 
em si. Ela traz em si aquilo que evoca; como continente ela contém, como 
força de enunciação, aquilo que a voz nomeou e denominou. Ela é, em si 
mesma, o acontecimento. (MARTINS, 2021, p. 93).

Se na perspectiva de Leda Maria Martins a palavra, por meio da vibração de seus 
sons, tem o poder de fazer acontecer, fazer aquilo que se diz, ser, a música, em canção, 
tem um papel relevante na cultura afrobrasileira. A palavra vibra por meio do som e, 
com a música, sua vibração ganha ainda mais potência, pois ultrapassa seus compositores 
e intérpretes, podendo ser invocada em qualquer lugar e a qualquer momento.

É preciso que tenhamos sempre em mente que o “colonialismo não faz 
concessões em prol do colonizado, ele as obtém por meio de sua luta” (PRUDENTE, 
CATANI, 2025, p. 214) e a Arte é uma expressão dessa luta no contexto contemporâneo, 
pois é uma possibilidade de reconhecimento e utilização de práxis e epistemologias 
que sofreram com a tentativa de negação colonial. É partindo dessa perspectiva que 
analisaremos duas canções que evocam o Quilombo Onírico e que nos convocam ao 
ato de aquilombamento. 

a)	 Meu Quilombo – Celso Luiz Prudente e Alexandre Vargas

Sua presença é alegria 
Na roda coletiva do saber de Rá 

Na festa comum africana 
A dialética da alegria é o plek-que-te-plek do tambor 

Na magia do tamanco da baiana 
Se precisar do meu canto eu vou lá 



quilombo onírico

367

Ana Vitória Prudente, Afrânio Mendes Catani

Mas é só pra você que eu vou cantar 
Eu vivo te esperando pra dançar, dançar, dançar a a a 

A união na roda 
Da sua saia 

O balangandã é a voz da sua história 
E Oxum é a doçura da dança da paz 

Contra toda distopia, viva a dança quilombola
(PRUDENTE, VARGAS, 2024, p. 23).

	 A escolha dessa canção se dá por ser uma das músicas temas da 20ª Mostra 
Internacional de Cinema Negro, um ano de efeméride deste programa acadêmico 
cultural da negritude. A música foi lançada em 2024, com o apoio do Museu de Imagem 
e Som de São Paulo, ocasião em que se  gravou o clipe com a interpretação do ator e 
músico Bussaka Kabengele3. 

A composição está disponível no livro Cinema Negro – 20 anos de 
questionamentos e realizações: homenagem ao pensamento de Luiz Felipe 

de Alencastro, que usamos como referência textual no presente texto. Mas, por 
considerarmos a intersecção de linguagens e a importância do som ao tratarmos de 
música, ao falarmos da força criadora da palavra, convidamos - para a fruição dessa obra 
– que seja exercida também a escuta da canção.

Agô, agooo o seu corpo é a circularidade do meu tambor 
O seu jeito é minha utopia Quilombola

O melhor do meu sonho quando rola 
O seu jeito tão doce de me tocar 

Me toque, me toque, me toque que eu quero dançar 
(PRUDENTE, VARGAS, 2024, p.23).

 	 Em “Meu Quilombo”, música de Vargas e Prudente (2024), temos o resgate da 
memória, em uma noção de tempo espiralar, por meio do afeto. No tempo espiralar 
(MARTINS, 2021) conceitos se encontram, linguagens dialogam, memórias e 
sonhos com o futuro se confundem e produzem caminhos diversos de interpretações 
possíveis, como podemos observar na letra “Meu Quilombo”, em que o tempo bailarina 

3 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=MqXXbS4Pp98  [Último Acesso 24 ago. 2025].



quilombo onírico

368

Ana Vitória Prudente, Afrânio Mendes Catani

(MARTINS, 2021), pois expressa uma temporalidade que é curvilínea: “um tempo que 
não elide a cronologia, mas que a subverte. Um tempo curvo, reversível, transverso, 
longevo e simultaneamente inaugural, uma sophya e uma cronosofia em espirais” 
(MARTINS, 2021, p. 42).
 	 A música é uma possibilidade de caminho para a atualização da realidade e, 
também, para recobrarmos nossa autoestima, por ser uma linguagem que propõe outros 
modos de escrita da coletividade. Na música “Meu Quilombo” o coletivo tem força 
nas percepções e sentimentos dos indivíduos. Na música de Vargas e Prudente (2024) 
podemos observar a ideia de Quilombo como expressão de realização, de alegria, uma 
utopia presente. Verificamos, portanto, por meio da canção, a existência do Quilombo 

onírico. 
Nessa canção a dança quilombola se coloca contra a distopia, ao acontecer na 

“Roda coletiva do saber de Rá/ Na festa comum africana/ A dialética da alegria é o plek-
que-te-plek do tambor”; ao tratar de Rá (criador), os compositores trazem à música o 
saber “criador” como proposta coletiva. Sobre “roda” podemos considerar os saberes 
e criações que emergem da roda de samba, que representa a dialética da alegria, uma 
alegria guerreira por ser de resistência “presente no plek-que-te-plek do tambor”:

No Brasil o quilombo se constitui como produto da união de pessoas 
de diferentes culturas para alcançar objetivos comuns. (...) neles havia a 
convivência entre diversas etnias e setores oprimidos pela sociedade 
hegemônica, em continuidade ao sentido de organização quilombola dos 
africanos de origem banta. Um dos momentos de integração da diversidade 
cultural ocorria, no âmbito dos quilombos brasileiros, na hora em que seus 
habitantes se reuniam para os batuques.  (PRUDENTE, 2011, p. 30)

Ao falarmos sobre a roda de samba, é preciso que reconheçamos a sua importância 
para a afirmação da identidade da população negra no Brasil, seja ela africana ou 
afrodiaspórica, porque “os instrumentos musicais afro, especificamente, ocuparam 
posição privilegiada no esforço de construção de um espaço onírico que representasse 
uma alternativa existencial para o negro brasileiro” (PRUDENTE, 2011, p. 34). 

No verso “Agô, agooo o seu corpo é a circularidade do meu tambor” o pedido 
de licença para tocar o tambor está – simbolicamente - associado ao pedido de licença 



quilombo onírico

369

Ana Vitória Prudente, Afrânio Mendes Catani

para tocar no corpo da pessoa com quem se deseja dançar. E, ao tocar o tambor, todo o 
corpo samba: as mãos, os pés e quadris em especial, todo o corpo-tela, “síntese poética 
do movimento” (MARTINS, 2021, p. 79), mobiliza-se nos ritornelos do tempo. 

No próprio âmbito da experiência estética da palavra, o tempo ritma 
uma das mais belas formas de expressão do humano e de transgressão da 
concepção do tempo como linearidade absoluta, a linguagem poética, seda 
da poesia, seja a dos mitos. Poesia é tempo. Tempo como ritornelo, disperso 
em uma espacialidade rítmica. (MARTINS, 2021, p. 30).

Na interpretação de Bukassa Kabengele temos a harmonia trabalhada na relação 
melódica de voz e violão, no qual as células rítmicas da sincopa trazem a sensação de 
ginga, presente na música popular, especialmente no samba e no jazz. Misturam-se 
dimensões espaciais e temporais, por meio de sensações de antecipação do arranjo, em 
que vemos o onirismo do quilombo e a sua possibilidade de realização, uma sobreposição 
entre passado, presente e futuro, sem sabermos de fato qual é qual. 

b)	 Fina Beleza – Celso Luiz Prudente e Anderson Brasil4 

 	 Essa canção foi a música tema da 17ª edição da Mostra Internacional de Cinema 
Negro, lançada em 2021. Sua escolha para a análise se dá por ser a música de abertura do 
programa “Quilombo Academia” da Rádio USP, programa radiofônico que aborda temas 
da negritude e os saberes afro-ameríndios por meio da música, em que o compositor 
Celso Luiz Prudente é o apresentador. Nessa  emissão radiofônica temos o quilombo 
onírico estabelecido em um espaço de radiodifusão para o acesso  às massas. 

A canção é composta pela interpretação vocal de Fabiana Cozza, acompanhada 
pelo contrabaixo suingado do músico Fi Maróstica. Cabe elucidar que Fabiana, além 
de cantora, é também pesquisadora no campo da música. No artigo “A construção 
interpretativa na canção popular”, escrito em coautoria com Ruth Ramalho Ruivo 
Palladino, elas dissertam sobre o papel do intérprete, estabelecendo que a pessoa cantora

4 A performance está disponível no Canal da Mostra Internacional de Cinema Negro na plataforma 
de vídeos do Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=PJVUS40ZuHk [último acesso em 25 ago. 
2025]. 



quilombo onírico

370

Ana Vitória Prudente, Afrânio Mendes Catani

Não é um repetidor de estruturas musicais definidas em partitura, mas sim, 
um tradutor, um criador que ilumina a obra do compositor. Alguém capaz 
de expressar conteúdos que não estão grafados sem partitura. Mais do que 
isto, alguém capaz de abrir novos espaços de elaboração da canção, colocar 
uma lupa sobre a palavra parceira da melodia iluminando signos, gerando 
novos significados. (SANTOS, PALLADINO, 2019, p. 145). 

Observamos que sua interpretação em “Fina Beleza” trouxe para a música 
um universo imaginativo, de inventividade e memória. Além de demonstrar um 
conhecimento técnico musical presente na sua percepção de tempo, ritmo, métrica da 
letra e afinação impecável, Cozza trouxe à canção um corpo sensível que emociona e 
que se deixa emocionar por aquilo que a letra apresenta.

A música começa com o tempo sendo marcado pelo grave som do contrabaixo, 
até sermos surpreendidos pela potência vocal da contralto. Em sua primeira estrofe,“O 
Griô cantou, sua boca banto escreveu/Cantou lá na senzala onde o samba nasceu”, 
Cozza evoca sua ancestralidade, acordando a memória da construção do samba por 
meio do “banto canto doce da liberdade”. Santos e Palladino (2019, p.152) elucidam a 
importância das palavras na canção, ao reconhecer que essas “devem evocar imagens, 
lembranças e conteúdos singulares e culturais próprios, instaurando uma história entre 
o cantor e a canção, o que permite que ele se faça coautor daquela trama”.

A letra de Prudente e Brasil (2021) apresenta a luta por consciência, estabelecida 
em Palmares por meio de uma “pedagogia comunal da afro-solidariedade”, uma vez 
que em Palmares brancas/brancos empobrecidos, negros/negras e indígenas conviviam 
em harmonia e inclusive cantavam, sambavam juntos. A composição também afirma 
que o Samba é a alma do Brasil, por ser um canto que entoa a liberdade e a união 
fraterna entre os diferentes grupos étnico-raciais. E, embora o corpo negro tenha a sua 
existência negada no Brasil, o samba, criado pela negritude, atravessou – literalmente – 
o Mundo, chegando até mesmo em Marte, por meio da NASA.

Por fim, a letra rememora o Griô Ké Keti, o poeta do morro, cantor de sambas 
que trazia em suas letras críticas sociais, sendo um importante cronista das comunidades 
empobrecidas: 

O samba é egípcio banto, 
Deus conta as suas belezas... 



quilombo onírico

371

Ana Vitória Prudente, Afrânio Mendes Catani

Eu sou o samba, Zé Keti que me disse 
Mesmo com o corpo negro negado aqui

 Eu sou o samba. Griô Zé Keti resiste
 O poeta não muda de opinião 

(PRUDENTE, BRASIL, 2021, p.32)

Referências bibliográficas

CUNHA, Antônio Geraldo da. Dicionário Etimológico. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 1999. 

FALBO, C. V. A palavra em movimento: algumas perspectivas teóricas 
para a análise de canções no âmbito da música popular. Per Musi, n.22, 
p. 218-231, jul. 2010. Disponível em: https://www.scielo.br/j/pm/a/
f4RMVbcTmbhZ8GDNwQ7GZvx/?format=html&lang=pt 

Último acesso 23 ago. 2025.

FANON, Frantz. Os condenados da Terra. Rio de Janeiro: Zahar, 2022.

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-

tela. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021

MOURA, Clóvis. Os quilombos e a rebelião negra. São Paulo: Editora Dandara, 2022.   

MOURA, Clóvis. O negro, de bom escravo a mau cidadão? São Paulo: Editora 
Dandara, 2a. ed., 2021.

NASCIMENTO, Abdias. O Quilombismo: Documentos de uma militância pan-

africanista. São Paulo: Perspectiva, Rio de Janeiro: IPEAFRO, 2019.

PINTO, Ana Flávia Magalhães. Por uma história que confronte memórias 
desumanizadoras construídas pelo racismo. In: SANTOS, Hélio. A resistência negra 

ao projeto de exclusão racial: Brasil 200 anos (1822-2022). São Paulo: Jandaíra, 2022. 

PRUDENTE, Ana Vitória, CATANI, Afrânio Mendes. O imaginário na encruzilhada: 
aquilombando Cinema e Artes Visuais. In: BECCARI, Marcos; ALMEIDA, Rogério 
de. A trama das ficções: debates entre educação, arte e design. Universidade de São 
Paulo. Faculdade de Educação, 2025. Disponível em: www.livrosabertos.abcd.usp.br/
portaldelivrosUSP/catalog/book/1587 . Acesso em 25 agosto. 2025.

https://www.scielo.br/j/pm/a/f4RMVbcTmbhZ8GDNwQ7GZvx/?format=html&lang=pt
https://www.scielo.br/j/pm/a/f4RMVbcTmbhZ8GDNwQ7GZvx/?format=html&lang=pt
https://doi.org/10.11606/9786587047898
https://doi.org/10.11606/9786587047898


quilombo onírico

372

Ana Vitória Prudente, Afrânio Mendes Catani

PRUDENTE, Ana Vitória. Mostra Internacional do Cinema Negro: a Educação 

nas relações étnico-raciais para além da euroheteronormatividade. Dissertação 
(Mestrado – Programa de Pós-Graduação em Educação – Universidade Federal de São 
Paulo) - Guarulhos/SP, 2023.

PRUDENTE, Celso Luiz. Tambores negros: antropologia da estética da arte negra 

dos tambores sagrados dos meninos do Morumbi – pedagogia afro. São Paulo: 
Editora Fiuza, 2011. 

PRUDENTE, Celso Luiz, VARGAS, Alexandre. Meu Quilombo. In: PRUDENTE, 
Celso Luiz; ALMEIDA, Rogério de.  Cinema negro: 20 anos de questionamentos 

e realizações: homenagem ao pensamento de Luiz Felipe de Alencastro. 
Universidade de São Paulo. Faculdade de Educação, 2024. Disponível em:  www.
livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/book/1463  . Acesso em 24 ago. 
2025.

PRUDENTE, Celso Luiz, BRASIL, Anderson. Fina Beleza. In: PRUDENTE, Celso 
Luiz; ALMEIDA, Rogério de. Cinema negro: D’África à diáspora – o pensamento 

antirracista de Kabengele Munanga. Universidade de São Paulo. Faculdade de 
Educação, 2023. Disponível em:  www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/
catalog/book/1167 . Acesso em 24 ago. 2025.

SANTOS, Kywza Joanna Fidelis Pereira dos. Dos orixás ao black is beautiful: 

a estética da negritude na música popular brasileira. Tese (Doutorado em 
Comunicação) – Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2014. Disponível em: 
https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/13892. Acesso em: 24 ago. 2025.

SANTOS, Fabiana Cozza dos; PALLADINO, Ruth Ramalho Ruivo. A construção 
interpretativa na canção popular: “Tiro de Misericórdia” na voz de Titane.  Música 

Popular em Revista, Campinas, SP, v. 6, n. 1, p. 142–158, 2019. Disponível em: 
https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/muspop/article/view/13152. 
Acesso em: 24 ago. 2025.

Referências audiovisuais

ÔRÍ [filme]. Direção: Raquel Gerber, brasileiro,1989, longa-metragem (93 min).

https://doi.org/10.11606/9786587047782
https://doi.org/10.11606/9786587047782
https://doi.org/10.11606/9786587047560
https://doi.org/10.11606/9786587047560
https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/13892
https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/muspop/article/view/13152


373

Cinema e racismo: entre heróis e 
estereótipos, ainda estamos aqui

André Luiz Nicolitt1

Janderson Sales Peixoto2

Introdução

A primeira e talvez a única certeza que se poderá extrair do presente ensaio é 
que fomos tomados por uma alegria enorme em ver o Brasil ganhar pela primeira vez 
a tão almejada estatueta do Oscar, como fez com o filme “Ainda estou aqui”. Alegria só 
não foi maior porque a interpretação maravilhosa de Fernanda Torres de igual modo, 
mereceu a premiação. 

1 Pós Doutor pela Universidade da California – Berkeley. Doutor em Direito pela Universidade Católica 
Portuguesa – Lisboa, 2011. Mestre em Direito pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro – UERJ, 
2003. Professor Adjunto da Faculdade de Direito da Universidade Federal Fluminense – UFF. Professor 
Permanente do Programa de Pós-Graduação Justiça Administrativa (Mestrado Profissional)  da Uni-
versidade Federal Fluminense - UFF.  Membro do Instituto Brasileiro de Ciências Criminais – Ibc-
crim. Membro do Instituto Carioca de Criminologia – ICC. Juiz de Direito Titular do Juizado Especial 
Criminal de São Gonçalo – RJ. Lattes: http://lattes.cnpq.br/5066963398936027 ORCID: https://orcid.
org/0000-0002-3857-3838 anicolitt@gmail.com
2 Mestrando pelo Programa de Pós-graduação em Justiça Administrativa da Universidade Federal Flu-
minense (PPGJA/UFF); Advogado desde 2012. Pós Graduado em Direito Público pela Universidade 
Estácio de Sá (2016). Pós Graduado em Direito Processual Civil (NCPC) na Escola da Magistratura 
do Estado do Rio de Janeiro - EMERJ (2016). Pós Graduando de Direito Administrativo na Escola da 
Magistratura do Estado do Rio de Janeiro - EMERJ. Pós Graduando em Direito Ambiental na Escola da 
Magistratura do Estado do Rio de Janeiro - EMERJ



cinema e racismo

374

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

O filme é impactante. Os primeiros 30 minutos promovem profunda angústia 
e tensão. A forma inteligente, organizada e sutil de abordar a crueldade da ditadura 
militar no Brasil, apontando as mortes e os desaparecimentos de pessoas, ao mesmo 
tempo em que transcorre o drama de uma família vitimada pelo autoritarismo do 
regime revela a força das mulheres, seja na condição de esposa, na condição de mãe ou 
na condição de lutadora, profissional e ativista. Para encerrar, uma cena antológica de 
Fernanda Montenegro. 

Todavia, na condição de pessoas negras, quase tudo nos remete a pensar as 
coisas sob essa ótica. O sucesso do filme nos levou a refletir sobre as dimensões de 
toda e das várias espécies de autoritarismo e totalitarismo. Foi inevitável não comparar 
o tamanho do holocausto judeu, da ditadura militar no Brasil, a escravidão negra e a 
necropolítica3 aprofundada apesar da redemocratização. 

A inquietação deu-se primeiramente em razão da grande comoção que sempre 
desperta, destacadamente através do cinema, o holocausto judeu pelo mundo, e no caso 
brasileiro, a ditadura militar, que com o filme em apreço, foi grande sucesso de público 
e bilheteria. 

Sem, por óbvio, querer diminuir a crueldade, a gravidade e a reprovabilidade 
desses fatos históricos, não podemos deixar de destacar, o quanto não vemos a sociedade 
escandalizada, indignada, envergonhada, com a escravidão negra no Brasil. 

Enquanto o Nazismo, no território Europeu, em termos concreto, dominou 
aproximadamente duas décadas, e a ditadura militar no Brasil durou aproximadamente 
três décadas, a Escravidão negra no Brasil, perdurou durante 350 anos, sequestrou uma 
multidão de negro trazidos por navios negreiros da África, mantendo-os em cárcere 
privado e trabalhos forçados, impondo sofrimento, crueldade, dor, estupros e mortes 
de milhões de negros ao longo desses séculos de horrores. 

No entanto, todo o terror causado, não possui a mesma visibilidade, a mesma 
empatia, o mesmo sentimento de indignação que os outros eventos históricos. Olvida-
se e raramente associa-se o fato de que, muito antes do holocausto judeu, as primeiras 
experiências de campos de concentração e extermínio de pessoas em razão da raça, 
ocorreu nas plantations e nas senzalas4. Essa tecnologia de campo e extermínio fundada na 

3 MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da morte. Tradu-
zido por Renata Santini. – São Paulo: n-1 edições, 2018.
4  NASCIMENTO, D. A. (2016). A exceção colonial brasileira: o campo biopolítico e a senzala. Ca-



cinema e racismo

375

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

raça, só foi possível ser aplicada no território europeu, em razão de uma “bem sucedida” 
experiência passada ocorrida com os negros cativos destacadamente nas Américas.

Adotamos no trabalho o método crítico. A crítica conduz a uma atividade 
específica da razão, de fazer discernimentos e juízos. A crítica passa a ter uma dimensão 
essencial de denunciar abuso de poder e uma função de contestação e desmistificação5. 
Trata-se, a crítica, de instrumento de conhecimento que despreza as construções 
inconscientes, indaga sobre os fundamentos situando-se entre o ceticismo e a dogmática6. 
A crítica visa à produção de um conhecimento-emancipação7. 

O presente ensaio pretende assim, buscar, através do método crítico, 
promover emancipação para todas as vulnerabilidades, estimulando a ampliação da 
sensibilidade e empatia de modo não seletivo e excludente, o que buscaremos, ora 
insinuando (como agora se faz para lembrar dos povos ciganos mortos nos campos 
nazistas, os povos originários exterminados no território Brasileiro), ora escarnecendo 
(como a visibilização que se buscará dar aos escravizados, aos negros periféricos do 
Brasil contemporâneo) a realidade histórica e a contemporaneidade cruel que tocam os 
oprimidos, que no presente texto, especialmente são representadas pelas pessoas negras. 

Como dito, a reflexão foi provocada pelo filme, que nos fez também pensar 
sobre o próprio cinema. Como o cinema e a indústria cinematográfica contribuem 
para criarem heróis, para forjarem estereótipos, para promoverem emancipação ou 
aprofundarem o racismo. Como o cinema é arte e também indústria, como também é 
sentimento, é lucro e poder.

Adjacente a esta inquietação provocada pela película, é possível pensar o cinema 
a partir de suas abordagens e roteiros, de seus atores e atrizes e demais trabalhadores 
desse ramo, bem como, é possível pensar também através do público/consumidores. 

Com efeito, a partir de levantamento de dados, revisão bibliográfica e 
observação implicada, já que ostentamos a condição de pessoas negras que consomem 
ou assistem filmes, buscaremos contribuir criticamente para um debate antirracista 
através do cinema. 

dernos De Ética E Filosofia Política, 1(28), 19-35. Recuperado de https://www.revistas.usp.br/cefp/ar-
ticle/view/116276.
5 BITTAR, Eduardo C. B. Metodologia da Pesquisa Jurídica. São Paulo: Saraiva, 2001. p. 154.
6 Ibid. 
7 CLÉMENT, Elisabeth et al. Dicionário Prático de Filosofia. Edição Original: Paris, Hatier, 1994. 2. 
ed. portuguesa: Terramar, jan. 1999. p. 80.

https://www.revistas.usp.br/cefp/article/view/116276
https://www.revistas.usp.br/cefp/article/view/116276


cinema e racismo

376

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

1. Cinema e Empatia

No mundo contemporâneo, diversas palavras e expressões foram 
popularizadas, passando a ser utilizadas em diferentes contextos e momentos. Entre as 
mais recorrentes, destaca-se a empatia. 

Na antiguidade grega, através do teatro, empathéia, composta por én (dentro) 
e phatos (paixão, sentimento, sofrimento, afeto) relacionava-se à relação emotiva que 
ligava ator e espectador. É como se através de “algo externo”, se provocasse “algo 
dentro”, um envolvimento através de gestos, voz, posturas, ou seja, algo bem sensorial, 
mais tarde na Europa, associada a estética filosófica (modo de investigação das sensações 
e sentidos)8.  

Há ainda associações da empatia fenômenos delimitados como solidariedade, 
ajuda, consolo. Husserl sinaliza sua aproximação com a alteridade, algo mediador e 
constitutivo das experiências intersubjetivas9. Em termos bem objetivos, a empatia é 
“a capacidade de identificar-se com o outro”10, capacidade de “sentir o que sentiria caso 
estivesse na situação e circunstâncias experimentadas por outra pessoa”11.  

Os textos, livros, postagens, discursos e filmes estão repletos dessa palavra. 
Entretanto, o distanciamento entre o que se fala e o que se sente pode ser percebido 
e, por diversas vezes, analisado no contexto de uma comoção (ou ausência dela) em 
relação a uma causa ou grupo.

Quando transportado para o mundo cinematográfico, não há problema algum 
em que o Brasil pare para acompanhar a dor de uma família de classe média que viu 
seu principal provedor ser sequestrado pela ditadura, como ocorreu no premiadíssimo 
filme Ainda Estou Aqui, de Walter Salles, ou que as salas de cinema se encham para 
conhecer a bela história de Olga Benário, jovem alemã, judia, vítima de perseguição 
nazifascista. O que talvez gere certo incômodo é perceber que determinadas pautas, 

8 MANGANARO, Patrizia. Fenomenologia da relação: A pessoa humana em Edith Stein. Curitiba, 
Juruá, 2016, p. 40-45. 
9 BAREA, Rudimar. O tema da empatia em Edith Stein. Dissertação de Mestrado em Filosofia. 
Universidade Federal de Santa Maria. Santa Maria, 2015. 
10 FERREIRA, Aurelio Buarque de Holanda. Mini Aurélio: o dicionário de língua portuguesa. Curitiba: 
PSD Educação, 2020, p. 279.
11 FERREIRA, Aurelio Buarque de Holanda. Novo dicionário Aurélio de língua portuguesa. 
Curitiba: Positivo, 2004, p. 734. 



cinema e racismo

377

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

causas e dores não recebam o mesmo engajamento, popularidade ou até mesmo a 
famigerada empatia.

É possível que a leitura dessas primeiras linhas desperte, de imediato, uma 
resistência aos argumentos apresentados, levando o leitor a concluir: “Ora, é natural 
que um filme obtenha mais sucesso que outro; isso é perfeitamente normal.” Embora tal 
percepção seja legítima em um primeiro momento, há um plano de fundo e um percurso 
analítico que não podem ser ignorados. Esse exercício interpretativo exige do leitor não 
apenas um posicionamento crítico, mas também a capacidade empática e a disposição 
para dirigir um olhar atento ao clamor daqueles, cujas vozes foram silenciadas.

Todo filme opera escolhas, organiza elementos entre si, decupa no real e 
no imaginário, constrói um mundo possível e mantém relações complexas com o 
mundo real. Pode ser parcialmente seu reflexo, mas também pode ser sua recusa. Em 
síntese, constitui um ponto de vista sobre este ou aquele aspecto do mundo que lhe é 
contemporâneo12. 

Sustenta-se que a arte é uma manifestação humana capaz de expressar 
sentimentos, emoções, história e culturas através de valores estéticos por diversas formas 
de comunicação, de modo que o cinema, como uma das expressões da arte, não está 
apartado das dinâmicas das sociedades. Ao contrário, historicamente, por natureza, atua 
no campo das representações de vidas, cotidianos, imagens, histórias e valores sobre 
indivíduos. Dessa forma, o cinema foi apropriado para atender interesses, assumindo 
outras finalidades para as quais foi inventado. As estruturas hegemônicas de poder que 
atuavam no século XIX e XX se valeram da grande aceitação do cinema junto às massas 
como opção de lazer, para difusão de ideologias racistas, de justificativas e consolidação 
da segregação racial nos Estados Unidos, apartheid na África do Sul e outras formas de 
manifestações do racismo nos contextos afrodiaspóricos13. 

Para ilustrar o poder do cinema e a (de)formação do imaginário não podemos 
deixar de trazer a discussão o filme emblemático dentro da história do cinema. O 
ressentimento surgido no sul dos Estados Unidos durante a Reconstrução é justificado 
no filme “O Nascimento de uma Nação”, de D.W. Griffith. Já em 1915, houve dinheiro 

12 VANOYE, François; GOLIOT-LÉTÉ, Anne. Ensaio sobre a análise fílmica. Tradução de Marina 
Appenzeller. Campinas, SP: Papirus, 1994, p. 56.  
13 XAVIER, Leila da Silva. Zózimo Bulbul e glória rolando em ação: A luta antirracista e de 
colonial do cinema negro de brasil e cuba. Tese - Programa de Pós-Graduação em Educação, Contextos 
Contemporâneos e Demandas Populares – Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro – UFRRJ, 2023.



cinema e racismo

378

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

e muito público para um filme que propagava a ideia de que as políticas integracionistas 
trouxeram um mal aos Estados do Sul. Aquela representação falsa do negro americano 
alardeada pelo referido filme, acabou por contribuir para o fortalecimento da ideia do 
homem negro como perigoso e prejudicial à estabilidade e à união nacional14. 

No Brasil, o mercado cinematográfico ficou em festa, no dia 02 de março de 
2025, finalmente o país ganhou um tão sonhado Oscar. A premiação ocorreu durante 
o carnaval, e no maior clima Copa do Mundo, o Brasil “parou” para torcer pelo filme 
brasileiro “Ainda Estou Aqui” 

O filme, dirigido por Walter Salles e baseado no livro homônimo de Marcelo 
Rubens Paiva, que narra a trajetória de Eunice Paiva, esposa do deputado Rubens 
Paiva, desaparecido político durante a ditadura militar brasileira. A obra retrata, de 
forma sensível e contundente, a luta dessa mulher para criar os filhos e enfrentar as 
adversidades impostas pelo regime, ao mesmo tempo em que busca respostas sobre o 
paradeiro do marido. Por meio de uma narrativa intimista, o longa revela as marcas da 
violência de Estado. Foi agraciado com o prêmio de melhor filme estrangeiro.

Essa vitória desperta uma curiosidade a respeito das temáticas abordadas 
nos filmes vencedores da categoria principal. Nas premiações de melhor filme 
alguns assuntos podem ser mais notados do que outros. Diante disso, em seguida 
apresentaremos uma análise dos 97 vencedores do Oscar de melhor filme, desde 1927 
até 2024. Será subdividida nas seguintes categorias: Drama Social/psicológico, Épico 
histórico/guerra, Discriminação racial/étnica, Escravidão, Judaísmo/antissemitismo. 

A escolha desse levantamento, visa compreender as escolhas das premiações, 
e identificar algumas tendências para determinados temas ao longo das décadas, para 
tanto alguns filmes que mais representam as temáticas predominantes, serão destacados.

A década de 20, inaugura as premiações do Oscar, logo nos primeiros anos 
da premiação (1927–1939), predominavam produções com forte apelo épico ou mais 
voltadas aos conflitos históricos, como em Wings (1927)15 e All Quiet on the Western Front 
(1930)16, representando cerca de 50% das obras vencedoras. O restante se concentrava 

14 NASCIMENTO, Pedro de Alencar Sant’Ana do. Articulações antirracistas de imagens de 

violência policial no documentário norte-americano contemporâneo. Dissertação - Programa 
de Pós-graduação em Cinema e Audiovisual da Universidade Federal Fluminense – UFF. Niterói – 2021. 
15Produção estadunidense vencedora do primeiro Oscar de Melhor Filme, notável pelo uso pioneiro de 
cenas aéreas e por representar o heroísmo e o sacrifício dos pilotos durante a Primeira Guerra Mundial.
16 Adaptação do romance de Erich Maria Remarque que retrata de forma crítica e realista a experiência 
de soldados alemães na Primeira Guerra Mundial, enfatizando a desumanização e o trauma psicológico 



cinema e racismo

379

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

em dramas sociais e romances, com raríssima abordagem de questões raciais ou étnicas.17

Na década de 1940, momento na qual o mundo vivenciará o conflito da Segunda 
Guerra Mundial, houve um crescimento das narrativas que exploravam o nazismo e 
o antissemitismo, como em Casablanca (1942)18 e Gentleman’s Agreement (1947)19, este 
último um marco da época, por enfrentar diretamente a discriminação contra judeus. 
Aproximadamente 40% dos filmes do período tinham ligação com guerras ou eventos 
históricos.20

Os anos 1950 reforçaram o gosto por grandes épicos, como Ben-Hur (1959)21, 
que associava retratava a história de um jovem judeu, acusado de traição, por seu 
amigo romano, e que foi condenado à escravidão, mantendo ainda produções voltadas 
a conflitos militares (The Bridge on the River Kwai, 1957)22. Ou seja, cerca de 10% das 
obras desse período abordavam  o tema escravidão, mas geralmente ambientadas em 
contextos históricos mais distantes, com foco em uma escravidão isolada do personagem 
principal.23

Já a década de 1960 trouxe um leve deslocamento para histórias de crítica 
social e representações de minorias, como em In the Heat of the Night (1967)24, que 
enfrentou o racismo de forma direta. Ainda assim, 40% das produções mantiveram a 
característica de épico histórico ou filme de guerra, em uma clara evidência de que a 
academia continuava a privilegiar esse modelo de produção. 25

decorrentes do conflito.
17 OSCARS. Experience over nine decades of the Oscars from 1927 to 2025. Disponível: https://
www.oscars.org/oscars. Acesso em: 31 jul. 2025.
18 Filme ambientado na Segunda Guerra Mundial, cuja narrativa articula romance e dilemas morais, 
explorando o impacto político e humano do contexto bélico.
19 Obra que examina o antissemitismo nos Estados Unidos, utilizando a perspectiva de um jornalista que 
se faz passar por judeu para vivenciar e denunciar a discriminação.
20 OSCARS. Experience over nine decades of the Oscars from 1927 to 2025. Disponível: https://
www.oscars.org/oscars. Acesso em: 31 jul. 2025.
21 Superprodução épica ambientada na Judeia do século I, que combina narrativa de vingança e conver-
são espiritual, marcada por sua grandiosidade técnica e cenográfica.
22 Drama de guerra que problematiza honra, lealdade e sobrevivência, centrando-se na construção de 
uma ponte por prisioneiros de guerra sob controle japonês durante a Segunda Guerra Mundial.
23 OSCARS. Experience over nine decades of the Oscars from 1927 to 2025. Disponível: https://
www.oscars.org/oscars. Acesso em: 31 jul. 2025.
24 Thriller policial que articula investigação criminal e crítica social, abordando o racismo e as tensões 
regionais no sul dos Estados Unidos.
25 OSCARS. Experience over nine decades of the Oscars from 1927 to 2025. Disponível: https://



cinema e racismo

380

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

Nos anos 1970, algumas mudanças podem ser sentidas, o foco desloca-se para 
dramas de cunho psicológico, familiar e social, como Kramer vs. Kramer (1979)26 e One 

Flew Over the Cuckoo’s Nest (1975).27 O predomínio de conflitos históricos caiu para cerca 
de 20%, e praticamente não houve vencedores com temática central na escravidão ou 
no judaísmo.28

Os anos 1980, contudo, trouxeram novamente ao centro narrativas sobre 
líderes e conflitos étnicos ou religiosos, como Gandhi (1982)29 e Driving Miss Daisy 
(1989)30, esta última articulando racismo e judaísmo no contexto norte-americano. 
Temas ligados a discriminação representaram cerca de 40% da década, com destaque 
para Chariots of Fire (1981)31 e seu tratamento das barreiras enfrentadas por atletas 
judeus.32

Nos anos 1990, o impacto de Schindler’s List (1993)33 consolidou o Holocausto 
como um dos temas de maior repercussão histórica na premiação, enquanto Dances with 

Wolves (1990)34 reabriu espaço para o debate sobre o tratamento dado a povos indígenas. 
Ainda assim, aproximadamente 60% dos vencedores do período se enquadraram em 
dramas ou romances de apelo amplo, como Forrest Gump (1994)35.36

www.oscars.org/oscars. Acesso em: 31 jul. 2025.
26 Drama que analisa transformações nos papéis de gênero e na estrutura familiar, a partir de um litígio 
judicial pela guarda de um filho.
27 Adaptação do romance de Ken Kesey que expõe relações de poder e opressão institucional em um 
hospital psiquiátrico, questionando normas sociais e médicas.
28 OSCARS. Experience over nine decades of the Oscars from 1927 to 2025. Disponível: https://
www.oscars.org/oscars. Acesso em: 31 jul. 2025.
29 Cinebiografia que acompanha a trajetória política e espiritual de Mahatma Gandhi, enfatizando a 
resistência não violenta como estratégia de libertação nacional.
30 Narrativa que examina relações raciais e de classe no sul dos Estados Unidos, a partir da convivência 
entre uma mulher judia e seu motorista negro.
31 Representação ficcional de eventos nas Olimpíadas de 1924, que contrapõe motivações religiosas e 
patrióticas no esporte de alto rendimento.
32 OSCARS. Experience over nine decades of the Oscars from 1927 to 2025. Disponível: https://
www.oscars.org/oscars. Acesso em: 31 jul. 2025.
33 Drama histórico que documenta a atuação de Oskar Schindler no resgate de judeus durante o 
Holocausto, integrando recursos narrativos e realismo visual para memorializar o genocídio.
34 Produção que problematiza o encontro cultural entre colonizadores e povos indígenas Lakota, no 
contexto da expansão norte-americana do século XIX.
35 Filme que reconta eventos centrais da história dos Estados Unidos no pós-guerra, por meio da 
perspectiva de um protagonista com deficiência intelectual, discutindo acaso, mérito e destino.
36 OSCARS. Experience over nine decades of the Oscars from 1927 to 2025. Disponível: https://



cinema e racismo

381

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

O início do século XXI diversificou ainda mais as pautas. Obras como Gladiator 
(2000)37 revisitaram a escravidão em tom épico, todavia mais uma vez com foco na 
escravidão proporcionada pelo império romano, que por sua vez tornava os povos 
invadidos e dominados em seus escravos. Enquanto Crash (2005)38 e Slumdog Millionaire 
(2008)39 abordaram, respectivamente, racismo e desigualdade social. Apesar disso, o 
drama contemporâneo manteve-se majoritário, ocupando cerca de 60% dos títulos 
vencedores.

Entre 2010 e 2019, houve um retorno vigoroso às temáticas raciais e à 
escravidão, com 12 Years a Slave (2013)40 e Green Book (2018)41, ao lado de produções 
de caráter experimental ou fantástico, como The Shape of Water (2017)42. Essa década 
apresenta cerca de 30% das obras dedicadas a questões étnicas ou históricas e outros 60% 
a dramas sociais e psicológicos.43

Por fim, entre 2020 e 2024, prevaleceram narrativas intimistas, como 
Nomadland (2020)44 e Coda (2021)45, combinadas com experimentações formais, 
caso de Everything Everywhere All at Once (2022)46. O contexto histórico e político 
permaneceu presente em títulos como Oppenheimer (2023)47, que dialoga com as 

www.oscars.org/oscars. Acesso em: 31 jul. 2025.
37 Narrativa épica que revisita a Roma Antiga, explorando temas de vingança, honra e instabilidade 
política, com forte apelo visual e coreográfico.
38 Drama coral ambientado em Los Angeles que investiga as intersecções entre raça, classe e preconceito, 
propondo uma reflexão sobre tensões sociais contemporâneas.
39 Produção ambientada na Índia contemporânea que articula romance e crítica social, explorando 
desigualdade, violência urbana e mobilidade social.
40 Adaptação da autobiografia de Solomon Northup, que denuncia a brutalidade da escravidão nos 
Estados Unidos por meio de uma abordagem visual e narrativa contundente.
41 Drama inspirado em fatos reais que examina relações raciais nos Estados Unidos dos anos 1960, a 
partir da interação entre um músico negro e seu motorista branco durante turnê no sul do país.
42 Fábula cinematográfica que combina fantasia e comentário político, ambientada na Guerra Fria, sobre 
alteridade e comunicação.
43 OSCARS. Experience over nine decades of the Oscars from 1927 to 2025. Disponível: https://
www.oscars.org/oscars. Acesso em: 31 jul. 2025.
44 Filme que mescla ficção e documental para retratar trabalhadores itinerantes nos Estados Unidos pós-
crise de 2008, problematizando precariedade e pertencimento.
45 Drama familiar que aborda inclusão e barreiras comunicacionais, narrando a história de uma jovem 
ouvinte em uma família surda.
46 Produção que utiliza o conceito de multiverso para discutir identidade, relações familiares e sentido 
existencial, articulando comédia, ação e drama.
47 Cinebiografia que investiga a trajetória de J. Robert Oppenheimer e o desenvolvimento da bomba 



cinema e racismo

382

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

consequências éticas e políticas da ciência.48

De maneira global, ao analisar todos os 97 filmes premiados, percebe-se que o 
drama social/psicológico constitui o gênero mais recorrente, representando cerca de 45% 
das produções, seguido por épicos históricos e filmes de guerra (aproximadamente 
35%). As temáticas ligadas à discriminação racial e étnica aparecem em cerca de 15% dos 
títulos, enquanto obras que tratam diretamente da escravidão somam pouco mais de 
5% do total, concentrando-se em décadas específicas, como os anos 1950, 2010 e 2020. 

É preciso a primeira monta construir uma observação a essa porcentagem da 
abordagem de escravidão, pois a definição de escravidão é colocada dentro de grupos, 
tais como escravos prisioneiros, escravos por dívida, povos dominados e também a 
escravidão do povo negro. Isso é, ao alcançar 5% do assunto ligado a escravidão, é 
preciso entender que todos os citados modelos de escravidão estão englobados na conta. 
Além disso o judaísmo e o antissemitismo, embora presentes em apenas cerca de 7% dos 
vencedores, exercem impacto cultural desproporcional, como evidenciam Schindler’s 

List e Gentleman’s Agreement.
49

A tabela abaixo permite uma visão ampla da abordagem desses assuntos nas 
produções premiadas, e denota as temáticas mais abordadas e os períodos dos quais, 
cada gênero obteve mais premiações.

atômica, articulando dilemas éticos, ciência e política no contexto da Segunda Guerra Mundial e da 
Guerra Fria.
48 OSCARS. Experience over nine decades of the Oscars from 1927 to 2025. Disponível: https://
www.oscars.org/oscars. Acesso em: 31 jul. 2025.
49 OSCARS. Experience over nine decades of the Oscars from 1927 to 2025. Disponível: https://
www.oscars.org/oscars. Acesso em: 31 jul. 2025.



cinema e racismo

383

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

Tabela elaborada pelos autores.

Outro recorte importante que pode ser aferido e o de que, nenhum dos 
filmes enquadrados no assunto escravidão, abordam como tema central a escravidão do 
povo negro. Há de forma indireta e bem distante, sem um aprofundamento crítico da 
instituição, no filme Gone with the Wind (1939)

50
. Ou seja, dos 97 vencedores do Oscar 

de melhor filme, apenas o 12 Years a Slave (2013), trata de maneira direta a escravidão do 
povo negro, ou seja um pouco mais 1% dos filmes analisados.

50  Romance histórico ambientado durante a Guerra de Secessão e a Reconstrução nos Estados Unidos, 
que acompanha a trajetória de Scarlett O’Hara, explorando temas como amor, perda, resiliência e as 
transformações sociais no sul do país.



cinema e racismo

384

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

Sobre outras temáticas atreladas a escravidão, trabalhos forçados e etc., 
alguns filmes poderiam ser destacados: Mutiny on the Bounty (1935),51 Gone with the 
Wind (1939)52, Ben-Hur (1959)53, The Bridge on the River Kwai (1957)54, Schindler’s 
List (1993)55, Gladiator (2000)56, todos eles com atribuições a escravidão proveniente a 
guerras e etc.

A dor do povo negro e a história da escravidão cujos efeitos estruturais ainda 
moldam a sociedade contemporânea, parecem, muitas vezes, encontrar menor empatia 
no imaginário social. Isso pode ajudar a explicar, em parte, o relativo esquecimento ou 
silenciamento dessas narrativas nas grandes premiações e no consumo cinematográfico 
popular.

Reconhecer essa diferença de impacto e de acolhimento é incômodo, sobretudo 
quando se observa a partir de uma ótica privilegiada. No entanto, é necessário fazer essa 
análise crítica para compreender como o cinema também reflete e reforça hierarquias 
históricas de sofrimento, memória e valor humano.

A segregação não tem espaço tão somente nas premiações, mas também nos 
espaços dos negros no protagonismo ou até nos papeis a eles disponíveis. O cinema 
brasileiro privilegia grandes personagens negros, que por sua vez fazem as deixas de 
presidiários, traficantes e etc., sempre reforçando o lugar desejado e separado para o 
negro tanto nas telas como na vida real.

Todavia, as raízes da seletividade são antigas. Para ilustrar, o início dos anos 
1930 foi marcado pela implementação do Código Hays, no qual diversas condições 
foram impostas para a realização de um filme. De modo que cenas de casais inter-raciais 
foram submetidas às normas de produção. O código indicava ainda: “5. A escravidão 

51 Retrata disciplina brutal a bordo do navio, tripulantes acorrentados e punições severas — contexto de 
coerção laboral em alto-mar.
52 O filme retrata a presença da escravidão de afro-descendentes no sul dos EUA; a obra foi amplamente 
criticada por romantizar e “branquear” essa instituição.
53 O protagonista é condenado e submetido ao trabalho nas galés (remo forçado), representação de 
servidão/condição de escravo na narrativa épica ambientada na Roma antiga.
54 Narra a construção da ponte pelo exército japonês usando prisioneiros de guerra e mão de obra 
forçada; trata explicitamente trabalho compulsório e suas mortes
55 Mostra judeus empregados compulsoriamente em fábricas e campos; o enredo centra-se na salvação 
de trabalhadores por Oskar Schindler.
56 O protagonista é capturado, vendido como escravo e treinado/forçado a combater na arena — forma 
de servidão no contexto da Roma imperial.



cinema e racismo

385

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

branca não deve ser retratada. 6. Miscigenação (sexo entre pessoas brancas e negras) 
é proibida”.  A indústria americana de cinema, com a implementação do Código Hays, 
iniciou o projeto que impossibilitava ainda mais a inserção de atrizes negras e pardas 
em papéis de destaque57. 

Pesquisas do Grupo de Estudos Multidisciplinares da Ação Afirmativa 
(Gemaa), da Universidade Estadual do Rio de Janeiro (Uerj), já denotam a discrepância 
desse protagonismo e de como os homens e mulheres negras não ocupam esses espaços.

(...) os números do Grupo de Estudos Multidisciplinares da 
Ação Afirmativa (Gemaa), da Universidade Estadual do Rio de 
Janeiro (Uerj), mostram que, de 2002 a 2014, homens brancos 
dominaram o elenco principal das 20 maiores bilheterias de 
cada ano. Ao todo, eles representam 45% dos papéis mais 
relevantes. Depois vêm mulheres brancas (35%), homens 
negros (15%) e, por último, mulheres negras (apenas 5%). Em 
2002, 2008 e 2013, simplesmente nenhum filme analisado pelos 
pesquisadores foi protagonizado por uma mulher negra.58

	 Se na frente da tela os números são gritantes, nos bastidores essa diferencia é 
ainda maior, podendo chegar à participação de apenas 2% de homens e mulheres negros 
como cineastas. Além disso a maioria dos roteiros produzidos no Brasil foram assinados 
por pessoas brancas.

A discrepância é mais gritante quando se olha para os diretores 
e roteiristas: 84% dos cineastas são homens brancos; 14%, 
mulheres brancas; e 2%, homens negros. Isso mesmo: nenhuma 
diretora negra aparece no comando de uma produção de grande 

57	  ALMEIDA, Catarina de. Atuação Feminina, Sexismo e Racismo: De Hollywood ao 
Cinema Novo. Dissertação - Programa de Pós-Graduação em Cinema e Audiovisual da Universidade 
Federal Fluminense - UFF. Niterói, 2020.
58	  CRUZ, Viviane Ferreira da. Cinemas Negros: modelos de negócios viáveis às mulheres negras. 
363 f., il. Dissertação (Mestrado em Comunicação) – Faculdade de Comunicação, Programa de Pós-
Graduação em Comunicação, Universidade de Brasília, Brasília, 2019. Orientadora: Prof.ª Dr.ª Dácia 
Ibiapina. Disponível em: https://repositorio.unb.br/handle/10482/38018. Acesso em: 03 ago. 2025. 
p.31.



cinema e racismo

386

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

bilheteria nos 13 anos analisados pelo estudo. Também não 
assinou roteiro algum. Já os homens brancos foram responsáveis 
por 69% dos textos.59

Quando a história é contada por um público, por certo ela se desenvolve a 
partir da visão de seu idealizador e por mais empático que ele tente parecer ser, não é 
possível alcançar com precisão os sentimentos e percalços que alguns grupos vivam.

Outra pesquisa, essa realizada pela Ancine, com cerca de 1326 pessoas 
analisadas, feita no ano de 2016, constatou que um pouco mais de 2% dos diretores dos 
filmes são homens negros, já as mulheres negras, não possuem nenhuma representação 
nessa posição.60

Quando o assunto é a formação do elenco principal dos filmes, a composição 
é de apenas 5% de pessoas negras, a posição de roteirista de é de 2%, e a produção 
executiva, um pouco mais de 2%.61 Todo esse distanciamento é replicado em todos os 
campos produtivos e preparatório dos filmes, e como já suscitado acima, em alguns 
casos a presença de mulheres negras é inexistente.

Todo o sistema é construído por um grupo de predominância branca, 
interpretado por pessoas brancas, direcionado ao mesmo público, ignorando é claro a 
população majoritária de negros existente no Brasil. E de maneira reflexas, suas pautas 
acabam esquecidas.

Algumas estruturas são organizadas sistemicamente, de forma que 
determinados privilégios continuem nas mãos de determinados grupos (em geral, 
pessoas brancas) e as desvantagens para outros (negros, povos originários). Isso não 
ocorre de forma explicita e escancarada, e por diversas vezes não é percebida por quem 
a pratica. Além disso, quando os tais privilégios são questionados, a primeira resposta 
costuma ser os “ofendidos’ são muito sensíveis.

É preciso ter em mente que o racismo não é um fato isolado e individual 
apenas. Trata-se de uma tecnologia de dominação.  

59 Ibid.
60 ANCINE. Diversidade de gênero e raça nos lançamentos brasileiros de 2016. Disponível
Em :< https://www.gov.br/ancine/pt-br/centrais-de-conteudo/publicacoes/apresentacoes/
ApresentraoDiversidadeFINALEM250118HOJE.pdf >. Acesso em: 05 ago. 2025.
61 Ibid.



cinema e racismo

387

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

Pode parecer pequeno, mas o acesso à cultura, ainda é um privilégio de poucas 
pessoas no Brasil. Pagar o ingresso de uma peça de teatro ou mesmo do cinema a despeito 
de sua própria alimentação é algo inconcebível. E quando se amplia esse recorte para 
raça, mais uma vez o negro é violado. Em 2019, em pesquisas realizadas pelo IBGE 
comprovam que 44% dos pretos e pardos vivem em cidades sem cinemas, contra 34% da 
população branca; 37%, em cidades sem museus, contra 25% dos brancos.62

Ou seja, a estrutura cinematográfica também é produzida para satisfazer o 
seu público. E claro manter todos rebeldes em suas respectivas redomas.  Toda essa 
evolução histórica dos filmes premiados pode, à primeira vista, parecer algo trivial. No 
entanto, ela carrega uma poderosa capacidade de associação e comoção do público com 
determinados temas e pautas. A Lista de Schindler, por exemplo, mesmo após mais de 
30 anos de sua premiação, ainda provoca um impacto emocional profundo talvez maior 
do que o gerado por 12 Anos de Escravidão, lançado há pouco mais de uma década.

A estrutura desigual e seu reflexo cultural, reflete, na visibilidade, investimento, 
reconhecimento crítico e claro na empatia que o público sente nas tramas. Narrativas 
que retratam o sofrimento de populações brancas como o Holocausto em A Lista de 
Schindler ou a repressão política a camadas médias urbanas em Ainda Estou Aqui, 
alcançam essa tal empatia.

Em contrapartida, filmes que abordem a escravidão e sua consequência, com 
frequência não alcançam o mesmo nível de apelo popular e permanência no imaginário 
coletivo. Essa distância pode ser associada a essa estrutura racial, que historicamente 
desumaniza as experiências e as dores negras. O cinema pode, e acaba produzindo um 
filtro de manutenção de hierarquias e forço às existentes.

Isso demonstra que nem tudo está necessariamente ligado à qualidade da 
produção, do roteiro ou da própria história narrada, mas também à percepção coletiva 
e à capacidade do público de se sensibilizar com certas dores. Há uma proximidade 
afetiva maior com determinados relatos históricos especialmente aqueles que envolvem 
o sofrimento de populações brancas ou de origem europeia, como o povo judeu do que 
com histórias de dor e opressão vividas por pessoas negras.

62 IBGE. País tem quase 40% da população em municípios sem salas de cinema. Disponível em: 
https://g1.globo.com/jornal-nacional/noticia/2019/12/10/pesquisa-do-ibge-mostra-como-e-desigual-
o-acesso-a-cultura-e-ao-lazer.ghtml. Acesso em: 06 ago. 2025.



cinema e racismo

388

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

Como é sabido, para se ter empatia é preciso se reconhecer no outro. A pessoa 
negra é invisibilizada e não atrai empatia, pois é habitante da zona do não-ser, uma 
região extraordinariamente estéril e árida, onde o indivíduo negro é despojado de sua 
humanidade e sujeito a um processo de desumanização63. 

Considerações finais

Diante dos apontamentos acima lançados é possível sistematizar algumas 
conclusões. 

1. O Cinema é arte e indústria, de modo que pode estar a serviço da emancipação 
ou da manutenção e/ou aprofundamento do racismo. 

2. Ao se pretender um cinema que seja arte e não mercadoria, lucro e adjacentes, 
é preciso que tenhamos em todas as camadas (atores e atrizes, roteiristas, figurantes e 
figurinistas, etc.) maior diversidade. 

3. De igual modo, a produção e os incentivos devem ter por foco a necessidade 
de diversidade. 

4. Faz-se necessário também não olvidar da necessária formação de espectadores 
capazes de sentirem empatia. Mais arte menos indústria. Mais público, menos mercado. 

As considerações ora lançadas, são alguns contributos para os que desejam um 
cinema antirracista. 

Referências bibliográficas

ALMEIDA, Catarina de. Atuação Feminina, Sexismo e Racismo: De Hollywood ao 
Cinema Novo. Dissertação - Programa de Pós-Graduação em Cinema e Audiovisual da 
Universidade Federal Fluminense - UFF. Niterói, 2020.

ANCINE. Diversidade de gênero e raça nos lançamentos brasileiros de 

2016. Disponível em:<https://www.gov.br/ancine/pt-br/centrais-de-conteudo/
publicacoes/apresentacoes/ApresentraoDiversidadeFINALEM250118HOJE.pdf >. 
Acesso em: 05 ago. 2025.

63 FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. 1 ed. Salvador: UFBA, 2008, p. 26. 



cinema e racismo

389

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

BAREA, Rudimar. O tema da empatia em Edith Stein. Dissertação de Mestrado em 
Filosofia. Universidade Federal de Santa Maria. Santa Maria, 2015. 

BITTAR, Eduardo C. B. Metodologia da Pesquisa Jurídica. São Paulo: Saraiva, 2001. 

CLÉMENT, Elisabeth et al. Dicionário Prático de Filosofia. Edição Original: Paris, 
Hatier, 1994. 2. ed. portuguesa: Terramar, jan. 1999. 

CRUZ, Viviane Ferreira da. Cinemas Negros: modelos de negócios viáveis às mulheres 
negras. 363 f., il. Dissertação (Mestrado em Comunicação) – Faculdade de Comunicação, 
Programa de Pós-Graduação em Comunicação, Universidade de Brasília, Brasília, 2019. 
Orientadora: Prof.ª Dr.ª Dácia Ibiapina. Disponível em: https://repositorio.unb.br/
handle/10482/38018. Acesso em: 03 ago. 2025.

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. 1 ed. Salvador: UFBA, 2008.

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Mini Aurélio: o dicionário de língua 
portuguesa. Curitiba: PSD Educação, 2020.

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo dicionário Aurélio de língua 

portuguesa. Curitiba: Positivo, 2004.

IBGE. País tem quase 40% da população em municípios sem salas de cinema. 
Disponível em: https://g1.globo.com/jornal-nacional/noticia/2019/12/10/pesquisa-
do-ibge-mostra-como-e-desigual-o-acesso-a-cultura-e-ao-lazer.ghtml. Acesso em: 06 
ago. 2025.

MANGANARO, Patrizia. Fenomenologia da relação: A pessoa humana em Edith 
Stein. Curitiba, Juruá, 2016. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da 
morte. Traduzido por Renata Santini. – São Paulo: n-1 edições, 2018.

NASCIMENTO, D. A. (2016). A exceção colonial brasileira: o campo biopolítico e 
a senzala. Cadernos De Ética E Filosofia Política, 1(28), 19-35. Recuperado de https://
www.revistas.usp.br/cefp/article/view/116276.

NASCIMENTO, Pedro de Alencar Sant’Ana do. Articulações antirracistas 

de imagens de violência policial no documentário norte-americano 

https://www.revistas.usp.br/cefp/article/view/116276
https://www.revistas.usp.br/cefp/article/view/116276


cinema e racismo

390

André Luiz Nicolitt, Janderson Sales Peixoto 

contemporâneo. Dissertação - Programa de Pós-graduação em Cinema e Audiovisual 
da Universidade Federal Fluminense – UFF. Niterói – 2021. 

OSCARS. Experience over nine decades of the Oscars from 1927 to 2025. Dispo-
nível: https://www.oscars.org/oscars. Acesso em: 31 jul. 2025.

VANOYE, François; GOLIOT-LÉTÉ, Anne. Ensaio sobre a análise fílmica. 
Tradução de Marina Appenzeller. Campinas, SP: Papirus, 1994.  

XAVIER, Leila da Silva. Zózimo Bulbul e glória rolando em ação: A luta antirracista 
e de colonial do cinema negro de brasil e cuba. Tese - Programa de Pós-Graduação em 
Educação, Contextos Contemporâneos e Demandas Populares – Universidade Federal 
Rural do Rio de Janeiro – UFRRJ, 2023. 



391

Além do cuidado: reflexões sobre a
(des-valorização) da professora-pedagoga 

Bruna Fernanda Pereira Carvalho1

Márcia Santos Ferreira2

Celso Luiz Prudente3 

O objetivo desse artigo/capítulo é analisar a experiência da profissão de babá sob 
uma perspectiva pedagógica, que considere a contribuição do ensino da mulher negra, 
que é vítima da tentativa de desumanização. Para destacar a desvalorização da Educação 
Infantil, contribuindo em proveito da superação dos impactos dos estereótipos de 
raça e gênero, que dificultam a formação de identidade profissional das professoras-
pedagogas. Surge, contudo, a necessidade de questionar os fundamentos dessa relação 
discriminatória, observando os seus efeitos no status profissional das professoras-
pedagogas. A presente reflexão busca compreender como se dá a relação, entre a 
docência na infância e a associação ao cuidado, que é historicamente determinada. 
Com o intuito de demonstrar como a relação em voga concorre para a desvalorização 
profissional das professoras-pedagogas na atualidade. 

1 Acadêmica Formada em Pedagogia pela Universidade Federal de Mato Grosso – UFMT
2 Professora Doutora, Titular da Universidade Federal de Mato Grosso – UFMT.  Professora credenciada 
no Programa de Mestrado em Educação Inclusiva em Rede Nacional - PROFEI/UFMT.
3 Livre-Docente, Doutor e Pós-doutor pela FEUSP. Professor Associado da Universidade Federal 
do Mato Grosso - UFMT. Professor do Programa de Pós-Graduação da Faculdade de Educação da 
Universidade de São Paulo (PPGE FEUSP



além do cuidado

392

Bruna F. P. Carvalho, Márcia S. Ferreira, Celso L. Prudente

A reflexão aponta a demanda do cuidado na sociedade, demonstrando-a nas 
famílias e profissionais que atuam com crianças de 0 a 7 anos de idade. Estudo uma 
etapa do desenvolvimento da criança, observando também os eixos que direcionam essa 
etapa: o Brincar e o Interagir. A relevância dessa preocupação se localiza na significativa 
presença, de concluintes, no curso de Pedagogia, que trabalha ou testemunha essa 
modalidade de ensino infantil, exercendo-a, ainda que de forma efêmera. Profissão que 
se exerce, por exemplo, no período, de uma noite, um final de semana e nas férias das 
crianças. Isso sugere uma conotação do tratamento de lumpemproletário ao trabalho 
de baba, que se vê na decorrência de uma possível informalidade na relação de trabalho. 
Observo que o termo baba vem de uma herança africana, que é dada pela cultura bantu 
perfazendo mais de setenta e cinco porcento (75%) do contingente populacional de 
africanos escravizados no Brasil. No tronco da língua bantu encontramos a ramificação 
da língua quimbundo, onde se acomoda esse termo baba, que decorre como corruptela 
de kubaba cuja significação está no acarinhamento de uma criança no canto de ninar e 
no acalanto que se caracteriza como tratamento carinhoso para dormir Castro (2023), 
Prudente e Gilioli (2013).      

O tema, - Além do cuidado: reflexões sobre a (des)valorização da professora-pedagoga, 
surgiu da experiência, que tive de babá, na perspectiva pedagógica, causando-me 
reflexão, que brotava do meu íntimo, gerando intensa vontade de tratar o assunto e/ou 
relacioná-lo na dinâmica acadêmica. Rodeando-me em diferentes instâncias da infância: 
no estágio, na sala de aula, no Programa Institucional de Iniciação de Bolsas à Docência 
(PIBID), e sobretudo, na profissão de babá, permitindo perceber diferentes formas 
de família e classes sociais distintas. Na informalidade do trabalho de babá, chamava-
me a atenção a amamentação, observando os reflexos dessa fase com o surpreendente 
crescimento que a criança apresentava mamando, o riquíssimo e único alimento, o 
leite materno; nas idades subsequentes percebi na procura pela postura ereta, buscando 
equilíbrio para a superação da fase de engatinhar. Destaco as fases do questionamento 
e egocentrismo, que são comuns na faixa etária de 7 anos, como se aprende no estudo 
piagetiano, indicando o período pré-operacional, Piaget (2024). 

Durante minha formação no curso de Licenciatura em Pedagogia, no Instituto 
de Educação da Universidade Federal de Mato Grosso – UFMT as matérias de 
Antropologia, Filosofia, História da Educação, Pedagogia da Infância e Educação das 



além do cuidado

393

Bruna F. P. Carvalho, Márcia S. Ferreira, Celso L. Prudente

Relações Étnico-Raciais foram de suma importância para o processo de término do 
curso e a construção, por meio da escrita, desse dossiê. Considerando que com essas 
disciplinas pude refletir as relações sociais, que são marcadas pelo vício do preconceito. 

Parece-me que a criança cativa sentimentos dentro de nós. Observar e estar 
com diferentes infâncias movia minha criança interna e revivia a mesma, levando-me a 
reviver as primeiras experiências naquele momento. Foi na experiência profissional de 
babá, que tive a percepção do racismo e a incomensurável violência que ele constitui. 
Sendo, contudo, um desafio que precisei enfrentá-lo: o racismo tentava me atingir como 
pessoa e o preconceito concorria na tentativa de impor a desvalorização profissional. 
Como se fosse um filme de terror, onde olhares se faziam autoritários pelo poder da 
dominação, que estabelece a desconfiança. O poder eurocaucasiano estabeleceu mais de 
três milênio com o poder de olhar, sem ser olhado, Sartre (1960).  

O banheiro que me indicaram para usar estava fora da residência, levando-me 
ao pensamento de que a exclusão tem um sentido semântico sugestivo de negação e 
uma expressão física de marginalização, que joga as pessoas para fora do espaço social 
estabelecido como válido. Por exemplo o banheiro da parte externa da residência que me 
foi imposto estava sujo, cheio de lama, sem papel higiênico, sem uma limpeza básica. A 
violência da diferença social conjugada aos preconceitos tenta anulação da humanidade 
do diferente, mas quando o autoritarismo estabelece essa ação ele se comporta como 
um suicida, que atenta sobre a sua própria vida e dos seus. Colocar a baba na sujeira da 
casa é buscar a contaminação ao patronato, colocando em risco sobretudo a criança que 
ele deveria proteger, mostrando um inequívoco paradoxo.   

Em minha experiência como babá e mulher negra, vivenciei um universo 
despótico, onde o luxo se estabelecia no processo do supérfluo, como mera afirmação 
de privilégio social. Para a feminista americana que participou dos panteras negras, 
tornando-se uma das mais importantes estudiosa do marxismo cultural, Ângela Davis 
(2016), o trabalho doméstico e de cuidado, historicamente desempenhado por mulheres 
negras empobrecidas, estando entre os trabalhos mais desvalorizados e precarizados 
do sistema capitalista. Essa desigualdade social é também um denotativo racial, 
considerando que raça e classe no Brasil se confundem em um quadro em que a pobreza 
é escura e o privilégio social da riqueza é claro. Esse comportamento sociorracial se 
reflete no trabalho do cuidado, que se dá no âmbito do aprendizado, perpetuando 



além do cuidado

394

Bruna F. P. Carvalho, Márcia S. Ferreira, Celso L. Prudente

desigualdades que impactam diretamente a identidade e o reconhecimento profissional 
das pedagogas.

A pesquisadora nigeriana Adichie Chimamanda (2014), chama a atenção para 
o processo de dominação social que se estabelece por meio de relações culturais, onde 
as institucionalidades atendem só um tipo de cultura em sociedades multirraciais. Essa 
contradição é edificada com a total negação das narrativas que decorrem dos seguimentos 
raciais, diferenciados do patriarcalismo do homem branco europeu, que com o poder 
econômico impõe de forma autoritária a sua narrativa como sendo a única história da 
realidade. Isso estabelece o perigo da anulação dos valores dos outros, destituídos do 
poder da narrativa nas relações sociais. Isso é um fenômeno que configura a história única 
apontada pela autora em voga. Dessa maneira, penso, eu como formanda de pedagogia, 
que um elemento fundamental para desvalorização da profissão de pedagogista para 
fase inicial do ensino infantil é o fato dela ter origem na africanidade que é negada e 
por conta disso o exercício profissional dado pelas mulheres negras empobrecidas, que 
foram vítimas da violência do silenciamento e da invisibilidade, caracterizado no furto 
do seu poder de narrativa.       

É importante, no processo pedagógico observar com acuidade crítica possíveis 
sinais que indicam relações hierarquizadas que por sua natureza são contrárias ao respeito 
à humanidade do outro, que não deve ser subordinada por interesses de mercado que 
muitas vezes perpassam a escola monocultural do grupo dominante. É necessário partir 
de uma concepção de educação que compreende os professores como sujeitos críticos e 
capazes de construir práticas pedagógicas emancipatórias. Freire ressalta:

Lidamos com gente, com crianças, adolescentes ou adultos. Participamos 
de sua formação. Ajudamos ou os prejudicamos nesta busca. Estamos 
intrinsecamente ligados a eles no seu processo de conhecimento. Podemos 
concorrer com nossa incompetência, má preparação, irresponsabilidade, 
para o seu fracasso. Mas podemos, também, com nossa responsabilidade, 
preparo científico e gosto do ensino, com nossa seriedade e testemunho 
de luta contra as injustiças, contribuir para que os educandos se tornem 
presenças marcantes no mundo. (FREIRE, 1994, p. 32).

	 No contexto da Educação Infantil, muitas professoras-pedagogas são postas a 
uma limitação do cientificismo positivista, colocando-as no distanciamento cultural 



além do cuidado

395

Bruna F. P. Carvalho, Márcia S. Ferreira, Celso L. Prudente

telúrico isso faz com que as contribuições de grupos formadores das matrizes culturais 
brasileira, como os seguimentos ameríndio e africano ficassem marginalizados do 
processo pedagógico, considerando que a escola é monocultural, sendo estranha às 
culturas negras e indígenas. Considerando que no início do século XX foi percebido 
uma influência eugenista em alguns pensadores da política getulista. A tentativa de 
descaracterização da importância da influência africana na pedagogia infantil, fica ainda 
mais cristalina com o Artigo 138 da Constituição Brasileira de 1934, concorreu em favor 
de uma educação eugenista: “Art 138 - Incumbe à União, aos Estados e aos Municípios, 
nos termos das leis respectivas: b) estimular a educação eugênica”. 

  A forma como a docência na infância é percebida está diretamente ligada a discursos 
históricos que associam o ensino ao cuidado, reforçando desigualdades de gênero e 
desconsiderando a complexidade da prática pedagógica. Na naturalização do termo “tia” 

como sinônimo de professora da Educação Infantil vai evidenciar a desconsideração 
técnica e científica, que é dada para essa profissão, que tem como fim o aprofundamento 
das relações pedagógicas com o propósito de se alcançar o respeito às relações humanas. 
Segundo Freire (1994), ao aceitar tal vocativo, aceita-se também o lugar de conformidade 
e submissão que desvaloriza à docência, dificultando (ainda mais) a luta por melhores 
condições de trabalho e reconhecimento profissional. Nas palavras do autor:

É indispensável pelejarmos em defesa da relevância de nossa tarefa, 
relevância que deve, aos poucos, mas tão rapidamente quanto possível, fazer 
parte do conhecimento geral da sociedade, do rol de seus conhecimentos 
óbvios. (FREIRE, 1994, p. 33).

Segundo Adichie (2014), as construções de gênero influenciam as percepções 
sociais sobre o trabalho das mulheres, perpetuando desigualdades nas instituições 
pedagógicas. Observo, nesse contexto, uma possibilidade de diálogo de Velozo e 
Campos (2024) com o pensamento de Adichie. Essa relação dialógica é percebida nesta 
observação dessas autoras: 

Os estereótipos de gênero e a expectativa de que as mulheres priorizem 
a vida familiar e doméstica, em detrimento de sua carreira e estudos, 
infelizmente, seguem sendo obstáculos significativos nas experiências 
sociais das mulheres contemporâneas. (VELOZO; CAMPOS, 2024, p. 19)



além do cuidado

396

Bruna F. P. Carvalho, Márcia S. Ferreira, Celso L. Prudente

A docência na Educação Infantil, é atravessada predominantemente por 
estereótipos em razão da sua condição feminina, que vincula a competência pedagógica 
a limitação social que o patriarcalismo impõe autoritariamente a mulher limitando-a 
ao domínio doméstico. A partir desse contexto doméstico notasse uma relação feita 
por solércia que estabelece a complexidade do sentido materno a subordinação de um 
trabalho doméstico, que no caso brasileiro é decorrente do trabalho dos escravizados 
tendo em vista que o privilégio da corte aqui estava ligado ao distanciamento do 
trabalho. Em minha experiência como babá analisada a partir de uma perspectiva 
pedagógica construída ao longo de da minha formação em que percebi a sobreposição 
entre pedagogia e “maternagem”, mas a razão disso é a persistência eurocolonial do 
racismo aos seguimentos raciais que são diferentes do patriarcalismo do homem branco 
europeu. 

 O trabalho de babá, assim como o das pedagogas na Educação Infantil, é 
frequentemente tratado com naturalização e aceitação social. A diferença, porém, 
reside no fato de que a prática pedagógica não se baseia apenas em valores culturais 
e vivências particulares, mas sim em ações intencionais, planejadas e fundamentadas 
em um currículo estruturado, que possibilite o desenvolvimento integral da criança. A 
pedagogia envolve afeto e acolhimento, mas respeita a criança como sujeito de direitos, 
contribuindo para seu desenvolvimento por meio da interação com outras crianças e 
adultos em espaços educativos apropriados para cada etapa do seu aprendizado.  

A função de cuidar está presente desde o início da história da humanidade, 
implicada a duas faixas etárias que envolvem a criança e o idoso. Nesse trabalho, tratei 
da criança que geralmente os cuidados estão vinculados ao exercício da maternidade, 
e muitas vezes, por diferentes motivos tais como: relação de poder, machismo, 
demandando afirmação de status social, na qual o trabalho foi um elemento que sofreu 
profunda negação na eurocolonização em que os portugueses foram instrumentalizados, 
sobretudo no Brasil. Isso levou a atribuição da atividade de cuidadora a uma terceira 
pessoa, localizada no campo da subordinação. Isso é perceptível na afirmação, que se 
segue:

Essa função esteve presente desde os primórdios da história da colonização 
brasileira, sendo a babá referida como ama de crianças de colo, ou menores 
de cinco anos, que acompanhavam pais e/ou familiares da nobreza, 



além do cuidado

397

Bruna F. P. Carvalho, Márcia S. Ferreira, Celso L. Prudente

passageiros das embarcações que vinham de Portugal em direção ao Brasil. 
(RAMOS, 1999, p. 28) 

A formação social brasileira é fortemente influenciada pela cultura africana, 
que ingressou no Brasil durante o período da escravização dos negros. Esse processo 
resultou em inegável contribuição civilizatória da africanidade, influenciando setores 
essenciais da cultura brasileira, tais como religião, arte, culinária, entre outros. De tal 
sorte que a língua oficial portuguesa foi moldada definitivamente pelas línguas africanas, 
sobretudo da cultura bantu como se vê na cantiga de ninar, influenciando a criança 
desde a mais tenra idade é provável que se deu aí a formação da cultura no brasileiro, 
que mostra a mais evidente africanização, negando sua identidade africana, gerando um 
problema de esquizofrenia identitária.

A relação de cuidado que a mulher negra estabelecia com as crianças da família 
patriarcal no período imperial se dava pelo motivo dessas crianças na maioria das 
vezes eram adotadas no campo da própria subordinação escravista. Essa situação se 
elucida a partir da compreensão de que o parto, naquela época, era absoluta certeza 
de óbito, levando as senhoras dessas famílias privilegiadas optarem pela adoção, quer 
de filhos de escravizadas e crianças empobrecidas que eram trazidas de Portugal para 
esse fim Alencastro, (2019). O principal meio pelo qual essa relação se estabelecia era a 
amamentação, com a mitologia de que as negras tidas como amas de leite amamentavam 
os bebês brancos, que geralmente eram filhos das próprias mulheres negras, adotados 
ou não.

Cabe contextualizar que esse fato não acontecia por descaso ou falta de vínculo 
das mães brancas com seus filhos, nem por modismos da cultura vigente. Ocorria que 
as sinhás se casavam em tenra idade, passando a ter gestações consecutivas, e acabavam 
“terceirizando” a amamentação e alguns cuidados, de modo a dar conta da nova gestação. 
Em virtude da precocidade e da quantidade de gestações, em alguns casos, as sinhás 
acabavam morrendo no parto. Nessas situações, a ama de leite tornava-se também a 
“mãe-preta” Freyre, (2003). A condição das amas-de-leite – as chamadas mãe preta – 
deixou marcas profundas na história da vida privada no Brasil. Segue anúncio publicado 
no Jornal do Comércio em fevereiro de 1872: 

Vende-se uma crioulla de 18 anos de idade, sem o menor defeito, muito 
elegante e propria para ama de leite por ter o filho recemnascido: lava, 



além do cuidado

398

Bruna F. P. Carvalho, Márcia S. Ferreira, Celso L. Prudente

engomma e cozinha perfeitamente, Rua da Alfândega n. 251, sobrado. 
(Jornal do Commercio, 4 de fevereiro de 1872).

Hoje, circunstâncias atribuídas ao trabalho doméstico, em sua maioria executado 
por mulheres negras, ainda trazem o verniz das relações patriarcais e escravistas dos 
tempos coloniais, quando, para os serviços íntimos e delicados, escolhiam-se nas senzalas 
as cativas mais limpas, fortes e menos africanizadas ou, ainda, alugavam-se ou vendiam-
se as negras “perfeitas” em anúncios de jornais. Consideradas mercadorias caras, essas 
mulheres, de certo modo, cumpriam as funções maternais, uma vez que a relação entre 
elas e as crianças brancas seguia desde amamentar no peito até os cuidados na infância – 
uma idiossincrasia cruel que escravizou o corpo e o afeto destas amas. Mistura complexa 
entre opressão e relações familiares, elas compõem instigante temário na história da 
arte brasileira. São conhecidas as imagens das amas-de-leite negras, registradas desde 
meados do século IXX ao início do século XX Oliveira, (2023).

Com isso, a observação na compra dos escravizados, tornou-se cada vez mais 
minuciosa, para além das questões de força e física nos homens, nas mulheres a observação 
se dava aos traços do seu corpo, a face, aos seios arredondados, fartos e pontudos, 
que melhor se adequasse a função de ama. A característica da fala também era muito 
relevante: “a ama negra fez muitas vezes com as palavras o mesmo que com a comida: 
machucou-as, tirou-lhes as espinhas, os ossos, as durezas, só deixando para a boca do 
menino branco as sílabas moles.” (FREYRE, 2003, p. 331). Apesar do detalhamento 
feito pelo autor, soando um tanto poético, é fundamental ressaltar a idealização da 
escravidão negra desde aqueles tempos, como também a invisibilização da mulher negra 
sem trazer sua dor, seus esforços ou a ausência da escolha dessa mulher. A suavização 
apaga a dureza da vivência da ama, além de reforçar os estereótipos históricos coloniais.

É notório que quando a mãe/ o pai/ o responsável trabalha, em grande parte 
das vezes, pedem ajuda aos avós para cuidar dos filhos, que se apresentam como a 
solução para sua ausência. Como é destacado por Içami Tiba (TIBA, 2012, p.180), “a 
disposição dos avós de ouvir a criança é diferente. Portanto, eles podem desempenhar 
um papel complementar na educação”. Inicialmente no Brasil essa função era das índias, 
o aleitamento materno era parte de sua cultura, enquanto que para as mulheres brancas 
não se considerava um ato nobre, sendo estigmatizadas até “indignas” para tal ato. 
Logo, as índias passaram a ser rejeitadas, a partir daí foram trazidas mulheres africanas 



além do cuidado

399

Bruna F. P. Carvalho, Márcia S. Ferreira, Celso L. Prudente

e escravizadas para amamentarem e cuidarem dos filhos das damas Maistro, (2005). 
Com a ascensões do movimento de massa nas décadas de 60 e 70 a questão feminista 
ganhou destaque, sobretudo com as teses de Simone de Beauvoir, Ângela Davis (2016), 
fenômeno que implicou também no aumento da presença da mulher no mercado de 
trabalho, de tal sorte que a participação da mulher na demanda feminista, implicou 
uma linha de cor percebida em Davis, como a mulher negra tendo como imposição 
cumprir com a função doméstica que se deu na emancipação feminista. Razão pela 
qual o feminismo negro mostra uma radicalização de estrutura que implica na efetiva 
mudança social.    

A análise da divisão social do trabalho quando implicada na demanda da função 
de cuidadora de criança ganha um dimensionamento que sugere uma conjugação de 
mudança arquitetônica na unidade residencial das classes privilegiadas que corresponde 
com a mudança da profissão de baba conforme a ambiguidade social de alguns setores da 
classe dominante. Por exemplo, no período colonial a relação de trabalho na violência 
escravista se dava quase que em uma divisão onde os escravizados tinham como limite 
residencial a senzala, estando limitado a uma produção do eito. Com a singularidade 
complexa do império cujo excesso da corte que não encontrava correspondência na 
Europa, o número de escravizados na casa grande aumenta e traduz o luxo sem igual 
dos cortezões. Mesmo com a escravidão se constituindo como crime de tráfico de 
pessoas, em 1831, este comportamento impregnou a forma de existência republicana 
que manteve o privilégio da herança do crime da escravidão, que se configurou numa 
atmosfera escravista na casa republicana com a presença da baba e outros empregados 
domésticos, que ficavam nas edículas ou quartos e ambientes serviçais dos apartamentos, 
Viana (2016). Quando os trabalhadores domésticos passam ser protegidos pelos direitos 
trabalhistas os grupos privilegiados vão gradativamente abandonando esse tipo de 
trabalho e adotando tecnologias domésticas Viana; Trevisan, (2016).

Entretanto, analisando a persistência escravista na realidade atual temos a trama 
retratada no filme Que horas ela volta? (Anna Muylaert, Brasil, 2015), demonstrando o 
universo doméstico onde se dá o espaço reservado aos trabalhadores domésticos. Com 
isso temos a narrativa da relação entre patrão e empregada em uma família paulistana 
de classe média alta. As relações sociais presentes na esfera familiar são demonstradas 
pelas personagens Val, seus patrões e o filho deles, quando a empregada é tida como um 



além do cuidado

400

Bruna F. P. Carvalho, Márcia S. Ferreira, Celso L. Prudente

“quase membro da família”. Contudo, com a chegada de Jéssica, filha de Va, na casa, tais 
laços são questionados ao confrontar direitos e deveres, tendo o espaço como campo de 
disputas. Nessa lógica, o “quartinho”, mesmo desvinculado de qualquer quintal, herdou 
características pregressas e permaneceu como um ambiente excluído e isolado, na área 
de serviço, próximo à cozinha, e, em muitos casos, como uma alcova, sem janela para 
o exterior. Para acessá-lo a partir da rua, criou-se a entrada, o elevador e a porta de 
serviço. 

É provável que essa marginalização no espaço residencial e seus desdobramentos, 
no tocante ao trabalho doméstico possa também influenciar no comportamento da 
criança, que se desenvolve com a violência do espaço hierarquizado. Essa situação 
estabelece uma relação dialógica com Vygotsky, com o entendimento de que o 
aprendizado da criança acontece antes dela frequentar a escola; é por meio da interação 
que ela aprende e desenvolve suas potencialidades Vygotsky, (2000).

A babá no contexto atual, além de desempenhar atividades da rotina da criança 
como, por exemplo, levar as aulas de ballet, natação, futebol, colocar para dormir, essas 
relações recreativas e domésticas se dão num processo de ensinamento e aprendizagem 
com a criança. Fenômeno que indica a baba como primeira esfera pedagógica no 
ensinamento pré operacional. (Chamat, 2008). Isso quer dizer que a despeito do 
preconceito racial que ainda envolve a estrutura da escolaridade é inegável que o 
cuidado da baba é um processo pedagógico sofisticado.

A infância é um eixo principal para formar a personalidade da criança. É nessa 
fase que ela está construindo sua identidade. Nos primeiros anos de sua vida, vai 
definindo seu padrão cognitivo, emocional, suas atitudes, hábitos e comportamentos, 
Piaget (1973). É nesse contexto que se nota a crise de identidade racial do brasileiro 
como uma patologia esquizofrênica, em que se nega o negro atribuindo-lhe toda a 
possibilidade pejorativa da cultura judaica cristã em um processo concomitante a 
entrega do seu filho a esse mesmo negro negado.  

A relação entre babá e a criança e todo o processo de aprendizagem e trocas 
entre elas, é uma demanda vygotskyana, que é dada na dinâmica do socioconstrutivismo 
e sociointeracionismo. O corpo da babá, assim como o corpo materno, representa para 
a criança de até seus 3 anos, num primeiro momento, parte dela mesma, extensão de 
sua própria existência. Consideração que nos permite apontar a negação racial posta 



além do cuidado

401

Bruna F. P. Carvalho, Márcia S. Ferreira, Celso L. Prudente

na relação de trabalho, que se tem no processo de ensinamento empregado pela baba, 
tornando-se a negação da criança e por conseguinte a negação do sentido da família, 
demonstrando que a doença social da desigualdade e do preconceito não combina com 
ensinamento. Pois, o ensino tem como essência a humanidade, e a relação de dominação, 
que tenta ter o outro como objeto é um processo de desumanidade, na medida em que 
é uma tentativa de coisificação do outro. 

Num segundo momento, quando já se esboça uma separação entre Eu e o Outro, 
esse corpo passa a ser sua posse. Deixa de ser Eu para tornar-se Meu. É evidente que o 
sentimento da criança pelo corpo materno é uma relação de pertencimento no qual o 
bebê se percebe na dimensão de maternidade. Por outro lado, a imposição do privilégio 
da herança escravista no trabalho da baba é uma tentativa que não faz sentido, pois a 
criança verá no corpo daquela que lhe cuida a dimensão maternal. 

Isto significa que a negação da baba é a negação da humanidade da criança e 
por conseguinte estabelecer a negação da própria humanidade, mostrando que os 
preconceitos e nesse caso específico o racismo não coadunam com a ética, que é essencial 
a ciência. Uma pedagogia com base no preconceito por questão teleológica per a razão 
do seu sentido que é  transmitir conhecimento.  

Referências

ALENCASTRO. Luiz Felipe. HISTÓRIA DA VIDA PRIVADA NO BRASIL - VOL.2 
(EDIÇÃO DE BOLSO). Império: a corte e a modernidade nacional. Fernando A. Novais; 
Luiz Felipe de Alencastro (Org.). Companhia das Letras. São Paulo. 2019. p.448

BRASIL. Planalto. Casa Civil. Constituição da República dos Estados Unidos do 
Brasil. 1934. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/
constituicao34.htm.> . Acesso em 04 jul. 2025. 

CASTRO, Yeda Pessoa de.  Falares Africanos na Bahia - Um Vocabulário Afro-
brasileiro. Rio de Janeiro: Topbooks Editora. 2023.

CHIMAMANDA, Adichie. Vídeo TED - O perigo de uma história única - Dublado em 
português, 2014. Link: https://www.youtube.com/watch?v=qDovHZVdyVQ. Acesso 
em 04/07/2025.

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao34.htm.%3e%20
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao34.htm.%3e%20
https://www.youtube.com/watch?v=qDovHZVdyVQ


além do cuidado

402

Bruna F. P. Carvalho, Márcia S. Ferreira, Celso L. Prudente

CHAMAT, Leila Sara José. Técnicas de intervenção psicopedagógica: para dificuldades 
e problemas de aprendizagem. 1. ed. São Paulo: Vetor, 2008.

DAVIS, Ângela. Mulheres, raça e classe. São Paulo: Boitempo, 2016.

FREYRE, Gilberto. Casa-Grande & Senzala. São Paulo: Global, 2003.

FREIRE, Paulo. Professora, sim; tia, não – Cartas a quem ousa ensinar. São Paulo: Olho 
d’Água, 1994.

Jornal do Commercio, 4 de fevereiro de 1872

MAISTRO JÚNIOR, Gilberto Carlos. O Princípio da Boa Fé Objetiva da Negociação 
Coletiva. São Paulo: LTR. 2005. 

OLIVEIRA, Alecsandra Matias de Oliveira. O revide da mãe preta: artista e pesquisadores 
ressignificam imagens das amas-de-leite. 2023. Disponível em: https://www.nonada.
com.br/2023/06/o-revide-da-mae-preta-artistas-e-pesquisadores-ressignificam-
imagens-das-amas-de-leite/. Acesso 15 mar. 2025

PIAGET. Jean. O nascimento da inteligência na criança. Rio de Janeiro: LTC, 2024.

PIAGET, Jean. Estudos Sociológicos. São Paulo: Companhia Editora Florense, 1973. 

PRUDENTE, Celso Luiz; GILIOLI, R. S. P.. Os povos Bantos no Brasil. 1. ed. Mogi das 
Cruzes: Oriom Editora, 2013. v. 1. 104p.

QUE horas ela volta? [filme]. Direção de Anna Muylaert. Rio de Janeiro. 1h52min. 
2015.

RAMOS, Fábio Pestana. A história trágico-marítima das crianças nas embarcações 
portuguesas do século XVI. In: Del Priore, M. (org.) Histórias das crianças no Brasil. 
São Paulo: Contexto, 1999

SARTRE, Jean-Paul. Reflexões sobre o racismo. Tradutor J. Guinsburg. 2ª Ed. São 
Paulo: Ed. Difusão. Europeia do Livro. 1960

TIBA, Içami. Quem Ama Educa: Formando Cidadãos Éticos- São Paulo: Integrare 
Editora, 2012.

VELOZO, Aline Debossan; CAMPOS, Dejenana. Mulher e sociedade. Projeto de 
Extensão Teresa de Benguela. Instituto Federal de Mato Grosso, 2024.

https://www.nonada.com.br/2023/06/o-revide-da-mae-preta-artistas-e-pesquisadores-ressignificam-imagens-das-amas-de-leite/
https://www.nonada.com.br/2023/06/o-revide-da-mae-preta-artistas-e-pesquisadores-ressignificam-imagens-das-amas-de-leite/
https://www.nonada.com.br/2023/06/o-revide-da-mae-preta-artistas-e-pesquisadores-ressignificam-imagens-das-amas-de-leite/


além do cuidado

403

Bruna F. P. Carvalho, Márcia S. Ferreira, Celso L. Prudente

VELOZO, Aline Debossan; CAMPOS, Dejenana. E-book Mulher e Sociedade. Projeto 
de Extensão Teresa de Benguela. Instituto Federal de Mato Grosso, 2024.

VIANA. Maíra Boratto Xavier; TREVISAN, Ricardo. O “quartinho de empregada” 
e seu lugar na morada brasileira. IV ENANPARQ. Encontro da Associação Nacional 
de Pesquisa de Pós-Graduação em Arquitetura e Urbanismo. Porto Alegre. 2016. 
Disponível em: https://www.anparq.org.br/dvd-enanparq-4/SESSAO%2007/S07-05-
VIANA,%20M;%20TREVISAN,%20R.pdf. Acesso em: 15 mar. 2025.

VYGOTSKY, Lev. A construção do pensamento e da linguagem São Paulo: Martins 
Fontes. 2000.

https://www.anparq.org.br/dvd-enanparq-4/SESSAO%2007/S07-05-VIANA,%20M;%20TREVISAN,%20R.pdf
https://www.anparq.org.br/dvd-enanparq-4/SESSAO%2007/S07-05-VIANA,%20M;%20TREVISAN,%20R.pdf


404

Cotas Raciais e Decolonialidade
 no Cinema Negro

			   Douglas Martins de Souza1

			   Michel Leite Viana2

			   Luiz Sales do Nascimento3

Introdução

É importante analisar o impacto das cotas raciais e da perspectiva decolonial 
no cinema negro brasileiro contemporâneo. As políticas afirmativas ampliaram o 
acesso de jovens negros aos cursos de cinema e audiovisual, enquanto a decolonialidade 
oferece fundamentos críticos e estéticos para a criação de narrativas que rompem com 
o paradigma eurocêntrico. 

Por meio de revisão bibliográfica e análise de produções recentes, observa-se 
que a convergência entre cotas e decolonialidade promoveu um cinema mais plural, 
democrático e afirmativo, ainda que persistam desafios relacionados ao racismo 
estrutural e à concentração de mercado.

O cinema é uma das linguagens artísticas mais potentes na construção de 
imaginários sociais, narrativas identitárias e memórias coletivas. No entanto, ao 

1 Advogado, mestre em Direito e Doutor em Filosofia pela PUC-SP
2 Professor das Redes Públicas Municipais de São Vicente e Santos, Bacharel licenciado em Educação 
Física
3 Procurador de Justiça – MP-SP, mestre e doutor em Direito pela PUC-SP, e professor do programa de 
pós-graduação stricto sensu em Direito da Universidade Católica de Santos



cotas raciais e decolonialidade

405

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

longo da história do Brasil, o audiovisual tem reproduzido uma estrutura de exclusão 
e invisibilização das populações negras, relegando-as a papéis estereotipados ou à 
marginalidade, enquanto a produção e direção eram dominadas majoritariamente por 
pessoas brancas (ARAÚJO, 2020). Nesse cenário, duas forças transformadoras emergem 
no século XXI: as políticas de cotas raciais no ensino superior e a perspectiva decolonial.

1. Breve histórico do cinema negro no Brasil

O cinema brasileiro foi marcado pela ausência de protagonistas negros em 
papéis dignos, reproduzindo estereótipos (BERNARDET, 2007). Apesar disso, cineastas 
negros resistiram, como Adélia Sampaio, primeira mulher negra a dirigir um longa no 
Brasil. 

Posteriormente, movimentos como o Dogma Feijoada, liderado por Jeferson 
De, consolidaram a noção de um ‘cinema negro brasileiro’ (SILVA, 2018). Em outras 
edições da Mostra Internacional sobre Cinema Negro apontamos essas referências.  

O cinema negro brasileiro constitui um campo fundamental da produção cultural 
e artística no país, ao articular narrativas, estéticas e perspectivas que confrontam a 
hegemonia do olhar branco nas representações audiovisuais. Mais do que um gênero, o 
cinema negro é uma prática política, estética e cultural que busca afirmar a subjetividade, 
a memória e as lutas da população negra no Brasil. Sua história está diretamente ligada 
a processos de resistência e à disputa por espaços de visibilidade em um contexto de 
racismo estrutural que, por décadas, relegou artistas, roteiristas e diretores negros 
à margem da produção audiovisual. Desde o início do cinema no Brasil, a presença 
negra esteve marcada por estereótipos e invisibilizações. Filmes do período do cinema 
mudo e das primeiras produções sonoras frequentemente reforçaram imagens racistas, 
associando personagens negros a papéis subalternos, cômicos ou violentos. A herança 
do imaginário escravocrata, somada à ausência de profissionais negros em posições de 
direção e roteiro, manteve a população afrodescendente representada como objeto da 
narrativa e não como sujeito de sua própria história.

A partir das décadas de 1970 e 1980, emergem cineastas negros que passam a 
disputar os espaços de criação e de narrativa. Nomes como Zózimo Bulbul, considerado 
o pioneiro do cinema negro no Brasil, inauguraram uma estética que buscava recuperar 
a ancestralidade africana e dar centralidade à experiência negra. Seu curta Alma no 



cotas raciais e decolonialidade

406

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

Olho (1974) é referência fundamental, condensando, em imagens poéticas, a trajetória 
de escravização, resistência e afirmação identitária. Paralelamente, o cinema marginal 
e os movimentos culturais da época também abriram brechas para que artistas negros 
encontrassem formas alternativas de produção, ainda que em condições precárias e sem 
apoio institucional.

Nos anos 2000, com o fortalecimento de políticas afirmativas e culturais, o 
cinema negro brasileiro ganha maior institucionalidade. Festivais como o Encontro 
de Cinema Negro Zózimo Bulbul – Brasil, África e Caribe, criado em 2007 no Rio 
de Janeiro, tornaram-se espaços de difusão, formação e troca entre cineastas negros 
brasileiros e da diáspora africana. Esses encontros contribuíram para a consolidação de 
uma rede de produção e para a ampliação do acesso do público a narrativas afrocentradas. 
Coletivos de realizadores e produtoras independentes também desempenharam papel 
central nesse processo, reivindicando recursos públicos, espaço na mídia e visibilidade 
crítica. 

Na última década, a produção audiovisual negra no Brasil conquistou novas 
dimensões, tanto no cinema quanto nas plataformas de streaming e televisão. Filmes 
como Branco Sai, Preto Fica (2014), de Adirley Queirós, e Medida Provisória (2022), 
dirigido por Lázaro Ramos, exemplificam diferentes vertentes do cinema negro 
contemporâneo: do experimental e politizado à ficção de grande alcance popular. O 
protagonismo de mulheres negras também marca este período, com cineastas como 
Viviane Ferreira, Juliana Vicente, Camila de Moraes e Yasmin Thayná, que têm 
desenvolvido obras que questionam as estruturas coloniais do cinema e afirmam novas 
narrativas sobre negritude, gênero e território.

2. As cotas raciais e o acesso ao audiovisual

A Lei 12.711/2012 representou um marco para a democratização do ensino 
superior. Para o campo do cinema, significou a entrada de novos sujeitos, com outras 
vivências e sensibilidades. Isso resultou em novas narrativas e no fortalecimento de 
coletivos e mostras de cinema negro (GOMES, 2017). A adoção das cotas raciais nas 
universidades brasileiras representou uma das mais importantes políticas de ação 
afirmativa no país. Para além da democratização do acesso ao ensino superior, as cotas 
transformaram de forma significativa os campos culturais e artísticos, especialmente o 
cinema. 



cotas raciais e decolonialidade

407

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

O cinema negro brasileiro encontrou nas ações afirmativas um espaço para 
a formação de novas gerações de cineastas, roteiristas e atores. Para entender esse 
processo é preciso recorrer à cronologia do debate sobre cotas raciais na sociedade 
que contribuiria para o processo de maturação do tema, ainda que informalmente, no 
cinema negro, com destaque para a assimilação das ações afirmativas nas produções 
cinematográficas e dramatúrgicas.

O início dos anos 2000 foi marcado por debates internacionais e nacionais em 
torno do combate ao racismo estrutural. Em 2001, a Conferência de Durban, promovida 
pela ONU, pressionou o Brasil a criar políticas de reparação. Como resposta, algumas 
universidades estaduais, como a Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ) e a 
Universidade de Brasília (UnB), implantaram os primeiros sistemas de cotas raciais. No 
campo do cinema, esse momento representou a inserção inicial de estudantes negros nos 
cursos superiores de Comunicação e Artes. Embora a produção fosse ainda incipiente, 
curtas-metragens realizados em universidades já apontavam para a construção de 
uma nova narrativa audiovisual, centrada em experiências e identidades negras. Esse 
processo abriu caminho para a formação de coletivos e produtoras independentes, que 
passaram a disputar espaços historicamente negados.

Na década de 2020, observa-se a afirmação de cineastas negros em produções 
comerciais e de grande alcance popular. A chegada dessa geração às plataformas de 
streaming e ao circuito cinematográfico consolidou o impacto das cotas raciais como 
política estruturante. Nesse período, observa-se também o ingresso de roteiristas 
e diretores negros em salas de dramaturgia televisiva, resultando em uma maior 
pluralidade de enredos. 

Obras como a já citada Medida Provisória, marcam a presença do cinema 
negro em produções de grande visibilidade, abordando temas de racismo estrutural e 
identidade com complexidade dramatúrgica. Além disso, a estética negra no audiovisual 
brasileiro passa a dialogar com perspectivas decoloniais, trazendo para o centro da 
narrativa questões de ancestralidade, territorialidade e memória. Essa mudança reflete a 
capacidade transformadora das ações afirmativas, que impactam não apenas a formação 
de profissionais, mas também a própria representação simbólica da negritude no 
audiovisual. 

A cronologia recente demonstra que as cotas raciais foram decisivas para 
a renovação do cinema negro brasileiro. Nos anos 2000, abriram espaço para os 



cotas raciais e decolonialidade

408

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

primeiros estudantes de cinema negros nas universidades públicas; na década de 2010, 
consolidaram uma geração de realizadores que reconfigurou a dramaturgia e os festivais 
de cinema; e, nos anos 2020, possibilitaram a presença de cineastas, roteiristas e atores 
negros em produções de alcance nacional e internacional. Assim, as ações afirmativas 
não apenas democratizaram o acesso ao ensino superior, mas também produziram 
um impacto direto na construção de narrativas audiovisuais mais plurais, diversas e 
comprometidas com a justiça social. O cinema negro brasileiro, fortalecido por esse 
processo, afirma-se como um campo estético e político essencial para a compreensão 
das disputas contemporâneas em torno de representação e identidade.

3. A decolonialidade como perspectiva crítica

O pensamento decolonial, formulado por Quijano (2000) e Mignolo (2005), 
critica a colonialidade do poder. No cinema negro, essa perspectiva inspira narrativas 
enraizadas nas experiências afro-diaspóricas. Obras Thayná e ‘Um dia com Jerusa’ (2020) 
de Viviane Ferreira exemplificam uma estética decolonial (WALSH, 2009). O cinema, 
enquanto prática cultural e tecnológica, consolidou-se sob uma lógica eurocêntrica que 
hierarquizou corpos e culturas. 

No Brasil, a população negra, embora majoritária, foi historicamente 
representada de forma estereotipada ou invisibilizada no audiovisual. Esse processo se 
vincula à colonialidade do poder (Quijano, 2005), que persiste para além do colonialismo 
formal, estruturando hierarquias raciais e culturais.Nas últimas décadas, o cinema 
negro brasileiro emergiu como prática estética e política, articulando-se ao pensamento 
decolonial e propondo uma ruptura com a hegemonia imagética da branquitude. 

A presença negra no cinema nacional foi, desde o início do século XX, construída 
sob a lógica da colonialidade. Personagens negros, como ressaltamos, apareciam em 
papéis subalternos, associados ao humor, ao exotismo ou à violência (Araújo, 2000). 
Tal representação não se limitava a escolhas narrativas, mas expressava a hegemonia 
de um olhar branco que definia quem podia ou não ser sujeito da história. Essa 
perspectiva corresponde ao que Quijano (2005) define como colonialidade do ser e do 
saber, pela qual o conhecimento e a subjetividade da população negra foram negados ou 
inferiorizados. Assim, o cinema brasileiro, em sua tradição hegemônica, reproduziu o 
projeto de branqueamento cultural e estético. A emergência do cinema negro brasileiro, 



cotas raciais e decolonialidade

409

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

sobretudo a partir da década de 1970, marca uma inflexão no campo audiovisual. O já 
citado curta “Alma no Olho”, tornou-se um marco inaugural também nesse contexto ao 
articular estética experimental e crítica política, sintetizando a experiência histórica da 
população negra em imagens de resistência.

3.1. Desconstrução imagética do eurocentrismo

O cinema negro brasileiro opera a desconstrução imagética do eurocentrismo 
em três níveis: Epistemológico: Ao valorizar cosmovisões afro-diaspóricas, o cinema 
negro rompe com a exclusividade da racionalidade ocidental como eixo de enunciação. 
Estético: A mise-en-scène incorpora oralidade, sonoridade, corporeidade e ancestralidade, 
instaurando novas linguagens visuais. Político: A narrativa desloca o negro da posição de 
objeto para a de sujeito da história, reivindicando o cinema como prática de resistência. 

Em resumo, as relações entre a decolonialidade e o cinema negro, operam 
no campo da desconstrução das narrativas hegemônicas e propõem epistemologias 
alternativas. Partindo do marco teórico decolonial (Quijano, 2000; Mignolo, 2003; 
Walsh, 2009), posicionando o cinema negro como uma ferramenta de descolonização 
estética, política e epistemológica. 

Tais aspectos se destacam nas obras como Kbela (Thayná, 2015) e Café com 

Canela (Nicácio & Rosa, 2017), articuláveis em conceitos como colonialidade do poder, 
reexistência e afrocentricidade. Conclui-se que o cinema negro não apenas questiona 
estruturas racistas, mas também ressignifica imaginários, propondo novas formas de 
produção e circulação audiovisual.

4. Ameaça anti-woke ao cinema negro brasileiro: uma análise crítica dos 

mecanismos de silenciamento

O cinema negro brasileiro e internacional tem se afirmado como espaço 
fundamental de resistência simbólica e política. A emergência de cineastas negros, a 
ampliação da representatividade nas telas e o fortalecimento de circuitos independentes 
revelam em si um movimento que busca romper com a lógica colonial da imagem e 
disputar os significados da cultura audiovisual, como visto. No Brasil, as políticas de cotas 
raciais no ensino superior e os editais culturais direcionados a grupos historicamente 



cotas raciais e decolonialidade

410

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

marginalizados foram determinantes para a formação de novos realizadores, ampliando 
o campo do cinema negro, como apontado aqui.

Contudo, em tempos recentes, observa-se uma onda global de contestação 
às ações afirmativas. No cenário estadunidense, a Suprema Corte decidiu, em 2023, 
restringir a utilização de critérios raciais em processos seletivos universitários. No 
Brasil, setores políticos conservadores e movimentos ligados ao discurso “anti-woke” 
têm questionado a legitimidade das cotas e a necessidade de políticas públicas para 
igualdade racial. Esse movimento ameaça não apenas conquistas acadêmicas e sociais, 
mas também repercute diretamente no campo cultural, podendo limitar os espaços 
conquistados pelo cinema negro e já se constitui em ameaça global.

O Cinema Negro brasileiro, entendido enquanto produção cinematográfica 
realizada por cineastas negras e negros que centram narrativas, estéticas e perspectivas 
oriundas de suas experiências e cosmovisões (GONÇALVES, 2021; SANTOS, 
2022), consolida-se como um contraponto fundamental à narrativa hegemônica 
eurocêntrica. No entanto, seu recente processo de insurgência e visibilidade tem sido 
concomitantemente confrontado por uma reação backlash organizada, materializada 
no fenômeno global designado como “movimento anti-woke”. Este movimento, que 
se articula como uma oposição agressiva a avanços socioculturais ligados a pautas de 
racialidade, gênero e sexualidade (NGAI, 2023), configura uma ameaça multifacetada 
ao pleno desenvolvimento do Cinema Negro no Brasil, atacando-o em suas bases de 
produção, distribuição, recepção e legitimação artística.

O termo “woke”, cuja gênese remete à conscientização contra a injustiça racial 
nas comunidades negras norte-americanas, foi ressignificado pejorativamente por 
setores conservadores e reacionários. Seu uso atual no debate público serve como 
um significante vazio para descreditar e satanizar qualquer iniciativa que promova 
equidade, reconhecimento de identidades historicamente marginalizadas ou a crítica a 
estruturas de poder (FREITAS, 2024). No campo cinematográfico, a retórica anti-woke 
se manifesta através de narrativas específicas que buscam minar a potência política e a 
viabilidade econômica das obras negras.

Um dos mecanismos primários desta ofensiva ocorre no âmbito da produção 
e financiamento. Argumentos falaciosos que opõem “qualidade artística” a “agenda 
identitária” são mobilizados para criar um clima de hostilidade e risco em torno de 
projetos liderados por profissionais negros (SILVA, 2023). Este contexto pode levar a 



cotas raciais e decolonialidade

411

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

um arrefecimento de investimentos privados, onde empresas e patrocinadores, temendo 
boicotes ou associação a supostas “polêmicas”, tornam-se reticentes em apoiar narrativas 
explicitamente antirracistas. Concomitantemente, pressiona-se instituições públicas e 
editais de fomento – como os da Ancine ou leis de incentivo – para a abolição de critérios 
de cotas e ações afirmativas, sob a alegação de que estas ferramentas corromperiam uma 
suposta “meritocracia” artística, ignorando deliberadamente as barreiras históricas que 
construíram a exclusão racial no audiovisual (ALMEIDA, 2022). 

A ameaça mais insidiosa, contudo, é a internalização desse clima por parte de 
criadores e produtoras, levando a processos de autocensura e ao esvaziamento temático 
para garantir viabilidade, num fenómeno que Duarte (2020) identifica como a “sutura 
prévia do discurso disruptivo”. No eixo da distribuição e exibição, a ameaça opera 
através de estratégias de deslegitimação e intimidação. 

Plataformas de streaming e distribuidoras, orientadas por uma lógica de 
maximização de lucro e minimização de riscos, podem passar a enxergar o Cinema Negro 
como um produto “nicho” ou “controverso”, preferindo priorizar conteúdos percebidos 
como “neutros” – categoria que, na prática, camufla a perpetuação da normatividade 
branca (CARVALHO, 2023). 

Campanhas coordenadas de desmoralização, como o bombardeamento de 
plataformas de avaliação (IMDb, Letterboxd) com críticas negativas antes mesmo do 
lançamento, visam sabotar o desempenho algorítmico do filme, reduzindo drasticamente 
sua visibilidade e potencial de alcance. Esta prática, conhecida como review “bombing”, é 
um instrumento eficaz de silenciamento na economia de atenção das plataformas digitais 
(ZANOTTO, 2024). Somam-se a isso pressões diretas sobre cinemas e curadorias de 
festivais para evitar a programação de obras acusadas de “fomentar divisão”, cerceando 
o direito do público ao acesso e ao debate plural.

Por fim, o ataque anti-woke busca sequestrar o próprio processo de recepção 
crítica e pública. A discussão estética e narrativa sobre a obra é suplantada por um 
debate reducionista que a enquadra exclusivamente nos termos de uma guerra cultural 
artificial. A película deixa de ser analisada como um objeto artístico complexo para ser 
tratada como um mero panfleto político, seja para glorificação ou, mais comumente, 
para estigmatização (RIBEIRO, 2023). Este ambiente de toxicidade, frequentemente 
marcado por ataques misóginos e racistas direcionados a cineastas e elencos negros, 
particularmente mulheres, visa o esgotamento físico e mental desses profissionais, 



cotas raciais e decolonialidade

412

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

constituindo uma forma de violência epistêmica que busca calar vozes através do 
assédio. Ademais, persiste a narrativa perversa que busca deslegitimar a presença 
de artistas negros no campo, atribuindo seu sucesso a “cotas” ou “modismo”, nunca 
ao talento ou ao rigor artístico, num movimento que reflete o que Hooks (1995) já 
denominava como a recusa em reconhecer o olhar negro como portador de um poder 
transformador. Portanto, a ameaça anti-woke não é um mero desacordo ideológico, 
mas uma campanha estruturada com impactos materiais concretos. 

Seu alvo é a capacidade do Cinema Negro de existir como um campo vibrante 
de produção de sentidos, memória e futuros possíveis. Enfrentá-la exige mais do que 
resistência; demanda a construção de estratégias contra-hegemônicas robustas que 
garantam a permanência e o florescimento dessas narrativas fundamentais para a 
democratização efetiva da cultura brasileira.

5. Novos desafios e horizontes de resistência

É necessário analisar, à luz dos recentes desdobramentos do debate público, 
os contornos específicos da ameaça representada pelo movimento anti-woke ao 
Cinema Negro brasileiro em ascensão. Este movimento não constitui mera oposição 
ideológica, mas um mecanismo sofisticado de backlash reacionário que opera de forma 
multidimensional, visando minar as bases materiais e simbólicas que têm permitido a 
insurgência de vozes, estéticas e narrativas negras no audiovisual nacional. Os desafios 
que se impõem, portanto, são complexos e exigem respostas igualmente multifacetadas. 

O primeiro e mais premente desafio é econômico-produtivo: a pressão por um 
retorno a critérios opacos de “meritocracia” e a estigmatização de projetos negros como 
“arriscados” ou “nichados” ameaçam contrair as já limitadas fontes de financiamento 
público e privado. Isto demanda da comunidade cinematográfica negra e de suas 
aliadas a elaboração de estratégias contundentes de advocacy institucional para a defesa 
intransigente das políticas de ação afirmativa, compreendendo-as não como concessão, 
mas como reparação histórica e imperativo democrático. Paralelamente, torna-se 
estratégico fomentar modelos alternativos de financiamento, como coproduções 
internacionais com fundos dedicados a diásporas, financiamento coletivo comunitário e 
parcerias com fundos de impacto social, reduzindo a dependência de fontes tradicionais 
vulneráveis ao boicote.



cotas raciais e decolonialidade

413

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

O segundo desafio reside no campo discursivo e da recepção. A tentativa 
de sequestro da obra, reduzindo-a a um mero artefato na guerra cultural, exige a 
construção de trincheiras críticas sólidas. É imperativo fortalecer e amplificar uma 
crítica especializada, negra e antirracista, capaz de analisar as produções a partir de suas 
próprias lentes estéticas e políticas, desmontando a falsa dicotomia entre «qualidade 
técnica» e «conteúdo político». A disputa pelos algoritmos das plataformas e pela 
visibilidade também passa pela criação de redes sólidas de divulgação e curadoria 
alternativas, que protejam as obras dos ataques coordenados e as apresentem a públicos 
receptivos.

Por fim, o terceiro e talvez mais crucial desafio é subjetivo e comunitário. 
O ambiente de hostilidade e violência online pode gerar paralisia, autocensura 
e esgotamento. A resistência, neste aspecto, passa pelo fortalecimento de redes 
de acolhimento, apoio mútuo e saúde mental entre profissionais negros, criando 
ecossistemas de proteção que permitam a continuidade da criação sem a capitulação 
à pressão. A celebração das próprias conquistas e a valorização da comunidade como 
espaço de refúgio e validação tornam-se atos políticos fundamentais.

O Cinema Negro brasileiro não é um projeto estético uníssono, mas um vasto e 
diverso continente de possibilidades narrativas. A guerra cultural anti-woke, ao tentar 
enquadrá-lo como uma ameaça monolítica, revela justamente seu potencial disruptivo. 
O desafio que se coloca é transformar essa reação, que é sintoma de seu sucesso, 
em combustível para a próxima fase de sua jornada: consolidar-se não como uma 
moda passageira ou um item de catálogo para plataformas, mas como uma realidade 
permanente, incontornável e vital da cultura cinematográfica brasileira, capaz de narrar 
a si mesma, em toda a sua complexidade, liberdade e potência. O futuro deste cinema 
dependerá não apenas de sua capacidade de resistir ao cerco, mas de seguir criando, 
inventando e ocupando espaços, redefinindo, no processo, os próprios contornos do 
que se entende por cinema nacional.

6. O direito como instrumento de resistência

As ações afirmativas, nas suas mais variadas modalidades, parecem ser, como 
visto, um instrumento eficaz de política pública para a inclusão dos negros nos diversos 
ramos da vida social. Ademais, a emersão de uma sociedade informatizada e em rede, 



cotas raciais e decolonialidade

414

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

fruto da revolução tecnológica no campo da microeletrônica, conjugada com ações 
afirmativas de inclusão, propicia à população negra e pobre das periferias expressar, 
com eco social, por meio da arte, inclusive aquela exteriorizada nos audiovisuais, seu 
inconformismo com a realidade cotidiana, propondo ou ensejando, pela reflexão dos 
destinatários de suas obras, soluções e aportes para um projeto de sociedade tal qual 
querida pela Constituição Cidadã de 1988, que tem por objetivos, conforme se vê dos 
quatro incisos de seu artigo 3º, I - construir uma sociedade livre, justa e solidária; II - 
garantir o desenvolvimento nacional; III - erradicar a pobreza e a marginalização e reduzir 
as desigualdades sociais e regionais; e IV - promover o bem de todos, sem preconceitos 
de origem, raça, sexo, cor, idade e quaisquer outras formas de discriminação.

A via das ações afirmativas na área dos audiovisuais, para além de contribuir com 
a consecução dos objetivos do Estado brasileiro, é capaz de conferir concretude ao tipo 
de sociedade política projetada no preâmbulo constitucional4, qual seja uma sociedade 
pluralista e sem preconceitos. E é esse pluralismo, e a abertura de uma sociedade sem 
preconceitos, que suscitam um debate mais rico, capaz de oferecer projetos de sociedade 
ainda dentro dos marcos institucionais, realizando o sonho do constituinte originário, 
ou concluindo por projetos de ruptura política, econômica e social. O fato é que acolher 
os interesses e demandas das minorias nos debates realizados na esfera pública, propicia 
a confecção de projetos mais complexos e, por conseguinte, mais eficazes na esfera 
política.

Os audiovisuais, sobretudo o cinema, além da estética de novo tipo forjada pelo 
processo histórico incessante, pode, por exemplo, por meio de documentários, vincular 
a memória à cidadania, trazendo a discussão e o consequente aprendizado acerca das 
origens da desigualdade, das lutas sociais, e das conquistas democráticas. 

E se muito se ganhou com a evolução decorrente das lutas acima citadas, e das 
vitórias propiciadas com a da volta da democracia, vislumbra-se hoje a possibilidade 
de retrocessos impensáveis com a ascensão da extrema direita em todo o mundo. 
É verdade sabida, pela identidade de ação política, que nesta quadra do século XXI, 

4 Nós, representantes do povo brasileiro, reunidos em Assembleia Nacional Constituinte para instituir 
um Estado democrático, destinado a assegurar o exercício dos direitos sociais e individuais, a liberdade, 
a segurança, o bem-estar, o desenvolvimento, a igualdade e a justiça como valores supremos de uma 
sociedade fraterna, pluralista e sem preconceitos (o grifo é nosso), fundada na harmonia social e compro-
metida, na ordem interna e internacional, com a solução pacífica das controvérsias, promulgamos, sob a 
proteção de Deus, a seguinte Constituição da República Federativa do Brasil.



cotas raciais e decolonialidade

415

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

governos autoritários do espectro reacionário lograram conquistar o poder pelo voto 
em países como a Hungria, Polônia, Turquia, Israel e, mais recentemente, Estados 
Unidos da América.

Identificáveis por seus modos de agir político, com o objetivo de minar o sistema 
democrático liberal, e impedir que se mostrem viáveis as alternativas de democracias 
sociais, pretendem se perpetuar na posição de mando para concretizar seus desígnios de 
solidificação de uma nova etapa no sistema econômico predominante no planeta.

Em quase todos os Estados onde assumiram o poder, seguem um roteiro de 
deslegitimação do sistema eleitoral e desacreditação do sistema de justiça, não apenas 
veiculando notícias falsas (fake news), mas também, no último caso, se valendo do efeito 
backlash5. Além do que, assediam a imprensa e a sociedade civil, e buscam a disciplina 
política por meio da judicialização punitiva de opositores e dissidentes. Ganham adesão 
das massas com a criação de narrativas falsas acerca de inimigos externos e internos, 
com o escopo de, pela inoculação do medo, militarizar retórica e simbolicamente a 
sociedade (escola sem partido, colégios cívico-militares, o perigo da China comunista 
etc), o que justifica a implantação de um sistema de vigilância e restrições a direitos.

O sequestro do aparelho de Estado, com todas essas insidiosas e nada éticas 
ações políticas, se dá por dentro dele, quando já conquistaram o poder político com o 
mesmo discurso que agora põem em prática, conferindo a falsa sensação de que ainda 
se vive sob um regime democrático. Assim operam a normalização da repressão, diante 
do esgotamento dos opositores, da captura dos poderes estatais, e do convencimento 
pelo medo da população em geral. O senso comum não é forjado apenas pelo medo, 
mas também, como visto, pela ideologia. E os audiovisuais encenam papel importante 

5 O efeito backlash na área dos direitos humanos consiste na reação política adversa após decisão judicial 
favorável a um determinado tema de direitos humanos visto como controvertido (por exemplo, descri-
minalização do aborto ou da maconha). Tal contra-ataque é realizado, em geral, por meio de (i) reforma 
legislativa ou constitucional em sentido oposto à decisão judicial; (ii) vetos a determinados  nomes para 
ocupar vagas abertas em relevantes cargos do Poder Judiciário, do Ministério Público e da Defensoria, 
e, ao mesmo tempo; (iii) esforço para preencher tais vagas com pessoas notoriamente contrárias a tais 
decisões; (iv) aumento do número de vagas no Tribunal máximo do país, visando constituir uma nova 
maioria contrária a tais temas (packing ou “empacotamento” – fidelização – do Tribunal máximo); (v) 
aumento dos controles administrativos em órgãos externos de controle da Magistratura e Ministério 
Público, para que sejam evitadas ações ou decisões “ativistas”; (vi) eliminação ou redução dos tipos mais 
frequentes de ações judiciais que possam conter tais decisões atividas. RAMOS, André Carvalho. Curso 
de Direitos Humanos. 9ª edição-São Paulo: SaraivaJur, 2022, p. 164.



cotas raciais e decolonialidade

416

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

e fundamental para a cristalização ideológica na formação do senso comum, com os 
ataques às atividades científicas e acadêmicas de ensino, pesquisa e extensão.

Não à toa, ganhou proporção inaudita, pelo volume de dinheiro investido, 
a veiculação de vídeos e documentários da empresa Brasil Paralelo, que tendo como 
uma de suas referências o pseudo intelectual Olavo de Carvalho, produz conteúdos que 
combatem o progressismo e questionam consensos históricos e científicos6. Há notícias 
segundo as quais os documentários e vídeos distorcidos da Brasil Paralelo teriam 
chegado a duzentos e oitenta e quatro escolas e organizações não governamentai7, o que 
demonstra a força do poder econômico e político da extrema direita, nada obstante a 
tentativa de resistência da Associação Nacional de História (Anpuh) junto ao Ministério 
da Educação8. 

Esses vídeos e documentários, além de provocar alienação e negacionismo em 
quem não tem formação educacional sólida, incitam o ódio que serve como combustível 
para o monitoramento, censura, e até demissão de professores. As consequências são 
as piores: fortalece uma característica da hipermodernidade, qual seja a descrença 
na ciência9, além de ameaçar a produção de conhecimento, o desenvolvimento 
de tecnologias e de pesquisas. O ataque sem precedentes à academia e a ciência em 
geral, com a finalidade de difundir o negacionismo e a alienação em sociedades ditas 
civilizadas, assim como a investida contra políticas públicas para minorias, a exemplo 
das ações afirmativas, deixou o plano da retórica e ganhou, nos Estados Unidos da 
América, contornos jurídicos.

Para a finalidade deste artigo, vale considerar a edição, pelo presidente da 
república norte-americana, da ordem executiva n.º 14.173, uma espécie normativa 
não existente no ordenamento jurídico brasileiro, com um objetivo bem destacado, 
conforme pontua Douglas Martins em artigo recentemente publicado: “O propósito 

6 Consulta em 13 de agosto de 2025, às 13h:00m, ao sítio eletrônico https://www.intercept.com.
br/2024/11/28/brasil-paralelo-produtora-de-extrema-direita/
7 Consulta em 13 de agosto, às 14h:13m, no sítio eletrônico https://www.intercept.com.br/2024/11/27/
brasil-paralelo-mecenas-escolas-ongs/
8 Informação colhida após consulta no dia 13 de agosto de 2025, às 14h:35m, no sítio eletrônico da 
referida Associação Nacional de História: https://anpuh.org.br/index.php/2015-01-20-00-01-55/
noticias2/noticias-destaque/item/7723-anpuh-seres-mec
9 CASTELLS, Manuel. A era da informação: economia, sociedade e cultura; vol. 1: A Sociedade em Rede. 
8ª edição. São Paulo: Editora Paz e Terra, 2005, p. 65.

https://www.intercept.com.br/2024/11/28/brasil-paralelo-produtora-de-extrema-direita/
https://www.intercept.com.br/2024/11/28/brasil-paralelo-produtora-de-extrema-direita/
https://www.intercept.com.br/2024/11/27/brasil-paralelo-mecenas-escolas-ongs/
https://www.intercept.com.br/2024/11/27/brasil-paralelo-mecenas-escolas-ongs/
https://anpuh.org.br/index.php/2015-01-20-00-01-55/noticias2/noticias-destaque/item/7723-anpuh-seres-mec
https://anpuh.org.br/index.php/2015-01-20-00-01-55/noticias2/noticias-destaque/item/7723-anpuh-seres-mec


cotas raciais e decolonialidade

417

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

declarado pela Ordem é colocar esses programas na ilegalidade sob a acusação de 
violarem o direito individual de igualdade”10.   

Curioso é que os presidentes norte-americanos John Kennedy e Lyndon 
Johnson utilizaram exatamente as ordens executivas para, respectivamente, criar ações 
afirmativas estabelecendo cotas para negros visando oportunidades iguais de emprego, 
e estabelecendo o sistema de cotas nas empresas que se candidatassem a contratar com 
o Estado11. Há uma tentação, para compreender melhor a natureza jurídica das ordens 
executivas, de compará-la a medida provisória, ou ao famigerado decreto-lei da época 
da ditadura no Brasil.

O cotejo é impróprio, uma vez que nos dois casos, das vigentes medidas 
provisórias, e dos extintos decretos-leis, há a participação do Poder Legislativo, seja 
para recusar ou convolar a medida provisória editada pelo Chefe do Executivo em lei, 
seja para aprovar ou, com obstrução por falta de quórum, aprovar o decreto-lei, que se 
tornava assim, lei. É bem verdade que o Congresso norte-americano pode, de tempos 
em tempos, analisar se a ordem executiva foi editada em conformidade com os limites 
constitucionais12, mas não é atividade parlamentar corriqueira.

Há um primeiro tipo de ordens executivas, similares ao nosso decreto, 
expedido pelo Chefe do Executivo visando regulamentar leis, sem, no entanto, inovar 
a ordem jurídica; mas há ordens executivas que criam e alteram estruturas e processos 
institucionais, ou seja, os presidentes usam sua autoridade para conformar e alterar 
o quadro organizacional do Poder Executivo13, em verdadeira atividade legiferante. 

10 MARTINS, Douglas. Racismo Trumpista. A volta da supremacia branca, in Revista Esquerda Petista 
– 16- maio de 2025, p.25.
11 Em linha com essa verificação, lembre-se que foi também por meio de ordem executiva que a ideia de 
“ação afirmativa” – as quotas raciais obrigatórias em vários setores - se cristalizou na consciência nacional 
norte-americana. John Kennedy usou tal expressão na criação, por ordem executiva, de uma Comissão 
Presidencial de Oportunidades Iguais no Emprego. Lyndon Johnson também recorreu à palavra em 
ordem executiva subseqüente, de acordo com a qual os contratos governamentais condicionar-se-iam à 
implementação de programas de ação afirmativa pelos contratantes privados. CINTRA, Antônio Octávio. 
As Ordens Executivas nos Estados Unidos. Biblioteca Digital da Câmara dos Deputados. In file:///C:/
Users/sales/Downloads/ordens_executivas_cintra.pdf , acessado em 14 de agosto de 2025, às 12h:30m.
12 Para resguardar-se e não ver suas prerrogativas surrupiadas pelas ordens executivas, o Congresso 
norte-americano de tempos em tempos submete algumas delas a um exame mais atento, para ver se 
fogem dos limites toleráveis de autonomia do Executivo. Idem, com acesso em 14 de agosto de 2025, às 
18h:32m.
13 Idem, com acesso em 14 de agosto, às 18:43h.

file:///C:/Users/sales/Downloads/ordens_executivas_cintra.pdf
file:///C:/Users/sales/Downloads/ordens_executivas_cintra.pdf


cotas raciais e decolonialidade

418

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

Ademais, há ordens executivas de um terceiro tipo14 que servem como instrumento de 
negociação, visando moldar o contexto da política pública. São normas que compelem 
apenas o Poder Executivo a respeitá-las, mas tem grande efeito político por indutora 
que é do setor privado a agir em conformidade com ela.

Assim, afastando o anacronismo geográfico-jurídico, podemos dizer que a 
primeira espécie de ordens executivas corresponde ao nosso decreto, próprio para 
atividade executiva suscitar a executabilidade das leis feitas pelo Poder Legislativo, 
sem inovar a ordem jurídica. Há aquelas que objetivam mudar as estruturas da 
própria Administração Pública, extinguindo ou criando órgãos, fortalecendo ou 
enfraquecendo os existentes, com eficácia apenas para o próprio Poder Executivo, o que 
leva doutrinadores norte-americanos a identifica-las com a própria lei, configurando, 
segundo os mesmos juristas, instrumento de um regime totalitário15. 

A terceira espécie é a ordem executiva sob comento, que para ter plena eficácia 
jurídica e social, necessita de outras condutas, jurídicas e/ou políticas, para produzir seus 
efeitos, como por exemplo a nomeação de funcionários fieis ao programa presidencial, 
e/ou corte de verbas e, no caso do setor privado, de ser pressionado com instrumentos 
tributários para aderir ao programa. A leitura da referida normativa visa desmantelar 
todas as políticas públicas com base em ações afirmativas sobre diversidade, equidade 
e inclusão. No Brasil, a espécie normativa ordens executivas não existe, a não ser a de 
primeiro tipo, com o nomen iuris decreto. O Chefe do Executivo eleito para o mandato 
2019/2022 no Brasil mostrou-se um autocrata, porquanto entre outras práticas políticas 
ínsitas a este tipo de governo, o autocrático, perseguiu minorias e criou a narrativa 
de as ações afirmativas que buscam a promoção da diversidade, equidade e inclusão, 
configurarem mero queixume.

14 Um terceiro tipo de ordens executivas se dá quando os presidentes se valem de sua autoridade unilateral 
como instrumento de negociação, na tentativa de moldar o contexto da política pública. Nesse caso, 
é grande a importância das tomadas simbólicas de posição. Clinton, por exemplo, editou uma ordem 
executiva pela qual se tornou proibido fumar em prédios públicos. Com isso, agradou a um importante 
público de ambientalistas e sanitaristas, e trouxe a questão do fumo para o plano da intervenção estatal. 
Idem, com acesso em 14 de agosto, às 19h:15m.
15 Por essa razão, muitos comentaristas olham-nas como indicativas de tendências ditatoriais no governo 
norte-americano. A ordem executiva seria exemplo de poder irresponsável e um modo de fugir da 
opinião pública e das restrições constitucionais. Nas manifestações mais extremas, as ordens executivas 
são pintadas como instrumento do governo secreto e do totalitarismo. Idem, com acesso em 14 de agosto 
de 2025, às 19h:36m.



cotas raciais e decolonialidade

419

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

A julgar verdadeiro o ensinamento segundo o qual é no segundo mandato que os 
autocratas (quando as democracias morrem) põem em marcha a práxis do seu discurso, 
é preciso agir para que, se eleito como o sucessor do atual governo, não encontre mais 
espaço político para implementar políticas de retrocesso contra as ações afirmativas 
que propiciam, na produção e difusão do audiovisual, a diversidade, a equidade e a 
inclusão. Essa é uma questão que está em disputa, e é necessário, se queremos defender a 
democracia tal qual gizada pelo constituinte de 1988, manejar todo o arcabouço jurídico-
institucional com a finalidade de preservar conquistas e implementar ainda mais outras 
ações afirmativas no mesmo sentido. A ordem jurídica é instrumental que pode ser 
usado em qualquer situação, e em qualquer regime político, porém, para garantia de que 
as ações afirmativas de diversidade, equidade e inclusão não vão ceder passo a uma nova 
ordem autocráticas no futuro, não se pode pensar em reformas, mas em consolidação de 
políticas públicas estruturais.

Afinal, é mais difícil derrubar que reformar.
Não temos aqui a pretensão de apontar políticas públicas para garantir um áudio 

visual que contemple a diversidade, equidade e inclusão, o que exige a participação dos 
diretamente interessados. O propósito deste artigo é apontar como nossa ordem jurídica 
é capaz de ajudar a construir e sustentar políticas estruturais para o setor. Sim, ajudar, 
porquanto se a Constituição não é uma mera folha de papel, como afirmou Ferdinand 
Lassalle, temo-la como tendo força normativa, no precioso escólio de Konrad Hesse.

E a força normativa da Constituição, e também o manejo de toda a legislação 
infraconstitucional, decorrem da utilização do arcabouço constitucional e legal para 
fazer valer direitos. Pode-se assim dizer, que a norma em ação depende da vontade 
política, de governantes e governados.

Assim, a mantença, e o aprofundamento de políticas públicas com base em ações 
afirmativas para a criação e difusão de audiovisuais contemplando a minoria negra e 
periférica contribui decisivamente para o Estado brasileiro alcançar, no campo da cultura, 
aqueles objetivos elencados no artigo 3º de nossa Constituição16,  especialmente o inciso 
IV, que dispõe  que um dos objetivos é a promoção do bem de todos, sem preconceitos de 
origem, raça, sexo, cor, idade e quaisquer outras formas de discriminação.

16 Art. 3º Constituem objetivos fundamentais da República Federativa do Brasil: I - construir uma 
sociedade livre, justa e solidária;  II - garantir o desenvolvimento nacional;  III - erradicar a pobreza 
e a marginalização e reduzir as desigualdades sociais e regionais;  IV - promover o bem de todos, sem 
preconceitos de origem, raça, sexo, cor, idade e quaisquer outras formas de discriminação.



cotas raciais e decolonialidade

420

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

Até mesmo as classes e grupos sociais que tem interesses e demandas não em 
mera contradição, mas em antagonismo com as classes e grupos dominantes, podem se 
beneficiar da contradição de uma constituição liberal social como a nossa, que mascara 
a luta de classes ao prever pluralismo em uma sociedade política que deve promover 
o bem de todos, sem preconceitos de origem, raça, sexo, cor, idade e quaisquer outras 
formas de discriminação. Ora, o bem de todos é fragmento de norma que oculta a 
divisão em classes, mas pode muito bem ser expressão que manifesta na sua mais pura 
essência o interesse público.

Os juristas alinhados com os interesses não subalternos afirmam que interesse 
público é aquilo que a lei preceitua como tal, camuflando, mais uma vez, o que a 
Constituição é, não um contrato, nem um pacto político entre os diversos grupos e 
classes sociais, mas um campo ideológico que serve ao controle, avanços e recuos, 
conforme a conjuntura, dos interesses econômicos, políticos e sociais preponderantes. 
Em uma palavra, os interesses da elite.

Com o advento dos aparelhos de telefonia celular com câmeras, a produção de 
áudio visual foi facilitada. Despiciendo dizer que grande parte do povo porta o aparelho, 
e reflexamente é possível a muitos exercer o direito fundamental previsto no artigo 5º, 
inciso IX, que preceitua: é livre a expressão da atividade intelectual, artística, científica 
e de comunicação, independentemente de censura ou licença.

É certo também, que a Constituição Federal vigente protege, direcionando um 
comando ao legislador para editar lei regulamentadora, isto é, uma obrigação de que ele 
a edite conforme se vê do mesmo artigo 5º, inciso XXVIII: são assegurados, nos termos 
da lei: a) a proteção às participações individuais em obras coletivas e à reprodução da 
imagem e voz humanas, inclusive nas atividades desportivas; b) o direito de fiscalização 
do aproveitamento econômico das obras que criarem ou de que participarem aos 
criadores, aos intérpretes e às respectivas representações sindicais e associativas.

E todos os entes de nossa federação, vale dizer União, Estados, Municípios e o 
Distrito Federal tem competência administrativa, chamada competência comum, nos 
termos do artigo art. 23, inciso III, para proteger os documentos, as obras e outros bens 
de valor histórico, artístico e cultural, os monumentos, as paisagens naturais notáveis 
e os sítios arqueológicos. A obra cinematográfica, ou de áudio visual produzida pelas 
minorias, especialmente por indivíduos negros da periferia pode ter apenas valor 



cotas raciais e decolonialidade

421

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

artístico, ou apenas cultural, ou ainda apenas histórico, ou todos esses valores presentes 
em concomitância, e merecem a proteção estatal, de qualquer dos entes da federação.

A União, como pessoa jurídica de direito público interno do Estado Federal 
brasileiro tem competência para legislar sobre normas gerais sobre essa proteção, como 
se vê do artigo 24, inciso VII, que prevê, o poder deste ente em legislar sobre a proteção 
ao patrimônio histórico, cultural, artístico, entre outros. Aos Estados, Municípios e 
Distrito Federal cabe, nos termos dos parágrafos deste mesmo artigo 24, legislar acerca 
dos mesmos assuntos apenas observando as normas gerais elaboradas pela União, sendo 
certo que exercerão a competência legislativa plena enquanto a União quedar-se inerte.

Há um reforço a este poder de legislar do Município, que possui competência 
suplementar para legislar acerca do tema, conforme o artigo 30, inciso, IX, vazado 
nos seguintes termos: a promover a proteção do patrimônio histórico-cultural local, 
observada a legislação e a ação fiscalizadora federal e estadual. É de lembrar que o 
patrimônio não é sempre material, mas também imaterial.

E no artigo 215 e seguintes o constituinte se preocupou com a cultura, 
prevendo que “O Estado garantirá a todos o pleno exercício dos direitos culturais e 
acesso às fontes da cultura nacional, e apoiará e incentivará a valorização e a difusão das 
manifestações culturais.” O seu § 1º prevê que “O Estado protegerá as manifestações das 
culturas populares, indígenas e afro-brasileiras, e das de outros grupos participantes 
do processo civilizatório nacional.” A proteção das manifestações das culturas afro-
brasileiras engloba, à evidência, as manifestações veiculadas mediante audiovisuais 
feitos por negros periféricos, que constituem patrimônio cultural brasileiro, nos termos 
do artigo subsequente, o artigo 216.

Diz ele que “constituem patrimônio cultural brasileiro os bens de natureza 
material e imaterial, tomados individualmente ou em conjunto, portadores de referência 
à identidade, à ação, à memória dos diferentes grupos formadores da sociedade brasileira, 
nos quais se incluem: I - as formas de expressão; II - os modos de criar, fazer e viver; 
III - as criações científicas, artísticas e tecnológicas; IV - as obras, objetos, documentos, 
edificações e demais espaços destinados às manifestações artístico-culturais; V - os 
conjuntos urbanos e sítios de valor histórico, paisagístico, artístico, arqueológico, 
paleontológico, ecológico e científico.A proteção ao patrimônio audiovisual criados por 
negros periféricos se encaixa em todos os incisos acima listados.



cotas raciais e decolonialidade

422

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

Volvendo ao artigo 215, interessa-nos mais de perto os incisos I, II, IV e V do 
§ 3º daquele artigo antes transcrito: A lei estabelecerá o Plano Nacional de Cultura, de 
duração plurianual, visando ao desenvolvimento cultural do País e à integração das 
ações do poder público que conduzem à: I - Defesa e valorização do patrimônio cultural 
brasileiro; II - produção, promoção e difusão de bens culturais; IV - democratização do 
acesso aos bens de cultura; V - valorização da diversidade étnica e regional. Se este Plano 
Nacional deve contemplar a defesa e a valorização do patrimônio cultural brasileiro, 
e nele se insere a atividade audiovisual de negros periféricos, a eles deve ser dada a 
oportunidade de produzir e difundir seus bens culturais. 

Ocorre que se não houver ações afirmativas para tanto, ficará inviabilizada a 
democratização do acesso a esses bens culturais específicos, implicando na não eficácia 
do fragmento normativo que preceitua a valorização da diversidade étnica e regional. É 
por isso que o § 1º do mesmo artigo 216 prevê que “ O poder público, com a colaboração 
da comunidade, promoverá e protegerá o patrimônio cultural brasileiro, por meio de 
inventários, registros, vigilância, tombamento e desapropriação, e de outras formas de 
acautelamento e preservação. 

Aqui ganham destaque as expressões “colaboração da comunidade” e “outras 
formas de acautelamento e preservação” deste mesmo patrimônio do audiovisual que 
é produzido por negros periféricos, mas encontra obstáculos econômicos para sua 
difusão. Como pode a comunidade participar se não há políticas públicas consistentes, 
como as ações afirmativas, para a difusão desses trabalhos. As ações afirmativas são, 
assim, importante instrumento de proteção que pode permitir a produção e difusão 
desses trabalhos. Aliás, o § 3º deste artigo dispõe que A lei estabelecerá incentivos para 
a produção e o conhecimento de bens e valores culturais. 

O artigo 216-A da Constituição da República cria o “O Sistema Nacional de 
Cultura, organizado em regime de colaboração, de forma descentralizada e participativa, 
institui um processo de gestão e promoção conjunta de políticas públicas de cultura, 
democráticas e permanentes, pactuadas entre os entes da Federação e a sociedade, tendo 
por objetivo promover o desenvolvimento humano, social e econômico com pleno 
exercício dos direitos culturais.” O seu § 1º dispõe que  “O Sistema Nacional de Cultura 
fundamenta-se na política nacional de cultura e nas suas diretrizes, estabelecidas no 
Plano Nacional de Cultura, regendo-se por princípios que apresentamos apenas aqueles 
que dizem respeito ao tema desse artigo, quais sejam I - diversidade das expressões 



cotas raciais e decolonialidade

423

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

culturais;  II - universalização do acesso aos bens e serviços culturais; III - fomento 
à produção, difusão e circulação de conhecimento e bens culturais; XII - ampliação 
progressiva dos recursos contidos nos orçamentos públicos para a cultura. 

Como pode o povo ter acesso à diversidade das expressões culturais sem que 
haja ações afirmativas para a difusão desses trabalhos, que o inciso II declara ser de 
acesso universal? 

Somente se o fomento à produção, difusão e circulação desses audiovisuais 
for efetivamente incrementado, com a ampliação progressiva dos recursos contidos 
nos orçamentos públicos para a cultura. E tudo se dá, a nós nos parece, com efetiva 
participação popular no sistema nacional de cultura, previsto no § 2º deste mesmo 
artigo sob comento, especificamente nos conselhos de política cultural e conferências 
de cultura. É dessa atividade militante que podem nascer as ideias e projetos que levem 
às políticas públicas de ações afirmativas para a produção, difusão e circulação das obras 
de pessoas e comunidades negras periféricas. Aliás, a inclusão ocorre a partir daí, da 
qual decorrem a equidade e a diversidade.

Sobreleva dizer, que a mesma Constituição Federal prevê ainda, no § 3º do artigo 
222, que “Os meios de comunicação social eletrônica, independentemente da tecnologia 
utilizada para a prestação do serviço, deverão observar os princípios enunciados no 
art. 221, na forma de lei específica, que também garantirá a prioridade de profissionais 
brasileiros na execução de produções nacionais.

E os princípios enunciados no referido artigo 221 são os seguintes: I - preferência 
a finalidades educativas, artísticas, culturais e informativas; II - promoção da cultura 
nacional e regional e estímulo à produção independente que objetive sua divulgação; 
III - regionalização da produção cultural, artística e jornalística, conforme percentuais 
estabelecidos em lei; IV - respeito aos valores éticos e sociais da pessoa e da família.

Vale dizer que na programação de rádio, televisão, e também nos meios de 
comunicação social eletrônica, devem ser dada preferência a finalidades artísticas e 
culturais, estimulando-se a produção independente que objetive sua divulgação.

Perfunctória análise das leis e demais normativas na área cultural obtidas 
no sítio eletrônico do Ministério da Cultura (https://www.gov.br/cultura/pt-br/
assuntos/plano-nacional-de-cultura/novopplanonacionaldecultura/documentos-
e-legislacoes-1/legislacoes) bem demonstram uma certa preocupação com o 



cotas raciais e decolonialidade

424

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

financiamento de projetos culturais, incluída aí a lei n.º 8.685, de 20 de julho de 1993, 
criando mecanismos de fomento à atividade audiovisual, principalmente induzindo o 
setor privado, atribuindo-lhe benefícios para que financie referidos projetos.

Não logramos identificar, entretanto, políticas públicas de ação afirmativa 
capazes de democratizar o acesso ao orçamento público, ou mesmo de separar, pelo 
sistema de cotas, quantidade de recursos provenientes da iniciativa privada para a 
produção, difusão, e circulação de obras de audiovisuais de negros periféricos. 

No âmbito da jurisprudência do Supremo Tribunal Federal encontramos 
inúmeros julgados sobre o tema ações afirmativas, todos eles tratando, invariavelmente, 
de cotas para minorias ingressarem nas universidades, no serviço público, e terem 
assento nas listas de candidatos de partidos políticos para disputar eleições.

Há um caso interessante, que podemos chamar de “cota de tela”.
Com efeito, o caso com Repercussão Geral – Mérito (Tema 704), tendo 

como órgão julgador o Tribunal Pleno, e relatoria do Ministro Dias Toffoli, julgado 
em 18/03/2021 publicado em 26/05/2021cuidou de declarar constitucional medida 
provisória editada que determinou cota para filmes brasileiros serem exibidos nas salas 
de cinemas. A seguir a ementa:

EMENTA Recurso extraordinário com repercussão geral. Direito 
Constitucional. Medida provisória. Obrigatoriedade de exibição de filmes brasileiros 
em salas de cinema. Cota de tela. Constitucionalidade. Recurso extraordinário não 
provido. 1. O recurso extraordinário foi interposto em face de acórdão por meio do 
qual a Terceira Turma do Tribunal Regional Federal da 4ª Região julgou improcedente 
ação declaratória ajuizada pelo Sindicato das Empresas Exibidoras Cinematográficas 
do Estado do Rio Grande do Sul, na qual se discute a obrigatoriedade de exibição de 
filmes brasileiros em salas de cinema. 2. É inviável o acolhimento da desistência do 
recurso extraordinário protocolado após o reconhecimento da repercussão geral da 
temática recursal. Há precedente no sentido “da impossibilidade de desistência de 
qualquer recurso ou mesmo de ação após o reconhecimento de repercussão geral da 
questão constitucional” (RE nº 693.456/RJ-RG, Rel. Min. Dias Toffoli, Tribunal Pleno, 
DJe de 19/10/17). 3. O exame jurisdicional sobre o mérito do requisito da urgência 
somente deve ocorrer em casos excepcionais, mormente quando evidenciado o abuso 
de poder por parte do Poder Executivo. Precedentes. No exame da medida provisória 



cotas raciais e decolonialidade

425

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

que versa acerca da defesa dos altos valores constitucionais (defesa, promoção e difusão 
da cultura nacional) envolvidos em cenário que se mostra profundamente permeado 
por oligopólios, é inviável atestar-se, de pronto, a ausência do requisito da urgência ou 
a evidência de abuso de poder pelo Executivo na normatização do tema. 4. A Medida 
Provisória n.º 2.228-1/01 promoveu intervenção voltada a proporcionar a efetivação 
do direito à cultura, sem, por outro lado, atingir o núcleo dos direitos à livre iniciativa, 
à livre concorrência e à propriedade privada, tendo apenas adequado as liberdades 
econômicas a sua função social. 5. Recurso extraordinário desprovido. 6. Tese: São 
Constitucionais a denominada cota de tela, consistente na obrigatoriedade de exibição 
de filmes nacionais nos cinemas brasileiros, e as sanções administrativas decorrentes da 
inobservância da cota.

A referida medida provisória foi convolada na Lei 14.814/2024 que restabeleceu 
a cota de tela até 31 de dezembro de 2033.

Como dito acima, para garantia de que as ações afirmativas de diversidade, 
equidade e inclusão, especialmente aquelas objeto de nosso artigo não vão ceder passo 
a uma nova ordem autocrática no futuro, não se pode pensar em reformas, mas em 
consolidação de políticas públicas estruturais.

Um problema estrutural é aquele que se refere a uma situação de desconformidade 
persistente, com impactos sociais relevantes, que exige uma intervenção duradoura para 
ser resolvida. Parece-nos, do ponto de vista jurídico, que somente uma ação estrutural 
é capaz de impedir tal retrocesso.

E uma ação estrutural é aquela que visa dirimir problemas complexos que 
afetam um número indeterminado de pessoas e envolvem a necessidade de reformas 
em políticas públicas ou em instituições. Esses processos buscam solucionar problemas 
enraizados, que não podem ser resolvidos por meio de ações judiciais individuais ou de 
técnicas processuais tradicionais.

E para que não haja indevida interferência do Poder Judiciário no Poder 
Executivo na implementação de ações afirmativas que busquem a concretização dos 
comandos constitucionais acima apontados, em violação ao princípio da independência 
e harmonia entre os poderes, inscrito no artigo 2º de nossa Constituição, a própria 
Corte estabeleceu no julgamento do RE 684.612, Tema 698 da repercussão geral, 
sob relatoria do Min. Luís Roberto Barroso,  que, ao intervir em políticas públicas, o 



cotas raciais e decolonialidade

426

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

Judiciário deve evitar na determinação de medidas pontuais para a solução do problema 
identificado. Em lugar disso, deve estabelecer finalidades e metas para que o Executivo, 
no exercício de suas atribuições próprias, apresente plano de ação. 4. Da mesma 
forma, a análise do plano de ação pelo Judiciário não deve adentrar as minúcias da 
política desenvolvida pelos gestores públicos. A avaliação judicial do plano apresentado 
em processo estrutural deve considerar a sua razoabilidade, que estará caracterizada 
se o plano contiver: (i) diagnóstico do problema; (ii) objetivos e metas; (iii) ações e 
cronograma de atuação; (iv) matriz de responsabilidade; (v) matriz de riscos; (vi) 
previsão de recursos orçamentários, humanos e tecnológicos; e (vii) mecanismos de 
monitoramento, avaliação e publicidade.

Assim, a questão de um possível retrocesso está em disputa política, e é 
necessário que a militância pela causa dessa minoria ocupe os espaços institucionais 
previstos na Constituição e nas leis regulamentadoras, conforme demonstrado acima, 
debatendo e formulando política pública com base em ação afirmativa que democratize 
o acesso aos recursos orçamentários e da iniciativa privada para a produção, difusão e 
circulação de audiovisuais da coletividade negra periférica e, ainda, postular perante o 
Poder Judiciário, com instrumento político de grande importância, que o Poder Público 
faça cumprir a Constituição, mediante um processo estrutural para garantia de execução 
eficaz de um projeto impeditivo do retrocesso.

Referências

ALMEIDA, S. L. de. Racismo Estrutural. São Paulo: Jandaíra, 2022.

ARAÚJO, Joel Zito. A Negação do Brasil: o negro na telenovela brasileira. São Paulo: 
Senac, 2020.

BERNARDET, Jean-Claude. Historiografia clássica do cinema brasileiro. São Paulo: 
Annablume, 2007.

BHABHA, H. K. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013.

BULBUL, Zózimo. Alma no Olho. [Curta-metragem]. Brasil, 1974.

CARVALHO, M. J. M. A indústria do streaming e a reprodução das desigualdades 
raciais no audiovisual brasileiro. Revista Alterjor, v. 25, n. 1, 2023.



cotas raciais e decolonialidade

427

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

CASTELLS, Manuel. A era da informação: economia, sociedade e cultura; vol. 1: A 
Sociedade em Rede. 8ª edição. São Paulo: Editora Paz e Terra, 2005

CINTRA, Antônio Octávio. As Ordens Executivas nos Estados Unidos. Biblioteca 
Digital da Câmara dos Deputados. In file:///C:/Users/sales/Downloads/ordens_
executivas_cintra.pdf

DUARTE, E. A. O cinema negro brasileiro: ressignificações estéticas e rupturas 
políticas. In: XAVIER, I.; et al. (Org.). Novos Olhares sobre o Cinema Brasileiro. São 
Paulo: EdUSP, 2020.

FERREIRA, Viviane. Um Dia com Jerusa. [Filme]. Brasil, 2020.

FREITAS, A. P. A guerra cultural e o espectro do ‘wokismo’: uma análise discursiva do 
backlash conservador. Revista Estudos de Sociologia, v. 29, n. 1, 2024.

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos nas lutas por 
emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017.

GONÇALVES, A. M. Diretoras Negras Brasileiras: estéticas e políticas da ruptura. 
Salvador: EDUFBA, 2021.

HALL, S. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: Editora 
UFMG, 2003.

HOOKS, Bell. Arte e cultura negra. In: Yearning: race, gender, and cultural politics. 
Boston: South End Press, 1995.

KILOMBA, G. Memórias da Plantação: Episódios de Racismo Cotidiano. Rio de 
Janeiro: Cobogó, 2019.

MARTINS, Douglas. Racismo Trumpista. A volta da supremacia branca, in Revista 
Esquerda Petista – 16- maio de 2025

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Lisboa: Antígona, 2017.

MIGNOLO, Walter. A ideia de América Latina. Malden: Blackwell, 2005.

MORAES, Camila de. O Caso do Homem Errado. [Documentário]. Brasil, 2017.

MORRISON, T. A origem dos outros. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

file:///C:/Users/sales/Downloads/ordens_executivas_cintra.pdf
file:///C:/Users/sales/Downloads/ordens_executivas_cintra.pdf


cotas raciais e decolonialidade

428

Douglas M. Souza, Michel L. Viana, Luiz S. Nascimento

NASCIMENTO, B. A realidade do cinema negro no Brasil. In: Quilombola e Intelectual: 
possibilidades nos dias de destruição. Diáspora Africana: Fundação Palmares, 2019.

NGAI, S. Reaction Formation: The Logic of Anti-Woke Discourse. Critical Inquiry, v. 
49, n. 3, 2023.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. Revista 
Internacional de Ciências Sociais, v. 50, n. 168, p. 533-580, 2000.

RAMOS, André Carvalho. Curso de Direitos Humanos. 9ª edição-São Paulo: SaraivaJur, 
2022

RAMOS, Lázaro. Medida Provisória. [Filme]. Brasil, 2022.

RIBEIRO, D. O sequestro da crítica: guerra cultural e análise cinematográfica. 
Contracampo, v. 42, n. 2, 2023.

SANTOS, I. A estética da diáspora no cinema negro brasileiro contemporâneo. Tese 
(Doutorado em Comunicação e Cultura) – UFRJ, 2022.

SILVA, P. V. B. O mito da meritocracia no campo audiovisual brasileiro. Revista Eco-
Pós, v. 26, n. 1, 2023.

SILVA, Noel dos Santos. Cinema negro brasileiro: o Dogma Feijoada e a estética da 
resistência. Salvador: EDUFBA, 2018.

SOUZA, Denilson Lopes de. Afro-cinemas: poéticas da diferença no Brasil 
contemporâneo. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2020.

SOUZA, N. S. Tornar-se Negro: as vicissitudes da identidade do negro brasileiro em 
ascensão social. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983.

THAYNÁ, Yasmin. Kbela. [Filme]. Brasil, 2015.

WALSH, Catherine. Interculturalidad crítica y pedagogía decolonial: la universidad 
como espacio de lucha. Revista Tabula Rasa, n. 9, p. 123-141, 2009.ZANOTTO, M. 
Platform Warfare: Review Bombing as a Tool for Cultural Policing. Social Media + 
Society, v. 10, n. 1, 2024.



429

Entre a cena e a luta: a mulher negra na 
dramaturgia brasileira sob a influência de 

Abdias do Nascimento
e o Teatro Experimental do Negro

Tarsila Roquete Fernandes de Oliveira Santiago 1

Rosana Maria Pires Barbato Schwartz2

João Clemente de Souza Neto 3

Introdução 

A dramaturgia brasileira, desde seus primórdios, sempre refletiu os 
tensionamentos sociais, culturais e raciais que estruturam o país. Se por um lado a cena 
teatral foi utilizada como espaço de consagração da identidade nacional e de valorização 
de elementos considerados “populares”, por outro também se mostrou como um 
campo de exclusão, especialmente no que diz respeito à presença da mulher negra. A 

1 Tarsila R F de Oliveira Santiago é doutoranda em Arte, Educação e História da Cultura na Universi-
dade Presbiteriana Mackenzie-SP. Atualmente é Diretora de Escola Técnica ETEC Itaquera II – Centro 
Paula Souza – governo do estado de São Paulo.
2 Rosana Maria Pires Barbato Schwartz é doutora em História pela PUC-SP. Coordenadora e docente 
do Programa de Pós-Graduação em Educação, Arte e História da Cultura na Universidade Presbiteriana 
Mackenzie.
3 João Clemente de Souza Neto é doutor em Ciências Sociais pela PUC-SP, professor e pesquisador no 
Programa de Pós-Graduação EAHC, do Curso de Pedagogia; líder do Grupo de Pesquisa e Estudo em 
Pedagogia Social da Universidade Presbiteriana Mackenzie; membro do Instituto Catequético Secular 
São José, da Pastoral do Menor da Região Episcopal Lapa, São Paulo, SP, e da rede internacional de 
Pedagogia Social.



entre a cena e a luta

430

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

construção de personagens estereotipados, a marginalização de atrizes e a invisibilidade 
de dramaturgas negras revelam como o teatro, assim como outras instituições, 
reproduziu desigualdades históricas.

A noção de lugar é central para a compreensão da forma como sociedades 
constroem hierarquias, distribuem papéis sociais e determinam quais corpos são 
valorizados ou marginalizados. Longe de ser apenas uma categoria espacial, o lugar é 
também simbólico, político e histórico. Ele define onde alguém pode ou não estar, quais 
funções pode desempenhar e quais formas de existência são consideradas legítimas. Ao 
longo do tempo, diferentes tradições de pensamento elaboraram concepções sobre 
o lugar, e muitas delas serviram para justificar desigualdades sociais e naturalizar 
processos de exclusão.

Marcia Lima, na apresentação da obra Lugar e Negro de Gonzalez (2001), 
relata que o termo lugar nos remete a uma dimensão muito crucial das desigualdades 
raciais e cita:

Lélia Gonzáles, em diversos de seus textos, relembra uma frase de Millôr 
Fernandes sobre a peculiaridade do racismo brasileiro ao dizer que “no 
Brasil não existe racismo por que o negro conhece o seu lugar”. Saber o 
seu “lugar” é uma expressão de naturalização das posições sociais, uma 
hierarquia presumida que aloca indivíduos segundo os marcadores sociais 
de raça, classe, gênero e território. (Lima in Gonzáles, 2001, p.10)

Na filosofia clássica, Aristóteles desenvolveu a teoria do lugar natural, segundo 
a qual cada ser no cosmos possui um espaço determinado em função de sua essência 
e finalidade. Essa concepção, aplicada à vida política e social, legitimou a fixação de 
hierarquias e a ideia de que determinadas pessoas estariam destinadas naturalmente à 
subordinação.

Esta noção de hierarquia e função está intimamente ligada a epistemologia da 
classificação que olha para o outro como superior e inferior e justifica a destruição e a 
desvalorização da mulher negra.  A nossa perspectiva é compreender o estar no mundo 
pela perspectiva interdisciplinar e relacional na qual todas as pessoas humanas são 
sujeitas e não objeto da relação. 

 No Brasil, Lélia Gonzalez ressignifica a noção de lugar ao falar do lugar do negro, 
mostrando como, no contexto do racismo, corpos negros foram sistematicamente 



entre a cena e a luta

431

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

deslocados para posições de marginalização e exclusão. Já Françoise Vergès, com sua 
proposta de feminismo decolonial, amplia a reflexão ao denunciar como o colonialismo 
e o capitalismo neoliberal continuam a impor lugares subalternos a corpos racializados, 
sobretudo de mulheres negras e migrantes.

Neste estudo, buscamos mostrar como a ideia de lugar, originalmente entendida 
como uma ordem natural, funciona como um instrumento de poder capaz de estruturar 
desigualdades, mas que também pode ser questionada e ressignificada. 

Para isso, recorremos à análise de textos de Aristóteles, Lélia Gonzalez e 
Françoise Vergès, além de reflexões de pensadores, como bell hooks, Sueli Carneiro, 
Achille Mbembe e Aníbal Quijano. Esse percurso teórico nos ajuda a compreender a 
historicidade da noção de lugar e suas implicações para pensar os corpos de minorias 
na atualidade.

Nesse contexto, o trabalho de Abdias do Nascimento e do Teatro Experimental 
do Negro, fundado em 1944, assume papel central na redefinição do lugar das pessoas 
negras, em especial das mulheres, no cenário teatral. A proposta de Abdias não se 
limitava à inclusão artística: tratava-se de um projeto de emancipação política e cultural, 
em que o palco se tornava arena de resistência e afirmação identitária.

Este artigo busca analisar o lugar da mulher negra na dramaturgia brasileira, 
destacando a relevância do Teatro Experimental do Negro e de Abdias do Nascimento 
para a ruptura de paradigmas. Para tanto, serão examinados o contexto histórico da 
exclusão, a atuação de mulheres que se afirmaram na cena teatral e as permanências e 
rupturas que caracterizam a trajetória dessas artistas e intelectuais.

Fundamentação teórica

 Aristóteles afirma que existem seres destinados naturalmente ao mando e 
outros à obediência. O filósofo chega a afirmar que “é evidente que uns homens são, 
por natureza, livres e outros, escravos; e que para estes a escravidão é conveniente e 
justa” (Política, I, 1254b).

A ideia de lugar natural, ao ser aplicada à sociedade, serve para justificar 
desigualdades. Se cada ser tem uma essência e um fim próprios, aqueles considerados 
menos racionais estariam naturalmente destinados à subordinação. A mulher, por 
exemplo, seria definida como um ser incompleto, cujo lugar é o espaço doméstico e a 



entre a cena e a luta

432

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

reprodução. O escravo, por sua vez, seria alguém naturalmente incapaz de governar a si 
mesmo, devendo estar submetido ao senhor.

Carneiro (2005) defende que a naturalização da inferioridade foi uma das 
principais estratégias para justificar a escravização de africanos e a exclusão de seus 
descendentes no Brasil. Nesse sentido, o lugar natural aristotélico pode ser lido como 
precursor de discursos que sustentaram o racismo e o sexismo.

Mbembe (2017), ao analisar a necropolítica, mostra como o poder mantém a 
lógica de destinar determinados corpos a lugares específicos: campos de refugiados, 
periferias, prisões. O princípio aristotélico da hierarquia natural ressurge, sob outras 
formas, como princípio organizador das desigualdades globais. Nos dias de hoje, fica 
cada vez mais evidente que temos um racismo de estado que justifica uma política 
de genocídio contra as mulheres, em particular, as negras. Reforçamos ainda, que o 
racismo é uma estratégia de guerra, de controle e extermínio dos corpos. 

Gonzalez (1982) discute a concepção do lugar do negro, que o senso comum 
reproduziu a ideia de que seria a cozinha, a senzala ou a marginalidade e ressignifica 
essa expressão, denunciando o racismo que impõe lugares subalternos, mas também 
reivindicando novos espaços de poder, fala e criação para os corpos negros.

Sobre a obra de Gonzales(1982), Carneiro (2024, p.75) reflete: 

De certa forma ela faz uma espécie de balanço critico de um processo no 
qual foi uma das principais protagonistas, e sinaliza os desafios persistentes 
para o fortalecimento da organização política dos negros brasileiros em 
busca da efetiva igualdade de direitos e oportunidades na sociedade.

Para Gonzalez, o racismo brasileiro não pode ser explicado apenas em termos 
individuais ou de atitudes preconceituosas. Ele constitui as bases econômicas, políticas 
e culturais da sociedade. Como observa a autora, a escravidão deixou marcas profundas 
que se atualizam continuamente: “o racismo não é um fenômeno passageiro, mas um 
elemento constitutivo da sociedade brasileira” Gonzales & Hasenbalg (1982, p. 13).

Esse racismo busca demarcar o lugar social do negro e impede o acesso a liderança 
e  cargos de trabalho de destaque , na segregação habitacional, na marginalização cultural 
e na violência policial. Ao mesmo tempo, esse lugar é sustentado por discursos que 
folclorizam a cultura negra, incorporando-a de forma distorcida e subordinada à lógica 



entre a cena e a luta

433

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

da branquitude. Gonzalez nomeia esse processo de amefricanidade, termo que denuncia 
como a experiência negra no Brasil está marcada por uma dupla violência: a colonização 
europeia e a escravização africana.

Gonzalez (1982) dedica atenção ao corpo negro, sobretudo ao corpo da mulher 
negra. Para ela, o racismo se articula ao sexismo, produzindo formas específicas de 
opressão. A mulher negra é simultaneamente invisibilizada no campo do trabalho formal 
e da representação política e  hipersexualizada na cultura, onde seu corpo é reduzido ao 
estereótipo da sensualidade e da disponibilidade.

Gonzalez (1982) mostra que não é possível compreender o lugar do negro sem 
considerar como raça, gênero e classe se entrecruzam. Nesse sentido, o lugar é sempre 
múltiplo: não se trata apenas da cor da pele, mas também das condições sociais, da 
posição de gênero e da forma como esses marcadores se reforçam mutuamente.

Embora denuncie a violência ao negro em posições subalternas, Gonzalez (1988) 
também destaca a potência de resistência e criação presente nesses corpos. O lugar do 
negro é um campo de luta. A cultura negra, por meio do teatro, da música, da religião, 
da oralidade e das práticas cotidianas, é fonte de identidade e resistência. Como afirma 
a autora: “é nesse espaço de opressão que se forja a capacidade de recriação cultural e 
política” Gonzáles (1988, p. 75).

Essa perspectiva desloca a noção aristotélica de lugar. Enquanto em Aristóteles o 
lugar é natural e fixo, para Gonzalez ele é histórico e político, podendo ser questionado 
e transformado. O negro não está destinado a um espaço social; ele é colocado ali por 
processos de exploração, de controle e de dominação.

O pensamento de Gonzalez encontra ressonância em outras autoras negras 
brasileiras, como Sueli Carneiro. Para Carneiro (2005), o racismo é uma tecnologia de 
poder que produz desigualdades de forma sistemática, colocando o negro em lugares 
sociais de marginalidade. Já  hooks (1995), no contexto norte-americano, aponta que a 
resistência negra passa pela recusa ao silêncio e pela valorização da experiência e da fala 
das mulheres negras.

Gonzalez insere-se em uma tradição mais ampla do feminismo negro e do 
pensamento decolonial, no contexto brasileiro, mostrando que o lugar do negro é 
construído pela história da escravidão e pela ideologia equivocada da democracia racial, 
que mascara a persistência das desigualdades.



entre a cena e a luta

434

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

 Vergès (2020) denuncia a insuficiência de um feminismo universalista, 
que parte da experiência da mulher branca ocidental e ignora as especificidades das 
mulheres racializadas, colonizadas ou migrantes. Para ela, qualquer teoria feminista 
que desconsidere a história da escravidão, do colonialismo e das economias globais 
de exploração não pode responder às realidades vividas pela maioria das mulheres do 
mundo.

Vergès (2020) aponta que a narrativa dominante do feminismo, especialmente 
nos países do Norte global, constrói uma imagem da mulher como sujeito homogêneo, 
cuja luta central seria contra o patriarcado. Essa perspectiva, no entanto, invisibiliza as 
experiências de mulheres negras, indígenas, muçulmanas, refugiadas e imigrantes, cujas 
opressões não podem ser explicadas apenas pelo patriarcado, mas pela interseção entre 
racismo, colonialismo e capitalismo.

Ela critica, por exemplo, campanhas de instituições internacionais que 
apresentam mulheres do Sul global como vítimas a serem salvas pela modernidade 
ocidental. Esse tipo de discurso reproduz a lógica colonial, em que o Norte se coloca 
como guia civilizatório, e as mulheres racializadas aparecem como incapazes de agir 
por si mesmas.

Em relação ao trabalho Vergès (2020) defende que a economia global 
contemporânea depende massivamente do trabalho precário de mulheres negras e 
migrantes. Esses corpos são relegados a ocupações invisíveis; trabalho doméstico, 
cuidados, faxina, exploração sexual, que garantem o funcionamento do capitalismo, 
mas raramente são reconhecidas como trabalho digno, e chama a atenção para como 
esses trabalhos são racializados:

Todos os dias, em todo lugar, milhares de mulheres negras, racializadas, 
abrem a cidade. Elas limpam os espaços de que o patriarcado e o capitalismo 
neoliberal precisam para funcionar. Elas desempenham um trabalho 
perigoso, mal pago e considerado não qualificado, inalam e utilizam 
produtos químicos tóxicos e empurram ou transportam cargas pesadas, 
tudo muito prejudicial à saúde delas.(Vergès, 2020, p.18) 

E completa seu raciocínio dizendo que as mulheres brancas de classe média são 
liberadas para participar do mercado formal e do espaço público graças ao trabalho 



entre a cena e a luta

435

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

das mulheres negras e migrantes, que assumem as tarefas de cuidado. Esse processo 
mantém as hierarquias coloniais sob novas formas, produzindo uma divisão global e 
racial do trabalho.

Em diálogo com Achille Mbembe (2017), Vergès (2020) analisa como a 
necropolítica organiza os lugares dos corpos colonizados. O navio negreiro e a 
plantação eram os espaços de morte e exploração, hoje esse papel é exercido por campos 
de refugiados, prisões, periferias urbanas e fronteiras militarizadas. Esses são os lugares 
destinados aos corpos racializados: espaços de vulnerabilidade extrema, onde a vida é 
constantemente ameaçada.

O feminismo decolonial, segundo Vergès (2020), deve ser capaz de denunciar 
essas continuidades históricas e propor alternativas que não se limitem a incluir 
mulheres em estruturas já coloniais e excludentes, mas que transformem radicalmente 
essas estruturas. Trata-se de um feminismo anticapitalista, antirracista e anticolonial, 
comprometido com a justiça global.

Embora destaque a violência da colonialidade, Vergès(2020) também aponta 
para formas de resistência. As mulheres racializadas criam estratégias de sobrevivência, 
solidariedade e luta que desafiam os lugares impostos. O feminismo decolonial valoriza 
essas práticas e saberes locais, rompendo com a imposição de um modelo único de 
emancipação.

Nesse sentido, a noção de “lugar” em Vergès (2020) é o espaço de exclusão e 
vulnerabilidade, mas também pode ser transformado em espaço de resistência e criação. 
O lugar não é apenas destino, mas campo de disputa. 

A reflexão de Vergès (2020) dialoga com outras contribuições do pensamento 
decolonial. Aníbal Quijano (2000) fala da colonialidade do poder como sistema que 
articula raça, trabalho e gênero em escala global. María Lugones (2008) aprofunda a 
ideia de colonialidade de gênero, mostrando como o colonialismo impôs um sistema de 
gênero hierárquico, que marginalizou mulheres indígenas e negras. Essas perspectivas 
reforçam o argumento de Vergès de que não se pode falar em emancipação feminina 
sem enfrentar a herança colonial.

Ao colocar Aristóteles, Lélia Gonzalez e Françoise Vergès em diálogo, percebe-
se uma linha histórica que conecta diferentes formas de pensar o lugar dos corpos. 
Em Aristóteles, a teoria do lugar natural estabelece que cada ser possui uma posição 
previamente determinada. Essa concepção, aplicada à vida social, legitima a ideia de que 



entre a cena e a luta

436

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

alguns corpos estão destinados ao mando e outros à obediência. O corpo, nesse sentido, 
é destino.

Lélia Gonzalez mostra como essa lógica ressurge no Brasil sob a forma do 
racismo. O lugar do negro não é mais natural, mas é construído de modo a parecer 
inevitável: a escravidão, a marginalização e a exclusão são justificadas como parte da 
ordem social. O corpo negro é novamente relegado a espaços de subalternidade, como 
se fosse natural que ali permanecesse.

Françoise Vergès amplia essa crítica, evidenciando que o colonialismo e o 
capitalismo neoliberal atualizam continuamente esses mecanismos. As mulheres negras 
e migrantes, relegadas ao trabalho precário e invisível, ocupam lugares de exploração 
que parecem dados, mas que resultam de uma longa história de violência colonial. Em 
todos os casos, o corpo é reduzido a um lugar específico, seja pela natureza ou pelo 
racismo.

Apesar dessas continuidades, há também rupturas. Gonzalez e Vergès recusam a 
noção de lugar como destino e reivindicam o lugar como campo de luta. Para Gonzalez, 
o lugar do negro não é fixo: ele pode ser ressignificado pela resistência cultural, pela ação 
política e pela valorização da identidade negra. Para Vergès, o feminismo decolonial 
propõe que os lugares de exclusão sejam transformados em espaços de solidariedade e 
resistência, a partir das práticas das próprias mulheres racializadas.

Essa ruptura revela uma mudança epistemológica importante: enquanto 
Aristóteles naturaliza a hierarquia, Gonzalez e Vergès historicizam e politizam o lugar. 

O diálogo entre as três perspectivas permite pensar o lugar não apenas como 
espaço físico ou social, mas como categoria política. Ele é o resultado de disputas sobre 
quem pode falar, quem pode trabalhar, quem pode viver plenamente. Como afirma 
hooks (1995), o lugar da mulher negra nos Estados Unidos foi por muito tempo o do 
silêncio, mas esse silêncio pode ser rompido pela fala e pela escrita. Do mesmo modo, 
Carneiro (2005) mostra que o lugar da população negra no Brasil foi o da marginalidade, 
mas essa marginalidade é também espaço de produção cultural e de resistência política.

Ao analisar o percurso entre Aristóteles, Gonzalez e Vergès, vemos que a noção 
de lugar está intrinsecamente ligada à colonialidade. O colonialismo foi, em grande 
medida, um processo de reconfiguração dos lugares: povos indígenas foram deslocados 
de suas terras, africanos foram reduzidos à condição de escravos, mulheres racializadas 



entre a cena e a luta

437

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

foram confinadas a trabalhos invisíveis. A colonialidade, segundo Quijano (2000), é a 
matriz de poder que organiza essas hierarquias até hoje.

Contudo, esses lugares não são apenas de submissão, mas também de resistência. 
A diáspora africana, por exemplo, transformou o lugar da senzala em espaço de criação 
cultural e religiosa. As periferias urbanas, apesar de marcadas pela violência do Estado, 
são também lugares de produção artística e política. Como lembra Gonzalez (1982), é 
no espaço de opressão que se forja a capacidade de criação e recriação cultural.

Podemos, assim, propor uma linha de continuidade e ruptura que vai do lugar 
natural aristotélico ao lugar decolonial proposto por Vergès. O primeiro fixa os corpos 
em posições hierárquicas consideradas naturais. O segundo reconhece que esses lugares 
são construídos por relações coloniais e que podem ser transformados pela ação política.

Contexto histórico da emergência do Teatro Experimental do Negro 

O teatro brasileiro, desde o século XIX, foi marcado por uma dinâmica de 
exclusão e invisibilização das pessoas negras, em especial das mulheres. Durante esse 
período, os palcos eram dominados por companhias brancas e as personagens negras, 
quando representadas, eram frequentemente desempenhadas por atores brancos com a 
técnica do blackface

4. Como observa Araújo (2008, p. 21), “a presença do negro no teatro 
oitocentista se deu quase sempre pela sua ausência real e pela encenação estereotipada 
de sua figura”. Essa prática contribuiu para consolidar a exclusão das atrizes negras dos 
espaços de prestígio artístico.

No século XX, ainda que houvesse avanços pontuais, a invisibilização das 
mulheres negras no teatro permaneceu. Ruth de Souza, uma das primeiras atrizes negras 
a ganhar destaque, enfrentou inúmeras barreiras para conseguir papéis de relevância. 
Ela mesma afirmou: “fazia sempre a escrava, a mucama, a empregada; raramente havia 
espaço para interpretar uma personagem que não fosse servil” (Souza apud Duarte, 
2005, p. 97). Esse testemunho revela a persistência histórica de uma estrutura que 
associava a mulher negra à subalternidade.

A recorrência de papéis subalternizados não pode ser vista apenas como fruto 
do acaso, mas como consequência de um racismo que organiza as relações sociais e 

4 Prática teatral e cultural na qual pessoas brancas pintam o rosto de preto ou simulam traços raciais es-
tereotipados para representar pessoas negras, historicamente utilizada para reforçar estereótipos raciais 
e perpetuar o racismo.



entre a cena e a luta

438

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

culturais no Brasil. Segundo Munanga (2004), o imaginário nacional foi construído 
sob uma lógica de embranquecimento que relegava a população negra à margem da 
cidadania e, no campo das artes cênicas, à marginalidade. Assim, a mulher negra, 
quando presente nos palcos, era reduzida a estereótipos que reforçavam a ideologia da 
inferioridade racial.

Essa representação estigmatizada das mulheres negras no teatro reforçou um 
ciclo de exclusão social. Como lembra Gonzalez (2020, p. 56), “a imagem da mulher 
negra foi moldada para servir ao projeto de dominação racial e de gênero, que a inscreve 
como objeto de exploração ou como caricatura cômica”. No teatro, essas narrativas 
naturalizavam desigualdades, fazendo da arte um espelho de hierarquias sociais que 
beneficiavam a branquitude.

No decorrer do século XX, mesmo com o crescimento das produções teatrais no 
Brasil, a estrutura de exclusão se manteve. Atrizes negras que ousaram disputar papéis 
de maior complexidade encontraram resistência, sendo frequentemente direcionadas 
para personagens que reforçavam estereótipos coloniais. Como destaca Silva (2019), “a 
dificuldade de ascensão das atrizes negras não se deve à falta de talento, mas à barreira 
simbólica que o racismo impõe à sua presença em espaços de prestígio cultural”.

O racismo dentro da produção teatral também se manifesta na dificuldade de 
inserção dessas atrizes em grandes companhias e em espaços institucionais de ensino 
e formação. Durante décadas, as escolas de teatro no Brasil eram majoritariamente 
brancas, dificultando o acesso das mulheres negras à profissionalização. Abdias do 
Nascimento (1968) já denunciava essa realidade, afirmando que o teatro brasileiro 
“tratava o negro como elemento exótico ou inferior, negando-lhe a dignidade de 
intérprete de sua própria história”.

A estigmatização da mulher negra nos palcos esteve ligada a um duplo processo 
de opressão: o racismo e o sexismo. Isso significa que as atrizes negras enfrentavam, ao 
mesmo tempo, a barreira do preconceito racial e a subalternização de gênero. Conforme 
Carneiro (2005), essa sobreposição de opressões produziu uma invisibilidade quase 
absoluta das mulheres negras nos espaços de prestígio cultural, entre eles o teatro. 
Essa perspectiva antecipa a noção de interseccionalidade, essencial para compreender a 
exclusão dessas artistas.

Apesar desse cenário de marginalização, houve resistência. O surgimento de 
iniciativas como o Teatro Experimental do Negro, fundado em 1944 por Abdias do 



entre a cena e a luta

439

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

Nascimento, buscou romper com a lógica de estereotipia e abrir espaço para atores e 
atrizes negras. O Teatro Experimental do Negro representou uma fissura importante 
nesse contexto, pois não apenas ofereceu formação, mas também possibilitou a 
construção de novas narrativas sobre a negritude. No entanto, como ressalta Larkin 
Nascimento (2000), essas experiências foram exceções em um sistema artístico 
hegemonicamente excludente.

Portanto, o contexto histórico do teatro brasileiro nos séculos XIX e XX evidencia 
um padrão de invisibilização das atrizes negras, marcado pela persistência de papéis 
subalternizados, pela estigmatização e pelo racismo.  Essa realidade não apenas refletiu 
a estrutura social racista do país, mas também a reforçou, ao cristalizar no imaginário 
coletivo imagens negativas da mulher negra. Reconhecer essa trajetória é fundamental 
para compreender os desafios atuais e a importância da luta por representatividade e 
equidade nos palcos.

Durante o século XIX, o palco brasileiro reproduziu os valores escravocratas 
que sustentavam a estrutura social. A mulher negra aparecia como personagem cômica 
ou caricata, associada à figura da mucama, da ama de leite ou da escrava fiel, funções 
que reforçavam a subordinação e não reconheciam sua humanidade. Como aponta 
Lélia Gonzalez (2020), essas representações não eram inocentes, mas parte de uma 
engrenagem cultural que legitimava a inferiorização da população negra, especialmente 
das mulheres.

Já no início do século XX, mesmo com a abolição da escravidão e o surgimento 
de novas linguagens teatrais, as mudanças não se traduziram em maior inclusão. 
Atrizes negras continuavam a enfrentar barreiras estruturais, sendo relegadas a papéis 
secundários e de pouco desenvolvimento dramático. A ausência de dramaturgas 
negras intensificava essa situação, pois as narrativas em circulação eram escritas 
majoritariamente por homens brancos, sem considerar as experiências femininas e 
negras (Carneiro, 2011).

A persistência dos papéis subalternizados é um traço marcante desse período. 
Quando não invisibilizadas, as mulheres negras eram associadas à sensualidade exagerada 
ou ao trabalho doméstico, reforçando estereótipos que atravessavam a vida cotidiana. 
Essa limitação no palco dialogava diretamente com as condições sociais que lhes eram 
impostas, num processo em que a arte espelhava e legitimava as desigualdades raciais e 
de gênero (Silva, 2019).



entre a cena e a luta

440

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

A estigmatização das atrizes negras também se manifestava na dificuldade de 
reconhecimento profissional. Muitas vezes vistas como “não apropriadas” para papéis 
de maior destaque, eram submetidas a um julgamento que misturava preconceito 
estético e racismo. O resultado era a exclusão quase total dos circuitos mais prestigiados 
do teatro, como o Theatro Municipal do Rio de Janeiro, que por décadas foi espaço de 
consagração exclusivo para artistas brancos (Nascimento, 1978).

A invisibilidade não significou ausência de resistência. Atrizes negras que 
conseguiam espaço, ainda que em condições adversas, construíram trajetórias que 
questionavam os limites impostos. A presença de artistas como Ruth de Souza, a 
partir da década de 1940, seria um marco de ruptura com esse histórico de exclusão, 
abrindo caminho para futuras gerações (Santos, 2006). Porém, antes dessa virada, a 
invisibilização foi a regra, revelando a profundidade da desigualdade racial no teatro.

Portanto, compreender o teatro brasileiro entre os séculos XIX e XX exige 
reconhecer a exclusão sistemática das mulheres negras de papéis de destaque. 
Invisibilizadas, estigmatizadas e confinadas a personagens subalternos, elas foram 
vítimas de um sistema que naturalizou hierarquias raciais e de gênero. Essa realidade 
evidencia como o palco brasileiro não apenas refletiu, mas também reforçou as 
estruturas de poder da sociedade, relegando à mulher negra um lugar de ausência que 
ainda hoje precisa ser superado.

Abdias do Nascimento e o Teatro Experimental do Negro 

Abdias do Nascimento (1914–2011) foi um dos intelectuais mais importantes 
da história brasileira. Poeta, dramaturgo, artista plástico, professor universitário, 
parlamentar e ativista dos direitos humanos. Abdias dedicou sua vida à luta contra 
o racismo e à valorização da cultura afro-brasileira. Nascido em Franca, no interior 
de São Paulo, iniciou sua trajetória política no movimento estudantil e, mais tarde, 
no movimento operário. Sua formação foi marcada por experiências internacionais, 
sobretudo nos Estados Unidos, onde teve contato com movimentos negros organizados, 
o que influenciaria diretamente sua atuação cultural e política (Nascimento, 2004).

No campo artístico, Abdias destacou-se como dramaturgo e como idealizador 
de um projeto cultural inovador: o Teatro Experimental do Negro. Criado em 1944, no 
Rio de Janeiro, surgiu como resposta à exclusão histórica da população negra do cenário 



entre a cena e a luta

441

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

artístico nacional. Em suas palavras, o grupo tinha como missão “arrancar o negro da 
passividade, dar-lhe consciência de seus valores e prepará-lo para participar da vida 
cultural e política do país” (Nascimento, 1968, p. 32).

O Teatro Experimental do Negro não se limitava à encenação de peças. Sua 
proposta era ampla e profundamente política. Tratava-se de um espaço de resistência 
cultural, que visava combater o racismo por meio da arte, promovendo uma nova 
representação da população negra nos palcos. Como observa Elisa Larkin Nascimento 
(2000), o Teatro Experimental do Negro “constituiu-se em uma verdadeira escola de 
cidadania, em que a prática artística se articulava à luta pela emancipação política”. 
Abdias compreendia que o teatro poderia ser uma ferramenta pedagógica, capaz de 
valorizar a identidade negra, desconstruir estereótipos e construir novas possibilidades 
de subjetividade e cidadania.

Nesse sentido, o Teatro Experimental do Negro também funcionava como uma 
verdadeira escola. Foram oferecidos cursos de dicção, interpretação, alfabetização e 
história da cultura africana e afro-brasileira. Segundo Munanga (2004), o projeto tinha 
como base a “formação integral do artista negro”, unindo técnica teatral à construção 
da consciência racial. A ideia era formar artistas conscientes de seu papel social, aptos 
a disputar os espaços simbólicos e a redefinir as formas de representação da negritude.

A importância do Teatro Experimental do Negro está diretamente ligada à 
profissionalização de atores e atrizes negras. Pela primeira vez, atores negros tiveram 
a oportunidade de se dedicar ao estudo das artes cênicas em condições de dignidade, 
representando personagens complexos e variados. Como afirma Abdias (2004, p. 47), 
“o Teatro Experimental do Negro buscava não só criar artistas, mas também libertar 
consciências aprisionadas pelo mito da inferioridade racial”.

Entre os nomes que se destacaram no Teatro Experimental do Negro, está 
Ruth de Souza, considerada uma das maiores atrizes da dramaturgia brasileira. Sua 
participação marcou época, pois foi a primeira atriz negra a se apresentar no Theatro 
Municipal do Rio de Janeiro, um espaço até então inacessível às mulheres negras. Para 
Ruth de Souza (apud Silva, 2019, p. 89), o TEN lhe deu “não apenas uma profissão, mas 
a consciência de que ser atriz negra era também um ato político”.

Outra figura de grande relevância revelada pelo Teatro Experimental do Negro 
foi Léa Garcia, atriz que se consolidou no teatro, na televisão e no cinema, levando 



entre a cena e a luta

442

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

adiante o legado de Abdias. Sua trajetória reforça a importância do Teatro Experimental 
do Negro como espaço de formação e projeção para mulheres negras, que, através da 
arte, puderam disputar narrativas e se afirmar como protagonistas de suas próprias 
histórias. Como lembra Lélia Gonzalez (2020), a emergência dessas atrizes significou “a 
ruptura com o silêncio secular imposto às mulheres negras na cena cultural brasileira”.

Além das atrizes, o Teatro Experimental do Negro foi espaço de articulação para 
intelectuais, escritores e artistas negros em diversas áreas. Abdias criou um ambiente 
de diálogo interdisciplinar, no qual a literatura, a música, as artes visuais e a militância 
política se entrecruzavam. O grupo organizava festivais, conferências e concursos 
literários, ampliando a presença da cultura negra em espaços até então negados. Essa 
dimensão multifacetada confirma que, para Abdias (1978), a luta contra o racismo 
precisava ser travada “em todas as frentes: na política, na economia, na cultura e no 
imaginário social”.

O impacto do Teatro Experimental do Negro transcendeu o teatro. Sua atuação 
contribuiu para a formação de uma consciência coletiva sobre a necessidade de combater 
o racismo no Brasil. Ao propor a valorização da história e da cultura africana, Abdias 
e seu grupo desafiaram a ideologia do branqueamento, reafirmando a importância da 
herança afrodescendente para a identidade nacional. Como analisa Santos (2006), o 
Teatro Experimental do Negro “plantou as sementes de um teatro negro brasileiro, cuja 
função era não apenas estética, mas também social e pedagógica”.

Em síntese, Abdias do Nascimento e o Teatro Experimental do Negro representam 
uma das experiências mais significativas de resistência cultural no Brasil. Sua trajetória 
demonstra como a arte pode se transformar em instrumento de emancipação social e 
política. Ao abrir espaço para atores, atrizes e intelectuais negras como Ruth de Souza e 
Léa Garcia, o Teatro Experimental do Negro não apenas quebrou barreiras históricas, 
mas também lançou as bases para uma dramaturgia comprometida com a dignidade e 
a humanidade do povo negro. O legado de Abdias permanece atual, lembrando que o 
teatro, quando aliado à luta política, pode se tornar palco de transformação.

O surgimento do Teatro Experimental do Negro representou uma mudança 
paradigmática, não apenas no campo da representação, mas também na formação 
artística. Como observa Larkin Nascimento (2000, p. 112), o grupo “constituiu-se 
em espaço de afirmação da identidade negra, ao mesmo tempo em que denunciava os 
mecanismos de invisibilização racial e de gênero presentes na cultura brasileira”. Para as 



entre a cena e a luta

443

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

mulheres negras, isso significou a possibilidade de disputar os palcos não apenas como 
corpo estigmatizado, mas como sujeito criador.

Após o Teatro Experimental do Negro, novas gerações de atrizes negras 
conseguiram alcançar maior projeção, ainda que enfrentando desafios. Ruth de 
Souza abriu caminho para nomes como Léa Garcia, que conquistou reconhecimento 
internacional em obras como Orfeu Negro (1959). Zezé Motta, por sua vez, consolidou 
uma carreira múltipla no teatro, cinema e televisão, tornando-se referência pela força 
com que articulou corpo, voz e discurso político. Como lembra Araújo (2008, p. 56), 
“essas atrizes não apenas interpretavam papéis, mas inscreviam na cena a luta por 
cidadania”.

No campo da dramaturgia contemporânea, novas vozes femininas negras têm 
desafiado os limites da representação. Elisa Lucinda, com sua poesia dramatizada, e 
Cristiane Sobral, dramaturga e atriz, expressam narrativas centradas na experiência da 
mulher negra. Sobral (2011, p. 43) escreve: “não vou mais me desculpar por ser negra, 
quero ser inteira, protagonista da minha própria história”. Essa afirmação traduz o 
movimento de apropriação da cena como espaço de autoria e resistência.

Atrizes mais jovens continuam esse legado, trazendo para o palco e para a 
televisão representações que rompem estereótipos e afirmam novas identidades negras. 
Sua presença reafirma que a luta iniciada por Ruth de Souza e pelas pioneiras continua a 
produzir frutos, ainda que os desafios permaneçam. Trata-se de uma disputa constante 
pela visibilidade e pela valorização da estética negra.

A relação entre corpo, estética e política é central na atuação das mulheres negras 
na dramaturgia. Como destaca Gonzalez (2020, p. 61), o corpo da mulher negra “é um 
território de resistência, mas também alvo de estigmatização e controle”. No teatro, 
esse corpo é constantemente lido por meio de marcadores raciais, o que pode aprisionar 
atrizes em papéis estereotipados. Contudo, ao se apropriarem de sua presença cênica, 
essas artistas transformam o palco em lugar de denúncia e afirmação política.

A estética, nesse contexto, não é apenas uma escolha artística, mas um gesto 
político. Zezé Motta e Elisa Lucinda, por exemplo, reivindicaram seus corpos, seus 
cabelos e suas vozes como símbolos de identidade e resistência. Conforme afirma 
Carneiro (2005, p. 47), “a mulher negra, ao assumir sua imagem e narrar sua história, 
rompe com a lógica de silenciamento que lhe foi imposto pela colonialidade”.



entre a cena e a luta

444

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

A dramaturgia produzida por mulheres negras se caracteriza, assim, por uma 
profunda dimensão autobiográfica e coletiva. Cristiane Sobral e outras autoras trazem 
para a cena experiências cotidianas de racismo, sexismo e luta, ressignificando-as em 
linguagem artística. Esse movimento conecta a vida pessoal às questões políticas mais 
amplas, mostrando que, como dizia o slogan feminista, o pessoal é político.

Além disso, as mulheres negras na dramaturgia resgatam memórias apagadas e 
produzem novas narrativas sobre a história do Brasil. Essa prática rompe com a tradição 
eurocêntrica do teatro nacional, colocando em destaque vozes que historicamente foram 
marginalizadas. Segundo Silva (2019, p. 102), “a escrita e a atuação de mulheres negras 
funcionam como contranarrativas, que desestabilizam a hegemonia branca da cena”.

Portanto, o lugar da mulher negra na dramaturgia brasileira deve ser 
compreendido como fruto de uma longa luta contra a invisibilização, mas também 
como espaço de criação e potência. As trajetórias de Ruth de Souza, Léa Garcia, Zezé 
Motta, Elisa Lucinda e Cristiane Sobral demonstram que, mesmo diante de barreiras, a 
cena teatral pode ser transformada em espaço de protagonismo negro.

Conclui-se que as mulheres negras não apenas ocupam os palcos, mas 
reinventam a dramaturgia brasileira a partir de suas próprias experiências, corpos e 
narrativas. Elas rompem paradigmas, enfrentam estigmas e constroem novas estéticas, 
reafirmando que a arte, quando apropriada por sujeitos historicamente marginalizados, 
torna-se ferramenta de emancipação e resistência.

Apesar dos avanços, os desafios ainda são significativos. A presença da mulher 
negra no teatro contemporâneo permanece minoritária, e as estruturas de financiamento 
e difusão cultural continuam a privilegiar artistas brancas. A lógica colonial que associa a 
mulher negra a papéis subalternizados não desapareceu totalmente: ainda há produções 
que reforçam estereótipos, limitando as possibilidades de atuação.

Por outro lado, coletivos e companhias, de teatro negro, como o Bando de Teatro 
Olodum (Bahia) e a Cia. Os Crespos (São Paulo), têm criado espaços de resistência e 
afirmação. Nesses grupos, as mulheres ocupam papéis de liderança, seja como diretoras, 
dramaturgas ou atrizes, e elaboram narrativas que problematizam o racismo, o sexismo 
e as múltiplas violências enfrentadas pelas mulheres negras.

O legado do Teatro Experimental do Negro, portanto, permanece vivo. A 
proposta de Abdias ressoa na dramaturgia contemporânea, em que o palco se reafirma 
como espaço de disputa política. A mulher negra, antes invisibilizada, hoje se projeta 
como protagonista, mesmo diante de obstáculos estruturais.



entre a cena e a luta

445

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

Considerações finais

As reflexões apresentadas ao longo deste artigo evidenciam que o lugar da 
mulher negra na dramaturgia brasileira é marcado por uma trajetória de exclusão, 
estigmatização e luta por reconhecimento. Do século XIX ao XX, a invisibilidade das 
atrizes negras foi um reflexo direto do racismo e da lógica patriarcal que organizou a 
sociedade e a cultura no Brasil. Nesse contexto, a contribuição de Abdias do Nascimento e 
do Teatro Experimental do Negro foi decisiva para a abertura de espaços que romperam 
paradigmas e possibilitaram a emergência de novas representações.

O Teatro Experimental do Negro, ao propor a valorização da cultura afro-
brasileira e a profissionalização de atores e atrizes negras, configurou-se como um marco 
histórico e político. Mais do que um grupo teatral, tratou-se de um projeto pedagógico 
e emancipatório que desafiou as estruturas hegemônicas da cena brasileira. Como se 
observou, o Teatro Experimental do Negro foi responsável por lançar e consolidar 
carreiras de atrizes como Ruth de Souza e Léa Garcia, que não apenas brilharam nos 
palcos, mas também simbolizaram a resistência e a possibilidade de uma dramaturgia 
comprometida com a dignidade do povo negro.

A trajetória das mulheres negras no teatro, no entanto, não se resume à 
superação da invisibilidade. Como mostram as experiências de Zezé Motta, Elisa 
Lucinda e Cristiane Sobral, trata-se também da construção de narrativas próprias, 
centradas em suas vivências, corpos e subjetividades. Essa apropriação da dramaturgia 
revela um movimento de ruptura com estereótipos e de afirmação de uma estética que 
é, ao mesmo tempo, artística e política.

Nesse sentido, o corpo da mulher negra em cena adquire dimensão de denúncia 
e resistência. Ao ocupar os palcos com sua presença, estética e discurso, essas artistas 
ressignificam um espaço historicamente marcado pela exclusão. Elas mostram que o 
teatro pode ser um território de disputa simbólica e de reescrita da história, evidenciando 
a potência da arte como ferramenta de transformação social.

Portanto, pode-se afirmar que o legado de Abdias do Nascimento e do Teatro 
Experimental do Negro permanece vivo e atual, não apenas como referência histórica, 
mas como inspiração para as práticas contemporâneas. A luta das mulheres negras 
na dramaturgia é contínua, pois ainda se deparam com barreiras estruturais, mas os 



entre a cena e a luta

446

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

avanços conquistados ao longo das últimas décadas demonstram que essa resistência 
vem produzindo frutos significativos.

O Teatro Experimental do Negro revela duas questões essenciais para as nossas 
pesquisas: A primeira é o desenho de uma pedagogia libertadora que está presente 
em toda a obra de Abdias do Nascimento. A segunda é uma pedagogia decolonial e 
antirracista que foca nos processos de libertação das mulheres. 

O legado de Abdias do Nascimento repercute no campo das artes cinematográficas, 
visuais e gráficas e na construção de um projeto de sociedade democrática pautada na 
cultura da paz e da justiça social de todas as pessoas. 

Conclui-se, assim, que entre palcos e resistências, a presença da mulher negra na 
dramaturgia brasileira é um testemunho da força de um povo que se recusa a permanecer 
silenciado. Mais do que personagens, elas são autoras, protagonistas e sujeitas políticas 
que reconfiguram o imaginário cultural do país. O reconhecimento de sua contribuição 
é fundamental não apenas para a história do teatro, mas para a construção de uma 
sociedade mais justa, plural e democrática.

Referências

ARAÚJO, Joel Rufino dos. História do Teatro Brasileiro. Rio de Janeiro: Zahar, 2008.

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser: o racismo na história do Brasil. São 
Paulo: Pallas, 2005.

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: Selo Negro, 
2011.

DUARTE, Eduardo de Assis. Literatura e afrodescendência no Brasil. Belo Horizonte: 
UFMG, 2005.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.

GONZALEZ, Lélia; HASENBALG, Carlos. Lugar de Negro. Rio de Janeiro: Marco Zero, 
1982.

LARKIN NASCIMENTO, Elisa. O sortilégio da cor: identidade, raça e gênero no Brasil. São 
Paulo: Selo Negro, 2000.



entre a cena e a luta

447

Tarsila Santiago, Rosana Schwartz, joão Clemente Souza Neto

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil. Petrópolis: Vozes, 2004.

NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978.

NASCIMENTO, Abdias. Sortilégio II: mistério negro. Rio de Janeiro: TEN, 1968.

NASCIMENTO, Abdias. Teatro Experimental do Negro: trajetória e reflexões. Rio de 
Janeiro: Ipeafro, 2004.

SANTOS, Inaicyra Falcão dos. Corpo e ancestralidade: uma proposta pluricultural de dança-

arte-educação. Salvador: EDUFBA, 2006.

SILVA, Cidinha da. O teatro negro em perspectiva. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2019.

SOBRAL, Cristiane. Não vou mais lavar os pratos. Brasília: Thesaurus, 2010.

VERGÈS, Françoise. Um feminismo decolonial. Trad. Jamille Pinheiro Dias. São Paulo: 
Ubu, 2020.



448

Comunicação Comunitária e Cinema Negro: 
Vozes Invisibilizadas na Periferia e na Tela

Marcos José Zablonsky1

1. Introdução

Nos grandes centros urbanos brasileiros, coexistem realidades marcadamente 
díspares, embora interdependentes: o concreto das avenidas centrais contrasta com 
o barro das vielas; da mesma forma, o discurso publicitário globalizado colide com a 
linguagem potente inscrita nos muros das periferias. A desigualdade social histórica 
no Brasil transcende indicadores socioeconômicos — manifesta-se nos corpos, nos 
territórios e nos silêncios midiáticos. O acesso aos meios de produção simbólica 
permanece profundamente desigual, reiterando invisibilidades que sustentam uma 
narrativa nacional excludente. É nesse contexto que a comunicação comunitária e o 
cinema negro emergem como práticas de reexistência. São expressões insurgentes 
de grupos historicamente subalternizados, que constroem linguagens próprias para 
narrar, informar e representar.	

 Este capítulo propõe uma reflexão analítica sobre a articulação entre essas duas 
práticas como ferramentas de visibilidade, reconhecimento e transformação social, 

1Doutor em Educação  com ênfase em Políticas Públicas. Membro do Comitê de Ética da PUCPR. Pro-
fessor dos Cursos  de Relações Públicas, Publicidade, Jornalismo,  Cinema, Artes Visuais, Teatro e Pro-
dução Musical da Escola de Belas Artes da PUCPR. E-mail: marcos.zablonsky@pucpr.br



comunicação comunitária e cinema negro

449

Marcos José Zablonsky 

com foco nas periferias urbanas brasileiras. A partir da observação de experiências 
extensionistas desenvolvidas em comunidades carentes de Curitiba e Região 
Metropolitana, busca-se evidenciar como tais práticas se configuram como estratégias 
de enfrentamento às opressões estruturais que atravessam a sociedade brasileira 
contemporânea. Ao abordar essas linguagens a partir do território e da escuta das 
populações que o habitam, parte-se do pressuposto de que comunicar é, antes de tudo, 
um ato político. E filmar  ou se apropriar do audiovisual nesse contexto não é mera 
escolha estética: é a afirmação de uma identidade, de uma memória coletiva e de uma 
potência criadora.

É nesse contexto que a comunicação comunitária, cinema negro e o audiovisual 
emergem como práticas de reexistência, expressões insurgentes de grupos historicamente 
subalternizados, que constroem linguagens próprias para narrar, informar e representar. 
Este artigo propõe uma reflexão analítica sobre a articulação entre essas duas práticas 
como ferramentas de visibilidade, reconhecimento e transformação social, com foco 
nas periferias urbanas brasileiras. 

2. A comunicação comunitária como ferramenta de transformação

A comunicação comunitária consolida-se no Brasil como uma prática de 
resistência ao monopólio dos discursos veiculados pelos grandes meios de comunicação. 
Fundamentada nos princípios da participação popular, horizontalidade e territorialidade, 
ela reconhece os sujeitos sociais como produtores de sentido e agentes autônomos de 
suas próprias histórias (KUNSCH, 2003). Como já afirmava Paulo Freire, comunicar 
não é transferir saberes, mas instaurar um diálogo entre saberes, entre a universidade 
e a comunidade, entre o técnico e o popular, entre o centro e as bordas (FREIRE, 
1983). Essa concepção desafia modelos verticais de comunicação e valoriza os saberes 
produzidos no território como legítimos e transformadores. 

No cenário brasileiro, essa perspectiva fortaleceu-se especialmente a partir da 
década de 1980, com o surgimento e a consolidação de rádios comunitárias, jornais de 
bairro e iniciativas culturais autônomas. Movimentos como o Fórum Nacional pela 
Democratização da Comunicação (FNDC) e marcos legais como o reconhecimento das 
rádios comunitárias pela Constituição de 1988 foram fundamentais para consolidar essas 
formas alternativas de expressão pública. Tais práticas tensionam a lógica hegemônica 



comunicação comunitária e cinema negro

450

Marcos José Zablonsky 

da comunicação ao colocar em cena vozes historicamente silenciadas, permitindo que 
moradores de favelas, lideranças comunitárias, coletivos artísticos e juventudes negras 
protagonizem suas próprias narrativas. Como ressalta Margarida Kunsch, a comunicação 
comunitária integra um sistema verdadeiramente democrático, baseado no direito à fala, 
à escuta e à construção compartilhada de sentidos (KUNSCH, 2003). Nesse contexto, 
a extensão universitária torna-se uma ponte estratégica. Projetos desenvolvidos com 
estudantes de Relações Públicas e Jornalismo têm demonstrado que a escuta ativa e o 
reconhecimento das narrativas locais não apenas transformam a formação dos futuros 
profissionais, mas também fortalecem os vínculos de pertencimento e o fortalecimento 
comunitário nas localidades envolvidas. 

Em Curitiba e sua região metropolitana, a observação de oficinas de audiovisual, 
produção de jornais comunitários, podcast e rodas de conversa revela o potencial 
mobilizador da palavra e da imagem no processo de emancipação social. São práticas 
que produzem uma pedagogia da escuta e da imagem, ampliando os horizontes de 
consciência crítica de todos os envolvidos. A comunicação comunitária, portanto, não 
se limita à tarefa de informar: ela forma, engaja, mobiliza e emancipa. Quando conectada 
ao cinema negro, amplia seu alcance e intensidade, operando como prática de denúncia, 
de preservação da memória coletiva e de afirmação identitária.

No cenário brasileiro, essa perspectiva fortaleceu-se especialmente a partir da 
década de 1980, com o surgimento e a consolidação de rádios comunitárias, jornais de 
bairro e iniciativas culturais autônomas. Tais práticas tencionam a lógica hegemônica 
da comunicação ao colocar em cena vozes historicamente silenciadas, ao permitir que 
moradores de favelas, lideranças comunitárias, coletivos artísticos e juventudes negras 
protagonizem suas próprias narrativas. 

3. O cinema negro como voz política

O cinema negro, tanto no Brasil quanto na diáspora africana, constitui-se 
como uma trincheira política. Mais do que expressão estética, é fruto do silenciamento 
imposto historicamente e da urgência em visibilizar existências negadas. Trata-se de 
um movimento que reivindica não apenas lugares de fala, como nos propõe Djamila 
Ribeiro, mas também espaços de criação, autoria e enunciação. No Brasil, experiências 
como a do Centro Popular de Cultura (CPC) da UNE nos anos 1960 que buscava 



comunicação comunitária e cinema negro

451

Marcos José Zablonsky 

democratizar a arte e a educação por meio de uma produção cultural popular e engajada, 
as manifestações culturais oriundas de quilombos urbanos, como os blocos afro da Bahia 
e coletivos de matriz africana nas periferias, e o surgimento de coletivos audiovisuais 
como Cinema Nosso, Aparelho Luzia, Tela Firme e Kinofunk, demonstram como o 
cinema negro se consolidou como uma linguagem insurgente. Tal insurgência expressa-
se na recusa à exotização do corpo negro, na reconstrução de memórias interrompidas e 
na proposição de novos imaginários sociais. Como afirma Kabengele Munanga (2004, 
p.73), o racismo brasileiro é “camaleônico”, adapta-se a diferentes contextos e sobrevive 
até mesmo sob aparências democráticas. 

O cinema negro confronta essa lógica ao não se submeter às estruturas 
dominantes: abre suas próprias janelas narrativas, tensiona a estética eurocentrada e 
projeta o mundo sob perspectivas negras, plurais e contra-hegemônicas. A obra do 
cineasta e ativista Zózimo Bulbul é exemplar nesse processo. Fundador do Encontro 
de Cinema Negro Brasil, África e Caribe, Bulbul reivindicava o cinema como ato 
político: “Nosso cinema é um ato de resistência. Não é um cinema de entretenimento. 
É um cinema que constrói identidade.” Filmes como Alma no Olho (1973), com forte 
carga simbólica e experimental, e Abolição (1988), documental e crítico, reconfiguram 
a linguagem cinematográfica a partir da experiência negra e denunciam o mito da 
democracia racial. A esse legado somam-se reflexões como as de bell hooks, para quem 
a câmera, nas mãos de sujeitos racializados, torna-se instrumento de cura e subversão. 
Em Reel to Real (1996, p. 55), a autora defende que filmar é um ato de reinscrição: 
“Filmar é reescrever o mundo, reimaginar nossa presença e nos libertar das imagens 
que nos violentam.” 

No Brasil de hoje, a presença crescente do cinema negro em festivais, cineclubes, 
escolas e espaços comunitários expressa a força dessa linguagem como ferramenta de 
disputa de sentido e de reconfiguração simbólica da sociedade. Exemplo disso são obras 
como O dia de Jerusa (2014), dirigido por Viviane Ferreira, que constrói uma narrativa 
de encontro intergeracional entre mulheres negras, onde memória, afeto e cotidiano 
formam uma estética afrocentrada. Já Branco Sai, Preto Fica (2014), de Adirley Queirós, 
mistura ficção científica e documentário para denunciar a violência policial e o racismo 
institucional no Distrito Federal. Essas produções não apenas tensionam os modos 
tradicionais de narrar, mas ressignificam a estética e a política da imagem a partir de 
epistemologias negras.



comunicação comunitária e cinema negro

452

Marcos José Zablonsky 

No contexto brasileiro contemporâneo, realizadores como Celso Luis Prudente,  
Viviane Ferreira, Joel Zito Araújo, Adélia Sampaio, Rodrigo França e André Novais 
Oliveira, além de coletivos como o Negritar Filmes e Produções, têm ampliado a presença 
do cinema negro em festivais, cineclubes, escolas e espaços comunitários. Obras como 
Café com Canela, Meu Nome é Daniel, M8 – Quando a Morte Socorre a Vida e Filhas 
de Lavadeira articulam estética, ancestralidade e política de forma potente, abrindo 
caminhos para novos pactos de representação.

4. Encontros entre tela e território

A observação de práticas extensionistas em comunidades urbanas periféricas 
revela o potencial do cinema negro como catalisador de narrativas silenciadas e 
instrumento de mediação sociocultural. Inserido em projetos de comunicação 
comunitária, o cinema negro extrapola sua função tradicional de entretenimento 
e se transforma em linguagem viva — promotora de reconhecimento, escuta ativa e 
reconstrução simbólica das memórias coletivas.

A atualidade e urgência dessas práticas podem ser ilustradas por um episódio 
recente, ocorrido em abril de 2025, em um shopping center de São Paulo. Um segurança 
abordou uma adolescente branca com a pergunta: “Eles estão te incomodando?”, 
referindo-se aos colegas negros que a acompanhavam na praça de alimentação. O gesto, 
impregnado de racismo estrutural, revela como crianças e jovens negros ainda hoje 
são vigiados, abordados e levados a salas de segurança simplesmente por ocuparem 
determinados espaços. A reação solidária dos estudantes e a mobilização antirracista 
que se seguiu demonstram como a juventude negra tem produzido novas formas de 
resistência simbólica. Como nos alerta Pierre Bourdieu, “a violência simbólica é aquela 
forma de imposição que, ao ser reconhecida como legítima, tende a se perpetuar sob a 
aparência da normalidade” (BOURDIEU, 1989, p.27). No ambiente escolar, essa violência 
se manifesta de maneira sofisticada e persistente, operando por meio da linguagem, da 
exclusão sutil e da negação da identidade racial dos alunos negros.

A realidade do racismo estrutural não está restrita aos espaços públicos. Também 
se manifesta com força no ambiente escolar, inclusive nas escolas privadas frequentadas 
por jovens negros. Um exemplo emblemático ocorreu em 2022, em um colégio de elite 
na cidade de São Paulo. Estudantes negros relataram episódios constantes de bullying 



comunicação comunitária e cinema negro

453

Marcos José Zablonsky 

com conotação racista, incluindo apelidos, exclusões e ofensas verbais. Um dos casos 
mais graves envolveu um aluno chamado de “macaco” por colegas brancos durante uma 
aula. A denúncia mobilizou a comunidade escolar e resultou na criação de coletivos 
antirracistas, além de pressionar a instituição a rever suas políticas de diversidade e 
inclusão. O caso evidencia que o racismo, mesmo nos espaços considerados mais 
“civilizados”, persiste como prática cotidiana e estruturante da exclusão simbólica. Em 
contextos como esse, o cinema negro e o audiovisual, quando levado às periferias em 
oficinas e sessões críticas, torna-se espaço de elaboração dessas experiências, permitindo 
que os jovens compreendam e narrem suas vivências com potência estética e política.

Em capitais e regiões metropolitana e nos seus entornos, iniciativas universitárias 
voltadas à formação cidadã de jovens periféricos têm articulado sessões de cinema 
com rodas de conversa, oficinas de leitura crítica da imagem e práticas de produção 
audiovisual com tecnologias acessíveis. A análise dessas ações permite compreender 
como o cinema negro, ao ser compartilhado com públicos tradicionalmente excluídos 
da produção simbólica, mobiliza processos de identificação, pertencimento e crítica 
social. Uma das experiências significativas observadas foi protagonizada por duas 
alunas negras do curso de Relações Públicas da PUCPR. desenvolveram o podcast 
“AINDA SOMOS VOZ: Vozes de Mulheres Negras no Cotidiano”, com o objetivo de refletir 
sobre as múltiplas formas de silenciamento vividas por mulheres negras nos espaços 
acadêmicos, familiares e profissionais.

Como parte do projeto, entrevistaram uma pesquisadora negra da própria 
universidade, especialista em ações afirmativas e políticas de permanência estudantil. 
O diálogo revelou as nuances da exclusão simbólica e destacou a importância da escuta 
como prática política e de reparação epistêmica.

A iniciativa, desenvolvida no contexto da extensão universitária, evidencia 
como o espaço acadêmico pode ser tensionado pelas vozes historicamente silenciadas. 
O podcast tornou-se um instrumento de denúncia, de reconstrução narrativa e de 
afirmação identitária. Como afirma Kilomba (2019, p. 28), “o silêncio é uma estratégia 
de dominação que precisa ser rompida por narrativas próprias”.

Como observa Pierre Bourdieu (1989, 27), “o poder simbólico é um poder quase 
mágico que permite obter o equivalente do que se obteria pela força, graças ao efeito de 
mobilização das representações”. Nesse sentido, o acesso às ferramentas de representação 
audiovisual por sujeitos historicamente marginalizados rompe, ainda que parcialmente, 



comunicação comunitária e cinema negro

454

Marcos José Zablonsky 

com os mecanismos de reprodução cultural que mantêm determinadas classes e grupos 
étnico-raciais fora da cena pública.

A consolidação de práticas culturais antirracistas nas comunidades e escolas 
também é reforçada por dispositivos legais como a Lei 10.639/2003, que torna 
obrigatório o ensino de história e cultura afro-brasileira na educação básica. Iniciativas 
de cinema negro e comunicação comunitária operam, muitas vezes, como formas vivas 
de aplicação dessa lei, ampliando seu alcance simbólico e pedagógico. Quando jovens 
periféricos discutem seus direitos, suas referências culturais e suas dores a partir de 
produções audiovisuais negras, estão não apenas aprendendo, mas reescrevendo a 
própria história.

5. Comunicação, cinema e reexistência

A análise das experiências que articulam cinema negro e comunicação 
comunitária em territórios periféricos permite identificar a emergência de práticas que 
extrapolam a lógica da resistência para adentrar o campo da reexistência. Inspirado no 
pensamento de intelectuais negras como Sueli Carneiro e Lélia Gonzalez, esse conceito 
expressa não apenas a oposição às opressões estruturais, mas a criação de modos 
próprios de ser, de narrar e de habitar o mundo. Como afirma Carneiro, “reexistir é 
produzir um novo imaginário político e simbólico a partir das epistemologias negras, 
femininas e periféricas” (CARNEIRO, 2021, p.119 ). Já Lélia Gonzalez nos alerta: “a 
luta contra o racismo não se dá apenas no campo político, mas sobretudo no simbólico. 
É preciso transformar as representações e disputar a cultura” (GONZALEZ, 2020, 
p. 167). Reexistir, portanto, é negar o lugar do subalterno e afirmar-se como sujeito 
político, criador e epistêmico. Ao observar oficinas de produção audiovisual, rodas de 
debate sobre filmes e ações pedagógicas desenvolvidas com jovens negros e periféricos, 
evidencia-se que o desejo de representar está indissociado da necessidade de reparar 
— reparar memórias negadas, trajetórias invisibilizadas e imagens historicamente 
violentadas. Nesses contextos, a linguagem cinematográfica torna-se menos um 
exercício técnico e mais uma gramática de autoria coletiva, marcada pela afetividade, 
pela ancestralidade e pela potência transformadora da imagem. Como afirma bell hooks 
(1996, p. 155), filmar pode ser um ato de subversão e de cura. Ao ocupar a câmera com 
sua própria voz, o sujeito negro desloca o olhar opressor e reinscreve sua presença 



comunicação comunitária e cinema negro

455

Marcos José Zablonsky 

em cena: “Filmar é reescrever o mundo, reimaginar nossa presença e nos libertar das 
imagens que nos violentam.” Essa prática de reinscrição vai além da denúncia: ela elabora 
novos símbolos, estetiza experiências comunitárias e amplia as possibilidades de futuro. 
Essa perspectiva é especialmente relevante quando os sujeitos filmados também são 
os roteiristas, diretores e produtores de suas narrativas — rompendo com o ciclo de 
representação imposta.
Grada Kilomba, em Memórias da Plantação (2019, p. 28), também denuncia o 
apagamento epistêmico imposto aos corpos negros, especialmente às mulheres, e 
propõe uma estética descolonizadora do saber. Ao analisar performances e narrativas 
negras, Kilomba afirma que falar, narrar e criar são atos de desobediência epistêmica 
— são formas de romper com a linguagem da colonialidade e instaurar epistemologias 
do cotidiano. Ele propõe a descolonização da narrativa e da linguagem como condição 
para um conhecimento verdadeiramente emancipador. A luta das mulheres negras por 
justiça epistêmica e representatividade também tem influenciado o campo do cinema 
negro, da educação e da política. Intelectuais e ativistas como Lélia Gonzalez, Beatriz 
Nascimento, Djamila Ribeiro, Jurema Werneck, Carolina Maria de Jesus e lideranças 
políticas como Marina Silva têm afirmado com coragem e clareza que o corpo negro da 
mulher não é só lugar de dor, mas também de resistência e sabedoria ancestral. Como 
afirma Marina Silva: “Não basta que os negros estejam nas estatísticas da pobreza. Nós 
queremos estar nas estatísticas da dignidade, do saber, da cidadania.” Sua trajetória 
como mulher negra amazônida, educadora, ambientalista e ministra de Estado inspira 
novas gerações a ocuparem espaços de poder e transformação com consciência racial e 
compromisso ético. Ao lado dessas vozes, o cinema negro torna-se também um espaço 
onde as experiências negras femininas ganham centralidade, não como exceção, mas 
como fundação de um novo paradigma civilizatório.

Nas oficinas acompanhadas, observa-se que os jovens participantes, ao narrar 
suas vivências por meio do audiovisual, transformam dor em discurso, ausência em 
presença e anonimato em autoria. As câmeras tornam-se instrumentos de escuta, as 
telas espaços de partilha, os roteiros dispositivos de invenção da própria história. A 
comunicação comunitária, quando articulada ao cinema negro, revela-se território 
fértil para essa reexistência. Ela reconhece os sujeitos periféricos não como receptores 
de informação, mas como produtores culturais e intelectuais de seus territórios. Ela 
desestabiliza a divisão entre centro e margem, entre saber técnico e saber popular, entre 



comunicação comunitária e cinema negro

456

Marcos José Zablonsky 

estética dominante e estética insurgente. Essas práticas, por sua vez, também interpelam 
a universidade. Como adverte Frantz Fanon (2005, p. 8), “cada geração deve, em relativa 
opacidade, descobrir sua missão, cumpri-la ou traí-la.” A missão das universidades em 
um país como o Brasil, atravessado por profundas desigualdades étnico-raciais, não 
pode se limitar à produção de conhecimento técnico — deve incluir a reconstrução dos 
modos de saber e narrar o mundo.

6. Considerações finais

O cinema negro e o audivisual, quando articulado à comunicação comunitária, 
revela-se uma potente tecnologia social de reexistência, crítica e transformação. Mais 
do que uma linguagem artística, constitui-se como uma prática política que permite 
aos sujeitos negros narrarem suas próprias histórias, tensionarem os dispositivos 
de exclusão simbólica e ocuparem os espaços de produção cultural e pedagógica. As 
experiências analisadas neste capítulo evidenciam que, ao ser apropriado por jovens das 
periferias, o cinema e a comunicação comunitária  tornam-se ferramenta de autoria, 
resistência e elaboração coletiva. Não se trata apenas de representar a realidade, mas de 
reescrevê-la  a partir do território, da ancestralidade, da escuta e da memória. Quando 
levado às comunidades por meio de projetos extensionistas, o cinema negro atua como 
dispositivo de conscientização e fortalecimento de vínculos, ampliando a noção de 
cidadania e ativando a potência política do pertencimento. Em diálogo com autores 
como bell hooks, Grada Kilomba, Kunsch, Pierre Bourdieu e Paulo Freire, reconhece-
se que o acesso à linguagem audiovisual não é apenas uma questão técnica ou estética: 
é um direito simbólico. É também uma forma de ruptura com a colonialidade do saber, 
do ver e do narrar. 

A universidade, nesse contexto, tem o desafio e a oportunidade de ser mais do 
que reprodutora de conhecimento. Deve ser espaço de escuta, de diálogo intercultural 
e de construção de práticas pedagógicas que valorizem os saberes populares, os 
corpos dissidentes e as estéticas insurgentes. A extensão universitária, quando guiada 
por valores antirracistas e de justiça social, não apenas aproxima a universidade da 
comunidade. Ela desestabiliza fronteiras epistemológicas entre saber acadêmico e saber 
popular. Ao reconhecer o cinema negro como prática educativa e cultural legítima, os 
projetos extensionistas se tornam instrumentos de descolonização do conhecimento, 



comunicação comunitária e cinema negro

457

Marcos José Zablonsky 

promovendo diálogos inter-raciais e intergeracionais no território. Como afirma Frantz 
Fanon (2005), “a cada geração cabe descobrir sua missão”  e talvez a missão de nossa 
geração universitária seja contribuir para que outras narrativas negras possam existir, 
circular e produzir sentidos no coração das cidades e das telas. É preciso, portanto, 
apostar na pedagogia da imagem como campo de disputa política e como lugar de 
transformação ética. Afinal, como ensina Sueli Carneiro (2021), “reexistir é afirmar-se 
diante de um mundo que insiste em negar nossa humanidade.” Que o cinema negro 
siga, então, abrindo janelas, iluminando trajetórias e reescrevendo o Brasil por dentro.

Como afirma o professor e cineasta Celso Luiz Prudente, “a estética da 
negritude, quando politizada, rompe com a lógica do consumo e transforma-se em 
ato de resistência epistêmica”. Tal perspectiva desloca a compreensão do cinema como 
produto cultural e o reinscreve como prática pedagógica e política, com potência para 
construir outras formas de existência coletiva.

A presença do cinema negro em ações comunitárias evidencia que é possível 
construir imagens a partir da margem, subverter o olhar dominante e afirmar, pela 
imagem, novos pactos civilizatórios. Como defende Sueli Carneiro (2021), trata-se de 
ocupar os espaços simbólicos com corpos, memórias e vozes que historicamente foram 
negadas, não como concessão, mas como direito reparatório.

A universidade, ao se abrir a esses processos, precisa rever seus currículos, suas 
referências e suas metodologias. Incluir o cinema negro em suas práticas pedagógicas 
não é apenas uma questão de diversidade cultural, mas de compromisso ético com a 
justiça cognitiva e social. Como advertia Frantz Fanon (2005, p. 8), “não há missão mais 
urgente do que transformar o mundo para que ele seja habitável por todos”.

Em síntese, comunicar, no contexto das periferias, é mais do que informar: é 
reivindicar o direito à presença. E filmar é afirmar que existimos com voz, com memória 
e com beleza. É nesse gesto que o cinema negro, ao lado da comunicação comunitária, 
constrói não apenas imagens, mas futuros possíveis.

Referências

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1989.

CARNEIRO, Sueli. Escritos de uma vida. São Paulo: Pólen, 2021.



comunicação comunitária e cinema negro

458

Marcos José Zablonsky 

FANON, Frantz. Os condenados da Terra. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005.

FREIRE, Paulo. Extensão ou comunicação? Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1983.

GONZALEZ, Lélia. “Racismo e sexismo na cultura brasileira”. In: RIOS, Flávia; LIMA, 
Márcia (org.). Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio 
de Janeiro: Zahar, 2020.

HOOKS, bell. Reel to Real: Race, Sex, and Class at the Movies. New York: Routledge, 
1996.

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de despejo: diário de uma favelada. São Paulo: Ática, 
2014.

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. São Paulo: 
Cobogó, 2019.

KUNSCH, Margarida Maria Krohling. Planejamento de relações públicas na 
comunicação integrada. 5. ed. São Paulo: Summus, 2003.

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional 
versus identidade negra. Petrópolis: Vozes, 1999.

NASCIMENTO, Beatriz. O negro e o poder: o protagonismo negro no Brasil. São 
Paulo: Imprensa Oficial, 2009.

PRUDENTE, Celso Luiz. Cinema negro: educação, arte, antropologia. São Paulo: Portal 
de Livros Abertos da USP, 2021. Disponível em: https://www.livrosabertos.sibi.usp.
br/portaldelivrosUSP/catalog/book/713. Acesso em: 27 maio 2025.

PRUDENTE, Celso Luiz. Declaração proferida durante a 19ª Mostra Internacional do 
Cinema Negro – MICINE, 2023

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento, 2017.

SILVA, Marina. Declaração pública em entrevista coletiva. Brasília, 2022.

WERNECK, Jurema. O corpo na mídia. Rio de Janeiro: Pallas, 2010.



459

Narrar é existir: escrevivência, ações 
afirmativas e epistemologias negras

 no ensino superior

Ana Paula Martins de Souza1

Marcos José Zablonsky2

“Ao escrever a vida

no tubo de ensaio da partida

esmaecida nadando,

há neste inútil movimento

a enganosa-esperança

de laçar o tempo

e afagar o eterno.”

(Conceição Evaristo)

1. Introdução

Nas últimas décadas, as universidades brasileiras passaram a receber, por 
força das ações afirmativas, um novo contingente de estudantes oriundos de grupos 

1 Graduada em Filosofia e Design. Mestra e doutoranda em Filosofia. Membro do Comitê de Ações 
Afirmativas da PUCPR. E-mail: ana.psouza@pucpr.br
2 Doutor em Educação  com ênfase em Políticas Públicas. Membro do Comitê de Ética da PUCPR. 
Professor dos Cursos  de Relações Públicas, Publicidade, Jornalismo,  Cinema, Artes Visuais, Teatro e 
Produção Musical da Escola de Belas Artes da PUCPR. E-mail: marcos.zablonsky@pucpr.br



narrar é existir

460

Ana Paula Martins de Souza, Marcos José Zablonsky

historicamente marginalizados. Esse movimento, embora ainda insuficiente, promove 
fissuras importantes nas estruturas epistemológicas da academia, tradicionalmente 
alicerçada na branquitude, no eurocentrismo e na invisibilização das experiências 
negras e indígenas. Este capítulo se propõe a refletir criticamente sobre as tensões e 
transformações geradas por esse cenário, ancorando-se nos conceitos de epistemicídio, 
escrevivência e racialidade. O objetivo é compreender como a presença de sujeitos 
negros e periféricos no ensino superior redefine o campo do saber e desafia a lógica 
tradicional da produção de conhecimento no Brasil.

Por meio de abordagem bibliográfica e analítica com viés qualitativo, 
recorremos às contribuições de Sueli Carneiro, Conceição Evaristo, Luiz Felipe de 
Alencastro, Chimamanda Adichie, Boaventura de Sousa Santos, entre outros autores 
comprometidos com uma epistemologia antirracista e decolonial. Dialogamos 
também com dados recentes sobre o acesso de pessoas negras ao ensino superior e 
com experiências de resistência vivenciadas no cotidiano universitário. Ao destacar a 
potência política da escrevivência e a urgência de uma universidade plural, propomos 
uma reinterpretação das políticas de ações afirmativas, não apenas como instrumentos 
de acesso, mas como dispositivos de reinvenção epistemológica.

2. A lógica da exclusão: raça, epistemicídio e as hierarquias do saber

O ingresso de estudantes negras, negros, indígenas, periféricos e pessoas de 
outras comunidades e povos marginalizados nas universidades brasileiras, impulsionado 
pelas políticas de ações afirmativas, tem provocado transformações não apenas no perfil 
demográfico dessas instituições, mas também nos modos de pensar, ensinar, produzir 
conhecimento e viver a experiência acadêmica. A presença desses corpos e vozes, 
antes invisibilizados ou tratados como exceção, desafia uma tradição universitária 
historicamente marcada pela branquitude, pelo eurocentrismo e pelo epistemicídio.

Para a filósofa brasileira Sueli Carneiro, o conceito de epistemicídio vem 
como uma forma de denunciar o apagamento sistemático de saberes produzidos por 
populações negras, indígenas e periféricas  uma exclusão não só social e econômica, 
mas também cognitiva e epistêmica. O epistemicídio se expressa na desvalorização de 
matrizes africanas de pensamento, na ausência de intelectuais negros nos currículos, e 



narrar é existir

461

Ana Paula Martins de Souza, Marcos José Zablonsky

na negação de que outras formas de conhecimento, como a oralidade, a ancestralidade 
e a experiência, sejam legítimas no campo científico. 

A partir disso, podemos considerar o epistemicídio:

Um processo persistente de produção da inferioridade intelectual ou 
da negação da possibilidade de realizar as capacidades intelectuais, o 
epistemicídio nas suas vinculações com a racialidades realiza, sobre 
seres humanos instituídos como diferentes e inferiores constitui, uma 
tecnologia que integra o dispositivo de racialidade/ biopoder, e que tem por 
característica específica compartilhar características tanto do dispositivo 
quando do biopoder, a saber, disciplinar/ normatizar e matar ou anular. 
(CARNEIRO, 2005, p. 97)

Questões como “quantas autoras e autores negras e negros você estudou 
na universidade”, “com quantas pessoas negras você teve aula durante sua trajetória 
acadêmica” e “com quantas pessoas negras você estudou na graduação ou pós”, 
contribuem para análise desse apagamento histórico e intelectual nas universidades. 
E essa análise, por sua vez, é fundamental para compreendermos que o silenciamento 
epistêmico não é um desvio, mas uma tecnologia de poder racializada, que opera tanto 
pela exclusão quanto pela normatização. O epistemicídio, portanto, não apenas exclui 
vozes negras, indígenas e de outros grupos racializados do saber institucionalizado, mas 
anula suas formas de pensamento, reduzindo-as a objetos de estudo ou folclore, sem 
lhes reconhecer autoridade intelectual.

Segundo Pessanha, “o epistemicídio serve como instrumento para embrutecer 
o negro, embrutecido e condicionado à ignorância a sua ascensão social torna-se cada 
vez mais distante”. Trata-se de um projeto político de manutenção das desigualdades 
e relações de poder, na medida em que associa a produção de ignorância à negação da 
humanidade para pessoas negras.

Nesse contexto, o epistemicídio não é apenas ausência de reconhecimento 
intelectual, mas uma tecnologia de manutenção da desigualdade racial e de contenção dos 
movimentos de ascensão. Ao negar para a população negra o direito de produzir saber, 
pensar criticamente e narrar a si mesmos, a estrutura racista preserva os privilégios 
daqueles que historicamente monopolizaram os meios de produção do conhecimento.



narrar é existir

462

Ana Paula Martins de Souza, Marcos José Zablonsky

Ao ser excluído dos espaços de poder político e econômico o negro 
também é excluído dos espaços de produção do conhecimento. No espaço 
acadêmico é nítido a ausência de pensadores negros, tanto nas referências 
bibliográficas como no corpo docente. É evidente o quanto que a escravidão 
é responsável por essa lacuna, pois enquanto era a base do sistema de 
produção econômica durante os séculos XV à XIX, o sistema jurídico de 
todo o mundo colonizado produziu leis que impediam o acesso do negro à 
educação. Se por um lado a epistemologia hegemônica construía conceitos 
e elaborava argumentações para a defesa da supremacia branca, o judiciário 
criminalizava qualquer possibilidade de produção epistêmica negra, a 
mínima que fosse, dessa maneira por várias gerações o conhecimento 
oriundo das pessoas africanos só conheceram o extermínio sistemático do 
seu saber. (PESSANHA, 2019, p. 189-190)

A partir disso, podemos considerar a escravidão ainda reverbera na vida das 
pessoas negras, essa questão não se trata apenas de um problema contemporâneo de 
acesso à educação, mas de uma herança estrutural de um sistema que se sustentou na 
desumanização e desintelectualização do povo negro. O período escravocrata não foi 
apenas uma exploração física do trabalho, mas também um projeto político de apagamento 
da humanidade, da capacidade de pensar, ensinar e transmitir conhecimento.

Um ponto importante a ser destacado é que o Brasil foi o último país do 
Ocidente a abolir oficialmente a escravidão, com a assinatura da Lei Áurea em 13 de 
maio de 1888, pela Princesa Isabel. Esse ato passou à história como símbolo da liberdade 
para milhões de pessoas negras escravizadas. No entanto, a abolição ocorreu de forma 
abrupta e sem qualquer política de reparação, integração social ou suporte material às 
populações libertas.

Com o fim legal da escravidão, nenhuma medida foi tomada para garantir 
moradia, trabalho digno, acesso à educação ou inclusão cidadã dessas pessoas. O 
Estado brasileiro simplesmente as lançou à própria sorte, consolidando uma liberdade 
formal, mas profundamente excludente. Assim, o racismo estrutural, já entranhado nas 
instituições e nas relações sociais, continuou operando com força — algo que persiste 
até os dias de hoje.

Como consequência direta desse abandono, muitos dos recém-libertos foram 
empurrados para a marginalização, o subemprego e até mesmo de volta a formas 



narrar é existir

463

Ana Paula Martins de Souza, Marcos José Zablonsky

indiretas de servidão. A exclusão do mercado de trabalho formal, aliada à criminalização 
da pobreza e das práticas culturais negras, perpetuou a lógica da escravidão sob outras 
formas, “pois, com a extinção do regime escravocrata, impôs-se aos/àsescravos/asa 
necessidade de lutar contra o preconceito racial e pelo reconhecimento de direitos 
relacionados à cidadania, durante séculos, negados” (LEITE, 2017, p. 65). A abolição, 
portanto, não significou liberdade plena, mas a reconfiguração da opressão sob os 
moldes da república racializada que nascia.

A Carta de alforria e as legislações de “vadiagem”, por exemplo, visavam manter a 
população negra sob vigilância e controle, mesmo após o fim formal da escravidão. Esses 
mecanismos jurídicos e sociais evidenciam o que Michel Foucault chama de relação de 
poder disciplinar: um poder que não atua apenas por meio da repressão explícita, mas 
pelo controle dos corpos, dos espaços e dos comportamentos, sob a forma de vigilância, 
normatização e punição. As legislações de vadiagem, por exemplo, institucionalizavam 
a suspeita permanente sobre a população negra, associando sua liberdade à ameaça e sua 
existência à desordem.

No contexto racial brasileiro, como aponta Sueli Carneiro, essas formas de 
vigilância integram o que ela define como dispositivo de racialidade, no qual o poder 
de controle é racializado e hierarquiza os sujeitos de acordo com a sua proximidade ou 
afastamento da branquitude. Mesmo após o fim formal da escravidão, o Estado operava 
para manter a população negra sob subalternidade institucionalizada, retirando dela os 
meios de existência digna, ao mesmo tempo em que lhe imputava culpa e criminalidade. 

A partir disso, podemos considerar que as relações raciais

produz e articula poderes, saberes e modos de subjetivação. Preliminarmente a 
racialidade é aqui compreendida como uma noção relacional que corresponde 
a uma dimensão social, que emerge da interação de grupos racialmente 
demarcados sob os quais pesam concepções históricas e culturalmente 
construídas sobre a diversidade humana. Disso decorre que ser branco e ser 
negro são consideradas polaridades que encerram, respectivamente, valores 
culturais, privilégios e prejuízos decorrentes do pertencimento a cada um 
dos polos das racialidades. (CARNEIRO, 2023, p. 22-23)

A racialidade, portanto, pode ser vista como uma noção relacional, o que rompe 
com visões essencialistas ou biológicas da raça. A racialidade, tal como ela se apresenta, 



narrar é existir

464

Ana Paula Martins de Souza, Marcos José Zablonsky

não é um dado natural, mas uma construção social, histórica e política, que se atualiza a 
partir das interações entre grupos racialmente demarcados. Isso significa que ser branco 
e ser negro não são apenas identidades raciais fixas, mas posições históricas e simbólicas 
que carregam valores, acessos, privilégios ou restrições. A branquitude, nesse contexto, 
não é neutra. Ela é uma posição de privilégio naturalizado, construída como norma. 
A negritude, por sua vez, é construída socialmente como o “outro”, inferiorizado e 
subalternizado. Nesse contexto, o racismo opera não apenas como preconceito, mas 
como estrutura organizadora da vida social.

Luiz Felipe de Alencastro (2000), em sua obra “O trato dos viventes”, demonstra 
como o sistema escravocrata que estruturou o Atlântico Sul foi não apenas uma 
engrenagem econômica, mas também um projeto político e epistêmico de domínio. 
Ao privar milhões de africanos do direito à alfabetização, ao pensamento autônomo e 
à transmissão de saberes ancestrais, o escravismo construiu uma base de apagamento 
sistemático do conhecimento negro, antecedendo o que Sueli Carneiro (2005) 
posteriormente denominará como epistemicídio. A escravidão, portanto, foi também 
uma pedagogia da exclusão, legitimada pelo judiciário, pelo Estado e pelos dispositivos 
discursivos do poder colonial.

Essa relação é central para o funcionamento do racismo estrutural, pois naturaliza 
desigualdades e legitima a inferiorização de pessoas negras nos mais diversos espaços. 
A racialidade opera, assim, como um dispositivo que não apenas exclui, mas também 
fabrica subjetividades racializadas, distribuindo desigualmente o acesso à cidadania, à 
educação e ao conhecimento. Trata-se de um regime de poder que silencia, hierarquiza 
e nega a produção epistêmica negra, ao mesmo tempo em que posiciona o sujeito 
branco como referência universal. Essa lógica se inscreve no cotidiano institucional, 
nas práticas pedagógicas, no campo jurídico e nos modos de reconhecimento social.

3. Escrevivências: a narrativa de si e de nós no ambiente universitário

O acesso de pessoas negras ao ensino superior, conquistado com muita luta e 
resistência, representa não apenas uma vitória estatística, mas uma fissura nas estruturas 
de produção do saber historicamente alicerçadas na exclusão. A entrada desses sujeitos 
no espaço acadêmico tensiona não só a lógica institucional, mas também os critérios 
do que se entende por conhecimento válido, linguagem científica e legitimidade 



narrar é existir

465

Ana Paula Martins de Souza, Marcos José Zablonsky

epistemológica. É nesse contexto que o conceito de escrevivência, formulado por 
Conceição Evaristo, se torna essencial.

Segundo o artigo publicado por Giovanne Ramos, no Portal Alma Preta3 
(2025), o percentual de pretos com nível superior completo subiu de 2,1% para 11,7%, 
enquanto entre pardos o índice passou de 2,4% para 12,3%. Ramos ainda completa que 
mesmo com os avanços em relação ao acesso de pessoas negras no ensino superior, a 
taxa de conclusão do ensino superior entre brancos foi de 25,8% em 2022, o dobro da 
registrada para pretos e pardos (2025).

Esse aumento pode ser diretamente associado à implementação de políticas 
de cotas raciais e sociais, principalmente a partir da Lei nº 12.711/2012, que garantiu 
reserva de vagas em instituições federais para estudantes oriundos de escolas públicas, 
com critérios raciais e socioeconômicos. Tais políticas representaram um marco 
importante de justiça social, reconhecendo que a desigualdade de acesso à educação não 
decorre de mérito individual, mas de desigualdades históricas baseadas em raça e classe.

No entanto, precisamos chamar a atenção para um descompasso entre acesso e 
permanência/conclusão, na medida em que o índice de pessoas negras que conseguem 
concluir a graduação ainda é baixíssimo. Esse dado revela que, embora ações afirmativas 
tenham ampliado o ingresso de pessoas negras nas universidades, os obstáculos à 
permanência e à conclusão do curso seguem sendo profundos e estruturais.

As causas dessa disparidade são múltiplas: falta de políticas de permanência 
efetivas (como bolsas, moradia, alimentação), racismo institucional, currículos 
eurocentrados que deslegitimam saberes e trajetórias negras, além da sobrecarga 
de trabalho e responsabilidades enfrentadas por estudantes negros e periféricos. A 
ausência de acolhimento, o isolamento e a sub-representação do corpo docente negro 
também contribuem para um ambiente hostil que impacta diretamente o desempenho 
e a saúde mental desses estudantes, na medida em que “o corpo negro, representado 
apenas no período da escravidão, aponta para como ele é visto socialmente (OLIVEIRA, 
PEDROZA, PULINO, p. 04, 2023).

Essa disparidade escancara que o ingresso, por si só, não rompe com a 
estrutura de exclusão; ele apenas abre a porta para uma universidade que ainda opera 
com base em lógicas eurocentradas, racistas e seletivas. A permanência e a conclusão 
dos estudos dependem de políticas mais amplas, que garantam suporte financeiro, 

3 É uma agência de notícias e comunicação especializada na temática étnico-racial no Brasil.



narrar é existir

466

Ana Paula Martins de Souza, Marcos José Zablonsky

acolhimento emocional, acesso à moradia, alimentação e transporte, mas também de um 
reconhecimento epistêmico. É nesse ponto que o conceito de escrevivência, elaborado 
por Conceição Evaristo, torna-se essencial.

A escrevivência é mais do que a escrita de si: é a narrativa da coletividade, do 
cotidiano, da dor e da resistência das pessoas negras em uma sociedade marcada pela 
violência simbólica e material. Quando aplicada ao contexto universitário, ela ganha 
contornos de denúncia e de afirmação. Estudantes negros e negras, ao ocuparem esse 
espaço, enfrentam não só a precariedade material, mas também o episteminicídio: a 
deslegitimação de suas experiências como fonte de saber. Nesse sentido, escrever sobre 
si, sobre sua trajetória, sobre sua família, sobre sua comunidade, é um gesto político e 
intelectual que subverte a lógica dominante e reinventa o lugar do saber na universidade.

Escrevivência, em sua concepção inicial, se realiza como um ato de escrita 
das mulheres negras, como uma ação que pretende borrar, desfazer uma 
imagem do passado, em que o corpo-voz de mulheres negras escravizadas 
tinha sua potência de emissão também sob o controle dos escravocratas, 
homens, mulheres e até crianças (EVARISTO, 2020, p. 31).

A ideia de escrevivência consiste em uma escrita marcada pela vida, que mistura 
memória, cotidiano e ancestralidade. É um modo de narrar que rompe com a distância 
entre o sujeito e o objeto, entre teoria e experiência. Na universidade, esse gesto 
narrativo não é apenas literário ou subjetivo, é político. Escrevivência é, sobretudo, 
resposta ao silêncio imposto historicamente a certos corpos e vozes. São práticas de 
autoafirmação que desafiam o currículo, a linguagem acadêmica normativa e os cânones 
do conhecimento. Ao tomarem a palavra e registrarem suas vivências, esses estudantes 
constroem uma outra epistemologia — uma que reconhece o corpo, a memória, o afeto 
e a comunidade como fontes legítimas de conhecimento.

Quando eu usei o termo [...] escrevivência [...] se é um conceito, ele tem como 
imagem todo um processo histórico que as africanas e suas descendentes 
escravizadas no Brasil passaram. Na verdade, ele nasce do seguinte: quando 
eu estou escrevendo e quando outras mulheres negras estão escrevendo, é... 
me vem muito na memória a função que as mulheres africanas dentro das 
casas-grandes escravizadas, a função que essas mulheres tinham de contar 



narrar é existir

467

Ana Paula Martins de Souza, Marcos José Zablonsky

história para adormecer os da casa-grande, né... a prole era adormecida com 
as mães pretas contando histórias. Então eram histórias para adormecer. E 
quando eu digo que os nossos textos, é..., ele tenta borrar essa imagem, 
nós não escrevemos pra adormecer os da casa-grande, pelo contrário, pra 
acordá-los dos seus sonos injustos. E essa escrevivência, ela vai partir, 
ela toma como mote de criação justamente a vivência. Ou a vivência do 
ponto de vista pessoal mesmo, ou a vivência do ponto de vista coletivo. 
(EVARISTO, 2017).

A escrevivência, enquanto epistemologia forjada nas experiências concretas 
das mulheres negras, propõe que a vivência é também lugar legítimo de produção de 
conhecimento. Narrar-se torna-se, assim, um ato de resistência que reverte o destino da 
invisibilidade e da inferiorização. A escrevivência não é apenas um gênero literário ou 
autobiográfico — ela é uma forma de romper com o epistemicídio e rearticular o saber a 
partir da experiência, da memória coletiva e da ancestralidade. Quando a marginalização 
tenta reduzir o sujeito negro ao silêncio ou à ausência, a escrevivência afirma sua 
humanidade, sua história e sua capacidade de produzir sentidos sobre o mundo.

Assim, ao relacionarmos os dados de exclusão estrutural à prática da escrevivência, 
compreendemos que não basta garantir o acesso a bens e serviços: é preciso abrir espaço 
para que as vozes historicamente silenciadas possam narrar, refletir e construir saberes. 
É dessa forma que a escrevivência se inscreve como uma epistemologia de resistência, 
capaz de tensionar as estruturas hegemônicas e produzir outros modos de existência e 
de conhecimento no enfrentamento ao racismo.

A partir disso, podemos considerar que a escrevivência é uma epistemologia 
encarnada. Não apenas porque nasce da experiência pessoal e coletiva de mulheres negras, 
mas porque desafia as formas hegemônicas de produção de saber, que tradicionalmente 
excluíram corpos racializados, afetos, memórias e vivências como fontes legítimas de 
conhecimento.

Essa epistemologia é fundamental no contexto universitário e na discussão 
sobre ações afirmativas. O ingresso de sujeitos negros no ensino superior não pode 
se restringir à adaptação a um modelo branco, europeu e masculino de racionalidade. 
A escrevivência desafia esse modelo, afirmando que a experiência da população 
negra, marcada por camadas de opressão e também por estratégias de sobrevivência 
e criação, é, por si, teoria e método. Escrever sobre a própria vida, sobre a vida de 



narrar é existir

468

Ana Paula Martins de Souza, Marcos José Zablonsky

sua comunidade, sobre o cotidiano da favela, do quilombo, da periferia, não é apenas 
literatura, é epistemologia em sua mais pura práxis.

Como professor e pesquisador no campo da comunicação e da formação cidadã, 
compreendo que a escrevivência não se limita ao texto escrito ou à literatura. Trata-se 
de uma linguagem expandida que se manifesta também nas expressões visuais, sonoras 
e audiovisuais, como o cinema negro, os documentários de resistência, a música 
marginal e as redes digitais. Esses meios têm sido fundamentais para amplificar as vozes 
negras, tensionando os espaços hegemônicos e instituindo epistemologias plurais, vivas 
e sensíveis. A comunicação, nesse contexto, é também instrumento de descolonização.

Como afirma Celso Prudente (2021), o cinema negro atua como “oralitura 
audiovisual”, uma forma de narrar com imagens e sons que resgata a ancestralidade 
africana e inscreve as vozes negras nos espaços públicos e simbólicos, promovendo 
enfrentamento ao silenciamento histórico e reconfigurando os sentidos da identidade 
negra.

A escrevivência, portanto, convoca a escuta, denuncia o apagamento, rompe 
com o silenciamento secular das mulheres negras e funda novos modos de narrar, pensar 
e existir, modos que, no campo da educação, da política e da cultura, são essenciais para 
a construção de uma sociedade verdadeiramente democrática e antirracista.

4. Por uma universidade que repare, reconheça e transforme

As ações afirmativas no Brasil, especialmente no campo do ensino superior, 
representam uma das mais importantes políticas públicas de enfrentamento às 
desigualdades raciais e sociais. A promulgação da Lei nº 12.711/2012, que estabelece 
cotas raciais e sociais nas instituições federais de ensino, foi fruto de décadas de 
mobilização do movimento negro e de intensa disputa pública em torno do direito à 
reparação histórica. No entanto, mais do que uma política de inclusão numérica, as 
ações afirmativas carregam a potência de interromper o ciclo de exclusão epistêmica 
que marca a história das universidades brasileiras.

A presença de estudantes negros e negras no ensino superior transforma 
não apenas as estatísticas, mas as bases epistêmicas e simbólicas das instituições 
universitárias, que sempre privilegiou saberes eurocentrados, ou seja, contou sempre 
um lado da história, seguindo uma lógica colonial. A partir disso, assassinato sistemático 



narrar é existir

469

Ana Paula Martins de Souza, Marcos José Zablonsky

dos saberes produzidos por sujeitos racializados, cuja produção intelectual, cultural 
e ancestral foi historicamente deslegitimada, desvalorizada e silenciada. Assim, as 
ações afirmativas não são um simples gesto de inclusão social, mas um contragolpe ao 
colonialismo que estruturou o conhecimento no Brasil, na medida em que que negava 
à população negra não apenas o acesso à educação, mas o direito de pensar, teorizar e 
narrar a própria existência.

As histórias importam. Muitas histórias importam. As histórias foram usadas 
para espoliar e caluniar, mas também podem ser usadas para empoderar e 
humanizar. Elas podem despedaçar a dignidade de um povo, mas também 
podem reparar essa dignidade despedaçada (ADICHIE, 2019, p. 32).

A partir disso, a autora denuncia o uso histórico da narrativa como instrumento 
de dominação: os colonizadores não apenas invadiram territórios e corpos, mas 
também impuseram suas versões do mundo, apagando culturas, silenciando vozes e 
deslegitimando saberes. No Brasil, essa lógica se traduziu na negação das epistemologias 
negras, no apagamento de línguas, memórias e tradições, e na consolidação de um 
sistema educacional que construiu sua autoridade sobre o silenciamento dos outros.

Por outro lado, quando as pessoas negras ocupam espaços, podem recontar sua 
história, na medida em que transformar suas experiências em objeto de estudo dentro 
da acadêmia pode ser vista como uma forma de reconstruir a dignidade que foi violada, 
não por meio do apagamento da dor, mas pela afirmação da existência, da memória e da 
autoria negra. Quando a população negra escreve sobre si, suas famílias, seus territórios 
e suas dores, elas não apenas recuperam suas histórias, mas protagonizam novas formas 
de pensar e de dizer o mundo.

Nesse sentido, “as ações afirmativas devem ser específicas não somente pelo 
prisma retrospectivo - no sentido de aliviar a carga de um passado discriminatório -, mas 
também prospectivo - no sentido de fomentar a transformação social, criando uma nova 
realidade” (PIOVESAN, 2008). Esse duplo horizonte é essencial para compreendermos 
que as ações afirmativas não se esgotam na correção de injustiças passadas, mas são 
instrumentos de reconfiguração do presente e de reinvenção do futuro.

No campo da educação superior, esse princípio significa que as cotas raciais, 
por exemplo, não devem ser vistas apenas como uma compensação simbólica ou 



narrar é existir

470

Ana Paula Martins de Souza, Marcos José Zablonsky

temporária pelas marcas da escravidão e da exclusão, mas como ferramentas efetivas 
de reestruturação do espaço universitário, tanto em sua composição social quanto em 
suas práticas epistemológicas. O ingresso de pessoas negras, indígenas e periféricas 
nas universidades deve gerar desdobramentos transformadores, capazes de alterar 
currículos, critérios de excelência, formas de avaliação e, principalmente, os paradigmas 
do conhecimento, pois “as pessoas e os grupos sociais têm o direito a ser iguais quando a 
diferença os inferioriza, e o direito a ser diferentes quando a igualdade os descaracteriza” 
(SANTOS, 2003, p. 56).

Ao articular essa visão com os conceitos de epistemicídio e escrevivência, 
podemos afirmar que as ações afirmativas não são apenas políticas de inclusão social, 
são também estratégias de enfrentamento a um regime epistêmico que historicamente 
legitimou o saber branco, colonial e europeu como universal. Nesse sentido, elas 
criam espaços institucionais por onde entram não apenas novos sujeitos, mas também 
novos modos de pensar, narrar e existir, muitas vezes traduzidos nas escrevivências 
de estudantes negras e negros que se apropriam da universidade para afirmar suas 
histórias, suas vozes e suas epistemologias.

5. Considerações Finais

A trajetória do povo negro na busca por reconhecimento, justiça e dignidade 
atravessa séculos de resistência e reinvenção. Ao problematizar o epistemicídio como 
estratégia de dominação e a escrevivência como insurgência epistêmica, este capítulo 
reafirma que narrar é existir. As ações afirmativas, ao possibilitarem o ingresso de corpos 
historicamente excluídos nos espaços de poder e saber, não apenas democratizam o 
acesso, mas exigem a reformulação da própria noção de conhecimento.

A universidade brasileira do século XXI precisa atravessar uma reforma 
ética e epistêmica. Isso implica revisar seus currículos, democratizar suas práticas 
pedagógicas e reconhecer como legítimos os saberes produzidos por sujeitos histórica e 
sistematicamente marginalizados. O compromisso não pode ser apenas com a inclusão 
estatística, mas com a permanência, com a escuta ativa e com a redistribuição simbólica 
dos lugares de fala e de autoridade. A comunicação e o direito à narrativa precisam ser 
compreendidos como condição para a existência cidadã.



narrar é existir

471

Ana Paula Martins de Souza, Marcos José Zablonsky

É necessário que as universidades deixem de ser templos de exclusão simbólica 
e se tornem territórios de escuta, de valorização da diversidade e de transformação 
social. A escrita das experiências negras, indígenas e periféricas é mais do que literatura: 
é método, é teoria, é prática política. O reconhecimento dessas epistemologias exige 
mudanças estruturais nos currículos, nas metodologias e na composição dos corpos 
docente e discente.

Que este capítulo seja, portanto, uma contribuição para que as narrativas 
subalternizadas não apenas ocupem espaço, mas fundem novas formas de saber, de 
ensinar e de transformar o mundo. Acreditamos que uma universidade plural é condição 
para uma sociedade verdadeiramente democrática e antirracista.

Referências

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2019.

ALENCASTRO, Luiz Felipe de. O trato dos viventes: formação do Brasil no Atlântico Sul, 

séculos XVI e XVII. São Paulo: Companhia das Letras, 2000.

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. 
Brasília, DF: Presidência da República, [2020]. Disponível em: https://www.planalto.
gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 27 jun. 2025.

CARNEIRO, Sueli. A Construção do Outro como Não-ser como fundamento do 

Ser. São Paulo: FUESP, 2005.

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de Racialidade: a construção do outro como não ser 
como fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023.

EVARISTO, Conceição. Escritora Conceição Evaristo é convidada do Estação Plural: 
depoimento [jun. 2017]. Entrevistadores: Ellen Oléria, Fernando Oliveira e Mel 
Gonçalves. TVBRASIL, 2017a. YouTube. Disponível em: https://www.youtube.com/
watch?v=Xn2gj1hGsoo. Acesso em 30 jun. 2025.

EVARISTO, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. Rio de 
Janeiro: Malê, 2017b.



narrar é existir

472

Ana Paula Martins de Souza, Marcos José Zablonsky

GUERRA, Nathalia Ester Martins; STOFEL, Natália Sevilha; BORGES, Flávio Adriano; 
LUNA, Willian Fernandes; SALIM, Natália Rejane; SÁ, Barbara Stefani Morais; 
Monteiro, Juliana. O racismo institucional na universidade e consequências na vida 
de estudantes negros: um estudo misto. Disponível em: https://www.scielo.br/j/csc/a/
Qf3DZqBwNqYcy9V3bZS5hKq/. Acesso em: 30 de jun. de 2025.

LEITE, Maria Jorge dos Santos. Tráfico atlântico, escravidão e resistência no brasil. 
Sankofa, São Paulo,v. 10, n. 19, p. 64-82, ago. 2017. Disponível em: <https://doi.
org/10.11606/issn.1983-6023.sank.2017.137196>. Acesso em: 25 jun. 2025.

OLIVEIRA, Nathália Pereira de; PEDROZA, Regina Lúcia Sucupira  e  PULINO, 
Lúcia Helena Cavasin Zabotto. Escrevivências: possibilidades para uma educação 

antirracista. Rev. Bras. Educ. [online]. 2023, vol.28, e280101.  Epub 09-Out-2023. 
ISSN 1809-449X.

PESSANHA, Eliseu Amaro de Melo. Do Epistemicídio: As estratégias de matar 

o conhecimento negro áfricano e afrodiaspórico. Disponível em: <https://
periodicos.ufpb.br/index.php/problemata/article/view/49136/28617>. Acesso em: 25 
de jun. de 2025.

PIOVESAN, Flávia. Ações afirmativas no Brasil: desafios e perspectivas. 
Disponível em: <https://www.scielo.br/j/ref/a/JXPnmdcRhtfnnv8FQsVZzFH/>. 
Acesso em: 01 de jun. de 2025.

PRUDENTE, Celso. Cinema negro: uma poética da libertação. 2. ed. Cuiabá: Carlini & 
Caniato, 2021.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Reconhecer para libertar: os caminhos do 
cosmopolitanismo multicultural. Introdução: para ampliar o cânone do reconhecimento, 
da diferença e da igualdade. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003.

RAMOS, Giovanne. Acesso de negros ao ensino superior quintuplica, mas ainda é 
metade do de brancos, diz IBGE. Disponível em: <https://almapreta.com.br/sessao/
cotidiano/acesso-de-negros-ao-ensino-superior-quintuplica-mas-ainda-e-metade-do-
de-brancos-diz-ibge/>. Acesso em: 27 de jun. de 2025.

https://doi.org/10.11606/issn.1983-6023.sank.2017.137196
https://doi.org/10.11606/issn.1983-6023.sank.2017.137196
https://periodicos.ufpb.br/index.php/problemata/article/view/49136/28617
https://periodicos.ufpb.br/index.php/problemata/article/view/49136/28617
https://www.scielo.br/j/ref/a/JXPnmdcRhtfnnv8FQsVZzFH/
https://almapreta.com.br/sessao/cotidiano/acesso-de-negros-ao-ensino-superior-quintuplica-mas-ainda-e-metade-do-de-brancos-diz-ibge/
https://almapreta.com.br/sessao/cotidiano/acesso-de-negros-ao-ensino-superior-quintuplica-mas-ainda-e-metade-do-de-brancos-diz-ibge/
https://almapreta.com.br/sessao/cotidiano/acesso-de-negros-ao-ensino-superior-quintuplica-mas-ainda-e-metade-do-de-brancos-diz-ibge/


Este livro utilizou as fontes tipográficas
Crimson Text e DIN Next LT Pro,

e foi finalizado em outubro de 2025,
em São Paulo.



Realização:

Instituições parceiras:

Universidades apoiadoras:


	_Hlk175596525
	_Hlk175595410
	_Hlk205393871
	_Hlk205400525
	_Hlk204459805
	_i2733jfj2myp
	_ls799x93pw2t
	_ofrh0m90x0f1
	_778nqme1ndug
	bookmark=id.1n4l585s7z88
	_2bn6wsx
	_3as4poj
	_1pxezwc
	_l462vk47xnfx
	_9bg8qkytv07b
	_hnniaeknubya
	_x93opxnz0qvx
	_x1qn0p9a7x3
	_hp970eq8hbrh
	_fpq9vauf7lof
	_jzslgfkhr5uq
	_18f9faziusm
	_Hlk205393130
	_Hlk202397604
	_heading=h.a2y9931elcme
	_heading=h.7070x5zfpb23
	_heading=h.9sekbm6rxnp6
	_heading=h.oqqx853g4njf
	_heading=h.z11ktdnoayu0
	_Hlk169768848
	_Hlk169769508
	_Hlk169769837
	_Hlk169770123
	_Hlk169769174
	_Hlk169769062
	_Hlk169769557
	_Hlk169769609
	_Hlk205663061
	_Hlk205664833
	_Hlk205664990
	_GoBack
	_opd22fb1ylog

