
63

International Studies on Law and Education 15 set-dez 2013
CEMOrOc-Feusp / IJI-Univ. do Porto

A inserção nos jogos de linguagem da perspectiva de

uma epistemologia do uso1

Cristiane M. C. Gottschalk2

Resumo: A partir da terapia wittgensteiniana aplicada às diversas soluções filosóficas dadas ao problema
do significado (idealistas, realistas ou céticas), tem-se como objetivo refletir sobre o papel do treinamento
no processo de aprendizagem. Um dos resultados desta terapia é o de que o conhecimento que
consideramos verdadeiro e inquestionável não se refere a nada extralinguístico; somos apenas adestrados
(abrichtet), por meio de uma educação comum, para dominar certas técnicas. Embora diversas vertentes
pragmáticas da educação desde o final do século XIX já tivessem preconizado a importância da atividade
da criança para o aprendizado de conteúdos, não se tem dado até agora a devida atenção para o papel da
linguagem como constitutiva destes significados. Consequentemente, ainda se postula um aprendizado
natural que decorreria de uma experiência empírica, ou a partir de estruturas cognitivas, como se
fundamentos últimos extralinguísticos guiassem nossas ações. Contudo, da perspectiva de uma teoria do
significado que incorpora os resultados terapêuticos da filosofia da linguagem de Wittgenstein, denomi-
nada de Epistemologia do Uso, aponta-se para uma nova concepção de aprendizado, em que se considera
que a inserção em jogos de linguagem pressupõe a capacidade de agir regularmente em situações novas.
Nossa hipótese é a de que as condições para isto se dão através de um treinamento/adestramento inicial,
criando-se, assim, um espaço de manobra, certo grau de liberdade de ação, que é dado pelo jogo de
linguagem em que o aluno vai sendo gradualmente inserido, e não por fundamentos extralinguísticos.
Palavras Chave: adestramento, Wittgenstein, jogo de linguagem, epistemologia do uso, regras,
significado.

The insertion in language games from the perspective of an epistemology of use

Abstract: Considering the results of the Wittgensteinian therapy applied to the various philosophical
solutions given to the meaning problem (idealist, realist or skeptical) our purpose is to reflect on the role
of training in the process of learning. One of the results of this therapy is that the knowledge we consider
true and unquestionable does not refer to anything extralinguistic: we are simply trained (abrichtet),
through a common education, to master certain techniques. Although since the end of the nineteenth
century different pragmatic education conceptions had already recognized the importance of the child's
activity for the learning of contents, until now not enough attention has been given to the role of language
as constituting these meanings. Consequently, one still postulates a natural learning, which would be
derived from an empirical experience, or from cognitive structures, as if ultimate extralinguistic grounds
would direct our actions. However, from the view of a theory of meaning that incorporates the therapeutic
r
emerges, which considers that the insertion in language games presupposes the capability of acting regu-
larly in new situations. Our hypothesis is that the conditions for this are given through an initial training,
creating in this way a maneuvering space, a certain degree of freedom for action, which is provided by the
language game in which the pupil is gradually being inserted, and not by extralinguistic foundations.
Keywords: training, Wittgenstein, language game, epistemology of use, rules, meaning.

Toda explicação tem o seu fundamento no adestra-
mento. (Os educadores deviam lembrar-se disto)

Wittgenstein (Z §419)

A grande questão filosófica que está por trás das considerações de
Wittgenstein são as enigmáticas relações entre a linguagem e o mundo e o que confere

1 Este texto foi elaborado a partir das leituras e discussões travadas ao longo de 2012, no grupo Filosofia,
Educação, Linguagem e Pragmática (FELP), sediado desde 2004 na Faculdade de Educação da USP,
com o propósito de refletir sobre as idéias do segundo Wittgenstein e suas relações com questões
educacionais investigadas pelos integrantes do grupo. Uma primeira versão deste texto foi apresentada no
II Congresso Latinoamericano de Filosofía de La Educación, ocorrido em março de 2013, na cidade de
Montevideo.
2 Professora doutora da Faculdade de Educação da USP e coordenadora da área de Filosofia e Educação
do Programa de Pós-graduação da Faculdade de Educação da USP.



64

legitimidade ao conhecimento expresso linguisticamente. Suas observações sobre
estas relações ou como se torna possível representar pela linguagem e atribuir
significado aos fatos do mundo, uma vez que a linguagem, por um lado, e os
fenômenos empíricos, por outro lado, têm naturezas muito diversas são
extremamente relevantes para se pensar o papel da educação escolar como um dos
lugares em que se constroem estes sentidos. Pretendo apresentar o impacto de suas
reflexões sobre as tradicionais respostas oriundas do campo da epistemologia, tendo
em vista a questão de como se dá a inserção do indivíduo nos jogos de linguagem, em
particular, naquele do contexto escolar.

Há pelo menos três grandes concepções filosóficas que procuram dar uma
resposta à questão de como conhecemos o mundo e de qual é a natureza deste
conhecimento: o ceticismo, e as principais concepções que se opõem a ele, como o
idealismo e o realismo. De modo bastante sucinto, poderíamos dizer que para o
ceticismo não é possível determinar os fundamentos últimos do conhecimento, todo
conhecimento é relativo e pode ser refutado. É sempre possível duvidar. Já para a
concepção idealista do conhecimento, haveria uma subjetividade comum fundamen-
tando a legitimidade das proposições, permitindo julgá-las verdadeiras ou falsas. Por
último, para os realistas, o critério de verdade estaria na verificação da correspon-
dência destas proposições com os fatos do mundo (não só o mundo empírico, podendo
ser também um mundo ideal, como o céu platônico, o mundo das ideias de Platão em
versões neoplatônicas, posição que o próprio Wittgenstein de certa maneira acatou na
primeira fase de seu pensamento, ainda influenciado pelo logicismo dos filósofos e
matemáticos como Russell e Frege, ao elaborar a sua primeira grande obra, o
Tractatus Logico-Philosophicus).

Na primeira fase de seu pensamento, Wittgenstein postula que toda proposição
significativa é passível de ser decomposta em proposições elementares articuladas
logicamente entre si, que por sua vez, seriam compostas por palavras que se referem a
objetos simples no mundo. É só a partir do final da década de 20, após uma
experiência de seis anos dando aulas no ensino primário para crianças no interior da
Aústria, que Wittgenstein irá questionar esta sua concepção atomista de significação
presente no Tractatus e fazer a crítica ao modelo referencial de linguagem subjacente
a esta concepção. (Para o Wittgenstein do Tractatus, é através dos nomes que a
linguagem toca o mundo, e, com isto, toda proposição significativa, V ou F, refere-se
a algo extralinguístico no mundo). Wittgenstein aos poucos se dá conta de que não só
a sua concepção logicista do conhecimento, como também as demais concepções
epistemológicas herdeiras do platonismo, incorrem no mesmo erro, na medida em que
todas elas pressupõem que o significado de nossas expressões linguísticas teriam seu
fundamento em algo existindo autonomamente fora da linguagem: para os idealistas
estaria em um mundo mental ou ideal, ainda a ser melhor explorado; e do ponto de
vista dos realistas, este algo extralinguistico estaria presente de alguma forma no
mundo empírico ou teria uma existência em um mundo formal, independentemente da
mente humana.

Embora esta classificação seja bastante simplista e geral, uma vez que são
inúmeras as vertentes céticas, idealistas ou realistas do conhecimento, para os nossos
propósitos será suficiente, pois pretendemos apenas apresentar alguns exemplos de
como Wittgenstein lida terapeuticamente com essas diferentes abordagens do

reflexões a palavra Abrichtung, traduzida para a língua inglesa como training, e para o



65

tradicionais da filosofia. Alguns comentadores de Wittgenstein3 chamam a atenção
para o fato de que esta palavra, Abrichtung, seria melhor traduzida por

animais, e não de humanos4. De todo modo, esse conceito, como veremos a seguir, irá
desempenhar um papel fundamental na crítica que Wittgenstein endereçará às tradi-
cionais concepções epistemológicas, ao se dar conta da presença do modelo refe-
rencial de linguagem (ou designativo como alguns preferem) subjacente a todas elas5.
Vejamos como Wittgenstein faz a terapia filosófica deste modelo, no sentido de
esclarecer as confusões filosóficas a que esta concepção referencial de linguagem
conduz.

Pouco tempo depois de retornar à universidade de Cambridge em 1929 após
sua experiência como professor para crianças de escola primária, já no início dos anos

Agora
não mais com crianças à sua frente, mas com alunos de graduação e mesmo colegas
também docentes da universidade assistindo às suas aulas, Wittgenstein vai pedir a
eles que não pensem, mas olhem como utilizamos as nossas palavras efetivamente no
interior destes jogos. Porque se olharmos, insiste ele, veremos que, ao pronunciarmos
uma palavra, não saímos para fora da linguagem, nem há uma essência por trás dos
diferentes usos de uma palavra, mas apenas semelhanças entre eles. Por exemplo, se

vermelhidão em si comum a todos os objetos vermelhos? Se olharmos como de fato
usamos esta palavra veremos que a aplicamos a diferentes objetos com diferentes
tonalidades de vermelho. E como se ensina a uma criança esta cor? Apontando para

cadei
acompanhando todas estas aplicações da palavra, apenas tonalidades semelhantes de
vermelho. Como sabemos quando uma criança aprendeu a aplicar esta cor
corretamente? Quando apontamos para um objeto com uma tonalidade de vermelho,

vai incorporando o que Wittgenstein passará a chamar de gramática das cores, ou seja,
as regras que aprendemos a seguir para organizar nosso mundo empírico por meio do
uso de palavras como vermelho, azul, amarelo, verde... imersas em diversas
atividades. Por exemplo, se uma criança que não conhece ainda uma determinada cor,

Temos aqui uma série de
ontando para

este copo já não é um movimento empírico qualquer, passa a ter uma função
transcendental, diz o que é ser branco6; e o copo também não é mais um objeto
empírico qualquer, passar a ser uma amostra de branco. O gesto que aponta constitui
uma ligação interna7

3 Cf. Hamlyn (1989), Stickney (2008) e Luntley (2008).
4 Neste texto passarei a usar as palavras treinamento e adestramento no mesmo sentido, sempre que me
referir ao ensino de técnicas de inserção aos jogos de linguagem.
5 Sinteticamente, podemos dizer que este modelo nos leva a afirmar que o significado de uma palavra é o
objeto que ela substitui (Wittgenstein, 1997, §1).
6 no sentido atribuído pelo filósofo Arley Ramos Moreno , a
saber, um sentido de natureza a priori e formal, como também a sua interpretação das idéias do segundo
Wittgenstein, conforme sistematizadas por ele em sua obra Introduction à une épistemologie de l
(2011), na qual recorre às reflexões da segunda fase do pensamento de Wittgenstein e a conceitos do
epistemólogo francês Gilles-Gaston Granger para elaborar uma nova teoria do significado.
7 Estou usando a expressão ligação interna para me referir às ligações de sentido (convencionais), em
oposição ao que Wittgenstein denomina de relações externas, causais, como ocorrem nas ciências
empíricas.



66

temos aqui uma ligação de sentido entre signos, não se está apontando para fora da
linguagem. Trata-se da constituição de uma relação entre dois fatos lingüísticos. Tanto
o gesto ostensivo como o copo são incorporados pela linguagem como instrumentos

formando o jogo de linguagem das cores, com regras que são aprendidas e seguidas.
Estas regras que envolvem fragmentos do empírico (objetos, ações, etc.) com função
linguística vão constituindo uma determinada gramática das cores.

Em sua obra, Investigações Filosóficas (IF), Wittgenstein mostra (e não diz)
como efetivamente somos inseridos nos diferentes jogos de linguagem, dos mais
primitivos aos mais complexos, recorrendo a exemplos e mesmo inventando jogos de
linguagem. Logo no início das IF, Wittgenstein apresenta uma situação que
caracteriza um jogo de linguagem bem simples, onde um pedreiro ordena a seu
a
um determinado local. Compreender esta ordem neste jogo de linguagem é agir
conforme a ordem, ou seja, levar a lajota para o local apontado. Supõe-se que o
ajudante tenha sido treinado a seguir esta ordem, que saiba reagir como se espera

objeto lajota e se movimentar na direção indicada. Em termos wittgensteinianos,
compreender a ordem é ser capaz de seguir a regra expressa pelo som da palavra
internamente ligada ao gesto indicativo de direção. Em outra forma de vida talvez

leve a uma ação totalmente diferente. Outro treinamento teria ocorrido. Mesmo nas
nossas formas de vida, como vimos, o gesto ostensivo pode ser utilizado tanto para a

uma mesma regra de modos diferentes, em função do contexto, do jogo de linguagem
em que o gesto está inserido.

Em um jogo de linguagem mais complexo como o da aritmética, também
seguimos regras, como por exemplo, quando uma criança aprende a somar. O

capaz de seguir a regra da soma
envolve um treinamento, um domínio de técnicas como a técnica da contagem, um
modo particular de agrupar os elementos a serem somados, etc. Uma criança não
aprende naturalmente a contar, ela é treinada a memorizar os números numa certa
ordem e a operar com eles de uma determinada forma. Enfim, o treinamento/ades-
tramento parece exercer um papel fundamental na elaboração de nossos diversos

fazer 8. Deste modo, Wittgenstein mostra que certas afirmações consideradas
verdadeiras e inquestionáveis não se referem a nada extralingüístico; somos apenas
adestrados, por meio de uma educação comum, para dominar certas técnicas (do
mesmo modo que se adestra animais, e obviamente, alguns animais são mais
facilmente adestrados do que outros para determinadas tarefas).

Na verdade, há uma intensa polêmica entre filósofos da educação que se
inspiram em Wittgenstein para pensar o ensino e os processos de aprendizagem.
Alguns deles defendem a posição de que o treinamento já pressupõe uma
racionalidade inata no homem, de base biológica, que o difere de outros animais.
Outros, dentre os quais me incluo, não pressupõem uma racionalidade a priori, que
explicaria o fato de que o homem é mais facilmente adestrado/treinado. Investigar
estas diferenças de desempenho não compete ao filósofo, mas a ramos das ciências
empíricas que se interessam por processos psicofisiológicos, e que possuem outras
finalidades de investigação; pois de uma perspectiva filosófica, o que importa é o

8 Esta distinção introduzida por Wittgenstein foi apropriada pelos denominados filósofos analíticos da
educação, dentre os quais, Ryle (1969), Scheffler (1978) e Oakeshott (1969).



67

modo de agir comum, as práticas aprendidas por mero adestramento, pois é isto que
irá constituir o solo para os nossos acordos mais profundos que se cristalizam na
linguagem, e não fora dela. É a partir deste solo de natureza convencional que todo
conhecimento será construído, através de um adestramento inicial em nossas práticas e
modos de agir no interior de uma forma de vida. Segundo as palavras do próprio
Wittgenstein, citadas no início deste texto:
adestramento. (Os educadores deviam lembrar- (Z §419)

Como se pode ver, esta é uma tese forte, ainda mais para um filósofo que se
recusa a formular qualquer tipo de tese, mas apenas fornecer esclarecimentos
conceituais e dissolver questões de natureza metafísica. Afinal, seria o conhecimento
humano mero produto de adestramento, apenas variando de uma forma de vida para
outra? Como se dá efetivamente a passagem do empírico para o simbólico? Sem
apresentar nenhuma tese sobre processos de aprendizagem, Wittgenstein apenas
sugere que observemos como as crianças são efetivamente ensinadas, independen-
temente das posições filosóficas que estejam se digladiando entre si, no campo da
educação:

Um homem é realista convicto, outro é um idealista convicto e ensina
os seus filhos adequadamente. Num assunto tão importante como a
existência ou não-existência do mundo externo, nenhum deles quer
ensinar algo de errado aos seus filhos.

Se alguém não acredita em fadas, não precisa de ensinar aos filhos

encontra pessoas de crença contrária. (Z §413)

E Wittgenstein continua no parágrafo seguinte:

Mas, apesar de tudo, o idealista ensinará aos seus filhos a palavra
-los a fazer isto e aquilo, por

exemplo, a ir buscar uma cadeira. Onde reside então a diferença entre o
que crianças educadas por um idealista ou por um realista dizem? Não
será a diferença apenas no grito de guerra? (Z §414)

Como observa Wittgenstein, é no uso de palavras como cadeira, entre outras,
ao aprender a fazer algo (Z§416) que nossas certezas vão sendo construídas
gradualmente, sem que seja necessário explicitá-las, como por exemplo, a certeza de

substrato do nosso conhecimento sobre o mundo, ou seja, são a base de nossos
julgamentos do que consideramos verdadeiro ou falso. É neste sentido que
Wittgenstein havia afirmado que toda explicação tem o seu fundamento no treino, e
que os educadores deviam lembrar-se disto. (Z §419).

Quando empregamos uma pala
qualquer, estamos transmitindo tacitamente hábitos, modos de agir, que fazem parte de
uma forma de vida. São formas, modos usuais de se fazer as coisas, de se sentar numa
cadeira, usar a mão para acenar para alguém, etc., enfim, são regras pertencentes a
diversas instituições e que seguimos cegamente, do mesmo modo que ao dirigirmos
um carro seguimos as placas de trânsito. Estas placas não se referem a nada, apenas
orientam a nossa ação. Digo que não infringi as leis do trânsito ao dirigir num certo



68

local se soube seguir corretamente as placas indicativas, independentemente do trajeto
efetivamente percorrido.

***

Como vimos, a condição para a significação dos conceitos não se reduz a uma
correspondência entre linguagem e mundo, onde o significado seria o objeto que a
palavra substitui (localizado na mente, no mundo empírico ou em algum reino ideal),
mas consiste também em um adestramento que nos insere nos diferentes jogos de
linguagem, os quais envolvem não só palavras, mas modos comuns de agir. Enfim,
somos treinados não só a dominar determinadas técnicas, mas também a concordar
com certos julgamentos. Wittgenstein insiste que este acordo não está a priori no
espírito das pessoas, este acordo é de natureza pública. São regras que seguimos
cegamente, e que na maior parte das vezes nem são explicitadas.Somos adestrados a
seguir regras:

Não consigo descrever como (em geral) aplicar regras, exceto
ensinando-o, adestrando-o a aplicar regras. (Z §318)

São os diferentes

ordem:

Seguir uma regra é análogo a cumprir uma ordem. Adestra-se para isto
e reage-se à ordem de uma maneira determinada. Mas como entender
isso se a reação das pessoas tanto diante da ordem como diante do
treinamento é diferente: um reage assim e outro de modo diferente?
Quem está então com a razão? (IF §206)

Para responder a esta pergunta Wittgenstein introduz o conceito de
Ser regular não significa ser uniforme. A regra não determina a ação.

Duas pessoas que reagem a uma ordem diferentemente podem ter razão, há um espaço
de manobra, que é dado pelo jogo de linguagem. É o modo de agir comum dos
homens que se torna o sistema de referência por meio do qual interpretamos, por
exemplo, uma língua estrangeira; ou dito ainda de outro modo, é a regularidade entre
sons e modos de agir que permite a comunicação e a compreensão de uma língua9.
Penso que esta é a chave para entendermos o papel do adestramento na inserção em
jogos de linguagem pertencentes a uma forma de vida.

O adestramento é um modo de se apresentar regularidades nas mais diferentes
áreas do conhecimento. É o fundamento para que se possa seguir uma regra, condição
inicial para a atribuição de sentidos aos fatos do mundo, ou seja, para que haja

plicar

deixar dúvidas, trata-se de um processo de instrução, onde a explicação destas
palavras se reduz a um treinamento intensivo, recorrendo-se às seguintes técnicas:

9 Cf. IF §207.



69

(...) vou ensiná-lo a usar as palavras mediante exemplos e exercícios. -
E não vou lhe transmitir menos do que eu mesmo sei.
Nesta instrução vou lhe mostrar, portanto, as mesmas cores, os mesmos
comprimentos, as mesmas figuras, vou fazê-lo encontrá-las e produzi-
las, etc. Vou instruí-lo a dar continuidade a ornamentos em série,
'uniformemente', seguindo uma ordem. - Além disso, vou instruí-lo
a dar continuidade a progressões. E assim, p. ex., seguindo . .. ...
continuar assim: .... ...... ...... .
Mostro-lhe como se faz, ele faz como lhe mostro; e eu o influencio
mediante manifestações de consentimento, de rejeição, de expectativa,
de animação. Deixo-o fazer, ou impeço-o de fazer; etc. (IF §208)

Vemos aqui, claramente, exemplos de como adestrar o aluno a usar
determinados conceitos, em particular conceitos que expressam certa regularidade. Até

ad infinitum
são passíveis de serem explicadas utilizando-se apenas um gesto. Um gesto que tem
uma função comparável à de apontar para um objeto ou para um lugar, mas que, neste
contexto, aponta para o espaço de manobra dado no jogo de linguagem. Não há aqui,

10, como se a partir de um insight fossemos
capazes d
mesma palavra com semelhanças de família entre si.

Enfim, Wittgenstein não nega em nenhum momento a existência de processos
mentais ou empíricos na aquisição de conhecimento, simplesmente chama a atenção
para o fato de que as condições de sentido do que é dito não estão a priori em
estruturas mentais em desenvolvimento ou em algum outro reino, seja empírico ou
ideal. Estas condições são públicas e são cristalizadas na linguagem, fazem parte de
uma forma de vida. Lembrando que a linguagem para Wittgenstein não se reduz a um
amontoado de palavras: gestos, amostras, sensações e diversas atividades são
incorporadas à linguagem como instrumentos linguísticos, como regras que seguimos
cegamente, e que poderiam ser outras em outra forma de vida. E é o aprendizado
destas regras (o que envolve um adestramento) que nos permite prosseguir agindo
regularmente em novas situações, sem mais recorrer ao auxílio do professor.

Bibliografia

HAML Journal of
Philosophy of Education, vol.23, nº2, 1989.

Educational Philosophy and Theory,
vol.40, nº5, 2008.

MORENO, Arley Ramos. Wittgenstein através das imagens. Campinas: Ed. da
Unicamp, 1995.

10 Como sustentam algumas concepções cognitivistas da aprendizagem, em particular, as teorias
psicogenéticas de Jean Piaget, as quais postulam um desenvolvimento a priori do raciocínio na criança
através de estágios bem definidos.



70

____________________ . Paris:

-games and
agreement in Forms of Life Educational Philosophy and Theory, vol.40, nº5,
2008.

El Concepto de Educacion.
Buenos Aires: editorial Paidos, 1969.

El Concepto de Educacion. Buenos
Aires: editorial Paidos, 1969.

SCHEFFLER, I. A Linguagem da Educação. São Paulo, EDUSP/Saraiva, 1978.

WITTGENSTEIN, L. Zettel. Oxford: Basil Blackwell, 1967.

_________________ Investigações filosóficas. Petrópolis: Ed. Vozes, 1996.

_____________ On certainty. Oxford: Blackwell Publishers Ltd, 1998.

________________Philosophische Grammatik/Philosophical Grammar. Ed. Rush
Rhees. Blackwell, 1974.

Recebido para publicação em 10-03-13; aceito em 14-04-13


