International Studies on Law and Education 15 set-dez 2013
CEMOTrOc-Feusp / 1J1-Univ. do Porto

A inserc¢ao nos jogos de linguagem da perspectiva de

uma epistemologia do uso'

Cristiane M. C. Gottschalk?

Resumo: A partir da terapia wittgensteiniana aplicada as diversas solugdes filosoficas dadas ao problema
do significado (idealistas, realistas ou céticas), tem-se como objetivo refletir sobre o papel do treinamento
no processo de aprendizagem. Um dos resultados desta terapia ¢ o de que o conhecimento que
consideramos verdadeiro e inquestionavel ndo se refere a nada extralinguistico; somos apenas adestrados
(abrichtet), por meio de uma educagdo comum, para dominar certas técnicas. Embora diversas vertentes
pragmaticas da educacdo desde o final do século XIX ja tivessem preconizado a importancia da atividade
da crianga para o aprendizado de conteudos, ndo se tem dado até agora a devida atengéo para o papel da
linguagem como constitutiva destes significados. Consequentemente, ainda se postula um aprendizado
natural que decorreria de uma experiéncia empirica, ou a partir de estruturas cognitivas, como se
fundamentos ultimos extralinguisticos guiassem nossas a¢des. Contudo, da perspectiva de uma teoria do
significado que incorpora os resultados terapéuticos da filosofia da linguagem de Wittgenstein, denomi-
nada de Epistemologia do Uso, aponta-se para uma nova concep¢ao de aprendizado, em que se considera
que a inser¢do em jogos de linguagem pressupde a capacidade de agir regularmente em situagdes novas.
Nossa hipdtese é a de que as condi¢des para isto se dao através de um treinamento/adestramento inicial,
criando-se, assim, um espa¢o de manobra, certo grau de liberdade de agdo, que é dado pelo jogo de
linguagem em que o aluno vai sendo gradualmente inserido, e ndo por fundamentos extralinguisticos.
Palavras Chave: adestramento, Wittgenstein, jogo de linguagem, epistemologia do uso, regras,
significado.

The insertion in language games from the perspective of an epistemology of use

Abstract: Considering the results of the Wittgensteinian therapy applied to the various philosophical
solutions given to the meaning problem (idealist, realist or skeptical) our purpose is to reflect on the role
of training in the process of learning. One of the results of this therapy is that the knowledge we consider
true and unquestionable does not refer to anything extralinguistic: we are simply trained (abrichtet),
through a common education, to master certain techniques. Although since the end of the nineteenth
century different pragmatic education conceptions had already recognized the importance of the child's
activity for the learning of contents, until now not enough attention has been given to the role of language
as constituting these meanings. Consequently, one still postulates a natural learning, which would be
derived from an empirical experience, or from cognitive structures, as if ultimate extralinguistic grounds
would direct our actions. However, from the view of a theory of meaning that incorporates the therapeutic
results of Wittgenstein’s philosophy of language, named Epistemology of Use, a new learning conception
emerges, which considers that the insertion in language games presupposes the capability of acting regu-
larly in new situations. Our hypothesis is that the conditions for this are given through an initial training,
creating in this way a maneuvering space, a certain degree of freedom for action, which is provided by the
language game in which the pupil is gradually being inserted, and not by extralinguistic foundations.
Keywords: training, Wittgenstein, language game, epistemology of use, rules, meaning.

Toda explicagdo tem o seu fundamento no adestra-
mento. (Os educadores deviam lembrar-se disto)
Wittgenstein (Z §419)

A grande questdo filosofica que estd por tras das consideragdes de
Wittgenstein sdo as enigmaticas relagdes entre a linguagem e o mundo e o que confere

! Este texto foi elaborado a partir das leituras e discussdes travadas ao longo de 2012, no grupo Filosofia,
Educacao, Linguagem e Pragmatica (FELP), sediado desde 2004 na Faculdade de Educagdo da USP,
com o proposito de refletir sobre as idéias do segundo Wittgenstein e suas relagdes com questdes
educacionais investigadas pelos integrantes do grupo. Uma primeira versao deste texto foi apresentada no
IT Congresso Latinoamericano de Filosofia de La Educacion, ocorrido em margo de 2013, na cidade de
Montevideo.

2 Professora doutora da Faculdade de Educagdo da USP e coordenadora da area de Filosofia e Educagio
do Programa de Pés-graduagdo da Faculdade de Educacao da USP.

63



legitimidade ao conhecimento expresso linguisticamente. Suas observagdes sobre
estas relagdes — ou como se torna possivel representar pela linguagem e atribuir
significado aos fatos do mundo, uma vez que a linguagem, por um lado, ¢ os
fendmenos empiricos, por outro lado, tém naturezas muito diversas — s@o
extremamente relevantes para se pensar o papel da educagdo escolar como um dos
lugares em que se constroem estes sentidos. Pretendo apresentar o impacto de suas
reflexdes sobre as tradicionais respostas oriundas do campo da epistemologia, tendo
em vista a questdo de como se da a inser¢do do individuo nos jogos de linguagem, em
particular, naquele do contexto escolar.

Ha pelo menos trés grandes concepgdes filosoficas que procuram dar uma
resposta & questdo de como conhecemos o mundo e de qual é a natureza deste
conhecimento: o ceticismo, € as principais concepgdes que se opdem a ele, como o
idealismo e o realismo. De modo bastante sucinto, poderiamos dizer que para o
ceticismo ndo ¢ possivel determinar os fundamentos ultimos do conhecimento, todo
conhecimento é relativo e pode ser refutado. E sempre possivel duvidar. Ja para a
concepgdo idealista do conhecimento, haveria uma subjetividade comum fundamen-
tando a legitimidade das proposi¢oes, permitindo julga-las verdadeiras ou falsas. Por
ultimo, para os realistas, o critério de verdade estaria na verificagdo da correspon-
déncia destas proposi¢des com os fatos do mundo (ndo s6 o mundo empirico, podendo
ser também um mundo ideal, como o céu platdnico, o0 mundo das ideias de Platdo em
versdes neoplatonicas, posi¢do que o proprio Wittgenstein de certa maneira acatou na
primeira fase de seu pensamento, ainda influenciado pelo logicismo dos filosofos e
matematicos como Russell e Frege, ao elaborar a sua primeira grande obra, o
Tractatus Logico-Philosophicus).

Na primeira fase de seu pensamento, Wittgenstein postula que toda proposigao
significativa ¢ passivel de ser decomposta em proposicdes elementares articuladas
logicamente entre si, que por sua vez, seriam compostas por palavras que se referem a
objetos simples no mundo. E s6 a partir do final da década de 20, apés uma
experiéncia de seis anos dando aulas no ensino primario para criangas no interior da
Adustria, que Wittgenstein ira questionar esta sua concep¢ao atomista de significagao
presente no Tractatus e fazer a critica ao modelo referencial de linguagem subjacente
a esta concepgdo. (Para o Wittgenstein do Tractatus, é através dos nomes que a
linguagem toca o mundo, e, com isto, toda proposi¢ao significativa, V ou F, refere-se
a algo extralinguistico no mundo). Wittgenstein aos poucos se da conta de que nao so
a sua concepgdo logicista do conhecimento, como também as demais concepgdes
epistemologicas herdeiras do platonismo, incorrem no mesmo erro, na medida em que
todas elas pressupdem que o significado de nossas expressdes linguisticas teriam seu
fundamento em algo existindo autonomamente fora da linguagem: para os idealistas
estaria em um mundo mental ou ideal, ainda a ser melhor explorado; ¢ do ponto de
vista dos realistas, este algo extralinguistico estaria presente de alguma forma no
mundo empirico ou teria uma existéncia em um mundo formal, independentemente da
mente humana.

Embora esta classificacdo seja bastante simplista e geral, uma vez que sdo
inimeras as vertentes céticas, idealistas ou realistas do conhecimento, para os nossos
propositos sera suficiente, pois pretendemos apenas apresentar alguns exemplos de
como Wittgenstein lida terapeuticamente com essas diferentes abordagens do
conhecimento, forjando conceitos como os de “jogo de linguagem”, “semelhancas de
familia”, “forma de vida”, etc., e curiosamente, introduzindo também em suas
reflexdes a palavra Abrichtung, traduzida para a lingua inglesa como training, e para o
portugués como “treinamento”, tendo como finalidade “dissolver” questdes

64



tradicionais da filosofia. Alguns comentadores de Wittgenstein® chamam a atengio
para o fato de que esta palavra, Abrichtung, seria melhor traduzida por
“adestramento”, pois ¢ utilizada na lingua alemd para se referir ao treinamento de
animais, € ndo de humanos*. De todo modo, esse conceito, como veremos a seguir, ird
desempenhar um papel fundamental na critica que Wittgenstein enderecara as tradi-
cionais concepgoes epistemoldgicas, ao se dar conta da presenca do modelo refe-
rencial de linguagem (ou designativo como alguns preferem) subjacente a todas elas®.
Vejamos como Wittgenstein faz a terapia filosofica deste modelo, no sentido de
esclarecer as confusdes filosoficas a que esta concepgdo referencial de linguagem
conduz.

Pouco tempo depois de retornar a universidade de Cambridge em 1929 apos
sua experiéncia como professor para criangas de escola primaria, ja no inicio dos anos
30, Wittgenstein ndo falard mais em linguagem, mas em “jogos de linguagem”. Agora
ndo mais com criangas a sua frente, mas com alunos de graduacdo e mesmo colegas
também docentes da universidade assistindo as suas aulas, Wittgenstein vai pedir a
eles que ndo pensem, mas olhem como utilizamos as nossas palavras efetivamente no
interior destes jogos. Porque se olharmos, insiste ele, veremos que, ao pronunciarmos
uma palavra, ndo saimos para fora da linguagem, nem ha uma esséncia por tras dos
diferentes usos de uma palavra, mas apenas semelhancas entre eles. Por exemplo, se
pronuncio a palavra “vermelho”, a que se refere esta palavra? Haveria algo como a
vermelhiddo em si comum a todos os objetos vermelhos? Se olharmos como de fato
usamos esta palavra veremos que a aplicamos a diferentes objetos com diferentes
tonalidades de vermelho. E como se ensina a uma crianca esta cor? Apontando para
estes diferentes objetos dizendo, “esta pasta ¢ vermelha”, “esta blusa é vermelha”, “tal
cadeira foi pintada de vermelho”, sem que haja uma esséncia de vermelho
acompanhando todas estas aplicacdes da palavra, apenas tonalidades semelhantes de
vermelho. Como sabemos quando uma crianga aprendeu a aplicar esta cor
corretamente? Quando apontamos para um objeto com uma tonalidade de vermelho,
ainda ndo conhecida pela crianga, ¢ ela diante deste objeto é capaz de afirmar: “Ah,
entdo isto também ¢ vermelho?” E desta forma vai aprendendo todas as outras cores,
vai incorporando o que Wittgenstein passara a chamar de gramatica das cores, ou seja,
as regras que aprendemos a seguir para organizar nosso mundo empirico por meio do
uso de palavras como vermelho, azul, amarelo, verde... imersas em diversas
atividades. Por exemplo, se uma crianga que ndo conhece ainda uma determinada cor,
por exemplo, a cor branca, € me pergunta, “o que € branco?”, aponto para um objeto,
por exemplo, este copo branco e digo, “isto ¢ branco”. Temos aqui uma séric de
atividades envolvidas com a palavra “branco”: o meu gesto ostensivo apontando para
este copo j4 ndo € um movimento empirico qualquer, passa a ter uma fungdo
transcendental, diz o que é ser branco®; e o copo também ndo é mais um objeto
empirico qualquer, passar a ser uma amostra de branco. O gesto que aponta constitui
uma ligagdo interna’ entre a palavra “branco” e o objeto branco apontado, ou seja,

3 Cf. Hamlyn (1989), Stickney (2008) e Luntley (2008).

4 Neste texto passarei a usar as palavras treinamento e adestramento no mesmo sentido, sempre que me
referir ao ensino de técnicas de inser¢do aos jogos de linguagem.

3 Sinteticamente, podemos dizer que este modelo nos leva a afirmar que o significado de uma palavra é o
objeto que ela substitui (Wittgenstein, 1997, §1).

¢ Estou utilizando o termo “transcendental” no sentido atribuido pelo filésofo Arley Ramos Moreno , a
saber, um sentido de natureza a priori e formal, como também a sua interpretacdo das idéias do segundo
Wittgenstein, conforme sistematizadas por ele em sua obra Introduction a une épistemologie de I'usage
(2011), na qual recorre as reflexdes da segunda fase do pensamento de Wittgenstein e a conceitos do
epistemologo francés Gilles-Gaston Granger para elaborar uma nova teoria do significado.

7 Estou usando a expressdo ligagdo interna para me referir as ligagdes de sentido (convencionais), em
oposi¢do ao que Wittgenstein denomina de relagdes externas, causais, como ocorrem nas ciéncias
empiricas.

65



temos aqui uma ligagdo de sentido entre signos, ndo se esta apontando para fora da
linguagem. Trata-se da constitui¢do de uma relagdo entre dois fatos lingiiisticos. Tanto
0 gesto ostensivo como o copo sdo incorporados pela linguagem como instrumentos
linguisticos para a constituicdo do sentido da palavra “branco”. Assim, vai se
formando o jogo de linguagem das cores, com regras que sdao aprendidas e seguidas.
Estas regras que envolvem fragmentos do empirico (objetos, a¢des, etc.) com fungdo
linguistica vao constituindo uma determinada gramatica das cores.

Em sua obra, Investigacoes Filosdficas (IF), Wittgenstein mostra (e nio diz)
como efetivamente somos inseridos nos diferentes jogos de linguagem, dos mais
primitivos aos mais complexos, recorrendo a exemplos ¢ mesmo inventando jogos de
linguagem. Logo no inicio das [F, Wittgenstein apresenta uma situagdo que
caracteriza um jogo de linguagem bem simples, onde um pedreiro ordena a seu
ajudante que traga uma lajota. Ao pronunciar a palavra “lajota” o pedreiro aponta para
um determinado local. Compreender esta ordem neste jogo de linguagem ¢ agi
conforme a ordem, ou seja, levar a lajota para o local apontado. Supde-se que o
ajudante tenha sido treinado a seguir esta ordem, que saiba reagir como se espera
quando ouve o grito “lajota!”, ou melhor, que seja capaz de associar o som lajota ao
objeto lajota e se movimentar na direcdo indicada. Em termos wittgensteinianos,
compreender a ordem ¢ ser capaz de seguir a regra expressa pelo som da palavra
internamente ligada ao gesto indicativo de direcdo. Em outra forma de vida talvez
aquela ordem (“lajota!”’) acompanhada deste mesmo gesto ndo seja compreendida ou
leve a uma ag¢do totalmente diferente. Outro treinamento teria ocorrido. Mesmo nas
nossas formas de vida, como vimos, o gesto ostensivo pode ser utilizado tanto para a
nomeacdo (quando digo, “isto ¢ branco”), como para indicar uma dire¢do. Seguimos
uma mesma regra de modos diferentes, em funcdo do contexto, do jogo de linguagem
em que o gesto esté inserido.

Em um jogo de linguagem mais complexo como o da aritmética, também
seguimos regras, como por exemplo, quando uma crianga aprende a somar. O
professor diz a ela, “some 3 e 4!”. Aqui também ser capaz de seguir a regra da soma
envolve um treinamento, um dominio de técnicas como a técnica da contagem, um
modo particular de agrupar os elementos a serem somados, etc. Uma crianga ndo
aprende naturalmente a contar, ela ¢ treinada a memorizar os numeros numa certa
ordem e a operar com eles de uma determinada forma. Enfim, o treinamento/ades-
tramento parece exercer um papel fundamental na elaboragdo de nossos diversos
saberes, tanto os proposicionais como os procedimentais (o “saber que” e o “saber
fazer”)®. Deste modo, Wittgenstein mostra que certas afirmagdes consideradas
verdadeiras e inquestionaveis ndo se referem a nada extralingiiistico; somos apenas
adestrados, por meio de uma educa¢do comum, para dominar certas técnicas (do
mesmo modo que se adestra animais, € obviamente, alguns animais sdo mais
facilmente adestrados do que outros para determinadas tarefas).

Na verdade, ha uma intensa polémica entre filésofos da educacdo que se
inspiram em Wittgenstein para pensar o ensino e os processos de aprendizagem.
Alguns deles defendem a posicdo de que o treinamento ja pressupde uma
racionalidade inata no homem, de base bioldgica, que o difere de outros animais.
Outros, dentre os quais me incluo, ndo pressupdem uma racionalidade a priori, que
explicaria o fato de que o homem ¢ mais facilmente adestrado/treinado. Investigar
estas diferencas de desempenho nao compete ao filésofo, mas a ramos das ciéncias
empiricas que se interessam por processos psicofisiologicos, € que possuem outras
finalidades de investigagdo; pois de uma perspectiva filosofica, o que importa é o

8 Esta distingdo introduzida por Wittgenstein foi apropriada pelos denominados filésofos analiticos da
educagdo, dentre os quais, Ryle (1969), Scheffler (1978) e Oakeshott (1969).

66



modo de agir comum, as praticas aprendidas por mero adestramento, pois € isto que
ird constituir o solo para os nossos acordos mais profundos que se cristalizam na
linguagem, e ndo fora dela. E a partir deste solo de natureza convencional que todo
conhecimento sera construido, através de um adestramento inicial em nossas praticas e
modos de agir no interior de uma forma de vida. Segundo as palavras do proprio
Wittgenstein, citadas no inicio deste texto: “Toda explicagdo tem o seu fundamento no
adestramento. (Os educadores deviam lembrar-se disto)” (Z §419)

Como se pode ver, esta ¢ uma tese forte, ainda mais para um fildésofo que se
recusa a formular qualquer tipo de tese, mas apenas fornecer esclarecimentos
conceituais e dissolver questdes de natureza metafisica. Afinal, seria o conhecimento
humano mero produto de adestramento, apenas variando de uma forma de vida para
outra? Como se da efetivamente a passagem do empirico para o simbolico? Sem
apresentar nenhuma tese sobre processos de aprendizagem, Wittgenstein apenas
sugere que observemos como as criangas sao efetivamente ensinadas, independen-
temente das posi¢des filosoficas que estejam se digladiando entre si, no campo da
educacao:

Um homem ¢ realista convicto, outro é um idealista convicto e ensina
os seus filhos adequadamente. Num assunto tdo importante como a
existéncia ou ndo-existéncia do mundo externo, nenhum deles quer
ensinar algo de errado aos seus filhos.

Que se lhes ensina? A dizer: “Existem objetos fisicos” ou o oposto?

Se alguém ndo acredita em fadas, ndo precisa de ensinar aos filhos
“Nao existem fadas”: pode omitir ensinar a palavra “fada”. Em que
ocasido deve dizer: “Existem...” ou “Nao existem...”? SO quando
encontra pessoas de crenga contraria. (Z §413)

E Wittgenstein continua no paragrafo seguinte:

Mas, apesar de tudo, o idealista ensinara aos seus filhos a palavra
“cadeira”, pois quer decerto ensind-los a fazer isto e aquilo, por
exemplo, a ir buscar uma cadeira. Onde reside entdo a diferenca entre o
que criangas educadas por um idealista ou por um realista dizem? Nao
sera a diferenca apenas no grito de guerra? (Z §414)

Como observa Wittgenstein, ¢ no uso de palavras como cadeira, entre outras,
ao aprender a fazer algo (Z§416) que nossas certezas vao sendo construidas
gradualmente, sem que seja necessario explicita-las, como por exemplo, a certeza de
que “a cadeira existe”. Sdo nossas praticas ¢ modos de agir que vao formando o
substrato do nosso conhecimento sobre o mundo, ou seja, sdo a base de nossos
julgamentos do que consideramos verdadeiro ou falso. E neste sentido que
Wittgenstein havia afirmado que toda explicagdo tem o seu fundamento no treino, e
que os educadores deviam lembrar-se disto. (Z §419).

Quando empregamos uma palavra como “cadeira”, “mdo” ou outra palavra
qualquer, estamos transmitindo tacitamente habitos, modos de agir, que fazem parte de
uma forma de vida. Sdo formas, modos usuais de se fazer as coisas, de se sentar numa
cadeira, usar a mao para acenar para alguém, etc., enfim, sdo regras pertencentes a
diversas instituigdes e que seguimos cegamente, do mesmo modo que ao dirigirmos
um carro seguimos as placas de transito. Estas placas ndo se referem a nada, apenas
orientam a nossa a¢do. Digo que ndo infringi as leis do transito ao dirigir num certo

67



local se soube seguir corretamente as placas indicativas, independentemente do trajeto
efetivamente percorrido.

eskosk

Como vimos, a condicdo para a significacdo dos conceitos nao se reduz a uma
correspondéncia entre linguagem e mundo, onde o significado seria o objeto que a
palavra substitui (localizado na mente, no mundo empirico ou em algum reino ideal),
mas consiste também em um adestramento que nos insere nos diferentes jogos de
linguagem, os quais envolvem nao s6 palavras, mas modos comuns de agir. Enfim,
somos treinados ndo s6 a dominar determinadas técnicas, mas também a concordar
com certos julgamentos. Wittgenstein insiste que este acordo ndo estd a priori no
espirito das pessoas, este acordo ¢ de natureza publica. S3o regras que seguimos
cegamente, € que na maior parte das vezes nem sdo explicitadas.Somos adestrados a
seguir regras:

Nao consigo descrever como (em geral) aplicar regras, exceto
ensinando-o, adestrando-o a aplicar regras. (Z §318)

Sao os diferentes usos da palavra “mao” que fazem com que sigamos regras
tais como “esta € minha mao”, “minha mao existe”, “so eu sinto a dorméncia de minha
mao” e assim por diante. Regras que sdo seguidas do mesmo modo que se reage a uma

ordem:

Seguir uma regra ¢ analogo a cumprir uma ordem. Adestra-se para isto
e reage-se a ordem de uma maneira determinada. Mas como entender
isso se a reacdo das pessoas tanto diante da ordem como diante do
treinamento ¢ diferente: um reage assim e outro de modo diferente?
Quem esta entdo com a razdo? (IF §206)

Para responder a esta pergunta Wittgenstein introduz o conceito de
“regularidade”. Ser regular ndo significa ser uniforme. A regra ndo determina a agao.
Duas pessoas que reagem a uma ordem diferentemente podem ter razdo, ha um espaco
de manobra, que ¢ dado pelo jogo de linguagem. E o modo de agir comum dos
homens que se torna o sistema de referéncia por meio do qual interpretamos, por
exemplo, uma lingua estrangeira; ou dito ainda de outro modo, ¢ a regularidade entre
sons ¢ modos de agir que permite a comunicac¢do e a compreensdo de uma lingua’.
Penso que esta é a chave para entendermos o papel do adestramento na inser¢éo em
jogos de linguagem pertencentes a uma forma de vida.

O adestramento ¢ um modo de se apresentar regularidades nas mais diferentes
areas do conhecimento. E o fundamento para que se possa seguir uma regra, condigdo
inicial para a atribui¢do de sentidos aos fatos do mundo, ou seja, para que haja
conhecimento. No paragrafo 208 das IF Wittgenstein se pergunta: “Como explicar
para alguém o significado de “regular”, “uniforme”, “igual”? Sua resposta parece nio
deixar duvidas, trata-se de um processo de instrucdo, onde a explicacdo destas

palavras se reduz a um treinamento intensivo, recorrendo-se as seguintes técnicas:

9 Cf. IF §207.
68



(...) vou ensina-lo a usar as palavras mediante exemplos e exercicios. -
E néo vou lhe transmitir menos do que eu mesmo sei.

Nesta instru¢ao vou lhe mostrar, portanto, as mesmas cores, 0S mesmos
comprimentos, as mesmas figuras, vou fazé-lo encontra-las e produzi-
las, etc. Vou instrui-lo a dar continuidade a ornamentos em série,
'uniformemente', seguindo uma ordem. - Além disso, vou instrui-lo
a dar continuidade a progressdes. E assim, p. ex., seguindo .
continuar assim: .... ...... ...... .

Mostro-lhe como se faz, ele faz como lhe mostro; e eu o influencio
mediante manifestagdes de consentimento, de rejeigdo, de expectativa,
de animagao. Deixo-o fazer, ou impeco-o de fazer; etc. (IF §208)

Vemos aqui, claramente, exemplos de como adestrar o aluno a usar
determinados conceitos, em particular conceitos que expressam certa regularidade. Até
expressdes mais abstratas como “e assim por diante” e “assim por diante ad infinitum”
sdo passiveis de serem explicadas utilizando-se apenas um gesto. Um gesto que tem
uma fungdo comparavel a de apontar para um objeto ou para um lugar, mas que, neste
contexto, aponta para o espagco de manobra dado no jogo de linguagem. Nao ha aqui,
na verdade, um “salto” na aprendizagem'?, como se a partir de um insight fossemos
capazes de “ir adiante”, mas apenas a inser¢do em uma regido de usos distintos de uma
mesma palavra com semelhancas de familia entre si.

Enfim, Wittgenstein ndo nega em nenhum momento a existéncia de processos
mentais ou empiricos na aquisi¢do de conhecimento, simplesmente chama a atencao
para o fato de que as condigdes de sentido do que ¢ dito ndo estdo a priori em
estruturas mentais em desenvolvimento ou em algum outro reino, seja empirico ou
ideal. Estas condi¢des sdo publicas e sdo cristalizadas na linguagem, fazem parte de
uma forma de vida. Lembrando que a linguagem para Wittgenstein ndo se reduz a um
amontoado de palavras: gestos, amostras, sensagdes e diversas atividades sdo
incorporadas a linguagem como instrumentos linguisticos, como regras que seguimos
cegamente, ¢ que poderiam ser outras em outra forma de vida. E € o aprendizado
destas regras (o que envolve um adestramento) que nos permite prosseguir agindo
regularmente em novas situagoes, sem mais recorrer ao auxilio do professor.

Bibliografia
HAMLYN, D. W. “Education and Wittgenstein’s Philosophy”. In: Journal of
Philosophy of Education, vol.23, n°2, 1989.

LUNTLEY, M. “Training and learning”. In: Educational Philosophy and Theory,
vol.40, n°5, 2008.

MORENO, Arley Ramos. Wittgenstein — através das imagens. Campinas: Ed. da
Unicamp, 1995.

10 Como sustentam algumas concepgdes cognitivistas da aprendizagem, em particular, as teorias
psicogenéticas de Jean Piaget, as quais postulam um desenvolvimento a priori do raciocinio na crianga
através de estagios bem definidos.

69



Introduction a une épistemologie de ['usage. Paris:

L’Harmattan, 2011.

STICKNEY, J. “Wittgenstein’s ‘Relativity’: Training in language-games and
agreement in Forms of Life”. In: Educational Philosophy and Theory, vol.40, n°5,
2008.

OAKESHOTT, M. “Aprendizaje y Ensefanza”. In: El Concepto de Educacion.
Buenos Aires: editorial Paidos, 1969.

RYLE, G. “Ensefianza y Entrenamiento”. In: E/ Concepto de Educacion. Buenos
Aires: editorial Paidos, 1969.

SCHEFFLER, . 4 Linguagem da Educagdo. Sdo Paulo, EDUSP/Saraiva, 1978.
WITTGENSTEIN, L. Zettel. Oxford: Basil Blackwell, 1967.

Investigagoes filosoficas. Petropolis: Ed. Vozes, 1996.

On certainty. Oxford: Blackwell Publishers Ltd, 1998.

Philosophische Grammatik/Philosophical Grammar. Ed. Rush
Rhees. Blackwell, 1974.

Recebido para publicagdo em 10-03-13; aceito em 14-04-13

70



