
I S B N  9 7 8 - 6 5 - 8 4 6 8 5 - 4 5 - 1
D O I  1 0 . 5 1 7 7 9 / 9 7 8 6 5 8 4 6 8 5 4 5 1

2 0 2 4

Contribuições para caminhos 
acadêmicos no Brasil

Adriana Borghi (Coord.)

Aprendizado 
e pesquisa 
em Justiça 
Restaurativa



Sumário

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa  |  Borghi (Coord.)
DOI 10.51779/9786584685451

© 2024 by Adriana Borghi  e Editora 
Blimunda.

Bruna Schlindwein Zeni
Edição
Susana Souza e Renata Zarantonelli Barbosa
Revisão técnica
Laura Guidali Amaral
Projeto gráfico

Imagem de capa gerada com inteligência 
artificial do Adobe Firefly.

Dados Internacionais de Catalogação na 
Publicação (CIP)
(BENITEZ Catalogação Ass. Editorial, MS, 
Brasil)
—
A661
1.ed.  Aprendizado e pesquisa em justiça 
restaurativa: contribuições para caminhos 
acadêmicos no Brasil [livro eletrônico] /
coordenadora Adriana Borghi ; [revisão
técnica] Susana Renata. – 1.ed. – São Paulo :
Editora Blimunda, 2024.
PDF

Bibliografia.
ISBN 978-65-84685-45-1

1. Justiça de transição. 2. Justiça restaura-
tiva. 3. Práticas restaurativas. 4. Violência
– Aspectos sociais. I. Borghi, Adriana.
II.  Souza, Susana. III. Barbosa, Renata
Zarantonelli.
04-2024/09	 CDU 340.114
—
Aline Graziele Benitez 
– Bibliotecária – CRB-1/3129

Este livro está sob a licença Creative 
Commons BY-NC-ND 4.0, que segue o prin-
cípio básico do acesso público à informa-
ção. O livro pode ser compartilhado desde 
que atribuídos os devidos créditos de 
autoria. Não é permitida nenhuma forma de 
alteração ou a sua utilização para fins comer-
ciais. Acesse os detalhes da licença aqui.

Editora Blimunda
Rua Paim, cj. 55 – Bela Vista
São Paulo/SP – CEP 01306010
www.editorablimunda.com.br
contato@editorablimunda.com.br
@editorablimunda

3	 Apresentação
Adriana Padua Borghi

5	 PESQUISA E JUSTIÇA RESTAURATIVA

6	 A trajetória do Núcleo de Extensão de Justiça Restaurativa da USP: uma proposta 
metodológica de aprendizado e de pesquisa
Adriana Padua Borghi, Fernanda Carvalho D. O. Silva

19	 Diálogo com Grupos de Estudos de Justiça Restaurativa: reflexões sobre potências 
e dificuldades na criação e manutenção desses espaços em Universidades Públicas 
Ana Carla Pacheco, Cristina Rego de Oliveira, Paloma Graf

50	 JUSTIÇA RESTAURATIVA E AS VIOLÊNCIAS ESTRUTURAIS

51	 Movimentos sociais, abolicionismo penal e caminhos da Justiça Restaurativa no 
Brasil: trajetórias que se cruzam nos campos de pesquisa teórica e empírica com 
mulheres em situação de violência
Juliana Tonche, Michelle Karen Santos

81	 Justiça Restaurativa e violências estruturais – raciais e de gênero
Ana Helena Passos, Cláudia Natividade

107	 JUSTIÇA RESTAURATIVA E PRÁTICAS: DIVERSAS AMBIÊNCIAS

108	 Justiça Restaurativa comunitária na Amazônia
Nirson Medeiros da Silva Neto, Maike Kumuruama

153	 Experiência do Núcleo de Justiça Restaurativa de Santos/SP
Renata Gusmão

165	 Implantação no âmbito do Poder Executivo: a experiência da Vice Governadoria 
do Estado do Ceará
Erika Chaves

168	 Posfácio: A justiça de transição como justiça restaurativa sob a perspectiva 
freudiana da psicologia das massas
Geraldo Miniuci

180	 Participantes do Núcleo



▶ Sumário 3

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Apresentação
ADRIANA PADUA BORGHI

“Dedicação é colocar nossa presença em um projeto ou sonho sem garan-
tia do resultado. É quando confiamos que a própria caminhada faz sentido 
e nos alimenta a alma. Carolina não imaginava quanta gente seria tocada 
por seus escritos, assim mesmo, escrevia com dedicação. E você, onde está 
colocando sua energia?” 1

Compartilhamos nas próximas páginas as memórias do percurso de três anos 
do Núcleo de Extensão em Justiça Restaurativa da USP (NUJURES), as quais 
sentimos necessidade de publicizar. Torná-las pública e acessível nos pareceu 
ser a função última de um Núcleo de Extensão Universitária que produziu 
aprendizagens e conhecimento de mãos dadas com a comunidade.

A construção desses encontros não seria possível sem a generosidade de to-
das as pessoas que se dedicaram e doaram seu tempo de vida para compor, 
trocar, pensar e partilhar seus percursos, suas reflexões e conhecimento. Nem 
todos os encontros realizados puderam ser transcritos, por inúmeros desafios 
no percurso de produção deste material, seja por falhas nas gravações ou 
outros justos motivos, é importante dizer: somos gratas por tantas pessoas 
potentes e generosas que atravessaram e marcaram nossos caminhos. O re-
lacionar marca essa história em sua grandeza que é desfrutar da presença hu-
mana comprometida e dedicada. O auge da produção de encontros do núcleo 
ocorreu em tempos de pandemia COVID-19, no qual o isolamento social foi 
desafiante e assustador. Ligar a tela do computador e encontrar pessoas do 
outro lado, sedentas por pensar formas de acessar mais vida foi um respiro 
(e fôlego) para todas nós.

O núcleo foi composto majoritariamente por mulheres em sua coordenação, 
ancorando vivências que dessem conta da teoria e da prática, incluindo cor-
po, mente, sentimentos e emoções nos encontros sediados. As páginas que 
se seguem pretendem contar a história dessa caminhada potente, com tan-
tas ramificações e frutos colhidos ainda dois anos após seu encerramento. 
São aprendizagens profundas e ainda interessantes, com diversas camadas 
a serem desdobradas, (re)lidas e (re)descobertas. É também a história dos 
desafios de produzir conhecimento de modo compartilhado, circular, hori-
zontalizado, dentro da Universidade, de arriscar colocar no mundo algo que 
faz sentido para si, sem a expectativa de agradar os que dizem não.Aprendi-
zagens que atuam como formas de compreender, ressignificar e transformar 
relações e conflitos, algo que não se “ensina”, apenas vivencia.

1	 Mulheres e seus poderes de transformação, por Ana Rita Mayer – carta Dedica-
ção, inspirada em Carolina Maria de Jesus, considerada uma das primeiras e mais 
importante escritora negra do Brasil.



▶ Sumário 4

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Adotar uma escrita anti-discriminatória foi o foco para a organização do ma-
terial, mas algo que se mostrou desafiante quando, ao mesmo tempo, tenta-
mos preservar o estilo de fala das pessoas convidadas, já que transcrevemos 
os encontros realizados para privilegiar a transmissão aos leitores da lingua-
gem oral.

Aprendemos nesse percurso a honrar múltiplas formas de saber e conhecer, 
a flexibilizar a gramática quando a garganta engasga, a respirar quando lhe 
falta o ponto final. Como transmitir essas questões a leitores se padroniza-
mos as manifestações? Realizamos um esforço de revisar o material a muitas 
mãos, mas sem buscar a perfeição da forma.

Para organizar a forma livro não privilegiamos a ordem cronológica dos even-
tos, mas o agrupamento por três eixos: o eixo pesquisa; das violências estru-
turais e das diversas ambiências.

No eixo de pesquisa compusemos a trajetória do NUJURES com o encon-
tro no qual ouvimos a experiência de outros grupos de estudos em JR, o 
USP-restaura (SP), o GEJUR (PR) e do Núcleo de JR de Uberaba (MG). O eixo 
que aborda as violências estruturais desloca a discussão teórica para a escu-
tas de pesquisadoras experientes e suas práticas que se debruçam sobre essas 
questões em relação com a JR. Por fim, no eixo sobre as diversas ambiências, 
destacamos diversos locais de implementação da JR, seja na comunidade, no 
poder executivo ou experiências dentro do poder Judiciário.

Esses eixos emergiram do interesse de pesquisa das pessoas que participa-
ram do NUJURES. A curiosidade orientou nossas buscas e abriu muitas pos-
sibilidades para imaginarmos realidades mais justas, diversas e inclusivas.

Convidar as pessoas leitoras a conhecer essas memórias é oportunizar que se 
relacionem conosco, nos abraçar, perceber nossas angústias, mas também 
celebrar, dançar com essas aprendizagens. É sempre tempo.



▶ Sumário 5

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Pesquisa e Justiça Restaurativa
“Já no sistema cosmológico, não há refluência. A água não reflui, ela transflui e, por 
transfluir, chega ao lugar de onde partiu, na circularidade. Ou seja, ela vai na cor-
renteza, encontra outras águas, fortalece-se na correnteza, encontra outras águas, 
fortalece-se na correnteza, mas ao mesmo tempo evapora, percorre outro espaço, 
em forma de nuvem, e chove. (...) Quando não há circularidade, você vai ter que vol-
tar por onde você foi. Na transfluência não há volta, porque ela é circular. Ao mesmo 
tempo que algo vai, fica; ao mesmo tempo que fica, vai – sem se desconectar” 1

1	 SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu, 2023, p. 50-51.



▶ Sumário 6

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

A trajetória do Núcleo de Extensão 
de Justiça Restaurativa da USP:
Uma proposta metodológica de aprendizado e de pesquisa

ADRIANA PADUA BORGHI
FERNANDA CARVALHO D. O. SILVA

“Não há inteligibilidade que não seja comunicação e intercomunicação e que 
não se funde na dialogicidade. O pensar certo por isso é dialógico e não 

polêmico” – Paulo Freire

INTRODUÇÃO

Desejar, sonhar, concretizar, nutrir, compõe a intenção de realizar uma breve 
reconstrução dos processos, vivências, pontos de partida e de chegada do 
Núcleo de Justiça Restaurativa1 (JR) da USP (NUJURES), a fim de sistematizar 
a metodologia de aprendizado vivencial e pesquisa, neste tema, ao longo dos 
anos de 2019 a 2021. A escrita seguirá em primeira pessoa do plural, relatando 
as sensações de suas subscritoras na elaboração e construção do NUJURES, 
honrando a forma de preparação dos encontros: incorporada (Anderson, 2011) 
e artesanalmente, com algumas doses de coragem alimentadas por um pro-
fundo desejo de explorar a relação entre saber e aprender, com ênfase no 
diálogo, encarnando valores e práticas da Justiça Restaurativa.

Referidos valores, segundo a literatura e a partir da prática das facilitadoras 
da coordenação do Núcleo, incluem: justiça; respeito; honestidade; humil-
dade; responsabilidade ou responsabilização2 em seus planos individuais 
(dimensão ativa) e coletivas; interconexão; igualdade; solidariedade ou fra-
ternidade; empoderamento; confidencialidade; voluntariedade; liberdade3; 
igualdade ou isonomia; e diversidade4.

O núcleo, inicialmente, surge a partir da iniciativa de três facilitadores – 
Adriana Borghi, Fernanda Carvalho Dias de Oliveira Silva e Marco Antonio de 

1	 As etapas que compõem o livro preservaram o estilo de escrita de cada um e cada 
uma das autoras e des autores. Por essa razão, você que lê este livro encontrará 
formas de citação diferentes para JR, assim como diferentes formas de referenciar 
a bibliografia.

2	 BORGHI, Adriana; DEBIEUX, Miriam; VICENTIN, Maria Cristina G. Responsabili-
dades e conflito com as leis: Diálogos Interdisciplinares. RBCCrim 109, 2014.

3	 Apresentada aqui no sentido de ausência de submissão ao medo, ou de ausên-
cia de dominação, que difere do sentido de liberdade individual, de “fazer o 
que se deseja”, independentemente do impacto que isso venha a ter perante a 
comunidade.

4	 MARSHALL, C., Boyack, J., Bowen, H. Como a Justiça Restaurativa Assegura a Boa 
Prática? Uma Abordagem Baseada em Valores. Em: Slakmon, C., R. De Vitto, e R. 
Gomes Pinto (orgs.), cap.12, 2005. Justiça Restaurativa (Brasília – DF: Ministério 
da Justiça e Programa das Nações Unidas para o Desenvolvimento – PNUD).



▶ Sumário 7

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Souza – que desejavam aprofundar discussões sobre a teoria e a prática da 
Justiça Restaurativa e introduzir essas discussões no espaço de aprendizado 
e construção do Direito, com objetivo de ofertar formação coletiva sobre a 
temática de JR em encontros teóricos e práticos ou vivenciais.

Nós atuamos na área do Direito e percorremos trajetórias diferentes no 
âmbito da Justiça Restaurativa, mas nos conhecemos no curso de formação 
denominado “Fundamentos de Justiça Restaurativa”, oferecido pelo Centro 
de Direitos Humanos e Educação Popular do Campo Limpo (CDHEP). Desse 
encontro, idealizamos um projeto de extensão que introduzisse a temática 
da JR na Faculdade de Direito da USP (FDUSP) que, até então, não contava 
com atividades que aprofundassem ou se dedicassem prioritariamente ao 
desenvolvimento de atividades no tema “Justiça Restaurativa”.

A escolha por ofertar a formação que almejávamos por meio de um projeto de 
extensão – que configura um dos eixos do tripé universitário, ao lado do estu-
do e da pesquisa – decorreu de nosso interesse em disseminar a principiologia 
restaurativa, nos termos do que a Lei de Diretrizes e Bases para a Educação no 
Ensino Superior prevê (art. 43): “promover a extensão, aberta à participação 
da população, visando à difusão das conquistas e benefícios resultantes da 
criação cultural e da pesquisa científica e tecnológica geradas na instituição”. 
Especialmente por estar no espaço da universidade pública, o NUJURES foi 
pensado como o lugar de partilha aberta do conhecimento com a sociedade.

Considerando que a inscrição das atividades de cultura e extensão é anual, ao 
longo dos meses que antecederam a inscrição do Núcleo, estruturamos um 
pequeno grupo, em conjunto com o professor orientador, Professor Doutor 
Geraldo Miniuci Ferreira Junior, do Departamento de Direito Internacional 
e Comparado da Faculdade de Direito da USP – DIN, diplomata, com vasta 
experiência em justiça de transição e direito internacional, para aprimorar e 
alinhar nossos conhecimentos na área, empregando principalmente a meto-
dologia de estudo comparado como instrumento.

Posteriormente, demos início ao projeto de extensão efetivamente, interca-
lando encontros com viés teórico e prático. Porém, diante de reflexões pro-
fundas suscitadas em cada um dos encontros do Núcleo, observamos uma 
profunda interligação entre a prática e a teoria no contexto da JR.

No decorrer do ano de 2020, o lugar da academia, formas de pesquisar temas 
ligados à Justiça Restaurativa e reflexões sobre a experiência – dos valores 
restaurativos de forma cotidiana –, passaram a integrar nossas preocupa-
ções. Já em 2021, experimentamos uma ampliação do Núcleo, vivenciando o 
compor com a comunidade e as trocas entre pensadores da área de diversas 
localidades no país. O afeto sempre se fez presente – seja lido como amorosi-
dade no cuidado sobre como a palavra circulava, como pela observação cons-
tante da parte física que nos compõe, o corpo (que sente e é constantemente 
afetada pelo que a transpassa), numa tentativa de ofertar horizontalidade 



▶ Sumário 8

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

sem perder a centralidade de uma coordenação responsável pela estrutura e 
organização dos encontros.

É essa a história que passamos a contar...

ENCONTROS PRELIMINARES: CRONOGRAMA DE ESTUDO E 
PESQUISAS SOBRE FORMAS DE APRENDIZADO

Os primeiros encontros de planejamento e estruturação do Núcleo foram 
destinados à familiarização com a bibliografia sobre justiça restaurativa sob 
perspectiva comparada, de modo a compreender melhor (i) quais seriam os 
principais eixos temáticos a serem estudados; (ii) as experiências e modelos 
de justiça restaurativa existentes, e a sua origem; (iii) quais as características 
e principais pontos de desenvolvimento da JR no Brasil, e de que forma dialo-
gavam com as experiências estrangeiras. Além disso, passamos a pesquisar 
formas de aprendizado coletivo que pudessem estar em harmonia com os 
valores restaurativos – elencados com base na bibliografia e com base na ex-
periência de Adriana, Marco, Fernanda e Geraldo sobre o tema.

Realizados no DIN ao longo do primeiro semestre de 2019, os encontros eram 
compostos pelos quatro integrantes iniciais – que formariam a coordenação 
do Núcleo – e contavam com uma relatoria sobre o texto (que alternava a 
cada semana), e uma discussão livre sobre os pontos mais relevantes, segui-
da de um momento de levantamento de temas e questões correlatas, que 
poderiam ser exploradas posteriormente.

Ao longo do semestre, estudamos experiências de justiça restaurativa – que 
incluíram desde estudos de caso, até normativas governamentais – no Ca-
nadá, na Nova Zelândia, na África do Sul e no Brasil. Além disso, analisamos 
artigos e capítulos da literatura sobre os princípios e a filosofia JR, tendo sido 
analisada em maior profundidade a obra Reconstructing Restorative Justice Phi-
losophy, editada por Theo Gavrielides e Vasso Artinopoulou.5

Formalizamos o Núcleo, inicialmente como grupo de estudos do Conselho 
Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico. Em um segundo mo-
mento, após a experiência de um semestre com mais participantes, o Núcleo 
se tornou efetivamente uma atividade de cultura e extensão.

DESENVOLVER E IMPLEMENTAR DIRETRIZES DE 
APRENDIZADO

A equipe coordenadora estabeleceu os objetivos de (i) discutir o conceito, o 
histórico e os fundamentos filosóficos da Justiça Restaurativa, além de ex-
periências dentro da temática em perspectiva comparada; (ii) conhecer e 
vivenciar os valores de JRa partir da experiência e convivência de grupo; (iii) 

5	 GRAVIELIDES, Theo e ARTINOPOULOU, Vasso. Reconstructing restorative justice 
philosophy, Ashgate Publishing, Ltd., 28 de jan. de 2014.



▶ Sumário 9

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

conhecer as diferentes práticas restaurativas, a partir de vivências coletivas e 
estudo da literatura; (iv) realizar um estudo aprofundado sobre temas especí-
ficos a partir de uma metodologia de pesquisa que atendesse às necessidades 
e anseios dos participantes. Para isso, no primeiro momento buscou-se traçar 
diretrizes iniciais de aprendizado, segundo as quais seriam realizadas discus-
sões teórica, de prática e vivências em JR.

Para aprofundar e compreender quais diretrizes poderiam atender a essa 
necessidade de construção de um aprendizado capaz de refletir e honrar 
a principiologia e, ao mesmo tempo, tensonar a relação entre “professores 
e estudantes” característica dos sistemas de ensino tradicionais – em que 
professor, dotado de conhecimento, transferiria o saber a estudantes (su-
postamente despido de conhecimento) – a coordenação elencou algumas 
metodologias ou práticas de aprendizado que pareciam ter linhas de conver-
gência em relação aos valores restaurativos.

As principais metodologias ou práticas selecionadas pelo grupo para con-
duzir as atividades do NUJURES foram (i) a educação popular – movimento 
pedagógico e político tipicamente latino-americano, tendo como principal 
guia as obras de Paulo Freire; (ii) as teorias de aprendizado pela experiência 
elaboradas por autores como José Carlos Bondía e Dadid Kolb; (iii) a prática 
do World Café – processo participativo para gerar diálogos colaborativos entre 
os indivíduos para compartilhar conhecimentos e construir ações conjuntas; 
(iv) as práticas restaurativas, principalmente as práticas circulares, que foram 
e são o eixo condutor dos encontros; e v) a metodologia da pesquisa-ação.6

A razão para essas metodologias de aprendizado terem sido selecionadas 
para a condução do Núcleo é que todas elas apontam uma forma de criar as 
possibilidades para a construção compartilhada do conhecimento, e não uma 
forma de transferência unilateral deste. Ensino é diferente de aprendizagem. 
Do mesmo modo, entendemos que facilitar um processo restaurativo é uma 
forma de permitir que os participantes venham a compreender, ressignificar e 
transformar suas relações e conflitos. Trata-se de uma aprendizagem incom-
patível com uma forma de “ensinar” aos participantes como devem abordar 
seus conflitos. A aprendizagem que valoriza a participação ativa dos indiví-
duos no curso do processo é algo que entendemos ser imprescindível para a 
prática restaurativa.

A educação popular entende que a aprendizagem perpassa um processo de 
conscientização, que, nas palavras de Paulo Freire, “implica que os homens 
assumam o papel de sujeitos fazedores do mundo, refazedores do mundo”,7 

6	 TRIPP, David. Pesquisa-ação: uma introdução metodológica. Educação e Pesqui-
sa, São Paulo, v. 31, n. 3, p. 443-466, set./dez. 2005.

7	 FREIRE, Paulo. Conscientizar para libertar (Conferência, México, 1971). In: TORRES, 
Carlos Alberto. Consciência e história: a práxis educativa de Paulo Freire. São 
Paulo: Loyola, 1979.



▶ Sumário 10

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

fomenta o envolvimento da comunidade na interpretação da realidade e nos 
processos de aprendizagem.

Nesse sentido algumas pensadoras apontam que, na perspectiva da educa-
ção popular, para que seja possível interpretar o real de forma emancipatória, 
buscando a totalidade das relações sociais em que está imerso, a interpreta-
ção – da realidade, que inclui os conflitos e as relações interpessoais – deve 
ser feita de forma coletiva.8

As teorias de aprendizagem pela experiência, por sua vez, apontam que “a 
experiência e o saber que delas derivam são o que nos permite apropriar-nos 
de nossa própria vida.” 9 Sustentam que a experiência, cada vez mais rara na 
sociedade contemporânea, por falta de tempo e estímulos em excesso, pro-
duz a capacidade de ofertar silêncio, contemplação, escuta e memória – ele-
mentos muito valorizados na justiça restaurativa.

A prática do World Café fornece elementos importantes sobre a construção de 
um espaço receptivo, em que sejam discutidas perguntas sobre questões que 
importam para a vida de todos os participantes, capaz de permitir a conexão 
entre pessoas com perspectivas diversificadas, fomentando descobertas e 
propostas criativas de encaminhamento das questões levantadas.

A metodologia conhecida como pesquisa-ação é um termo geral para pro-
cessos diferentes que dialogam, inclusive, com o pensamento de Paulo Freire, 
como aponta David Tripp. No percurso artesanal de fazer o NUJURES, atua-
mos a partir dessa captação do que o grupo produzia e, portanto, a ideia de 
que os resultados obtidos seriam tão eficazes quanto as pessoas que a rea-
lizam. É o que observamos, um percurso artesanal porque vivo, mutável na 
medida em que acontece. Diferente e potente nos termos do grupo formado.

Esses elementos atendem a muitas necessidades que aparecem no campo da 
aplicação – ou experiência – dos princípios da justiça restaurativa, na medida 
em que oferecem instrumentos para que haja participação, interconexão e di-
versidade em um espaço de diálogo entre pessoas que desejam ou precisam 
conviver entre si e endereçar projetos, iniciativas, conflitos etc.

Sem perder de vista a inspiração nessas teorias e práticas, optamos por utili-
zar como recurso mais recorrente as práticas circulares, já que nelas encon-
tramos a possibilidade de proporcionar uma experiência vivencial, prática, 
dos valores restaurativos, por não ser uma prática habitual dos participantes 
em seus cotidianos de trabalho ou de espaços de debates e construção de 
ideias, deslocando-os dos seus lugares de conforto (ou de poder) de escuta e 

8	 ASSUMPÇÃO, Raiane; LANDGRAF, Flávia; PRETURLAN, Renata. Leitura de mundo 
na perspectiva freiriana: desafios contemporâneos da educação popular. In: AS-
SUMPÇÃO, Raiane (org). Educação popular na perspectiva freiriana. São Paulo: 
Editora e Livraria Instituto Paulo Freire, 2009.

9	 BONDÍA, Jorge Larrosa. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Rev. 
Bras. Educ. [online]. 2002, n.19, p. 8.



▶ Sumário 11

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

de fala. Porém, utilizamos os processos circulares de forma particular, flexível 
e pouco formalista: não seguimos à risca os procedimentos que costumam ser 
indicados por autores como Kay Pranis, no caso dos círculos de construção de 
paz, e introduzimos práticas referentes a outros processos de aprendizado, 
com criatividade para atender ao que emergia.

Utilizar aportes dessas teorias e práticas não significou uma fusão entre elas 
e a Justiça Restaurativa; muito menos que referidas práticas seriam necessa-
riamente restaurativas, mas uma tentativa de potencializar a aprendizagem 
coletiva no ambiente universitário e comunitário.

PRIMEIROS ENSAIOS DE CONDUÇÃO DOS ENCONTROS

O primeiro semestre do NUJURES foi estruturado com base em (i) uma bi-
bliografia preliminar para atender aos objetivos de uma formação inicial dos 
participantes sobre os fundamentos, a origem e as práticas da justiça restau-
rativa; e (ii) um cronograma para discussão dos textos, a partir de perguntas 
reflexivas e vivências para aprofundamento de vínculos e experimentação 
das diferentes práticas restaurativas.

Nas abordagens teóricas, a coordenação optou por experimentar diferentes 
metodologias o que contribuiu para a construção de parâmetros coletivos 
sobre as práticas que mais atenderam ou desatenderam as necessidades 
do grupo.

A prática eleita como mais harmônica em relação às necessidades do grupo 
foi um arranjo entre as práticas do World Café e as circulares. Após um ritual 
de boas-vindas e, em alguns casos, de uma rodada de peça de fala para ou-
vir como os participantes estavam se sentindo ao chegar ao espaço naquele 
dia, os participantes eram divididos em grupos de quatro ou cinco pessoas 
compostos por “viajantes” – participantes que circulariam entre os grupos a 
cada rodada – e por um anfitrião – que ficaria fixo em um determinado local 
da sala, incumbido de ouvir e sistematizar as ideias e descobertas comparti-
lhadas ao longo das rodadas.

Um desafio importante enfrentado pelas coordenadoras durante esse pri-
meiro semestre foi conseguir compreender e dar vazão às tensões que sen-
tiam entre o lugar da facilitadora e o da “professora”, uma vez que muitos 
participantes nunca tinham tido contato com a JR, e pareciam (e até relata-
vam) querer acessar a um momento de exposição e sistematização teórica 
sobre a literatura.

Nesse contexto, os encontros, cada vez mais voltados à experiência das práti-
cas restaurativas – tanto por meio dos círculos de aprofundamento de víncu-
los quanto por meio de simulações de outras práticas como as conferências 
vítima-ofensor-comunidade (VOC) – passaram a ter um momento final dedi-
cado a uma breve sistematização teórica, encabeçada pelas coordenadoras e, 



▶ Sumário 12

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

em seguida, aberta para a discussão geral, sobre como os problemas e concei-
tos teóricos estudados anteriormente haviam aparecido na prática realizada.

Ao final do semestre, os alunos foram estimulados a pesquisar um tema dis-
cutido, pelo qual tinham maior interesse ou curiosidade, e a produzir ensaios 
ou artigos individuais a partir deles. Esse processo de elaboração dos traba-
lhos pareceu ser proveitoso para a maior parte dos participantes, contudo 
também desencadeou algumas angústias e anseios em relação ao saber 
acadêmico. O grupo se questionou sobre como seria possível construir uma 
produção acadêmica inspirada em valores restaurativos, tanto em termos de 
forma – por exemplo, escrever um ensaio em primeira pessoa ao invés de um 
artigo impessoal, em terceira pessoa – até em termos pessoais e emocionais. 
Muitos participantes relataram ter tido experiências pretéritas de sofrimento 
e insegurança em relação à academia.

Como ao longo de 2019 o grupo teve a oportunidade de promover eventos em 
conjunto com entidades parceiras na construção da JR no Brasil, o Núcleo foi 
consolidado e registra do como atividade de cultura e extensão da Faculdade 
de Direito da USP. Nesse momento, a coordenação passou a ter o objetivo de 
diversificar as vagas disponíveis, fomentando a participação de pessoas de 
fora da Faculdade de Direito da USP, de diferentes idades e com diferentes 
bagagens em termos de estudo e vivência da JR e de experiência de pesquisa.

O novo grupo, mais heterogêneo do que o anterior e, ao mesmo tempo, con-
tando com a presença (e os acúmulos) de participantes que permaneceram no 
NUJURES, incluía desde professoras, facilitadoras e pesquisadoras de JR, bem 
como novos alunos da Faculdade de Direito que nunca haviam tido qualquer 
contato com essa temática.

A proposta para o segundo ano de NUJURES, considerando as diferentes 
bagagens dos participantes, incluía (i) a formação e compartilhamento de 
conhecimentos sobre os fundamentos filosóficos, os valores e a origem da JR, 
bem como sobre diferentes formas de abordagem de conflitos, comunicação 
não-violenta, o papel do facilitador e o papel da comunidade; e (ii) a constru-
ção conjunta de uma metodologia de pesquisa em grupo sobre temas de JR 
capaz de honrar os valores restaurativos da melhor forma possível.

O impacto da pandemia foi marcante para os encontros do grupo. Houve dú-
vidas se, diante da metodologia estruturada, deveríamos seguir em ambiente 
virtual. Decidimos seguir e, a nosso ver, a manutenção dos encontros ao longo 
de 2020 e 2021 permitiu um amadurecimento na estruturação da metodolo-
gia de trabalho e também serviu de rede de apoio e fortalecimento coletivo 
para os participantes que, ou estavam sobrecarregados com as demandas 

“virtuais” ou em sofrimento devido às inúmeras questões provocadas pelo 
isolamento social.



▶ Sumário 13

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

A METODOLOGIA DE FORMAÇÃO E DE PESQUISA DO 
NUJURES

A metodologia de formação e de pesquisa desenvolvida pelo NUJURES ad-
veio da sistematização das experiências e percepções dos participantes e da 
coordenação, que foi composta por dez mulheres com formações e bagagens 
diferentes, e pelo Prof. Dr. Geraldo Miniuci, orientador do grupo. Referida 
metodologia pode ser dividida, de forma geral, entre o primeiro módulo, de 
formação e o segundo módulo, focado em pesquisa, seguindo as mesmas 
bases esboçadas ao longo de 2019.

Módulo de formação

Em relação ao módulo de formação, a premissa adotada pelo NUJURES é a de 
que não faz sentido estabelecer uma divisão rígida entre encontros “teóricos” 
e “vivenciais”, pois entende-se que é possível existir um espaço de discussão 
sobre ideias, conceitos e teorias – seja sob uma perspectiva metafísica ou 
epistemológica – que também seja um espaço de experiência – entenden-
do-se a experiência como “algo nos aconteça ou nos toque” 10, nas palavras 
de Jorge Bondía, e que só pode ocorrer mediante a suspensão do juízo, da 
opinião, do cultivo da arte do encontro e da paciência.

Assim, o objetivo de fundo da metodologia desenvolvida pelo NUJURES é 
permitir a discussão sobre aspectos teóricos da justiça restaurativa a partir 
de um espaço cuja dinâmica busque honrar e promover os valores da JR.

Para isso, é preciso que o espaço de discussão teórica seja entendido também 
como o espaço da vivência e da prática – essa é a costura que nos fez sentido, 
não o tratar como espaço de discussão objetiva e impessoal –, o que permite 
a fluidez de discussão de sentimentos, emoções e necessidades, ainda que de 
forma diferente do que ocorre em um processo restaurativo voltado à discus-
são sobre um evento conflitivo determinado, ou à discussão sobre os conflitos 
ou os problemas vivenciados por uma comunidade.

Note-se que o que se propõe não é uma discussão teórica exclusivamente 
pautada em percepções individuais sobre o ser e o dever ser da Justiça Restau-
rativa, o que poderia suscitar críticas no sentido de que esse tipo de espaço de 
discussão fomentaria um relativismo excessivo que impede uma construção 
objetiva e que faça sentido dentro da linguagem daqueles que estudam e 
praticam atemática.

A proposta é, na verdade, estimular e auxiliar participantes a entenderem 
melhor o que está sendo dito em “primeira pessoa” – ou seja, a partir de uma 
perspectiva individual, com base na vivência de determinada pessoas – e o 
que está sendo dito com uma pretensão universalizante ou normativa – que, 

10	 BONDÍA, Jorge Larrosa. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Rev. 
Bras. Educ. [online]. 2002, n.19, p. 5.



▶ Sumário 14

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

longe de ser condenada, deve ser fomentada e valorizada, sem, contudo, anu-
lar ou impedir a expressão dos demais participantes sobre como determinada 
experiência reverbera em seus corpos e mentes.

A partir desse entendimento, os participantes acabam sendo incentivados a 
ouvir com mais atenção e menos julgamento o que se diz, e a expressar incô-
modos que, em outros ambientes, poderiam fazê-los se afastar do debate ou, 
pior, ter uma atitude agressiva e impositiva perante os demais, camuflada por 
um discurso pretensamente objetivo e impessoal.

Os encontros do primeiro módulo discutiam capítulos ou artigos da literatura 
nacional ou internacional sobre a justiça restaurativa e sempre iniciados com 
um ritual de abertura, que costuma ocorrer nas práticas circulares, por meio 
do qual os participantes são convidados a sentir e refletir sobre o sentir: como 
estão chegando, por onde passaram, onde gostariam de chegar, com quem se 
sentem bem, o que incomoda, o que dói, o que agrada, o que faz sentido, etc.

Novamente trazendo as palavras de Jorge Bondía, é esse o momento de “pa-
rar para pensar; parar para olhar; parar para escutar; parar para sentir; sen-
tir mais devagar; demorar-se nos detalhes; suspender a opinião; suspender 
o juízo; suspender a vontade; suspender o automatismo da ação; cultivar a 
atenção e a delicadeza; abrir os olhos e os ouvidos; falar sobre o que nos acon-
tece; aprender a lentidão; escutar aos outros; cultivar a arte do encontro; calar 
muito; ter paciência e dar-se tempo e espaço.” 11 É chegar no espaço, com corpo 
e mente, não apenas estar ali.

Desse modo, além das reflexões teóricas se darem de forma articulada com 
a experiência, também se pretende que o espaço de formação seja um es-
paço de gradual formulação de problemas de pesquisa, que surjam a partir 
da coletividade: questões construídas coletivamente, a serem investigadas 
e eventualmente respondidas no módulo seguinte, focado em pesquisa, por 
todas as pessoas envolvidas

É importante destacar que, na perspectiva do NUJURES, o espaço de formação 
perpassou e requereu a construção de vínculos entre os participantes – o que 
também foi importante para prepará-los para o segundo módulo, de pesquisa, 
que requer o trabalho em equipe e a melhor comunicação possível entre eles.

Módulo de pesquisa

Quanto ao módulo de pesquisa, a organização dos encontros dividiu-se em 
quatro modalidades: (i) encontros de grupos de trabalho; (ii) encontros do 
grupo todo para trocar dúvidas e sugestões sobre o percurso de pesquisa dos 
grupinhos; (iii) encontros de práticas circulares para aprofundar vínculos e 
cuidar das dificuldades envolvidas no processo de pesquisa; e (iv) encontros 

11	 BONDÍA, Jorge Larrosa. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Rev. 
Bras. Educ. [online]. 2002, n.19, p. 5.



▶ Sumário 15

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

de aprofundamento teórico dos temas pesquisados pelos grupos de trabalho 
em que há participação de convidados que têm conhecimento ou experiência 
em relação a esses temas.

Para elencar os temas principais a que cada um dos grupos se dedicaria, rea-
lizamos um encontro para relembrar todos os assuntos levantados nos regis-
tros do primeiro módulo, e foi passada a peça de fala entre os participantes 
para que ajudassem a destacar aqueles que suscitavam maior interesse de 
pesquisa. Isso organizou a divisão de grupos, do seguinte modo: (i) justiça 
restaurativa e questões estruturais e identitárias; (ii) justiça restaurativa no 
Brasil; (iii) justiça restaurativa e poder judiciário; e (iv) fundamentos ético-fi-
losóficos da justiça restaurativa.

Inicialmente, os grupos de trabalho foram convidados a se reunir e discutir 
qual seria a pergunta central a ser respondida e quais seriam os possíveis mé-
todos a serem utilizados para respondê-la. Posteriormente, os grupos foram 
incentivados a discutir a divisão e o status dos trabalhos e o formato do pro-
duto final a ser realizado até o final do módulo (que, em 2020, coincidiu com o 
final do semestre). A partir da metodologia utilizada, o processo de pesquisa 
de todos os temas se tornou responsabilidade do grupo todo, fomentando o 
compartilhamento de ideias e experiências entre os participantes.

Quanto aos encontros de práticas circulares, os temas discutidos incluíam, por 
exemplo, inseguranças em relação à academia; dificuldades pessoais para se 
organizar e realizar as atividades de pesquisa; eventuais conflitos ou incô-
modos que possam aparecer no grupo, ou qualquer outra questão que seja 
relevante para os participantes nesse processo de pesquisa.

Os encontros de aprofundamento teórico buscam fornecer contatos e refe-
rências para ajudar cada um dos grupos a compreender melhor o tema pes-
quisado, bem como para oportunizar a formação do grupo como um todo 
sobre todos os temas. Outro ponto importante dos encontros de aprofunda-
mento teórico é a contribuição para a construção de uma rede de contatos 
de pesquisadores e facilitadores com experiência em justiça restaurativa e 
o NUJURES, de onde surgiram parcerias e conversas muito enriquecedoras 
para o grupo em 2020.

Assim, a metodologia de pesquisa do NUJURES ao mesmo tempo contribui 
e permite o aprofundamento de relacionamento entre os participantes, bem 
como da oferta de um espaço seguro para que a construção de uma relação 
de consideração mútua entre eles seja possível e processual. Entende-se 
que essa estrutura permite que o processo de pesquisa aconteça de forma 
a respeitar e envolver todos os participantes do grupo, diferentemente do 
que costuma ocorrer em espaços de produção de conhecimento em que cada 
grupo ou indivíduo fica responsável por elaborar seu artigo ou tese. Nesses 
espaços, é comum que a participação dos demais integrantes do grupo fique 
restrita a um momento de críticas ao trabalho elaborado individualmente 



▶ Sumário 16

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

(por exemplo, nos casos em que se faz uma espécie de “banca” simulada, em 
que o grupo pode criticar ou fazer perguntas sobre cada um dos trabalhos 
para auxiliar no processo de revisão).

Na perspectiva do NUJURES, a pesquisa coerente com os valores da Justi-
ça Restaurativa deveria ser um convite e uma oportunidade de caminhar e 
aprender coletivamente, e que demanda que todos se responsabilizem por 
endereçar e auxiliar o grupo em caso de dificuldades.

Isso não significa que a pesquisa acadêmica individual, seguindo os modelos 
adotados na universidade, seja ruim ou desvalorizada pelo grupo. Contudo, 
a proposta buscou desenvolver estudos que refletissem as demandas e ne-
cessidades do campo da teoria e da prática levantadas por um grupo plural, e, 
ao mesmo tempo, fortalecer os vínculos e o senso de comunidade, para pro-
mover a Justiça Restaurativa de diferentes formas, no presente e no futuro.

Diálogo aberto: relações e territorialidade

No ano subsequente, seguimos com uma coordenação ampliada e nos en-
gajamos em outras atividades, demandadas por desafios emergentes. Es-
truturamos a metodologia também na realização de pontes com outras 
instituições, incluindo a realização conjunta de cursos (parceria com a Escola 
de Justiça Restaurativa Crítica) e a coordenação de grupos de estudos com 
nossa metodologia (parceria com a Comissão de Justiça Restaurativa da OAB/
SP, grupo Justiça Restaurativa e Instituições),

Além disso, o grupo contribuiu com a construção de conhecimento mediante 
a publicação de artigos como capítulos de livros, além da realização de encon-
tros de formação abertos para a comunidade, transmitidos por meio do Ca-
nal do YouTube do NUJURES12. Ainda, inauguramos em conjunto com outras 
extensões universitárias em justiça restaurativa, da Universidade Federal de 
Minas Gerais, da Universidade Federal do Oeste do Pará e da Universidade 
Federal da Paraíba, uma rede universitária de justiça restaurativa, por meio 
da qual expandimos e aprofundamos ainda mais as discussões metodológi-
cas e de projetos que poderiam ser desenvolvidos pelos grupos, de modo a 
conectar a Universidade às demandas da sociedade.

Alguns desses encontros foram transcritos na presente obra, e compõem a 
potência e diversidade de reflexões, relações e amplitude da territorialidade 
vivenciada pelo NUJURES.

12	 NUJURES-USP – Núcleo de Justiça Restaurativa da USP. Disponível em:
	 https://www.youtube.com/@nujuresusp7649



▶ Sumário 17

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

CONSIDERAÇÕES INICIAIS... OU UM CONVITE A ADENTRAR 
EM NOSSA EXPERIÊNCIA

Esse terreno fértil de produção de conhecimento e partilha comunitária 
permitiu, para além de atingir os objetivos da extensão, que os participan-
tes resgatassem seus desejos pela escrita, pelo percurso acadêmico, por 
novos rumos em suas carreiras, publicassem artigos e livros, fortalecendo 
a estima de si mesmos, refletindo tais acúmulos e potências nos espaços 
por eles frequentados.

Vivenciamos os desafios do voluntariado, da horizontalidade e da pessoali-
dade, reflexões que serão descritas nos encontros transcritos a seguir, culmi-
nando na dissolução do Núcleo ao final de 2021. No entanto, a metodologia 
do NUJURES segue conosco, fruto de uma construção de longo prazo que 
perpassou o aprofundamento teórico, a experimentação, a constante ava-
liação da metodologia adotada e, principalmente, a escuta ativa e constante 
sobre as necessidades dos participantes.

É importante ressaltar que se trata de uma metodologia mutável e representa 
um ensaio contínuo e persistente de uma formação que honre os valores da 
Justiça Restaurativa sem deixar de dialogar com a academia e com diversas 
instituições e parceiros que desenvolvem projetos dentro da temática no Bra-
sil. Algo possível a ser realizado pelos espaços universitários para que ofere-
çam respiro e colaboração aos seus – o conhecimento não como verdade a ser 
defendida, mas escavada nos encontros coletivos, no comum. A construção 
do grupo, desde sua ideia inicial, propiciou grande aprendizado para as coor-
denadoras e a certeza de que estar com pessoas nos inspira continuamente 
a esperançar caminhos mais justos e solidários, como Paulo Freire nos ensina 

– algo que não se faz sozinho.

O NUJURES foi um espaço de respiro para pessoas adultas, “convocando-as 
a atuar com amor – com comprometimento, respeito e responsabilidades 
consigo e com o Outro – ousando produzir desvios nas lógicas dadas como 
verdades” 13. Respiro e inspiração nos levaram a sistematizar o presente es-
crito e a transcrever os encontros que seguem, procurando manter a riqueza 
linguística que a oralidade proporciona.

13	 BORGHI, Adriana. Responsabilização Juvenil na Justiça Restaurativa. São Paulo: 
Ed Blimunda, 2022, p. 177.



▶ Sumário 18

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS
ANDERSON, R. Escrita incorporada e reflexões sobre incorporação. Traduzido 

do inglês Embodied writing and reflections on embodiment, The Journal of Transperso-
nal Psychology, 2001. Disponível em: http://rosemarieanderson.com/wp-content/
uploads/2014/08/Embodied_Writing_2001.pdf. Acesso em: 5 set. 2023.

ASSUMPÇÃO, Raiane; LANDGRAF, Flávia; PRETURLAN, Renata. Leitura de mundo na 
perspectiva freiriana: desafios contemporâneos da educação popular. In: ASSUMP-
ÇÃO, Raiane (org). Educação popular na perspectiva freiriana. São Paulo: Editora e 
Livraria Instituto Paulo Freire, 2009.

BONDÍA, Jorge Larrosa. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Rev. Bras. 
Educ. [online]. 2002, n.19, p. 5.

BORGHI, Adriana. Responsabilização Juvenil na Justiça Restaurativa. São Paulo: Ed. 
Blimunda, 2022.

BORGHI, Adriana; DEBIEUX, Miriam; VICENTIN, Maria Cristina G. Responsabilidades 
e conflito com as leis: Diálogos Interdisciplinares. RBCCrim 109, 2014.

FREIRE, Paulo. Conscientizar para libertar (Conferência, México, 1971). In: TORRES, Car-
los Alberto. Consciência e história: a práxis educativa de Paulo Freire. São Paulo: 
Loyola, 1979.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia. São Paulo: Paz e terra, 1996, p.38.
GRAVIELIDES, Theo e ARTINOPOULOU, Vasso. Reconstructing restorative justice 

philosophy, Ashgate Publishing, Ltd., 28 de jan. de 2014
MARSHALL, C., Boyack, J., Bowen, H. Como a Justiça Restaurativa Assegura a Boa Prá-

tica? Uma Abordagem Baseada em Valores. In: Slakmon, C., R. De Vitto, e R. Gomes 
Pinto (orgs.), cap.12, 2005. Justiça Restaurativa (Brasília – DF: Ministério da Justiça 
e Programa das Nações Unidas para o Desenvolvimento – PNUD).

TRIPP, David. Pesquisa-ação: uma introdução metodológica. Educação e Pesquisa, 
São Paulo, v. 31, n. 3, p. 443-466, set./dez. 2005.



▶ Sumário 19

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Diálogo com Grupos de Estudos 
de Justiça Restaurativa
Reflexões sobre potências e dificuldades na criação e manutenção 
desses espaços em Universidades Públicas

Encontro ocorrido em 3 de dezembro de 2021, destinado à exploração de diferentes 
ex-periências de Grupos de Estudos de Justiça Restaurativa, com a participação de Ana 
Carla Pacheco (diretora do Núcleo de Práticas Restaurativas da Justiça Federal de Uberaba-MG 
e mestranda pela USP – Universidade de São Paulo, na Faculdade de Direito de Ribeirão Preto), 
Cristina Rego de Oliveira (doutora em Direito, Justiça e Cidadania pela Universidade de 
Coimbra e pós-doutora pela Faculdade de Direito de Ribeirão Preto, da USP, e coordenadora 
do USP-Restaura), Paloma Graf (doutoranda em Ciências Sociais pela Universidade 
Estadual de Ponta Grossa e coordenadora do GEJUR).

USP RESTAURA – Cristina Rego de Oliveira: Hoje eu quero falar um pouco 
do que tem sido feito, e não do que eu fiz, mas do que eu estou, ainda, 
fazendo. Finalizei o doutorado e vim para o Brasil, estudei muitos anos em 
Coimbra, tive bolsa, voltei em tempo de pandemia e, hoje, estou no litoral de 
São Paulo, sou caiçara da beira da praia, nascida aqui, retornei à casa dos 
meus pais. Comecei a trabalhar remoto, como todo mundo aqui hoje. Ainda 
antes da minha defesa, eu sabia que eu vinha para o Brasil e comecei a 
explorar com o que trabalharia quando eu chegasse aqui, depois de uma 
ausência do mercado de trabalho de seis anos, porque quem estuda não 
trabalha, isso é muito ruim, é uma percepção de que voltei com um vazio no 
currículo.

Então, eu estava pensando: vou trabalhar com o quê? O que vai me sustentar? 
Vou para um escritório, advogar, vou entrar nesse mercado de São Paulo? E, 
enfim, fui fazer um curso de Compliance e, nesse curso, assisti a uma aula do 
Eduardo Saad Diniz, dizendo de Justiça de Transição ou Justiça Restaurativa 
Corporativa e novos modelos de resolução de conflito e convergência de con-
troles. Ele me trouxe uma perspectiva muito inovadora e muito diferente, no 
sentido de que a gente ainda não estava com essa pauta no radar no Brasil, 
para além de pouquíssimas pessoas. Então, escrevi para o Eduardo: “Olha, eu 
vou defender minha tese aqui, queria uma reunião, vamos conversar?”

Eduardo é professor na Faculdade de Direito de Ribeirão Preto e trabalha com 
business, na Escola de Business, que é muito mais corporativo do que Justiça 
Restaurativa, mas, ainda assim, ele abriu espaço para que eu fizesse um pro-
jeto. Coloquei uma corporativa sustentável, porque eu quero trabalhar com 
o Direito do Ambiente, com justiça socio ambiental, e fiz o projeto, que foi
aprovado em fevereiro desse ano.

Então, o que eu queria falar para vocês hoje é que, se o USP-Restaura existe, 
é porque eu fui atrás do Eduardo Saad Diniz, houve uma convergência de 
perspectivas de trabalho no âmbito da Justiça Restaurativa e o Eduardo me 



▶ Sumário 20

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

deu muita autonomia para implementar o que eu já tinha de conhecimento 
na Justiça Restaurativa. Ele foi um catalisador, digamos assim, de possibilida-
des, de abertura, de portas, enfim, e acabou que optamos por inserir a Justiça 
Restaurativa na USP Ribeirão. Começou assim, bastante audacioso, bastante 
juvenil, no sentido que a gente não sabia nem se ia dar certo.

Eu e o Eduardo decidimos lançar um Edital para um grupo de estudos, bas-
tante informal, vinculado ao meu pós-doutorado, como um projeto, uma en-
trega do meu pós-doc, e, quando lançamos o curso, ficamos muito abismados 
com o número de inscritos. Nós ficamos umas três horas olhando um Excel, 
para conseguir selecionar as pessoas, eram 10 (dez) vagas no começo, depois 
aumentamos para 15 (quinze) e aceitei uns ouvintes, porque eram mais de 
100 (cem) inscritos do Brasil inteiro. Criamos o primeiro grupo no primeiro 
semestre, eu trouxe algumas pessoas para dar aula: a Adriana Borghi foi uma 
das convidadas, inclusive, a Ana Carla foi selecionada para esse grupo no pri-
meiro semestre.

Quando o grupo ia acabar, os próprios alunos disseram: “Não, vamos conti-
nuar, tem que ter outra coisa. Vamos lá” e eu lancei um Edital para o segundo 
semestre, para trabalhar com projetos. Se, no primeiro semestre, a gente 
selecionou pessoas, no segundo, a gente selecionou ações, a gente queria 
trabalhar com ações, com experiências, para entender o que que se constrói 
de Justiça Restaurativa no Brasil.

Estamos terminando, em dezembro de 2021, esse segundo grupo, que é um 
grupo com experiências, e estamos produzindo artigos para publicação de 
uma obra no ano que vem. Então, eu confesso que as pessoas que a gente 
selecionou, o Jung que diria isso, são sincronicidades, as pessoas que aderi-
ram ao grupo foram muito engajadas, muito interessadas, muito produtivas, 
assim, em todos os encontros, muito críticas. Foi um grupo muito coeso.

Foi então que a gente viu um Edital possível, que era o Edital para o Labora-
tório da Graduação, que a USP lançou para todos os polos/Unidades. No de 
Ribeirão Preto, me parece terem sido dois os projetos aprovados: o nosso e 
mais um e, aí sim, teria um financiamento, um valor delimitado para aplicar-
mos durante um ano de projeto. Apresentamos uma proposta e, em agosto, 
ela foi aprovada. Em setembro, teve a redação do contrato e, nesse mesmo 
mês, começamos oficialmente o Laboratório. Não está fácil de conduzir, já 
vou alertando isso.



▶ Sumário 21

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Slide de apresentação compartilhado pela Palestrante

O que pensamos? Esse projeto teria que ser experimental e um laboratório 
pressupõe que a gente vá para o terreno, que se faça pesquisa empírica, le-
vante dados e, a partir deles, se construa conhecimento, a partir de evidência, 
e isso é o que falta na Justiça Restaurativa na minha perspectiva. Então, eu 
acabei acolhendo, convidando para que compusesse esse grupo as pessoas 
que já estavam no grupo de estudos do primeiro ano, do primeiro semes-
tre. Então, a Ana, as Brunas, a Larissa e a Lara já são associadas ao grupo de 
estudos do primeiro semestre. Por que eu tive que refazer esse recorte? Por-
que, para fazer a proposta, tinha que ser aluno USP e, então, a Ana entrou 
no mestrado, a Bruna também entrou no mestrado, a Larissa entrou como 
um aluno especial e a Lara já era da graduação. Então, essa foi a equipe que 
a gente formou, aproveitando a expertise do grupo para fazer essa proposta 
de laboratório.

Esse foi o slide que mandamos para ser aprovado, que consta lá dos arquivos 
da USP:



▶ Sumário 22

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

A ideia era construir um espaço que a gente pudesse utilizar, ou pelo menos 
tentar dialogar com os alunos da graduação, para ensiná-los ou para inseri-los 
em propostas de investigação científica que fossem direcionadas à coleta de 
dados empíricos. A proposta é fazer análise de conteúdo, olhar para o que é 
um projeto de Justiça Restaurativa, para que, ao final, consigamos entregar, 
tanto em termos literários quanto para o próprio projeto, uma resposta do 
que está sendo produzido. Então, a gente precisou ajustar o quanto isso era 
associado à proposta pedagógica do Curso de Direito da USP. Já existiam al-
guns laboratórios, já existia uma proposta de CEJUSC, lá na USP, e acabamos 
aproveitando isso, o que a gente queria era trazer um pouco dessa interdis-
ciplinaridade para a graduação, o que é trabalhar com a Justiça Restaurativa, 
não é? A Justiça Restaurativa tem espaço para gente trabalhar com ciências 
sociais em geral, com psicologia, enfim, associar e incentivar esse graduan-
do a ir para campo, fazer pesquisa, coleta de dados. Queríamos, obviamente, 
criar um Fórum de Justiça Restaurativa e isso tudo veio como o input para que 
o projeto fosse sustentável.

Fizemos uma justificativa. A relevância do que é, o porquê é tão importante, 
hoje, a USP se atualizar e trabalhar com a Justificativa, porque isso é uma 
evidência em todos os Tribunais, não tem um estado de retorno, logo, precisa-
mos também atualizar nossa pedagogia, inclusive nos bancos universitários, 
para trabalhar com esses novos modelos.



▶ Sumário 23

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Veja, tivemos que dizer o porquê era inovador, o porquê se adequar a pro-
posta. Quer dizer, toda uma formalização, uma burocracia e, enfim, o proje-
to acabou fazendo sentido. A gente vai trabalhar com Criminologia, porque 
o Eduardo Saad está na cadeira de Criminologia e também trouxemos uma 
proposta de impacto, que inserisse a graduação.

A graduação tem que estar presente, isso foi uma constante: como é que a 
gente insere esses estudantes das primeiras cadeiras nesse cenário do que é 
o conflito? Como é que se resolve um conflito? O que é um consenso? O que 
é um litígio? Trazendo esses alunos para o laboratório isso fica mais evidente, 
porque isso está no cotidiano dos projetos e queremos criar um material de 
apoio, pedimos um orçamento para isso. Eu não vou falar um manual, por-
que senão fica muito mal visto, mas criar um material de base, produzido 
inclusive pelas pessoas que estão no projeto, pelos alunos, colocar os alunos 
para redigir, para criar artigo científico a partir das metodologias que estão 



▶ Sumário 24

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

aplicando. Enfim, a ideia é que a gente incentive uma linha de produção de 
conhecimento diferente do que tem sido a dos bancos tradicionais univer-
sitários e, aí, é claro que como o Eduardo é muito focado na construção de 
métricas e indicadores de avaliação, a gente quer colocar isso para dentro 
do projeto.

Então, que tipo de avaliação a gente quer fazer? Que tipo de dado a gente 
vai coletar? Qual é a metodologia que melhor responde a essas demandas? 
Como é que a gente insere os alunos? Que tipo de tutela esses alunos precisam 
ter? Até verba para comprar livro a gente pediu, porque o acesso a obras que 
trabalham com Justiça Restaurativa, hoje no Brasil, ainda é muito reduzido 
porque é muito caro. Pedimos acesso a Revistas Internacionais, enfim, tem 
um rol de atualizações que a USP precisa ter se quiser inserir com força a Jus-
tiça Restaurativa dentro da metodologia. A gente sonha com uma disciplina 
de Justiça Restaurativa, eu acho que ainda falta um pouco, mas a ideia é que 
isso vire uma pauta dentro da USP, inclusive dentro das bibliotecas, dentro 
do que é acessível para os estudantes produzirem conhecimento restaurativo.

E como é que a gente está hoje?

A Ana também está nessa luta comigo. Com isso aprovado, com esse frame-
work, com o valor que a USP direcionou para gente, nós mapeamos o que 
existe ao redor da Faculdade de Direito de Ribeirão que já tenha uma linha de 
atuação restaurativa, identificamos um projeto que é do Tribunal de Justiça, 
no âmbito da violência doméstica, e estamos agora em tratamento, dialo-
gando com a Magistrada-coordenadora, para que o ano que vem, tenhamos 
inserção no terreno. Quer dizer, vamos fazer um acordo, um Termo de Coope-
ração com essa Vara, se tudo der certo. Estou redigindo agora, ontem mesmo, 
a gente estava falando disso no grupo, eu redigi o projeto, a proposta meto-
dológica de avaliação do projeto, o que vamos ofertar, o que ela vai ganhar 
com a gente ali, porque ninguém abre seus dados só por isso, temos que dar 
uma devolutiva, o que podemos entregar ao final enquanto valor para esse 
projeto. Estamos para agendar essa reunião, para firmar o protocolo.

Então, qual é a proposta para o ano que vem? Que essa equipe do projeto 
atue em conjunto com esta Vara e a gente vai abrir uma seleção, para outros 
estudantes da graduação para que integrem o projeto de forma voluntária 

– obviamente não tem bolsa para isso – e que a gente vá fazer a pesquisa de 
campo, para olhar para os procedimentos, as práticas, e tentar apresentar um 
modelo, um relatório de avaliação que faça sentido, sinalizando o que a Vara, 
a Magistrada, precisa ajustar para os próximos anos.

Essa é uma vertente do projeto, ele precisa findar em agosto (que é o primeiro 
ano). Não sabemos se a USP vai renovar esse laboratório, mas, até agosto, 
precisamos entregar esse mapeamento, esse relatório, como produto final e, 
ao mesmo tempo, a gente propôs, já em setembro do ano passado, um Curso 
gratuito de Extensão em Justiça Restaurativa Crítica, para os alunos da USP. 



▶ Sumário 25

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Para alunos de fora, a gente propôs em setembro, talvez aprove em janeiro, 
para iniciar em março, para um edital que termina em agosto.

O tempo é curto e essa etapa de pandemia dificulta bastante, mas a gente vai 
lançar, se tudo der certo, um curso com 50 (cinquenta) vagas gratuitas para 
a comunidade, a comunidade USP inclusive, e para as pessoas da Vara com 
quem a gente vai trabalhar, para dar uma formação técnica. Algumas pessoas 
vão e a Ana também está bastante – muito mais do que eu – nessa frente, que 
é tentar trazer um pouco da prática, para trazer um pouco de simulação de 
experiências, ou seja, como é que isso funciona no dia a dia da Justiça Restau-
rativa. Dentro desse curso que está formatado comigo e com Eduardo, vamos 
trazer também os alunos do grupo, do grupo USP – Restaura, para ministrar 
as aulas, participar e produzir junto conosco.

Essas são as duas frentes que temos lutado para pôr em ação e é muito com-
plicado. Estamos nessa luta de falar com a Comissão e tentar agilizar o curso 
de extensão gratuito, com os alunos da USP, para que, inclusive, viessem para 
pesquisa de campo. O melhor dos cenários era que o curso saísse agora, de 
setembro a dezembro, para que, em fevereiro do ano que vem, esses alunos 
fossem selecionados para dentro do projeto de Ribeirão. A outra estratégia 
é que, já este ano, formalizemos com a Juíza, para que, em fevereiro, a gente 
vá para campo e comece a coleta de dados. Então, vejam, é um esforço gi-
gantesco, porque somos eu, Ana, Brunas, Larissa e Lara, tentando fazer isso 
girar, desemperrar essa burocracia à distância e as coisas são realmente mui-
to devagar.

Meu pós-doc tem um mínimo de dois anos e máximo de cinco anos, mas o la-
boratório que foi aprovado dentro da Unidade da Faculdade de Direito, que é 
do Direito Público, tem só um ano de duração. Então, o Projeto USP-Restaura 
acaba que é um guarda-chuva, que está inserindo outras coisas ali dentro, 
porque, se uma coisa não fica de pé, a gente tenta sustentar a outra. As aulas 
deste ano foram praticamente de minha iniciativa, eu que organizei junto 
com o pessoal; para o ano que vem, talvez se lance um edital para cursos 
dentro do USP-Restaura ou a gente vai primeiro focar no laboratório, para 
entregar os resultados.

É um pouco isso, meio híbrido, porque não é da USP, mas é. Eu vou fazendo, 
vou agregando as pessoas, tentando criar as redes e uma hora isso vira, isso 
vem para o mundo e traz alguma resposta que faça sentido para as pessoas. 
Isso é só um pouco, na verdade, um pouco do frame que o Projeto está. Eu até 
queria oferecer mais, queria já dar respostas, indicadores, mas não temos. A 
gente está, teoricamente, pensando isso nos encontros do USP-Restaura, mas 
isso ainda não está como produto do laboratório.

Obrigada pelo espaço.



▶ Sumário 26

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

NÚCLEO DE PRÁTICAS RESTAURATIVAS DA JUSTIÇA FEDERAL DE 
UBERABA/MG – Ana Carla Pacheco: Como a Cristina já colocou, eu tenho 
participado do Projeto USP-Restaura e, para mim, tem sido um aprendizado 
bem grande. Sou muito grata à vida por essas oportunidades e eu acho que 
esse caminho da Justiça Restaurativa é um caminho constante, de constru-
ção, desconstrução e de aprendizado. Vou trazer um pouquinho para vocês 
da minha experiência aqui em Uberaba, Minas Gerais, onde a gente também 
tem um grupo de estudos e eu vou trazer um pouco sobre ele, mas eu acho 
que, para contextualizar, eu tenho um slide de um evento que é bem peque-
nininho, que traz um contexto, só para vocês conhecerem um pouco, até es-
truturalmente, como que a gente trabalha por aqui:

Nosso trabalho aqui no Núcleo de Práticas Restaurativas na Justiça Federal de 
Uberaba começou em 2017. Foi um trabalho que iniciou a partir de um grupo 
de estudos, ficamos quase um ano tentando entender, estudar um pouqui-
nho a Justiça Restaurativa, tentando pensar como, o que é essa Justiça Res-
taurativa, se poderia ser inserida em um contexto que é jurídico retributivo e, 
a partir daí, o projeto foi tomando forma.

Essa é uma foto da entrada do nosso Núcleo de Práticas Restaurativas dentro 
da justiça.

Esse Núcleo fica ao lado do CEJUSC (Centro Judiciário de Solução de Conflitos 
e Cidadania), onde acontecem as mediações, as conciliações, mas temos um 



▶ Sumário 27

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

espaço próprio, como se fosse um setor administrativo. Temos as salas para 
a realização das sessões restaurativas e nossa equipe é composta por um juiz, 
que coordena o Núcleo, por mim, algumas pessoas que auxiliam mais na par-
te administrativa, alguns profissionais que compõem a equipe multidiscipli-
nar: psicólogos, assistentes sociais, educadores, os facilitadores restaurativos 
e os estagiários. Então, hoje, a nossa equipe é composta dessa forma.

Nós iniciamos capacitando toda a equipe para círculos restaurativos. Na ver-
dade, eu acho que essa parte de capacitação nunca se encerra, ela é constante. 
Estamos sempre tentando nos aprimorar, sabemos o tanto que ainda temos 
para avançar e, nesse sentido, para mim, também tem sido muito rico estar 
na própria USP Restaura, onde apresentei o Projeto e a equipe trouxe muitas 
perspectivas e muitas críticas, que estamos levando em consideração, anali-
sando, tentando crescer e melhorar a partir delas. Inclusive, antes de entrar 
aqui, eu estava em uma capacitação com o pessoal do CDHEP – Centro de Di-
reitos Humanos e Educação Popular de Campo Limpo, com a Petronella Ma-
ria Boonen e o Luís Bravo, em um treinamento, uma vivência que está sendo 
muito profunda e eu estou bem tocada hoje, porque a gente estava falando 
sobre as violências institucionais e a proposta dessa formação. Nós já fizemos 
a formação de Justiça Restaurativa, como facilitadores, em algumas meto-
dologias, mas a proposta dessa formação de agora é um aprofundamento, 
principalmente nas violências estruturais e institucionais.

Temos um projeto de pensar a inserção da Justiça Restaurativa primeiro insti-
tucionalmente, na forma como funciona o Poder Judiciário, que ainda é muito 
hierarquizado, que tem muitas violências. A gente está com uma pesquisa 
aberta do CNJ – Conselho Nacional de Justiça, que encerra hoje, que é uma 
pesquisa anônima de assédio moral dentro do Poder Judiciário. Acredito que 
vai ser um movimento muito importante, porque realmente o que a gente 
tem trocado lá no ambiente, que é sigiloso, são violências muito profundas 
e, como a gente pode pensar em Justiça Restaurativa fora, se sequer a gente 
conseguiu de alguma forma trazer os valores e a essência da Justiça Restau-
rativa para dentro da instituição?



▶ Sumário 28

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Sei que é um desafio muito grande, mas é o que a gente está se propondo ago-
ra, a trazer coerência para dentro do próprio sistema. Não sei se vamos con-
seguir, mas estamos nessa busca e já conseguindo fazer alguns movimentos.

Nós realizamos alguns eventos de Justiça Restaurativa, que são disponibili-
zados no YouTube. Fizemos até um Seminário Internacional, que o Eduardo 
Saad Diniz participou e, enfim, com esses eventos, a gente tenta de alguma 
forma trazer, também a comunidade, a compreensão do que é, afinal de con-
tas, essa Justiça Restaurativa. A gente tem uma rede de apoio bem ampla 
desde o início.

O projeto foi construído através de círculos restaurativos, em que a gente 
convidou pessoas dos mais diversos locais, olhares, lugares. Então, comuni-
dades, líderes comunitários, empresários, representantes, por exemplo, da 
Secretaria de Educação, da Secretaria de Saúde e, isso, fez com que a gente 
conseguisse construir um projeto que vai além do Poder Judiciário. Então, 
quando precisamos de alguma forma olhar para essas violências estruturais, 
a gente consegue fazer alguns encaminhamentos que contribuem ao menos 
para minimizá-las. É bem comum no nosso Projeto, quando as pessoas de-
mandam que sejam encaminhadas, por exemplo, para algum tipo de apoio 
psicológico, algum apoio de assistência social. Muitas pessoas, por exemplo, 
tem vontade de fazer algum curso, alguma capacitação, então, através dessas 
parcerias, a gente tem conseguido oferecer isso, para muito além daquela 
sessão restaurativa, porque eu penso que a Justiça Restaurativa não é só rea-
lizar sessões restaurativas.

Bom, estamos em uma fase também de construção e aprimoramento dos 
nossos indicadores de avaliação e monitoramento, e isso tem muito a mão 
da Cristina, que também está aqui, e desde o início, vem me falando sobre a 
importância disso. A gente também está dando um apoio para o TRF1 – Tri-
bunal Regional Federal da 1ª Região, que, agora, recentemente, publicou uma 
Resolução de implantação da Justiça Restaurativa e, como nós somos proje-
tos-pilotos, podemos contribuir bastante nesse sentido.

Sobre nossa rede de apoio, o slide (imagem abaixo) traz um pouco de como 
ela se constitui: serviço público, u niversidades, empresas, ONGs, que são par-
ceiras do projeto.



▶ Sumário 29

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

No próximo slide (imagem abaixo), tem algumas estatísticas, que apresento 
mais porque as pessoas têm muita curiosidade de saber quais são os tipos 
de crime que a gente trabalha com a Justiça Restaurativa, também quais são 
os tipos de procedimento que utilizamos, vamos dizer assim, as aberturas 
legais que são encontradas dentro da Justiça Federal para se desenvolver o 
procedimento restaurativo:

Agora, falando um pouco do nosso grupo de estudos, temos esse grupo desde 
2017. Iniciamos através de leituras clássicas da Justiça Restaurativa. Agente 
lia e debatia em grupo. Depois, nós começamos com algumas formações. Fi-
zemos várias formações em Justiça Restaurativa. Atualmente, é um grupo 
mais interno, voltado para estudos de caso. Nos reunimos pelo menos quin-
zenalmente – às vezes a frequência é semanalmente – e todos os facilitadores 
e a equipe multidisciplinar participam. A gente conversa sobre casos, sobre 
dúvidas, sobre como podemos melhorar, enfim. Também temos promovido 
alguns eventos abertos, que a gente chama “aulas abertas”, a partir do que 
está acontecendo nos casos que estamos estudando, aparecem dúvidas ou 
algum tema que gostaríamos de explorar com mais profundidade, então, a 
gente convida algum especialista, alguém que esteja pesquisando esse cam-
po da Justiça Restaurativa mais profundamente – por exemplo, recentemen-
te tivemos um caso de um assédio sexual em uma Universidade Pública, foi 
um caso bem diferente para competência federal. Então, nós convidamos a 
Paloma Graf e a Júlia e elas deram um treinamento que foi um treinamento 
aberto e, depois, participaram também como facilitadoras, para que a gente 
pudesse observá-las e absorver esse aprendizado.

A partir de pessoas que estão mais habituadas a lidar com determinadas 
matérias, é que temos feito essas “aulas abertas”. Quando é um encontro 
mais específico, a gente faz formações, como essa do CDHEP agora. No ano 
que vem, está prevista outra formação com o pessoal da JR Crítica, em que 
vamos trabalhar a questão da vitimização difusa, da justiça socioambiental. 
Acredito que será uma oportunidade muito legal, porque a equipe docente 
está muito legal: o Daniel, a Cris, Daniela Bolivar, o Eduardo. Vamos conseguir 
aprender muito, para entregar um trabalho cada vez melhor.



▶ Sumário 30

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Também temos realizado algumas pesquisas de satisfação. Todo procedi-
mento restaurativo, quando ele é finalizado, as partes que participaram são 
convidadas a responder uma pesquisa de satisfação. Essa pesquisa pode ser 
respondida por escrito, temos um formulário no Google Forms, mas disponi-
bilizamos também a modalidade entrevista, porque tem pessoas que têm 
dificuldade de mexer no formulário online. Compilamos esses dados, que 
são utilizados para alimentar nossos indicadores, nossas avaliações e, mui-
tas vezes, também são pauta nas nossas reuniões do grupo de estudos. Às 
vezes, aparece algum ponto que chama a atenção e levamos para o grupo 
para tentar entender, olhar para isso, para esse feedback da sociedade, da 
comunidade e tentar, de alguma forma, endereçar respostas que tragam 
satisfação nesse sentido.

É isso que queria trazer. Mais um panorama mesmo e estou aberta às dúvidas 
e trocas.

GRUPO DE ESTUDOS DE JUSTIÇA RESTAURATIVA DA UNIVERSIDADE ES-
TADUAL DE PONTA GROSSA (GEJUR) – Paloma Graf: Primeiramente, gos-
taria de agradecer a Cristina e Ana pelo compartilhamento, eu também não 
sabia tudo que tem por trás desses grupos e acho que é importante também 
saber desses esforços, esses trabalhos às vezes invisíveis, que estão por trás 
dessa formação e possibilidade da manutenção desses grupos. A gente per-
cebe uma confusão, que as atividades acabam ficando com as pessoas que 
estão mais engajadas na criação dos grupos e isso fica muito pesado e o grupo 
acaba não sendo perene. Ele vai ficando com a cara dos sujeitos que estão 
nessas posições e, quando esse sujeito não está mais, ele se dissolve, o grupo 
não tem uma continuidade e é uma preocupação de quem quer manter, quer 
que seja algo que tenha sequência, oportunize trocas, eventos. Então, a gente 
vê vários eventos de Justiça Restaurativa, que, por exemplo, é o primeiro en-
contro de Justiça Restaurativa do Estado de tal lugar ou de uma Universidade, 
aí, depois não há o segundo, não há o terceiro, não há o quarto, e troca-se o 
nome e vai seguindo nessa sequência, sempre criando outros, porque acaba 
não acontecendo esse engajamento coletivo, também com as pessoas. E isso 
não foi diferente com o GEJUR, na verdade, o Grupo de Estudos de Justiça 
Restaurativa da UEPG.

Ele nasceu em 2015, com as pesquisas da Patrícia Melhem e com a Gláucia 
Orth, que fizeram o evento como parte da pesquisa do doutorado. As duas 
eram orientandas das professoras Dircéia e Jussara, que eram orientadoras e 
co-orientadoras, uma de cada e, com elas, foi iniciada a criação de um grupo 
que era específico para a região, porque os nossos encontros eram presenciais 
naquela época. Então, acabou ficando um grupo mais fechado, eram só as 
pessoas de Ponta Grossa ou da região. Até então, era um grupo informal, que 
não constava no sistema da UEPG, não era um grupo realmente instituído, 
não fazia parte de projetos de extensão, o que é um problema que temos 
na UEPG. Temos dificuldade em instituir grupos ou laboratórios para que a 



▶ Sumário 31

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

gente realmente consiga dar continuidade. Então, quando a Gláucia e a Patrí-
cia saíram do doutorado, não existia mais nada, o grupo se encerrou com elas. 
Quando elas saíram, ninguém conseguia acessar algum sistema para poder 
saber os dados, quem eram os alunos, quantos alunos foram, se produziram 
alguma coisa.

Durante meu mestrado, eu participei do grupo e, quando entrei no doutorado 
em 2020, resolvi retomá-lo para que a gente pudesse dar continuidade às 
pesquisas e debates, mas não conseguia validar o grupo, porque já tinham 
mudado alguns professores, a coordenação da UEPG tinha modificado. Então, 
tive que iniciar todo o projeto do zero, porque a coordenação atual entendia 
que esse grupo nunca existiu, mas ele existia e eles tê m um legado, cons-
truíram eventos e pesquisas. A Adriana Borghi conheceu, a Cristina foi para 
Ponta Grossa também. Então, ele tem um legado muito grande e fez diversas 
coisas, mas a UEPG não reconhece, porque ele não tem nenhum documento 
oficial, nada tinha dentro do sistema e eles não reconhecem esse passado e 
eu fiquei com medo disso, de fazer assim de novo e tudo se perder. Então, a 
mesma coisa que aconteceu em relação a Cristina, aconteceu por aqui: foi 
uma oportunidade.

A minha orientadora falou: “O que eu posso fazer por vocês, para criação do 
GEJUR, é colocar no sistema que eles possuem, na CAPES, criar um grupo de 
estudos específicos da minha linha de pesquisa”. A linha de pesquisa dela é 
da Justiça do Trabalho. Então, o GEJUR está como um grupo de estudos criado 
dentro de uma linha de pesquisa de Justiça do Trabalho. Não era o ideal, mas, 
para poder contar que o grupo exista perante a UEPG e a gente poder tra-
balhar com os editais, conseguir validade procedimental, por exemplo, para 
fazer ofícios, para poder ter essa possibilidade de comunicação com outras 
instituições e consegui dar esses encaminhamentos, foi o que conseguimos.

Então, foi a partir de 2020, que conseguimos colocar esse grupo como exis-
tente realmente dentro da UEPG, ele ser reconhecido pela coordenação do 
programa, que até então ainda tinha dúvidas de sua validade, porque não 
havia tantos estudos sobre Justiça Restaurativa na UEPG, mas apresentamos 
a proposta, o porquê que era importante ter um grupo de estudos em um 
programa de Ciências Sociais, que se diz interdisciplinar, que podíamos tirar 
potencialidade daqueles próprios professores e daqueles sujeitos que esta-
vam lá estudando sobre Justiça Restaurativa, sobre política pública. É por isso 
que falo que eu me encontrei realmente nesse espaço de desafios, de contra-
dições, de potencialidades, que é a pesquisa.

A pesquisa acadêmica é um caminho sem volta, se você se apaixona e gosta 
daquele negócio, a gente segue em frente apesar das diversas contradições e, 
no programa, eu tenho aula com pessoas da contabilidade, da psicologia, da 
história, de jornalismo, da área da saúde, do serviço social e as nossas aulas 
são ministradas por professores em dupla, é sempre um professor de uma 



▶ Sumário 32

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

área e o outro professor de outra área. Isso foi muito provocativo para mim, 
porque eu, da área do Direito, quando entrei, falava uma linguagem jurídica 
e entendia a Justiça Restaurativa pela perspectiva jurídica e, quando eles fa-
ziam perguntas sobre o meu projeto, eu, às vezes, ficava até desconfortável 
com algumas perguntas: Como que está perguntando, questionando, se não 
sabe? Não é da minha área, como que está duvidando? Foi uma desconstrução 
muito grande, ter essa visão diferenciada desses outros olhares, que provo-
cavam realmente, questionavam aquele meu objeto de pesquisa. Daí pensei: 

“Eu não vou ser lida só pelos meus pares…”. Charles Mills fala que todo escritor 
reivindica ser lido. Então, se eu quero ser lida, os sujeitos precisam compreen-
der o que eu estou compartilhando, o que eu estou trazendo.

A provocação que a interdisciplinaridade traz para dentro desses aspectos é 
de questionar a estrutura, o senso comum, a nossa própria criatividade, não 
vou pensar só dialético, mas também, no crítico, no provocativo e na inter-
secção dessas áreas. A gente começou a ver possibilidades em pesquisar Jus-
tiça Restaurativa de outra forma: trazer prática, trazer a teoria, trazer Yoga, 
com a Renata Zarantonelli e a Carolina Fetchir, aqui do NUJURES-USP, trazer 
a conexão da maternidade com a Justiça Restaurativa, que a Adriana Borghi 
trouxe, trazer a Justiça Restaurativa e as questões ambientais, que a Cristina 
trouxe para dentro do grupo, porque são outras áreas que estavam dialogan-
do. Através dessas provocações, que vieram desses professores, de trazer essa 
possibilidade, de entender de outra forma, foi que a gente viu que era possível 
trazer a Justiça Restaurativa por um viés crítico, com essas outras áreas, de 
uma forma mais dialogada.

O grupo surgiu para ter um viés de pesquisa, que não fosse estritamente aca-
dêmica, que não fosse só em relação à prática e também que não fosse só 
teoria, para que a gente pudesse sempre se tens ionar em outros lugares que 
não fossem comuns e que a gente pudesse realmente se sentir desconfortá-
vel para poder criar, para poder pensar, poder ver a Justiça Restaurativa de 
outra forma. A partir dessas provocações que tivemos com esses professores 
de áreas diferentes, o GEJUR, que tem como metodologia a produção de se-
minários – os participantes apresentam o tema escolhido para aquela data 
e, depois, o convidado, o palestrante vai apresentar para também dialogar 
sobre esses temas que foram debatidos –, foi se desenvolvendo.

Uma das coisas que a gente conseguiu muito com o GEJUR é em relação ao 
Instagram, que os próprios alunos produzem o que a gente compartilha lá, 
então são os participantes que criam e desenvolvem as publicações sobre os 
temas que eles estavam dialogando. Também tem a possibilidade dos artigos 
de publicação, de compartilhamento gratuito. Já saiu o primeiro livro, com 
título: “Diálogo sobre Justiça Restaurativa”, em parceria com outros grupos 
de estudos da Comissão de Justiça Restaurativa da OAB – Ordem dos Advoga-
dos do Brasil. Juntamos esses grupos para poder publicar, ter a possibilidade 
de compartilhamento da Justiça Restaurativa de uma forma mais acessível e 



▶ Sumário 33

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

também em uma linguagem não tão acadêmica, com o convite para escrita 
em primeira pessoa, a trazerem a sua contextualização com a Justiça Res-
taurativa por exemplo. Queríamos que os alunos pudessem participar e que 
houvesse essa troca: muito mais das pessoas que estavam pesquisando junto 
com palestrantes. Isso era muito forte.

Ter essas trocas e provocações foi importante. Por exemplo, o que aconteceu 
comigo no mestrado. Eu tinha muito a ideia de que Justiça Restaurativa era 
uma política pública, mas os professores questionavam: “Primeiro, Paloma, 
o que é uma política pública? Descreva o ciclo da construção de uma política 
pública. Quando você souber qual é o ciclo inteiro de uma política pública e 
como se faz e se constrói uma política pública, é que você vai poder falar se a 
Justiça Restaurativa é uma política pública. Vai falar do contexto de política 
pública: Qual é a análise de conjuntura? Quem são os atores? As correlações 
de forças?”, coisas que eu nem imaginava em pensar, questionar e verificar, 
porque não era da minha área, do meu campo e, às vezes, a gente tomava, nós 
do Direito, algumas palavras e trazia para dentro da área jurídica sem saber 
todo o contexto que vem por trás de uma criação de política pública.

Então, não adianta ter uma lei municipal que fala que a Justiça Restaurativa 
é uma política pública, se ela não tem orçamento, não tem equipe, absolu-
tamente nada. Está lá no papel que ela é uma política pública, mas ela não 
é. Isso foi me provocando e eu ficava (pensando): “gente, olha os absurdos 
que eu estou falando”. Uma mistura de culpa com tudo. Pensar nessas ou-
tras perspectivas fez com que a gente pudesse pesquisar e provocar. Vamos 
ver Justiça Restaurativa para além de justiça? Será que tem um diálogo com 
outras coisas?

A Brunilda Pali foi uma grande referência para a gente. Ela também traz mui-
to da arte e isso acabou ficando extremamente importante para o grupo, as 
pessoas se identificaram muito. Nesse sentido, é inclusive o livro do Zehr, que 
correlaciona a fotografia com a Justiça Restaurativa e como aquilo é impor-
tante, quando traz em outros aspectos.

Nós priorizamos muito que, no grupo, tivessem diversos profissionais, de 
diversas áreas, para podermos ter contato com outros entendimentos e dia-
logar: o cinema, o futebol, a yoga, os movimentos sociais, e trazer uma certa 
militância, talvez, também para dentro desse espaço e ver que a gente pode 
criar também essa brasilidade restaurativa, o nosso entendimento, como as 
meninas trouxeram.

Alguns livros são muito caros, a gente não tem acesso, e o grupo acaba sendo 
muito frágil, porque nós não temos, por exemplo, nenhum tipo de orçamen-
to para viabilizar a compra. Algo que é muito difícil de se manter: um grupo 
que não tem um reconhecimento dentro daquele espaço institucional. Por 
exemplo, eu tive que comprar o Zoom, porque eu precisava da possibilidade 
de mais de uma hora de reunião, que era o possível até então. A Universidade 



▶ Sumário 34

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

não proporcionou absolutamente nada. Eles querem, depois, que tragam os 
resultados, mas temos que fazer isso sozinhos, eles não dão o apoio necessá-
rio para que aquilo viabilize.

Nós não tive mos a inscrição de ninguém da UEPG nesse último grupo de 
estudos, todos os inscritos foram de fora, não teve ninguém e eu fui em todas 
as salas, participei de todos os eventos, mandei o edital em todos os grupos 
que nós temos e tem gente estudando Justiça Restaurativa lá e não foi, não 
participou. Algumas pessoas participaram do anterior e a gente deixou aber-
to, avisando que eles nem precisavam se inscrever, era só participar, para po-
der dialogar, mas não querem, não sei bem o motivo, mas acredito que seja 
porque temos uma perspectiva mais crítica, porque, às vezes, a gente fala de 
alguns assuntos, que, para alguns, pode parecer difícil de relacionar, mas a 
gente precisa de diferentes vozes para poder tensionar e, cada vez mais, ex-
pandir. A gente tem tido muita resistência e, por isso, está muito difícil para 
fazer eventos nessa área na UEPG e eu cada vez mais vejo que, se não tiver a 
possibilidade do grupo de estudos existir dentro do sistema, institucional-
mente ser reconhecido e ter essa possibilidade de ter, pelo menos, um pou-
quinho de orçamento, para viabilizar a continuidade, para fazer evento, para 
publicar, ele não vai ter continuidade. O grupo só vai continuar se tiver uma 
pessoa que vai estar lá assumindo tudo para tentar viabilizar, porque é muito 
mais por acreditar e gostar do que realmente ter essa possibilidade.

Então, eu vejo que todo mundo que estuda Justiça Restaurativa, que seja 
entre as pesquisas, que seja entre as práticas, realmente está em busca de 
encontrar diferentes formas de lidar com tudo que está acontecendo. Estu-
dar Justiça Restaurativa no sistema que a gente está, em um governo que 
corta bolsa, que não temos acesso, praticamente, a infraestrutura para fazer 
evento, para articular com a rede, para dar continuidade, é subversivo, porque 
estamos tentando pegar o pouco que a gente tem, ainda do sistema, para 
trazer outras ideias. Temos que falar em uma radicalidade restaurativa. C ada 
vez mais eu tenho acreditado nisso, que se ela não for mesmo radical, uma 
ideia que é diferente de todas as outras, que tenha uma perspectiva crítica, 
que seja provocativa, que a gente possa articular instituições, teoria, trazer o 
pessoal que está na prática junto com o pessoal que está na academia, como 
vamos poder analisar a epistemologias, analisar dados, ter indicadores?

Eu achava que a Justiça Restaurativa não tinha como medir, “como é que vai 
medir a questão da satisfação e blá blá blá”? Mas, aí, uma professora me falou: 

“E como é que você vai fazer política pública sem ter dados? As políticas públi-
cas são criadas em cima de estatísticas e dados de indexador, a gente precisa 
saber. Se não tiver, não vai ter como.” Então, tem que encontrar o meio termo, 
tem que encontrar uma forma ou, então, criar um método, que seja adequa-
do. Criar. Precisamos tentar, pensar o que pode ser feito, não precisa pegar o 
que está tudo pronto, ninguém impede que se crie uma nova metodologia. 
O que está nos proibindo de criar uma metodologia restaurativa, talvez, de 



▶ Sumário 35

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

análise de dados? O que pode ser feito em relação a isso? Pensar em episte-
mologias que sejam realmente emancipatórias, que tragam discursos críticos, 
de interpretação, levar a sério a ética do trabalho, da pesquisa.

A ética que, querendo ou não, traz um guia para que a gente possa manter 
realmente uma conexão com a essência, porque não é a todo custo que vale 
pesquisar Justiça Restaurativa, não vale a vida das pessoas, não vale prejudi-
car e revitimizar alguém a título apenas de pesquisa. A ética é importante e 
eu vejo que precisamos nos unir enquanto grupos, fazer parcerias de eventos, 
compartilhar espaços, estar em conjunto, fazer reunião para construir coisas 
maiores, para se juntar e pensar em um projeto grandioso, mas em conjun-
to, para que a gente possa cada vez mais compartilhar essas experiências e 
construir coletivamente.

Como a gente vive nesse desmonte da educação, vivendo o negacionismo, o 
espaço não incentiva, o governo não incentiva a pesquisa de forma alguma, 
então, a gente precisa devolver para a sociedade e, quanto mais esse grupo for 
diverso, mais heterogêneo, mais vozes a gente conseguir trazer para dentro 
desse diálogo, mais conteúdo a gente consegue produzir e retornar para a so-
ciedade, que é o papel da universidade pública: compartilhar conhecimento 
e ter essa articulação.

Então, acho que é isso. E a primeira vez que eu estou tendo oportunidade de 
contar a dificuldade que a gente enfrenta na criação e articulação dos grupos 
de estudo, que acaba sendo uma carga muito grande. Eu vejo que todas, a 
Ana, a Adriana, a Cristina, também estão trazendo muito sobre isso: dessa 
carga muito grande que acaba ficando em uma pessoa só e a gente precisa 
cada vez mais pulverizar. É corresponsabilidade, ela é em conjunto, de a gente 
poder manter esses grupos, deles conseguirem continuar através do tempo 
e não ficarem modificando toda hora, porque senão toda vez a gente vai co-
meçar do zero e uma hora não vai dar, alguém não vai mais aguentar, porque 
é muito difícil começar do nada. Às vezes, o que já está em andamento, se 
a gente conseguir manter, para cada vez mais compartilhar e se ajudar, se 
reforçar coletivamente em relação a isso, acredito que podemos muito mais.

NUJURES-USP – Adriana Borghi: O que a Paloma traz é bem parecido com 
o que vivenciamos no NUJURES-USP; eu pensei no professor Geraldo, que é 
um professor que trabalha com justiça de transição, não exatamente Justiça 
Restaurativa, mas abriu um espaço para existirmos e estamos há três anos 
experimentando nesse campo. Agora em 2021 eu estou tentando circular a 
coordenação travando uma luta contra a pessoalidade. Conversamos muito 
aqui, nós da coordenação, eu a Renata, a Susana, a Carolina e a Gislene sobre 
isso, como poderia ter ficado mais orgânico. São muitos desafios. Então, eu 
me senti muito contemplada em ouvir vocês. Eu acho que a Ana traz essa 
perspectiva também, de um apoio da justiça, gostei muito do que ela fala 
sobre trazer uma coerência para dentro do sistema porque, realmente, se 



▶ Sumário 36

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

está dentro da justiça, a perspectiva é outra. A Cristina, de ver essa potência 
e, ao mesmo tempo, como é importante ter um professor que apoia e te fala: 

“olha, os caminhos da USP também são esses”, faz a diferença nesse input, 
convivemos muito e eu não sabia dos detalhes desses percursos de vocês.

USP RESTAURA – Cristina Oliveira: Paloma, você falando da tua angústia, 
encontrou muito a minha. Me encontrei nela porque, quando eu comecei o 
USP Restaura, eu estava com dúvida sobre o que dava a legitimidade para 
esse projeto. O projeto não pode ser eu, meu pós-doc, eu, eu. Como eu legiti-
mo esse grupo? Como isso vem para o mundo, dentro de um frame, que se eu 
não estiver, ele continua? Como é que eu faço isso? O Eduardo falou: “Lança 
o projeto, a legitimidade vem do orgânico do que ele próprio produz”. É que 
a gente ainda tem na cabeça que se não tiver um selo não funciona e não é 
assim, e isso é um dilema da própria Justiça Restaurativa: tornar isso institu-
cional, quanto será que traz para gente de prós?

Eu fico pensando nisso, porque a liberdade que eu tive para gerir o grupo, 
eu não teria em espaço institucional nenhum. Eu chamo quem eu quiser, eu 
mudo a data e pauto o que eu quiser. Claro, a gente pensa no projeto, mas 
no sentido de que não existe um argumento de autoridade que vai me dizer 
assim: “Isso não é Justiça Restaurativa, isso não pode vir aqui”. Então, toda a 
liberdade vem com muita responsabilidade e o fato de não ser institucional 
me dá uma carga surreal, porque, como a legitimidade veio com uma coisa 
que eu acabei assumindo, a responsabilidade também vem. O que eu tentei 
fazer lá dentro do grupo? Começar a fazer webinar ou eventos colocando as 
pessoas de dentro para falar e já chegou em um ponto que eu não participo 
mais, eu fico no bastidor, eu faço o pedido institucional, eu entro: “Oi, eu estou, 
mas vou sair” ou eu estou ali só para intermediar a Deise, a Ana, porque senão 
é muito difícil você tirar a pessoalidade, por mais que você queira. É uma luta 
constante, um paradoxo, porque, sem eu estar ali, não teria o grupo e, na hora 
que eu sair, eu tenho dúvida se ele vai existir, mas legitimidade não vem disso.

Isso é uma coisa que eu vejo lá com o pessoal do GEJUR, Paloma. Eu não sa-
bia o que era GEJUR, mas eu sei que Ponta Grossa é referência em Justiça 
Restaurativa, a legitimidade está aí e esta é a resistência, inclusive dos teus 
pares. Então, o que eu te falo é que, para além do selo, eu acredito que se a 
gente faz um bom trabalho, ele se perpetua por si, as pessoas vão brotando 
em outros lugares, talvez a gente precise de estratégias muito mais do que 
institutos. Às vezes eu penso um pouco nisso. É super difícil, mas, dialogando, 
quem sabe a gente consegue.

NUJURES-USP – Adriana Borghi1: Eu acredito que tenha uma diferença. Por 
exemplo, nesse ano, vivenciamos um desafio enquanto grupo, porque no fi-
nal de 2020 ampliamos a coordenação, devido a saída da Fernanda Dias, e 

1	 Nota das coordenadoras: O contexto de constituição e percurso do NUJURES-USP 
estão descritos em outro capítulo desta publicação.



▶ Sumário 37

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

ficamos em dez mulheres. Então, quando o grupo se tornou virtual, enfrenta-
mos um desafio, porque tivemos umas 300 (trezentas) pessoas inscritas, tam-
bém do Brasil inteiro, para o edital do NUJURES-USP, e fizemos uma escolha. 
Havia vagas específicas para USP, mestrado, graduação etc., e dez vagas para 
comunidade, por sermos um grupo de extensão e, então, o nosso desafio foi 
justamente selecionar essas pessoas.

A maioria das pessoas que se inscreveram eram pessoas que, possuíam expe-
riência com JR, já circulavam em outros grupos. Tivemos que optar: queríamos 
gente muito boa, com muita estrada, ou queríamos abrir uma opção de per-
curso formativo, com pessoas sem experiência em Justiça Restaurativa? Então, 
temos o grupo que está aqui assistindo e fazendo essa caminhada de se per-
ceber dentro de uma lógica restaurativa, dentro da metodologia que a gente 
propõe, vivenciando os encontros a partir de reflexões teóricas e, também 
agora no segundo semestre, com esse engajamento mais prático e reflexão 
teórica, também de pesquisa. São escolhas que afetam.

Isso que você está falando de estratégias, porque é mais fácil – fácil, assim, 
com muitas aspas – fazer a gestão de um grupo que já sabe o que é Justiça 
Restaurativa, que já está engajado, que tem interesse e que vai e, outra coisa, 
é você pegar as pessoas que estão no começo e tentar torná – las agentes 
multiplicadoras.

Dentro da USP, do Direito da USP, a gente conversa muito sobre isso, prin-
cipalmente com o Alexandre e a Sabrina, que são graduandos: Como a gen-
te cria essa cultura dentro da graduação? Alguns professores se interessam, 
mas poucos entendem a característica de uma extensão propriamente dita 
e temos também mestrandas, pessoas que estão conhecendo o tema e isso, 
para nós, nesse ano, foi muito importante. Apostar, também, nesse lugar da 
potência da Universidade Pública, porque também não temos dinheiro para 
nada aqui, a gente não acessou nenhum edital, nenhum tipo de verba. O que 
fazemos é muito.

Estamos finalizando o ano e vivendo a metamorfose do NUJURES-USP como 
o conhecemos, o que me deixa muito feliz enquanto uma das idealizadoras. 
Falo também em nome da Fernanda e do Marco já que foi uma semente nos-
sa. Acompanhar as experiências de vocês, para inspirar as pessoas que estão 
ouvindo, é especial ver nascer: a Carolina entrando no mestrado, Patrícia es-
crevendo artigo, a Daniela, o Alexandre, a Cinthia. Enfim, quantas pessoas 
aqui não estão produzindo em seus espaços? É um alimento no meu modo 
de ver. Eu me questiono, se as pessoas não esperam, pensando: “ah, eu pre-
ciso ter uma super bagagem para pegar isso na mão e fazer”, sendo que, às 
vezes, é a força de grupo que faz a coisa acontecer, porque eu vejo muitas 
pessoas da Justiça Restaurativa tentando se unir mais, tentando sair da ló-
gica competitiva, tentando unir esforços e estando juntos – juntas, porque 



▶ Sumário 38

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

a maioria é mulher –, porque o que a gente acredita, essa coisa que a gente 
acredita, vai dar trabalho, porque tem questões estruturais e institucionais 
para perseguirmos.

GRUPO DE ESTUDOS DE JUSTIÇA RESTAURATIVA DA UNIVERSIDADE ES-
TADUAL DE PONTA GROSSA (GEJUR) – Paloma Graf: Isso que vocês falaram 
me deixou muito reflexiva agora: Será possível criar metodologias restau-
rativas, para que a gente possa analisar os dados? Talvez a gente possa en-
contrar estratégias ou soluções que não fiquem só nessas duas opções: ou 
institucionalizar ou não institucionalizar. Será que a gente não consegue criar 
uma possibilidade de montar alguma coisa, que tenha um pouquinho de cada 
coisa, ou se tem uma outra opção que não seja somente isso? Se a criatividade 
pode nos ajudar a criar alguma coisa, que não seja só isso: ou uma coisa ou 
outra. Só tem essas duas opções? Será que pode ser possível outras coisas? 
Eu também não sei, estou aqui perguntando, para ver se podemos pensar 
em algo diferente.

A institucionalização tem os seus benefícios, mas ela também tem os seus 
riscos, que a Cristina trouxe e que realmente é isso. A liberdade que se tem 
de não institucionalizar, ao ponto de você poder chamar quem você quiser, 
eu posso participar dos eventos, fazer as coisas, você tem uma liberdade, eu 
não preciso ficar pedindo autorização o tempo todo para poder participar 
de evento, ou fazer isso, fazer aquilo, mas também acaba prejudicando. Por 
exemplo, quando precisam da instituição e a gente não tem esse respaldo que 
precisaria, como a legitimidade, que a Cristina falou.

A existência está aí, os grupos estão aí, nem que seja no virtual, nem que seja 
na metafísica, eles estão aí. A gente está ocupando esses espaços, mesmo 
que eles não sejam físicos e mesmo que eles não sejam institucionais, esses 
espaços estão sendo ocupados e a legitimidade pode vir daí, dessa troca e 
na articulação, ver o que pode auxiliar uns aos outros para a manutenção de 
espaços, que a gente possa dialogar com tranquilidade, dialogar criticamente 
o próprio sistema, dentro da própria instituição.

Aberto espaço de perguntas e comentários aos participantes do NUJURES-USP.

NUJURES-USP – Carolina Fetchir (mediadora): É muito complicado quan-
do você quer trabalhar com uma coisa que acaba sendo meio subversiva na 
academia, porque é difícil encontrar apoio. Na hora das falas, em especial da 
Paloma contando que o GEJUR estava dentro do Direito do Trabalho, me veio 
uma imagem, sabe quando a água vai passando por entre morros, aquele 
movimento de rio? Me veio e isso é muito Justiça Restaurativa, a gente faz de 
tudo, a gente vai igual a água mesmo pelos espaços e, se não dá para ir por 
aqui, a gente vai por lá. Isso me parece muito a Justiça Restaurativa: tentar 
formas de ocupar os espaços. Achei bem interessante. São três experiências 
diferentes, mas que se conectam.



▶ Sumário 39

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

NUJURES-USP – Participante 1 (P1): Primeiro, eu queria agradecer a Paloma, 
Cristina e Ana, pelas falas, muito boas, é muito bom ouvir e poder trocar com 
vocês. Eu entrei no NUJURES-USP esse ano e tem sido um processo de muita 
aprendizagem estar aqui, com tanta gente de lugares diferentes.

Eu tenho uma trajetória que eu venho das Ciências Sociais e, agora, estou 
graduando na SanFran2 e queria comentar sobre essa dificuldade de engajar 
as pessoas da própria faculdade onde está ligado o grupo de estudos. A Pa-
loma falou que, em Ponta Grossa, as pessoas não entraram no grupo deste 
último edital. Pelo que eu entendi, as pessoas de lá, os próprios estudantes da 
Faculdade, acabaram não entrando tanto e é muito parecido com que acon-
teceu aqui. Nós falamos disso nas últimas reuniões, eu, a Sabrina, a Gabriela, 
a gente compartilhou um pouco disso, que ainda faltava divulgação, ser mais 
conhecido dentro da Universidade, dentro da Faculdade de Direito da USP, 
mesmo em outras unidades, não é muito conhecido. Temos que considerar 
que a USP tem um tipo de organização – a USP São Paulo – que as outras hu-
manidades estão em outro campus, na Cidade Universitária, que está muito 
longe e são mais difíceis de se trazer, mesmo presencial.

Eu acredito que uma parte das pessoas que acabou vindo para o 
NUJURES-USP nesse último ano, sendo graduandos da SanFran, foi uma 
parte que fez uma matéria que teve no ano passado sobre Justiça Restau-
rativa na Faculdade. São de professores que deram essa disciplina, chaman-
do algumas pessoas para falar, mas, inclusive, não chamaram o próprio 
NUJURES-USP, que já existia na USP, e que não estão engajados com algo 
mais permanente na Universidade, em relação a um debate um pouco mais 
fixo sobre Justiça Restaurativa, seja de ter mais disciplinas disso, seja de es-
tar em apoio ao NUJURES-USP ou a algum outro grupo de extensão, que eles 
poderiam também construir. Como eu estou exatamente nessa pauta, via 
professores sem grande avanço, de enraizamento, só falo um pouco para 
compartilhar um pouco. Não sei se está um pouco confuso, eu não planejei 
muito antes de falar, mas sei que estou com muita dificuldade, seja em ter-
mos de divulgação, seja de mais alunos se aproximarem.

Vocês já compartilham um tanto disso, mas gostaria que falassem um pouco 
dessa dificuldade: se tem ideias, do que pode ter funcionado um pouco me-
lhor para tentar engajar pessoas que estão na Faculdade. Algo que também 
comentamos é que talvez pudesse ser interessante ter alunos mais novos da 
Faculdade. A entrada no NUJURES-USP era a partir do terceiro ano, agora, 
os participantes já estão indo para o quarto, quinto ano ou até se formando, 
muita gente não está mais participando de grupos de extensão, exatamente 
se engajando nisso. Poderia ser uma possibilidade trazer pessoas mais no-
vas, que estão entrando na formação jurídica ou mesmo pensar em pessoas 

2	 Nome popular do Largo São Francisco, a Faculdade de Direito da Universidade de 
São Paulo.



▶ Sumário 40

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

de outros cursos que estão começando um caminho e que podem ter muita 
energia e vontade de discutir as questões que a gente traz aqui e que, na Fa-
culdade, não vão encontrar em outros espaços.

Ao mesmo tempo, há o que a Adriana trouxe na fala dela de que, com certeza, 
tem outros desafios pensar nesse tipo de aproximação do que com pessoas 
que já passaram por espaços de Justiça Restaurativa de alguma maneira, seja 
por terem escutado os debates em disciplinas, seja em outros lugares na ca-
minhada e nos rios da Justiça Restaurativa.

Enfim, se vocês pudessem falar mais um pouco, trocar mais um pouco com a 
gente sobre isso, acho que podia ser interessante, porque, inclusive a gente 
tem refletido sobre as possibilidades, um modo de o NUJURES-USP seguir o 
ano que vem, acho que passa um tanto por aí, de pessoas, de possibilidades. 
Obrigada.

USP RESTAURA – Cristina Rego de Oliveira: Sabe como nós fizemos no pro-
jeto do primeiro edital? A gente deixou um número de vagas para graduação 
USP (São Paulo inteira) e, quando a gente recebeu as inscrições, não tinham 
três. As pessoas que se inscreveram no grupo ou que queriam entrar como 
ouvintes, ou eram orientandas do Eduardo, ou foram alunas do Eduardo, ou 
já tinham um diálogo, queriam trabalhar com o Eduardo e chegaram no gru-
po um pouco com esse background. Agora, a gente abriu vaga também para 
a graduação de outras, de fora da USP, a gente tentou cotizar isso: um tanto 
de mestre, um tanto de doutorando, um tanto de... e, por incrível que pareça, 
a gente escolheu uma moça da graduação do Nordeste que tinha uma carta 
de apresentação fantástica e ela não engajou, ela não abriu o microfone uma 
vez, ela não abriu a câmera, ela não participou de nada.

A Ana foi até uma aula do Eduardo falar de Justiça Restaurativa, no mestrado, 
o Eduardo também está abrindo um espaço, eu fui na especialização, enfim, é 
um trabalho de articulação individual mesmo, de você ir falando de classe em 
classe, de grupo em grupo e, é claro, que muito vai passar, muito vai ficar de 
fora. Não tinha um cartaz na USP Ribeirão “Isso é JR. Venham”. Foi um pouco 
assim: as redes do Eduardo e as coisas foram. Não é o ideal, mas foi o que a 
gente fez para o primeiro start. Eu acho que, quando a coisa vai ganhando 
corpo de atividade, ela automaticamente fica mais fácil de reaplicar.

Agora, vocês falando, me veio que a gente precisa documentar essas expe-
riências de projetos ou grupos de estudo, de investigação, porque a gente 
fala tanto que os projetos de Justiça Restaurativa não são transparentes, não 
têm documentação, não tem como acessar dados. E os nossos? O que a gente 
está fazendo? Como é que a gente está divulgando, tornando público os re-
sultados, a publicação? Quantas pessoas engajaram, quem faz o quê, quem 
replicou, em qual cenário? A gente tinha que pensar, como estratégia, a cons-
trução do histórico desses grupos, porque isso está formando a Justiça Res-
taurativa em muitos lugares e a gente não sabe nem o tipo de qualidade, quer 



▶ Sumário 41

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

dizer, estamos autoavaliando as nossas performances aqui? As pessoas gostam 
de mim, mas não sei se elas estão fazendo Justiça Restaurativa super bem, 
não sei o que elas estão fazendo. A gente passa as diretrizes, o conteúdo, os 
valores, mas, lá na ponta, essa pessoa vai virar protagonista. Tem um pouco 
da nossa responsabilidade de entender o que elas estão fazendo também.

Então, como é que a gente está mapeando? Como estamos olhando os gru-
pos? Que deficiência a gente traz? Para o último encontro de um grupo de 
estudos, vou buscar dos participantes: eu queria ouvir de vocês o que faltou, 
o que tem de melhorar, eu não quero todo mundo dizendo que eu sou maravi-
lhosa, eu quero críticas, quero que vocês me digam o que está ruim. No último 
encontro, a gente vai fazer isso: O que falta que vocês querem mais? O que não 
faz sentido? Quer dizer, porque senão a gente também fica só em uma bolha, 
porque falar para os convertidos também é sempre muito fácil. Eu quero falar 
para quem tem resistência. E como estamos preparando essas pessoas para 
falar nesses espaços? Não faço a menor ideia. Eu dou o meu melhor, mas não 
faço a menor ideia. Então, quero dizer, como é que a gente vai autoavaliar as 
nossas próprias entregas, enquanto grupo? Isso tem que estar documentado 
e a gente não faz ideia por onde. Como é que a gente vai fazer isso? É algo para 
pensar para os próximos anos, porque essas respostas vão vir, esses impactos 
dos grupos, eles estão muito presentes.

Não é muito fácil observar quantas pessoas estão ocupando esses espaços de 
fala e que impacto isso está trazendo. É uma responsabilidade que a gente 
tem que assumir enquanto grupo também, porque eu acho bem difícil da 
gente passar para uma próxima etapa ou uma etapa de institucionalização 
desses grupos, sem ter esses registros históricos da nossa própria autoexpe-
rimentação e não tenho visto isso também.

NUJURES-USP – Adriana Borghi: No ano passado, tentamos começar. Em 
2020, depois do nosso curso com o pessoal da Escola JR Crítica, começamos 
a fazer um mapeamento dos grupos, pelo menos, os que estavam nas Uni-
versidades, para tentar fazer uma rede, mas não engrenou e, desde então, 
estamos com a questão da produção de um material sobre, pelo menos, a 
história do NUJURES-USP, para contarmos um pouco o que foi todo esse pro-
cesso, para lembrarmos! A forma como a Paloma trouxe, para quem quiser 
pegar não precisar começar do zero ou, pelo menos, refletir sobre o que foi 
feito. Então, estamos pensando sobre isso, sim, mas encontramos entraves 
burocráticos de, por exemplo, a forma da escrita, questionamentos sobre, até 
coisas que a gente está resistindo e, por isso, ainda não saiu.

Também, por isso, a gente criou esse espaço, e, para mim, faz muito sentido 
essa preocupação dos participantes da SanFran, como foi já trazido aqui, por-
que eles vivenciaram esse ano o que é o NUJURES-USP enquanto um espaço 
de resistência dentro da USP. A gente não se submeteu. Eu vejo isso como 
algo muito positivo, porque criamos um espaço reflexivo profundo e isso gera 



▶ Sumário 42

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

muito medo dentro do Direito e ainda é muito motivo de “O que esse povo 
está fazendo lá?”.

Por isso, eu gostei bastante quando a Ana trouxe a questão da coerência. Não 
tem um apego à estrutura do Direito, o nosso alinhamento é com o pensa-
mento restaurativo, vivenciar essa experiência e tentar desconstruir violências.

NUJURES – Carolina Fetchir: Sei que chamamos vocês para falar de seus gru-
pos, mas acho que acaba mobilizando a gente para falar do NUJURES-USP 
também, o quanto, principalmente a Adriana, foi ousada em permitir que, 
por exemplo, eu ocupasse esse espaço de coordenação, porque eu não sou 
ninguém, eu não sou da USP. Essa zona de “não sou ninguém” no sentido de 
quem olha o espaço que eu estou ocupando enquanto uma instituição. Eu não 
sou da USP, e quem é você? Mas, se você for pensar em termos de Justiça Res-
taurativa, eu fui uma pessoa que já vivi muito, trabalhando no chão da Justiça 
Restaurativa. Então, a Adriana também teve essa ousadia, mas, ao mesmo 
tempo, o quanto isso atrapalha no sentido de institucionalização, de poder 
publicar, de poder fazer outras coisas. Como assim, Adriana, você colocou a 
Carolina para escrever ou para outra mediar um encontro? Isso é muito curio-
so: querendo ou não, a gente ainda tem isso: o ser da USP importa bastante e 
eu vejo isso na Justiça Restaurativa no geral: ou você é da academia ou você 
é do Tribunal, senão você não é ninguém.

USP RESTAURA – Cristina Rego de Oliveira: Eu preciso pegar a fala da 
Carolina: Como é importante ser da USP. Lá no grupo, eu senti um pouco isso, 
as pessoas engajaram muito, porque ser da USP importa. Eu acredito que a 
gente tem que repensar os papéis dessas estruturas também, isso é muito do 
pensamento tradicional da Justiça, das instituições. Quer dizer, precisa desse 
campo ou a gente está construindo um campo novo, em que esses selos não 
dizem nada? Acredito que a gente tem que ser estratégico para tirar provei-
to em favor do que importa para Justiça Restaurativa, mas não colocar isso 
como ponto de partida, como premissa de partida, porque empobrecemos o 
que é mesmo a Justiça Restaurativa.

NUJURES-USP – Participante 2 (P2): Eu gostaria de falar que eu estou com-
pletamente impactada, com sentimento de completude em ouvir essas três 
falas. Me deu uma sensação de pé no chão hoje, desse pé no chão que a gente 
precisa ter com relação à Justiça Restaurativa. Juntar o Universo das reflexões 
que a gente vem fazendo, tão intensas como tem sido o NUJURES-USP, com 
essa situação de “O que é que vamos fazer daqui para frente para sedimentar, 
para ter legitimidade e ter autoridade?”. Me passa essa sensação. Estou sendo 
absolutamente sincera com as coisas que vieram passando na minha cabeça, 
talvez isso tenha que ser mesmo, um direcionamento para o próximo ano: pa-
ralelamente às reflexões, ir construindo esse caminho de conseguir ter legiti-
midade, mesmo dentro da instituição ou fora da instituição. Cheguei a pensar 
até porque Universidade Pública e por que não uma Universidade Particular?



▶ Sumário 43

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

NUJURES-USP – Adriana Borghi: Eu trabalhava em uma Faculdade privada 
e não encontrava espaço também. Todas as tentativas que fiz, de criar núcleo, 
extensão, até engajar Trabalhos de Conclusão de Curso, eu tentei por muitos 
anos, desde 2012. Para mim, ressoa bastante a fala da Cristina sobre essa cul-
tura de as pessoas, de repente, não verem sentido. Acredito que a Fernanda 
conseguiu engajar o Professor Geraldo muito porque já era 2018, quando 
ocorreu um boom no tema da Justiça Restaurativa. É a recorrente história que 
a Paloma traz. Eu venho acompanhando desde os primeiros projetos – pilotos, 
quando eu fui para Ponta Grossa, eu tive muita impressão de que, lá, aconte-
cia muita coisa, eu tive essa impressão já em 2016. Só que, em 2018, quando 
eu voltei para São Paulo, eu também falei: “Nossa. O que acontece aqui que 
as coisas não acontecem igual em Ponta Grossa?” São questões muito inte-
ressantes. A fala da Ana mostra uma Justiça vivenciando isso.

Ao que me parece as Universidades privadas estão com outras preocupações. 
Isso que Cristina traz, essa preocupação de trazer também uma outra cultura 
jurídica para dentro da Universidade, é algo que me questiono: será que as 
pessoas estão dispostas a pensar o Direito? Porque a gente fala muito em 
pensar a justiça, mas a justiça é um valor, mas e pensar o Direito?

Para mim, pelo menos da minha vivência de sala de aula, isso abalava mais. 
A pessoa fica muito insegura quando escuta: “Você tem o poder do acordo na 
sua mão” e questiona: Mas e a lei? O que a lei diz? “O que é importante para 
sua vida agora, independente da lei?” Não precisa violar a lei, mas, sabe, essa 
flexibilidade. Extrapola, porque o Poder Judiciário não pode ser um lugar que 
pauta a vida. Tenho refletido muito sobre isso. Ele existe, porque ele ainda é 
necessário, mas a vida é a vida. Eu vejo isso nas falas que vocês trouxeram 
hoje aqui: é o que projetos estão tentando fazer: valorizar a vida de certos – e 
de vários – modos.

NUJURES-USP – Participante 3 (P3): Fiquei pensando no filme “Infiltrados 
na Klan”. Eu acho que, para a gente entrar em instituições, eu penso em infil-
trar. Às vezes, o negócio é implodir o sistema, quando se fala do radicalismo 
restaurativo. Nessa coisa de você atacar por fora, quebrar a janela, mas que, 
às vezes, o caminho é por dentro: se infiltrar e implodir, subverter a lógica 
de como essa instituição funciona. Então, essa é uma coisa meio diabólica 
mesmo, de seduzir as pessoas, de mostrar para elas como que uma lógica 
restaurativa pode ser muito mais, pode trazer mais benefícios para quem está 
ali em uma instituição, em uma faculdade, enfim, em qualquer instituição e, 
a partir disso, tentar trazer essa força do coletivo para reverter um comando 
institucional.

NUJURES-USP – Susana Souza (Coordenação): Eu não assisti todos os even-
tos da 1ª Jornada pelo Desenvolvimento da Justiça Restaurativa na América 
Latina, que aconteceu agora, mas as coisas que eu vi, não sei se sou ingênua, 
mas me deu uma certa esperança, porque está todo mundo falando ser ou 



▶ Sumário 44

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

não ser institucional e, para mim, esse Fórum da América Latina, se for pensar 
em termos de imagem, ele é um farol que a gente pode seguir, independen-
temente de estar em instituição x ou y, pública ou privada.

Eu acredito que uma congregação de pessoas que tem, pelo menos, os mes-
mos interesses, a intersecção desses interesses vai ter um núcleo comum 
entre todos. Então, eu aposto nesses Fóruns, seja o Brasileiro, seja o Latino 
Americano, para que a gente possa ter esse espaço de respiro. Eu passei mais 
de trinta anos em uma instituição, o Poder Judiciário, e não é fácil. Uma coisa 
que me admirou bastante, em um GT que eu assisti, foi da Carla Grahl, do 
Tribunal Regional Federal da 4ª Região, ela falou algo assim: “Não vamos fazer 
Justiça Restaurativa de dentro para fora. Vamos fazer Justiça Restaurativa on 
demand3”. Eu achei bárbaro, porque o que eu percebi, a minha vivência dentro 
do Judiciário, é isso: você adoece, adoece muito por conta de ter um potencial 
enorme, para fazer as coisas, e ser podado pela instituição.

Então, eu imagino que essa possibilidade de ter o Fórum vai facilitar a vida de 
todo mundo, no sentido de, olha, está lá, pode ser pesquisador independen-
te, pode ser quem for. Quer dizer, quem tem no coração a vontade de que o 
mundo seja melhor, tem, de uma certa forma, a porta aberta ali. A gente vai 
encontrar algumas dificuldades com relação à pessoalidade, sim, porque isso 
faz parte da natureza humana, não tem como tirar, mas a chance de dar certo 
é muito maior. Então, essa coisa que passou por aqui, de ter um mapeamento, 
eu acho que é importante, sim, até para a gente ter material e, como várias 
pessoas falaram, legitimidade para apresentar no Fórum. Isso a gente não 
pode perder de vista.

NUJURES-USP – Renata Zarantonelli Barbosa (coordenação): Me vem muito 
na cabeça isso também: essa união, mas, ao mesmo tempo, o NUJURES-USP 
tem uma metodologia muito vivencial. A gente busca trazer o corpo, a sen-
sação do corpo junto, mesmo nas cerimônias de abertura e fechamento, em 
várias oportunidades, até o fato também que a Carolina trouxe, dessa cora-
gem de, por exemplo, eu também não ser USP e estar tendo essa oportuni-
dade de estar junto da Coordenação. Hoje, eu compartilho o sentimento que 
já trouxeram aqui: desse fortalecimento, esse pé no chão, essa completude.

Sinto bastante essa potência do compartilhamento de vulnerabilidades, de 
saber que há dificuldade de envolvimento de graduandos também em outros 
espaços, que há dificuldade de comunicação com a coordenação da Univer-
sidade também em outros espaços. Fiquei pensando muito essa vivência de 
Justiça Restaurativa entre grupos de estudo mesmo e a Paloma, a Cristina 
trazem essa questão de unir os grupos de estudos para essa troca, porque eu 
me peguei refletindo sobre essa reprodução de que, sim, a gente realmen-
te só compartilha – pelo menos até onde chega em mim – artigos, produ-
ções e potencialidades, o que é maravilhoso, mas esse compartilhamento de 

3	 Tradução livre: Sob demanda.



▶ Sumário 45

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

vulnerabilidades também é. Isso não deixa de ser a própria filosofia da Justiça 
Restaurativa, da teoria dos conflitos e, hoje, me deu um fortalecimento muito 
grande a fala de cada uma de vocês. Várias reflexões pessoais.

A Justiça Restaurativa, não tem jeito, é muito provocativa em tudo. A Carolina 
falou dessa questão de ser da USP, a Cristina reforçou o quanto isso, muitas 
vezes, também não me traz silenciamento em alguns espaços, ainda que se 
tenha toda a construção desse espaço coletivo, como é no NUJURES-USP. En-
fim, são esses alguns dos borbulhamentos que estão me passando e, porque, 
mais uma vez, a vivência dessa filosofia restaurativa, de viver e falar sobre 
essa vulnerabilidade, essa troca no corpo, quanto foi potente para mim hoje. 
Agradeço muito.

NÚCLEO DE PRÁTICAS RESTAURATIVAS DA JUSTIÇA FEDERAL DE 
UBERABA/MG – Ana Carla Pacheco: É muito bom ouvir vocês. Fiquei mais 
ouvindo, porque eu gosto mais de ouvir do que do que de falar, mas pen-
sando nessa questão da coerência, principalmente dentro das instituições. É 
algo que tem me movimentando muito. Esse curso que estamos fazendo foi 
um curso que não foi direcionado a juízes, então, tem mais servidores e fun-
cionários do Tribunal de uma forma geral. Quando começamos a conversar 
sobre violência, sobre o poder, ficou muito vivo, na pele de cada um, o quanto 
a nossa instituição é violenta e como é incoerente pensarmos, por exemplo, 
em um juízo, em uma autoridade de uma forma geral, falando em Justiça 
Restaurativa e vivendo numa instituição em que há elevador para juízes e 
elevador para outras pessoas, viver em uma instituição em que, para o juiz 
entrar no próprio carro, tem que ir alguém lá e abrir a porta.

Há pouco tempo, na minha subseção mesmo, eu não poderia entrar com esse 
vestido que eu estou, apesar de ser um vestido até o joelho. Por quê? Porque 
mostrava o braço e o juiz entendia que mostrar o braço era uma vestimenta 
indecente. Então, está muito vivo para mim que é muito fácil para o Sistema 
de Justiça, por exemplo o CNJ – Conselho Nacional de Justiça, editar uma Re-
solução, como a 225/2016, falando de Justiça Restaurativa para ser implemen-
tada pelos Tribunais para fora, se não vivenciamos isso institucionalmente.

Como é que as pessoas realmente podem se engajar ou como é que a gente 
pode – falamos tanto em legitimidade hoje – ter legitimidade para dizer que 
estamos trabalhando para Justiça Restaurativa, se quando as pessoas olham 
para o Poder Judiciário tudo que veem é sangue, é dor, é sofrimento?

Então, as pessoas vêm aqui ao Núcleo de Práticas Restaurativas e pensam: 
“O que vocês fazem é sonho, isso não existe”, porque isso está tão distante 
da realidade delas, que elas não conseguem sequer viver isso. Então, esta-
mos muito nesse movimento agora e esse curso, para mim, foi uma virada de 
chave, de olhar mais para dentro e, não só olhar para dentro, no sentido de 
realizar procedimentos restaurativos internos. Não é isso, é olhar para dentro 



▶ Sumário 46

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

no sentido de filosofia e de princípios da Justiça Restaurativa, de viver Justiça 
Restaurativa.

Se a gente quer Justiça Restaurativa dentro do Poder Judiciário, a gente pre-
cisa ser. Não é nem quebra de paradigma, é um estraçalhar esse paradigma 
mesmo e ir construindo outros, e é legal ver que já há alguns passos em prol 
disso. Essa pesquisa, por exemplo do CNJ, é inédita, porque a gente sempre 
teve medo. Eu nunca, graças a Deus, nunca passei por nenhum episódio de 
assédio, nem moral, nem de nenhum tipo. Tive muita sorte de sempre de 
estar em locais em que isso não existia, o juiz com quem eu trabalho, por 
exemplo, não admite nem que chame ele de Doutor, a gente vai fazer círcu-
lo, ele senta no chão, então, ele já tem muito isso internamente, mas é dele, 
não é porque é algo institucional. Tenho colegas que sofreram coisas terríveis, 
de lançar processo, de não ter voz, de as pessoas terem medo de falar o que 
acontece com elas. Então, o que está na base do Poder Judiciário? Medo. Não 
só externo, mas interno também.

Por isso, acredito que vamos ver logo os resultados dessa iniciativa e eu acre-
dito que vai ser chocante, porque, pela primeira vez, como é uma pesquisa 
anônima, os colegas estão se dispondo a preencher e dizer o que passaram. 
Acho que vai ser chocante para a gente perceber o quanto realmente o Poder 
Judiciário não está pronto para falar em Justiça Restaurativa.

NUJURES-USP – Participante 4 (P4): Eu cheguei esse ano para conhecer a 
Justiça Restaurativa. Enquanto a Ana falava, eu pensei sobre o Direito, que a 
justiça é um valor e o Direito é outra coisa. Então, me lembrei de um técnico 
da Defensoria Pública de São Paulo que comentou que seria necessário pen-
sar o Sistema de Justiça de uma outra forma, que o poder fica centrado nos 
técnicos do Direito.

Enfim, estava pensando que, ao mesmo tempo que tem esse movimento de 
trazer a Justiça Restaurativa para dentro dos Tribunais, também te m essa 
resistência em relação à academia pensar Justiça Restaurativa. Para mim, fica 
uma contradição e, ainda, esta questão de quem fala. Tirando um juiz, um 
promotor ou outro, tem uma resistência em relação às outras profissões, em 
pensar a justiça de uma outra forma. É pensar todo esse sistema de um jeito 
diferente, para que seja verdadeiramente restaurativo.

NUJURES-USP – Participante 5 (P5): Eu acho que muita bruxa vai queimar, 
ser queimada na fogueira. Não tem como a gente querer mudar uma filoso-
fia, a gente vai ter muita resistência e eu fico pensando comigo: até onde eu 
estou disposta a enfrentar essas batalhas, porque eu acho que o radicalismo, 
qualquer caminho que seja eleito, não tem como não sofrer impacto quando 
a gente está mexendo com estruturas de poder, com raízes tão profundas, 
que concedem privilégios. Então, às vezes, eu fico pensando que muitos juí-
zes que querem implantar a Justiça Restaurativa no Sistema Judiciário até 



▶ Sumário 47

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

compactuam com isso, mas que seja da porta do gabinete para fora ou só para 
mostrar um resultado, uma pesquisa. Como é difícil realmente sensibilizar.

O Juiz Egberto Penido fala muito isso. Uma vez teve uma aula dele que eu 
achei tão bonita, ele abriu o coração, ele falou que coloca o rosto dele de me-
nino na carteira para lembrar que ele tinha muita dificuldade, acho que com 
a questão da fala, e o quanto ele se travava para falar. Então, assim, o quanto 
a gente está disposto a colocar essa vulnerabilidade na mesa e todas as pes-
soas que se vestem com a toga da autoridade, de tirar essa toga e se colocar 
como ser humano.

Eu acho que isso é um trabalho para todos e eu não estou falando só da toga, 
eu estou falando dos títulos, dos mestres, doutores, que também usam esse 
poder para se investir na fala da Justiça Restaurativa. Já que a Justiça Res-
taurativa é basicamente e essencialmente comunitária, que a gente possa se 
colocar enquanto gente, enquanto pessoas, enquanto seres humanos, para 
contribuir, e dar valor para isso, porque isso é uma forma de se despersona-
lizar também. Que a gente use os nossos conhecimentos, nossas pesquisas, 
para dividir a sabedoria, mas, não para nosso benefício apenas, para o nosso 
ego, para nossa vaidade, porque isso é uma coisa que também escutei muitas 
pessoas falarem nos bastidores: “Poxa, como difícil lidar com o ego”.

Por exemplo, uma vez participei também de uma formação com a Monica 
Mumme e ela falou algo assim: eu perco muitos editais, porque eu não tenho 
títulos – e ela tem uma baita experiência, mas ela não pode, porque ela é 
barrada pela questão da titulação. Ok, existem critérios no mundo, requisitos, 
é difícil regular situações. Acredito que esse é um grande problema de norma-
tizar as coisas, que, às vezes, as normas, elas não viabilizam, elas bloqueiam, e 
a gente está trabalhando para pensar essas normas que viabilizem, que sejam 
passagem e não contenções.

NUJURES-USP – Adriana Borghi4: Eu vi que colocaram no chat a questão da 
horizontalidade, que eu acredito ser um grande desafio. Temos experimen-
tado isso aqui e, também, o que eu posso falar da minha experiência nessa 
tentativa, é sobre respeitar o tempo das pessoas, porque, muitas vezes digo 
assim: “Vai lá coordenar uma mesa. Vai lá fazer uma fala” e as pessoas estão 
construindo internamente essas autorizações também, por não terem títulos, 
por não terem o que esperam delas. Vivenciamos experiências interessantes 
nesse sentido.

Muitas vezes, eu me canso, eu mesma penso: “Eu não estou fazendo de um 
modo certo. Eu não consigo fazer isso desse jeito”. Fico irritada, porque é mui-
ta sobrecarga e gera desânimo. É mais fácil centralizar e, ao mesmo tempo, 
é um desafio cuja resposta ninguém tem. Realizamos um grupo no qual o 

4	 Nota das coordenadoras: O contexto de constituição e percurso do NUJURES es-
tão descritos em outro capítulo desta publicação.



▶ Sumário 48

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

NUJURES-USP compôs com a coordenação da OAB-SP5, para pensar a relação 
da JR com instituições, criamos um espaço para as pessoas que ali trabalham 
se colocarem, sabe. Avaliando agora, te ouvindo, Ana, talvez juízes precisem 
de um grupo, de desabafo também, porque também eles lutam com a insti-
tuição, com a formação, com esse molde: como ser um juiz que senta no chão?

Em várias reuniões, quando o NUJURES-USP era grupo de estudos presencial, 
professores chegavam na porta, olhavam, faziam uma cara, às vezes um sor-
riso, às vezes um “cadê o professor?”. Não é uma cena comum, sentados no 
chão, em roda, fazendo crachá, dialogando.

Tudo que vocês falaram é verdade e, talvez, esse lugar de liderança passe essa 
ideia de uma centralidade, um conflito que eu mesma não sei responder, já 
tentei conversar com várias pessoas e ouvi muita gente falar: Não vamos ro-
mantizar a horizontalidade, que a gente não está nesse ponto ainda. Então, 
realmente, acho que esse é um tema: como vivenciar as coisas de modo cole-
tivo? Para mim, isso me persegue.

NUJURES-USP – Carolina Fetchir (mediadora): Acho interessante essa ques-
tão de liderança: Como ser líder, sendo restaurativo? Eu acho que o próprio 
sistema dificulta isso, porque você quer fazer tudo no coletivo, mas se vai 
mandar um documento, é a sua assinatura. Tudo parece ir cerceando para 
que a gente não viva dessa forma.

Eu queria muito agradecer vocês, por terem topado esse encontro. Eu senti 
que as falas finais vieram com tudo para finalizar com chave de ouro, falas 
que vieram com dois pés na porta também e, sinceramente, é isso que a gente 
precisa às vezes, de uma Justiça Restaurativa “fogo no parquinho”.

Deixo vocês à vontade para trazerem suas falas finais, mas, enquanto NUJU-
RES-USP que a gente possa continuar essas trocas, individuais, em grupo etc., 
ser um coletivo mesmo.

NÚCLEO DE PRÁTICAS RESTAURATIVAS DA JUSTIÇA FEDERAL DE 
UBERABA/MG – Ana Carla Pacheco: Eu queria só agradecer. Muito obrigada 
por me ouvirem, por tudo que aprendi com vocês. Espero que a gente se en-
contre nessas caminhadas da Justiça Restaurativa.

GRUPO DE ESTUDOS DE JUSTIÇA RESTAURATIVA DA UNIVERSIDADE 
ESTADUAL DE PONTA GROSSA (GEJUR) – Paloma Graf: Eu também queria 
agradecer esse espaço. É muito bom compartilhar esses espaços com tanta 
gente que eu já conheço, encontro também em outros espaços, em diferentes 

5	 A experiência deste grupo gerou um artigo publicado – Justiça restaurativa e 
instituições: (des)caminhos de um grupo de estudos. In: ORTH, Glaucia Mayara 
Niedermeyer; GRAF, Paloma Machado; MANDALOZZO, Silvana Souza Netto; 
CANTARELLI, Viviane Pereira de Ornellas. (Org.). Diálogos sobre justiça restau-
rativa: reflexões entre GEJUR/ UEPG e CJR/OABSP. 1 ed.Ponta Grossa: Texto e 
Contexto, 2021, v., p. 204-218.



▶ Sumário 49

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

instituições e momentos e fases. É muito importante isso e eu queria só com-
partilhar também essa questão que a Carolina falou, do “fogo do parquinho”, 
a gente precisa incluir a palavra luta na Justiça Restaurativa, não precisa ter 
medo dela. Ela não é uma palavra contrária ao que nós estamos buscando. A 
etimologia da palavra luta vem de dedicação, significa dedicação no seu início.

Então, nós estamos dedicadas a alguma coisa, nesse propósito que busca a 
transformação do mundo e as lutas fazem parte disso. A gente não pode ter 
medo das contradições e das resistências, porque nós estamos nos espaços 
que estão entre potências e resistências. Então, os movimentos sociais fazem 
parte, lutar pelo que a gente acredita faz parte e a gente não pode ficar sozi-
nho. Quanto mais a gente se unir, se juntar, mais fortalecidos ficamos. Fico 
feliz de dividir esses espaços com vocês, agradeço muito a oportunidade de 
estar aqui com tanta gente bacana que acredita nisso e fico à disposição, se 
vocês quiserem criar coisas diferentes, eventos etc.

NUJURES-USP – Adriana Borghi: A Paloma fechou com chave de ouro. Muito 
obrigada.



▶ Sumário 50

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Justiça Restaurativa  
e as violências estruturais

“O feminismo aqui em questão faz uma análise multidimensional da opres-
são e se recusa a enquadrar raça, sexualidade e classe em categorias que 
se excluem mutuamente. A multidimensionalidade, noção proposta por 
Darren Lenard Hutchinson, responde aos limites da noção de intersecciona-
lidade, com vistas a melhor compreender como o ‘poder racista e heteronor-
mativo cria não apenas exclusões precisas na intersecção das dominações, 
mas molda todas as proposições sociais e subjetivas, inclusive entre aqueles 
que são privilegiados’ (..) Eu partilho da importância atribuída ao Estado e 
sou adepta de um feminismo que pensa conjuntamente patriarcado, Estado 
e capital, justiça reprodutiva, justiça ambiental e (...) luta contra a crimina-
lização da solidariedade” 1

1	 VERGES, Françoise. Um feminismo decolonial. São Paulo: Ubu, 2020, p. 46-47.



▶ Sumário 51

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Movimentos sociais, abolicionismo 
penal e caminhos da Justiça 
Restaurativa no Brasil:
Trajetórias que se cruzam nos campos de pesquisa teórica e empírica 
com mulheres em situação de violência

O encontro foi realizado em 13 de novembro de 2020, com professoras universitárias, Juliana 
Tonche e Michelle Karen Santos e buscou responder à demanda dos participantes do NU-
JURES quanto à possível aplicação da justiça restaurativa no âmbito da violência doméstica.

Juliana Tonche é doutora em Sociologia pela Universidade de São Paulo e, atualmente, pesqui-
sadora do Programa de Pós Graduação em Ciências Sociais da Universidade Federal da Bahia 
com projeto de pesquisa sobre justiça restaurativa e violência contra as mulheres. É professora 
do Mestrado Profissional em Segurança Pública, Justiça e Cidadania da mesma instituição e 
consultora da Comissão de Justiça Restaurativa da OAB/SP.

Michelle Karen Santos é professora universitária e pesquisa sobre justiça restaurativa e vio-
lências de gênero desde 2013. Atualmente é Doutoranda em Ciências Criminais pela Pontifícia 
Universidade Católica do Rio Grande do Sul, sendo Mestra pela mesma instituição. É Assesso-
ra Jurídica no TJRS, atuando em processos de feminicídio e violência doméstica, bem como é 
colaboradora da Escola Justiça Restaurativa Crítica e organizadora da coleção Criminologias 
Feministas da Editora Blimunda.

Michelle Karen Santos: Esta é uma de outras tantas atividades em que divido 
o espaço com a Ju, Juliana Tonche, que é minha parceira de outros carnavais e 
a gente vem aí, botando muitas das nossas reflexões em coletivo.

Bom, a minha trajetória de pesquisa e de aproximação com a Justiça Res-
taurativa não vem do âmbito da academia. A academia, para mim, sempre 
representou o lugar onde precisávamos ir um pouco além. Esse muro, ele é 
limitado, e, para mim, sempre foi um local de avançar. Então, a universidade 
em si, principalmente o espaço do Direito, foi um espaço para viver essa di-
versidade. Essa diversidade, onde eu conheci os movimentos sociais, onde eu 
conheci o movimento estudantil e tive a minha primeira aproximação com o 
movimento feminista.

Então, as minhas preocupações, que vieram para a pesquisa, surgiram pri-
meiro do meu local enquanto mulher no mundo e também do meu local do 
viver a universidade. Eu começo a me aproximar da minha pesquisa em si, 
de pensar as violências contra as mulheres, a violência de gênero no geral, 
muito desse lugar, das lutas das ruas, da universidade e também dentro do 
campo do Direito, para tensionar esse Direito que muitas vezes também não 
reconhece o lugar das mulheres, as violências sofridas e a possibilidade de 
compreensão através da teoria das sobreposições das opressões.

Quando tive esse primeiro contato com as questões de gênero e com a jus-
tiça restaurativa, pensei que era nisso que eu queria trabalhar. E a pesqui-
sa me chamou muita atenção, porque saiu daquele lugar do Direito muito 



▶ Sumário 52

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

engessado, muito positivista, muita legalista, da sala de aula para o estudo 
das leis. Isso porque a minha universidade era muito focada em formar con-
curseiros, né, Brasília é o local de concursos. Então, aquilo me fez duvidar que 
eu queria estar no Direito, de forma que a pesquisa foi uma luz para mim, que 
casou com esse meu local, porque eu não consigo, e não consigo mesmo, dizer 
que eu sou neutra nessa pesquisa.

Eu não consigo também me colocar nesse lugar, nesse papel, que muitas ve-
zes é um discurso mais hegemônico, de que eu sou a pesquisadora e tudo que 
eu vou observar é meu objeto. Isso nunca fez parte das minhas pesquisas. En-
tão, eu tive a sorte de, no meio dessa trajetória, conhecer a professora Soraia 
da Rosa Mendes, pesquisadora no âmbito da criminologia feminista, e ela foi 
a minha primeira referência na academia enquanto uma mulher, professora, 
pesquisadora e que rompia com esse lugar do Direito, como um lugar de sa-
ber jurídico masculino, branco e também de reforço meramente das leis. Ela 
acabou sendo minha professora, professora não, minha orientadora na gra-
duação, e traçamos a partir daí uma trajetória de pesquisa, com possibilidade 
de grupos de estudos.

O primeiro contato foi com mulheres encarceradas. Foi todo o primeiro deba-
te que eu levantei, trabalhei, e esse debate me colocou em contato com algo 
que eu estava lendo e que para mim fazia muito sentido: o abolicionismo 
penal, as criminologias críticas. A partir do grupo de pesquisa começamos a 
fazer intervenções no presídio Colméia de Brasília com essas mulheres, para, 
através das nossas alianças políticas, tentar buscar políticas públicas para 
esse local, que também para nós era um local de violência. Foi o primeiro 
contato com as mazelas desse espaço, de olhar e ver o que significava aquele 
sistema de justiça criminal para essas mulheres que eram autoras de crimes, 
muito para além das mulheres que sofrem com violência, que acabam pas-
sando por esse local em busca de justiça.

Então, foi o primeiro tensionamento que tivemos, voltado mais para pensar 
o encarceramento e o sistema de justiça criminal que leva ao encarceramen-
to, para que pudéssemos projetar, mesmo em um horizonte mais distante, o 
que poderia ser feito ali. E daí eu comecei a trabalhar muito com as teorias 
do abolicionismo penal, sendo este o primeiro momento que eu me deparei 
com a Justiça Restaurativa. Comecei a acompanhar um pouco o trabalho do 
professor Daniel Achutti e suas pesquisas, mas para mim tudo deveria estar 
conectado com as demandas de gênero, mas não só através da categoria gê-
nero, também através de outras questões que marcam a vida das mulheres, 
como raça, sexualidade e classe.

Portanto, ali, na minha graduação, foi o primeiro contato que eu tive com 
a Justiça Restaurativa, mas superficialmente, porque eu estava envolvida 
com muitos outros temas. Eu lembro que, na minha graduação, quando eu 
entreguei o meu TCC, dei o indicativo de que “precisamos pensar na Justiça 



▶ Sumário 53

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Restaurativa” e, aí, a Soraia me disse: “bom, você quer levar esse trabalho para 
a banca, você leva, mas isso daqui não é um trabalho científico, isso daqui é 
uma carta política”. Mas, bom, o meu trabalho, para a banca, ele foi interes-
sante, proporcionando certas discussões e, dali, ficou muito claro para mim: 
eu vou trabalhar com a Justiça Restaurativa, eu preciso mesmo trabalhar com 
a Justiça Restaurativa, porque pensando nesse horizonte que às vezes parece 
utópico – já não é mais – eu estou conseguindo ver, aqui, programas sendo 
desenvolvidos. Vamos pensar que é exatamente isso: utópico é só o que não 
está acontecendo agora, da forma crítica como a gente imagina, mas é o nos-
so horizonte de construção permanente.

Na sequência, eu decidi me mudar para o Rio Grande do Sul, porque eu sabia 
que o Professor Daniel Achutti e a Professora Rafaela Pallamolla tinham um 
grande destaque no Brasil e eles tinham se formado na PUC do Rio Grande 
do Sul. Então, eu acabei vindo para cá, buscando contato com o Professor 
que os orientou, para tentar seguir essa trajetória com mais profundidade. 
Fiz a minha especialização em Ciências Penais, que foi o primeiro momento 
de aproximação direta, de colocar em diálogo a articulação entre a Justiça 
Restaurativa e as violências de gênero, especialmente a violência doméstica, 
e cheguei ao mestrado com o seguinte problema de pesquisa: “É possível apli-
car práticas de Justiça Restaurativa em casos de violência de gênero?”

Entretanto, durante os dois anos de mestrado, eu entendi que violência de 
gênero é uma categoria de análise muita ampla, e eu precisaria dar um foco 
para conseguir pensar essas práticas, sendo que optei por focar no campo da 
violência doméstica, por ser este, no Brasil, um dos cenários em que a justiça 
restaurativa vem adentrando com mais rapidez.

No curso do mestrado, mudei meu problema de pesquisa, pois já não fazia 
mais sentido pensar se podia aplicar, diante da realidade que estava aos nos-
sos olhos: já estava sendo aplicado. A problemática perseguida, então, passou 
a ser: Como estava sendo aplicado, por quem estava sendo aplicado e de que 
forma essa Justiça Restaurativa, que tinha como movimento impulsionador 
o abolicionismo penal, conseguia estar dentro do sistema de justiça, gerido 
pelo Poder Judiciário e, ao mesmo tempo, andando em paralelo com a Lei 
Maria da Penha, que era uma lei a que eu tracei uma crítica imensa, durante 
a minha graduação.

E é interessante que essa trajetória me faz mudar o olhar, pensar “que bom. 
Precisamos traçar estratégias para o presente”. Se ficarmos em um discurso 
muito abstrato, a longo prazo as pessoas vão nos perguntar : “tá, mas e o 
agora? E a mulher que está sofrendo violência doméstica agora, eu ofereço o 
que para ela? Eu não vou oferecer a Lei Maria da Penha, eu vou oferecer o quê?” 
e, aí, devemos pensar: “não, pera aí, a gente tem que mediar com a realidade 
social, porque, bom, a vida é agora, né, a vida é agora, a violência é agora 



▶ Sumário 54

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

e o limite da morte é agora”, e essas são questões que me movimentaram 
durante o mestrado.

O Rio Grande do Sul é um dos estados que estão mais avançados nessa apro-
ximação entre Justiça Restaurativa e violência doméstica e eu acompanhei, 
durante um ano, três juizados de violência doméstica que aplicavam progra-
mas de Justiça Restaurativa junto a mulheres vítimas, homens agressores e, 
muitas vezes, colocando-os em diálogo. A partir do acompanhamento dessas 
atividades, eu relatei na minha pesquisa a dinâmica dos Juizados, e tensionei 
as promessas da Justiça Restaurativa para as mulheres: promessas que são 
cumpridas; promessas que não são cumpridas; as potencialidades; os riscos 
de aplicação dessas práticas, a partir de racionalidades que ainda são hege-
mônicas, de uma Justiça Restaurativa que a gente ainda vê, de certa forma, 
sendo absorvida pelo discurso punitivo e que acaba servindo, também, para 
o reforço de algumas estratégias penais, que justificam a utilização da pena, 
como a prevenção e a ressocialização.

No curso da pesquisa, percebi que nas atividades desenvolvidas nos grupos 
de apoio às mulheres, os círculos restaurativos eram voltados para desenvol-
ver as potencialidades e capacidades dessas mulheres, um olhar diferente 
para a violência através do reconhecimento daquele grupo enquanto um 
grupo que tem dores em comum.

Também verifiquei práticas de Justiça Restaurativa em grupos reflexivos de 
gênero com homens agressores, para promoção de diálogos sobre a Lei Maria 
da Penha, em que também ocorriam círculos de construção de paz para tam-
bém pensar a violência, para trazer à tona as suas experiências familiares e 
também um reconhecimento das suas práticas através do diálogo com outras 
pessoas, com outros homens que tinham praticado o mesmo tipo de violência. 
E aquele era um espaço muito interessante de ser observado: todos eles com 
questões potentes, mas também com pontos que precisavam de uma refle-
xão mais crítica da forma de sua construção.

Por minha vez, verifiquei, no campo, práticas de Justiça Restaurativa, de 
círculos restaurativos, sendo aplicados colocando vítima e agressor em 
diálogo e, aí, o que me veio à tona é que esses programas ainda estão em 
construção, muitos deles fazendo experimentos para tentar pensar como 
essas práticas poderiam ter impactos no processo ao mesmo tempo que 
tem uma lei, a Lei Maria da Penha que não concede uma abertura expressa, 
apesar de não haver proibição legal quanto a isso. Mas tal cenário estimulou 
a concepção de que justiça restaurativa é conciliação e pode trazer riscos 
para as mulheres vítimas.

Entre as críticas que observei no campo, a mais recorrente era justamente 
essa, de que a justiça restaurativa era conciliação, e que a conciliação sempre 
colocou as mulheres em risco, em razão do desequilíbrio de poder. Contudo, 
eu presenciei as experiências da justiça restaurativa sendo desenvolvidas 



▶ Sumário 55

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

para tentar diminuir alguns riscos, tentar ultrapassar os limites da Lei Ma-
ria da Penha de alguma forma, e tentar também construir um programa de 
Justiça Restaurativa, e não só um programa que desenvolvia uma rede para 
práticas restaurativas.

Eu notei que as Magistradas eram as coordenadoras desses programas, e elas 
tinham interesse em consolidar um programa de Justiça Restaurativa que pu-
desse ter impacto na comunidade e ter impacto nos processos criminais, por-
que era comum também, entre essas profissionais, o discurso de que estavam 
insatisfeitas com seus trabalhos. Especialmente porque elas não conseguiram, 
diante da sua posição, oferecer algo para as vítimas e oferecer algo para aque-
les homens. Então, elas estavam tentando ressignificar o próprio trabalho.

E aqui, eu já mudei minha fala. Eu não ia falar isso mas, bom, vamos lá, que se 
veio é porque a gente precisa conversar sobre isso.

Eu analisei três programas, sendo que em três deles, para qualquer uma des-
sas práticas, a adesão é muito baixa, porque não tinha pessoal suficiente para 
trabalhar com todos os processos: de 2000 processos por ano, cada um (jui-
zado) encaminhava cerca de oito para a Justiça Restaurativa, e ainda tinham 
todas as dificuldades para (as partes envolvidas) participar ativamente de 
grupos no horário das 14h00, no horário das 10h00 da manhã. Isso porque 
as pessoas trabalham, as mulheres têm seus filhos, não é todo mundo que 
consegue liberação e não é todo mundo que tem dinheiro para estar presente 
uma vez por semana.

Especificamente sobre esses círculos restaurativos com vítima e ofensor, eu 
notei que em dois programas específicos não se almejava, necessariamente, 
que a solução daquele conflito, através daquele diálogo, gerasse um impacto 
no processo. Então, a qualquer momento do processo, se as pessoas quise-
rem, se encaminha para o programa de Justiça Restaurativa e aí se faz todo 
o procedimento: pré-círculos, círculos para traçar acordos e, posteriormente, 
o pós-círculo para ver se deu tudo certo.

Um dos Juizados, especificamente, tinha grande interesse de que a prática 
restaurativa gerasse impacto no processo, porque precisava dar um retorno 
para as pessoas. Entendia-se que não poderia dizer: “olha, você vai participar 
de todo trâmite da Justiça Penal tradicional e você também vai participar 
da Justiça Restaurativa, se você quiser”. Não. Aí seriam dois procedimentos 
impactantes. Então, elas tentaram reconstruir – construir na verdade – um 
programa que dissesse para as pessoas: “você vai até participar do sistema 
de Justiça Criminal tradicional, que a gente precisa dar uma resposta social 
através da Lei, mas nós também vamos oportunizar que você participe depois 
de um processo de Justiça Restaurativa que te traga um resultado diferente 
do que o processo penal vai te trazer”. Era um programa voltado apenas para 
casos de lesão corporal, que são ações penais públicas incondicionadas à re-
presentação da vítima tendo como critério, também, a relação permanente 



▶ Sumário 56

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

entre vítima e agressor. Ou seja, na prática, era um programa que, por si só, 
já promovia seletividades, pois não era para todo mundo, tendo sido estabe-
lecidos critérios específicos para conseguir operacionalizar.

Outro critério era que o ofensor reconhecesse a violência praticada e, den-
tro do processo penal, isso se daria através da confissão. A Magistrada, que 
já tinha uma conversa mais avançada com a Promotora e com a Defensora 
Pública, já deixava tudo muito alinhado: “ele precisa confessar em algum 
momento, precisa confessar na audiência de instrução, então, oriente ele a 
confessar, se ele realmente cometeu esse ato, informando que a confissão 
gerará um benefício ao final”. Nesses procedimentos era muito comum, an-
tes da audiência de instrução, o Defensor Público ou o Advogado particular 
conversar com o ofensor: “se você realmente fez, confesse, porque se você 
confessar, você cumprirá um critério para concessão de um benefício ao final”. 
Justiça Restaurativa, então, era sempre oferecida como um benefício ao final 
do processo.

Então poderia ocorrer essa confissão, cumprindo mais um critério e, ao fi-
nal, vinha uma sentença penal condenatória, publicada em uma audiência 
específica, com a presença da vítima e do ofensor, sendo, na maioria das 
vezes, aplicada uma pena de três meses de detenção. Na oportunidade, se 
informava aos interessados: “olha, vocês cumpriram todos os critérios de um 
benefício. Esse benefício se chama Justiça Restaurativa. Se vocês aceitarem 
esse benefício, vai acontecer da seguinte forma: essa pena será substituída 
por uma outra medida, por uma condição. Nós vamos fazer uma suspensão 
condicional dessa pena através de uma condição, e a condição é vocês parti-
ciparem de um círculo restaurativo, uma prática restaurativa para resolver as 
questões que envolveram essa violência”.

Então, ali era oferecida, dessa forma, a suspensão condicional da pena, sendo 
explicado que o cumprimento dos acordos estabelecidos no curso da prática 
restaurativa, implicaria a extinção da pena. Portanto, ali já tinha uma car-
ga de responsabilidade para a vítima também: se você aceita, garante que 
o seu companheiro possa ter um benefício. O benefício é só para ele, mas 
você garante que ele terá acesso. Então, aí, envolvem muitas aproximações e 
conexões que começam a traçar uma responsabilidade maior também para 
essas vítimas.

Nesse cenário, a maioria dos casais envolvidos na situação de violência acei-
tam o encaminhamento para o programa de justiça restaurativa, porque fica 
claro, em princípio, que tem um impacto menor que uma pena.

A prática realizada é o círculo restaurativo, prática complexa que se desen-
volve em fases: pré-círculos, círculos e pós-círculos. E o que eu notei nos re-
latórios é que tinha uma pergunta sempre muito comum para condução do 
círculo. A pergunta não era exatamente sobre a violência, ou sobre aquele 
conflito e o que fazer com relação a ele. A pergunta era sempre a mesma: 



▶ Sumário 57

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

“Como fazer daqui para frente para que vocês tenham um casamento saudá-
vel?”. Ou seja, uma prática voltada para a reconstrução da relação amorosa 
através de outros parâmetros, outras orientações sobre como se relacionar, 
e muitos participantes ficavam interessados. E, ao final, diziam que estavam 
muito satisfeitos, mas com um olhar de uma terapia de casal: “ai, eu adorei 
essa terapia de casal, é muito interessante, lá em casa está dando certo”, ou 
então, como demonstra a pesquisa da Jacqueline Padão, outros discursos 
surgiam, no seguinte sentido: “Bom, não está dando certo. As violências con-
tinuam sendo perpetradas, né, em relação às violências emocionais. Não são 
mais violências físicas, mas ele continua sendo um grosso, uma pessoa estú-
pida, que continua bebendo e tudo mais, mas eu vou manter, para ele não 
perder o benefício e, depois disso, a gente conversa” ou, então, essa percepção 
de “não, nós não vamos seguir, não deu certo o nosso relacionamento”.

Após todo o procedimento, então, o processo retornava para a Juíza, tendo 
esta acesso ao resultado do acordo. Se fosse devidamente cumprido, extin-
guia-se a pena, mas, se não, encaminhava-se a sentença penal condenatória 
para o cumprimento junto à execução criminal.

Percebi, nesse sentido, que os programas são diferentes entre si. O momen-
to de aplicação é diferente. A forma de compreensão sobre o que é Justiça 
Restaurativa é diversa. Contudo, notei alguns poucos pontos de aproximação 
entre os programas, entre as narrativas, entre as condenações dos programas. 
E eu tentei, de alguma forma, no meu trabalho, desenvolver pequenas análi-
ses das potencialidades e riscos desses programas, trazendo à tona também 
o que a teoria já apresentava previamente. Digo isso para demonstrar que o 
campo me marcou porque trouxe coisas que eu não tinha observado na teoria 
e eu não imaginava que elas acontecessem daquela forma, tanto em relação 
a essas potencialidades, quanto em relação aos seus riscos.

Tudo que eu observei não me fez desacreditar da Justiça Restaurativa na vio-
lência doméstica, mas me fez realmente refletir o quanto é complexo por 
seus múltiplos fatores. Conversando com a Juliana Tonche eu mencionei: “É, 
eu acho que a Justiça Restaurativa, assim como qualquer outra prática ou 
qualquer desenvolvimento de discurso científico, tem um teto de vidro, né, e 
precisa tanto de uma crítica, quanto de uma autocrítica interna; e vamos pre-
cisar discutir isso; e é realmente melhor que façamos entre nós”. Isso porque 
quando levamos determinadas questões para fora, de pronto vai existir uma 
resistência. E isso não precisa acontecer. Mas acredito que aqui temos uma 
comunidade crítica de discussão de alguns pontos específicos, que precisa ser 
também trabalhado internamente para não ficarmos romantizando práticas 
só porque é Justiça Restaurativa.

Como se a gente precisasse romantizar senão nunca chegaremos no nosso 
horizonte. Entretanto, na verdade, às vezes nosso horizonte está nublado. E 
é justamente por isso que precisaremos enfrentar essas questões de forma 



▶ Sumário 58

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

mais concisa. Porque não é sobre nós e nem sobre as nossas perspectivas, e 
nem o que a gente acha individualmente como melhor projeto para o mundo. 
É sobre a vida das pessoas, que passam diariamente pelo sistema de justiça 
em busca de justiça e não estão encontrando. É sobre mulheres que, mes-
mo depois que passam pela delegacia, pelo Centro de Apoio e pelo Juizado 
da Violência Doméstica, morrem segurando uma medida protetiva. Não é 
sobre especificamente o que a comunidade científica, os profissionais que 
trabalham com Justiça Restaurativa acham ou pensam. É sobre de que forma 
podemos contribuir para a construção de outros modos de vida e liberda-
de, inclusive de ser livre da violência. E eu acho que essa Justiça Restaurativa 
precisa ser pensada e precisa ser tensionada, porque me parece que ela tem 
muitas promessas.

Acredito que a Justiça Restaurativa sustenta a promessa de ser uma alternati-
va, de ser um novo modelo de justiça. E, para mim, é real isso, se toca de fato 
contrária ao que temos de núcleo predominante dentro do paradigma puni-
tivo de justiça. Está claro que a Justiça Restaurativa nos ajuda a avançar na 
desconstrução da vítima ideal, da mulher ideal, desse conceito engessado de 
mulher. E eu acho que esse modelo nos leva a pensar essas mulheres no plural, 
para pensar as nossas especificidades a partir do nosso lugar de violência, do 
nosso lugar de compreensão do mundo, que muitas vezes é um lugar em que 
nem sequer sabemos que estamos sofrendo uma violência.

A JR oferece, assim, um reconhecimento através de dores em comum. Lembro 
das mulheres dizendo no grupo: “Caramba, isso é violência? Eu sofro isso. Não 
sabia.”, e aí começa a chorar. E não consegue mais parar de chorar, porque 
aquele é o primeiro momento em que ela teve contato com a noção da vio-
lência. Foi ouvindo que outra pessoa sofria a mesma coisa que ela, e ela estava 
achando um absurdo, mas ela teve um momento de reflexão para pensar: “Eu 
sofro isso também. Acabei de saber que eu sofri violência”.

A Justiça Restaurativa também promete um espaço de despertar de consciên-
cias, de fala, de escuta, desse reconhecimento, da dor, de poder, de a mulher 
se sentir agindo em justiça. Assim, se traz a vítima para o centro do processo, 
ao contrário do processo penal, um lugar onde, a partir dos princípios garan-
tistas, não cabe a vítima no centro. Por isso devemos lutar para que a Justiça 
Restaurativa não se transforme em mais uma justiça reucêntrica, e eu não 
estou aqui dizendo que os réus não precisam de seus direitos garantidos. Eu 
acho que a Justiça Restaurativa deixa muito claro que os nossos pactos são 
com esses direitos e essas garantias, mas, gente, precisamos também trazer 
o direito das vítimas. Quando é que vamos começar a falar do direito das 
vítimas no Brasil?

E isso não é um discurso da vitimologia de senso comum: “bom, vamos pren-
der os réus e vamos ter uma justiça das vítimas”. Não, não é isso. É trazer as 
vítimas também para o centro, para que elas possam ter as suas respostas, 



▶ Sumário 59

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

elas possam ter seus espaços de comunicação desse sofrimento e que elas, 
mais do que ninguém, possam revelar que o conflito do agressor não é com 
a lei, mas com uma pessoa concretamente lesionada e prejudicada pelo ato 
da violência.

Esse enfrentamento direto com o agressor pode ser um momento para a 
vítima dizer o que sente, e ele ser devidamente responsabilizado. Mas essa 
prática não pode ser pautada pela dor, pela tortura do corpo da pessoa que 
cometeu um ato que é repudiado na sociedade, mas, de fato, como uma 
possibilidade de um despertar de consciência crítica de que o lugar daquela 
pessoa que comete uma violência, daquele homem ou de qualquer outra 
pessoa que está ali, propagando violência, muitas vezes é um lugar de pri-
vilégio, de poder, que diminui as potencialidades e capacidades de outras 
pessoas, de outras mulheres. Por isso, não podemos deixar de considerar a 
importância de trabalhar com as vítimas, com os ressentimentos, promo-
vendo espaços restaurativos.

Ao mesmo tempo que não podemos deixar de refletir sobre os riscos que 
as práticas podem apresentar, não podemos nos esquecer de que, em 2017, 
quando o boom da Justiça Restaurativa para as mulheres surgiu, era também 
o momento em que se estavam retirando os nossos direitos. É o momento em 
que a agenda conservadora avançou no sentido de que a violência deveria vol-
tar para o espaço privado, porque ninguém deveria “meter a colher em briga 
de marido e mulher” e, aí, o que se propagou como avanço foi transformar o 
nome do “juizado de violência doméstica” para o “juizado da paz em casa” e 
dizer que a Justiça Restaurativa seria um bom lugar para desenvolver essa 
paz em casa.

Em 2017, no boom da aproximação entre Justiça Restaurativa e violência do-
méstica, temos justamente o ano do avanço da agenda conservadora, da 
briga pelo diálogo sobre gênero nas escolas, e do corte orçamentário das 
políticas públicas para as mulheres. Essas são questões que devemos refletir, 
porque é óbvio que podemos fazer diferente, mas temos que compreender 
que o discurso hegemônico nasceu dentro do Poder Judiciário, com a fala da 
Carmem Lúcia, à época, representante do STF e do CNJ, buscando propagar 
a JR como um mecanismo para restabelecer as famílias, sem considerar os 
laços de violência preestabelecidos.

O cenário demonstra, portanto, que devemos ocupar o espaço de disputa, 
convocando outros movimentos para dialogar, porque isso, mais uma vez, não 
é só sobre nós, é também com a nossa participação, mas é sobre muitas vidas 
que vêm sendo aí tensionadas, realmente, ao limite das maiores violências.

Acredito ser importante pensar nessas promessas, discutindo internamente 
quais são as promessas cumpridas e quais não foram cumpridas, compreen-
dendo as potencialidades e os riscos.



▶ Sumário 60

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Lembrando-nos sempre de que a Justiça Restaurativa para as mulheres não 
se fará sem o diálogo com as mulheres, não se fará sem um diálogo com os 
movimentos feministas, assim como não se faz sem as mulheres que estão na 
academia, todos os dias produzindo outras possibilidades de modo de vida, 
que dialoguem com teorias críticas, mas que também pautem a necessidade 
de a Justiça Restaurativa ser, de fato, uma teoria – e uma prática – que esteja 
comprometida com a vida das mulheres.

Para mim, é isso. Obrigada!

Juliana Tonche: Antes de eu fazer a minha apresentação, como a Michelle 
não vai poder ficar até o final, acho que seria o caso de dar oportunidade para 
alguém que tiver alguma dúvida, quiser fazer algum comentário, enquanto a 
Michele ainda está aqui com a gente.

Participante NUJURES-USP – Carolina Fetchir: Eu posso só fazer um gancho 
com o que ela falou agora no final? Eu pensei “nossa, é isso”, porque, apesar 
de a gente ver que a JR é extremamente feminina, porque eu acho que ainda 
tem muito essa coisa de a JR ser ligada ao cuidado, em uma sociedade em que 
cuidar de alguma coisa é uma coisa da mulher, mas, nas questões dos cargos 
de poder, a maioria são homens e daí eu vejo que muitas vezes isso não se 
reflete, eles não têm um olhar cuidadoso para as relações de poder nas quais 
eles estão envolvidos. Eles acabam reproduzindo várias coisas, de não dar 
espaço, de não entender o processo como um lugar de fala na hora de falar 
da JR. Não existe a JR sem feminismo, sem uma crítica como a Michelle disse. 
Então, é só complementando, porque esse finalzinho aí, para mim, encerrou 
lindamente. Obrigada.

Michelle Karen Santos: Obrigada Carolina. Obrigada por essa compreensão. 
Eu acho que, de fato, não podemos esquecer as raízes da justiça restaurativa. 
O movimento de mulheres não estava ali à toa, né? Acho que vale a pena nos 
juntarmos com esses grupos de mulheres que têm pensado outras formas de 
justiça e realmente não há lugar só do direito. Às vezes achamos que só nós 
do direito estamos pensando outras formas de justiça, mas todas as mulhe-
res estão pensando, os movimentos estão pensando e tentando conciliar isso 
com a agenda de hoje. Eu trouxe essa parte final para o meu doutorado. Eu 
tenho tentado compreender o que esses movimentos entendem como justiça, 
o que eles podem agregar nessa nossa discussão e espero futuramente trazer 
um pouco para vocês sobre o que eu descobri também desse campo.

Participante 1 (P1) – NUJURES-USP: Então, eu queria ouvir um pouco sobre 
o que você percebe desse horizonte que o Judiciário vê. É uma crítica à puni-
ção? O que você vê desses juízes, dessa juízas, das equipes que são afetadas 
pela Justiça Restaurativa, que estão fazendo um bom trabalho, mas que, de 
repente, o horizonte deles não é o mesmo do que eu penso, do que você pensa. 
Enfim, qual seria esse horizonte? E mais uma vez, muito obrigada. Muito bom 
te ouvir, sempre aprendo mais um pouco. Muito bom.



▶ Sumário 61

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Michelle Karen Santos: Oi, P1. Obrigada pela pergunta. Bom, nesse campo 
aqui nosso, já terão múltiplos horizontes, né? Porque, de fato, a gente se 
aproxima de determinadas questões subjetivas e objetivas, tanto no nosso 
campo de atuação, quanto no nosso campo de reflexão, e isso vai fazer com 
que tenhamos múltiplos horizontes. Mas, às vezes, há pontos de ligação em 
comum que nos fazem estar em comunidade, fazer coletivamente algumas 
transformações sociais, mas esses grupos, de certa forma, vão se fragmen-
tar, e eu realmente não acho que seja um problema. Acho que a participação 
democrática representa isso. Alguns tensionamentos sobre horizontes dife-
rentes fazem com que a gente também se tensione sobre o que buscamos. 
No campo do Judiciário, esse horizonte também não é o mesmo, né? Não é 
só um horizonte de paz em casa, de reforço do sistema de Justiça Criminal, 
porque, como eu disse, essas pessoas são diferentes, projetam programas 
diferentes. As pessoas que atuam nem sempre têm o mesmo horizonte do(a) 
Magistrado(a) que coordena o programa. Então, ali dentro, também há múl-
tiplas percepções.

Tem a Magistrada que se afirma abolicionista penal e enxerga, na sua maior 
contradição, a atuação dentro do Poder Judiciário e que tenta, de alguma for-
ma, tirar a Justiça Restaurativa de dentro do Poder Judiciário. Então, começa 
a consolidar programa de Justiça Restaurativa para as vítimas, para dar um 
suporte, mas, no terceiro ano de atuação garante, através de uma proximi-
dade com o Município, que se crie um programa comunitário de Justiça na 
comunidade, para que as pessoas possam ser direcionadas para lá, capaci-
tando múltiplos facilitadores para dialogar sobre a convivência, e começa a 
promover diálogo sobre gênero, diversidade e raça, para tentar que esses fa-
cilitadores promovam outro tipo de abertura para as pessoas que vão chegar 
naquele núcleo. Então, nitidamente, essa pessoa é uma pessoa que está pen-
sando e está tentando, com as próprias mãos, tensionar o sistema de justiça 
e jogar as coisas para fora do sistema de Justiça, através dos seus poderes, 
numa posição de contradição. Então, já é ali um aspecto muito complexo para 
tentarmos observar e eu chamo esse campo de comunitário, mas ao mesmo 
tempo, é o Poder Judiciário fazendo política pública na sociedade, revelando 
uma linha muito tênue entre esses interesses.

Tem outra magistrada, que é magistrada que se afirma feminista, e ela está 
buscando ali uma outra possibilidade de ofertar algo diferente para as mu-
lheres. Então, ela está o tempo inteiro tensionando as capacitações: “Olha, 
as capacitações não podem ser generalizadas. A pessoa que faz formação 
em círculo, ela não pode aplicar o círculo em qualquer lugar. A pessoa que 
vai aplicar o círculo no meu Juizado, ela tem que ter formação em gênero e 
a formação tem que ter isso, isso e isso aqui”. Tensiona, tensiona, tensiona o 
Poder Judiciário, até o Poder Judiciário transformar os cursos de capacitação: 
a partir de agora, os cursos de capacitação vão ter um módulo específico so-
bre infância e juventude, sobre gênero, sobre raças, sobre múltiplas questões, 



▶ Sumário 62

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

que precisam de uma especificidade para sua atuação. E ela está ali, o tempo 
todo, dizendo: “Meu programa é para vítimas, o meu programa para as víti-
mas”. Então, ela está o tempo inteiro dizendo “meu foco é as vítimas, eu estou 
priorizando o grupo de mulheres, eu estou priorizando a possibilidade dessas 
mulheres dialogarem com os seus ofensores para que elas ressignifiquem a 
sua dor”. Só que, aí, vai ter um monte de contradição, porque essa pessoa, a 
Magistrada feminista que está tensionando, ela está tensionando sobre as 
estruturas de um poder que também revitimiza as mulheres, mas o horizon-
te dela, de uma Justiça Restaurativa, é diferente do horizonte da outra, que 
está buscando uma Justiça Restaurativa Comunitária, ela está buscando uma 
Justiça Restaurativa para as vítimas.

O horizonte do terceiro juizado já é outro. É a possibilidade de construir o 
maior programa que se tem conhecimento. Então, é um interesse de refor-
çar as bases do Judiciário e dizer: “Quando você bater às portas do Judiciário, 
você vai ter o que precisa ser entregue, que é a punição do seu agressor, mas 
você também vai encontrar Justiça Restaurativa aqui e vai sair daqui trans-
formado. Então, a concepção de Justiça Restaurativa ali é a de que a pessoa 
que passa por ali, não vai sair da mesma forma que entrou, vai sair dali uma 
pessoa diferente: uma vítima que agora sabe o que é violência, e vai entrar 
na linha de frente do enfrentamento de sua própria violência; e um agres-
sor, que não vai mais cometer violência, porque agora ele sabe que cometeu 
violência, e vai voltar para a sociedade de uma forma diferente, porque ele 
já foi punido e já passou pela Justiça Restaurativa. Então, se não tiver mais 
jeito para ele, aí pronto, né, a gente desiste. Esse programa é uma forma de 
fortalecer as bases do poder punitivo, trazendo à tona o que chamamos de 
cura. Na verdade, é a reabilitação que o Poder Judiciário está oferecendo 
agora, através da Justiça restaurativa.

Os horizontes ali dentro são diversos, mas têm um ponto em comum: tentar 
fortalecer essa Justiça Restaurativa de alguma forma, seja pela concepção 
da comunidade, seja pela concepção da vítima, seja pela concepção de um 
Poder Judiciário forte, que precisa oferecer o que as pessoas buscam em com-
plexidade. E aí olhamos para isso e pensamos: “Bom, os nossos horizontes são 
diversos, como é que vamos alinhar qualquer possibilidade de compreensão?”

Acredito que essa seja uma tarefa muito árdua, sendo uma tarefa para se 
fazer em coletivo. Que entre nós possamos buscar – e é um pouco o que te-
mos construído através do projeto da Justiça Restaurativa Crítica –, que essas 
pessoas ali dentro também estejam vinculadas a uma base mais crítica da 
compreensão do que é justiça e, aí, elas vão atuar dentro das suas contra-
dições, porque aquilo ali é Poder Judiciário. O Poder Judiciário é uma base 
estruturante de um Estado e ele vai reproduzir as suas mazelas. Não temos 
como dizer que isso não vai acontecer, mas é possível potencializar as práticas 
para diminuir os riscos.



▶ Sumário 63

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

É possível construir, né, é possível também transformar, a parte de dentro e 
a parte de fora. Os horizontes, eles são muito complexos, mas eu acho que 
esse horizonte, ele, às vezes também, ele é muito individual, porque nesse 
percurso, ao menos eu, muitas vezes desacreditei, mas o meu horizonte me 
levava a pensar que há muito ainda que construir, que eu posso fazer parte, 
participar disso. Então, o nosso horizonte, ele pode ser individual também, 
mas é nas lutas coletivas que vamos consolidar as nossas possibilidades de 
atuação e, aí, muitos de nós vamos precisar negociar. Nós vamos também 
precisar negociar as nossas convicções mais duras, mais engessadas para o 
agora, porque a intervenção, ela tem que ser permanente.

Eu tenho tratado o meu horizonte pessoal com muito carinho, porque ele 
realmente me faz levantar e vir conversar com vocês um pouquinho sobre 
algo que, lá atrás, eu já desacreditei um pouco. Então, eu acho que ao pen-
sarmos o nosso horizonte, nos aproximamos das lutas coletivas, abrindo mão 
das nossas individualidades para tentar trabalhar com a sua intervenção per-
manente no agora; acho que precisamos fazer em coletivo, pois a transfor-
mação mais estrutural, dentro da sociedade, nós vamos fazer juntos(as). Isso 
para mim é uma compreensão. Vocês podem não concordar comigo, mas eu 
tenho pensado assim, talvez aí voltemos para a minha história. O meu con-
tato com a Justiça Restaurativa é através do movimento social, e esse espaço 
não é o Direito, assim como não é o Poder Judiciário.

Participante 1 (P1) – NUJURES-USP: Nossa, maravilhoso. Obrigada pela 
resposta.

Adriana Borghi – NUJURES-USP: Vou aproveitar para te agradecer Michelle. 
Gostaríamos muito de seguir no diálogo contigo. Vou abrir a fala para Juliana, 
mas se você quiser trazer alguma reflexão de encerramento, pois terá que sair 
daqui a pouco, fica à vontade.

Michelle Karen Santos: Eu só quero agradecer, mais uma vez, o espaço. Es-
pero, sim, que permaneçamos em diálogo. Parabenizo o espaço que vocês 
vêm construindo e, com certeza, iremos ali nos encontrar no curso, né, e em 
muitos outros lugares coletivos que temos proposto. Eu agradeço a vocês. Um 
bom dia! Eu vou ficar aqui mais um tempo, pois quero mais uma vez ter a sor-
te de ouvir a Ju. Espero que continue sendo uma atividade, uma manhã bem 
produtiva. Uma beijoca em todos e todas.

Juliana Tonche: Pegando aqui o gancho da fala da querida Michelle, com fa-
las sempre muito potentes, eu queria começar agradecendo o convite. Agra-
decendo a todos os participantes do NUJURES-USP, mas especialmente a 
Adriana, a Fernanda – que eu acho que não vai estar aqui com a gente hoje, 
mas eu estendo meus agradecimentos a ela também, e dizer que é um prazer. 
Estou me sentindo em casa com pessoas muito queridas e é um grupo majo-
ritariamente formado por mulheres. Coisa boa.



▶ Sumário 64

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Bom, eu tenho aqui uma apresentação, para tentar organizar um pouco a 
minha fala. Eu pensei muito sobre que tema eu abordaria aqui hoje com 
vocês, levando em consideração que nós teríamos a aula do curso, que eu 
vou ter o prazer dividir com a Michelle, e a gente vai falar novamente sobre 
a questão da violência doméstica, violência de gênero e como é que a Justiça 
Restaurativa entra nesse campo. Mas eu pensei em fazer uma fala um pouco 
diferente. Eu pensei em fazer uma leitura mais geral, pensando o caminho 
que a Justiça Restaurativa tem percorrido aqui no Brasil, pensando como 
marco inicial o ano de 2005. O que mudou? O que não mudou? Então, a minha 
fala é um pouco essa e, é claro, eu posso puxar fios, a partir dessa história da 
JR, e falar um pouco das pesquisas que realizei e, mais para o final, a gente 
pode entrar nessa na questão da violência contra as mulheres, se vocês acha-
rem interessante.

Antes de eu começar a falar um pouco desse tema que eu escolhi para essa 
apresentação, para quem não me conhece, eu sou a Juliana Tonche e acho 
legal me apresentar e falar um pouco do meu lugar de fala, especialmente 
levando em consideração que eu estou aqui conversando com pessoas em 
que a maioria tem a formação no Direito. Eu sou socióloga, então a minha 
formação é em Ciências Sociais e o olhar que eu tenho com relação à Justiça 
Restaurativa é um pouco diferente nesse sentido. É um olhar a partir da So-
ciologia, mas eu sempre fui, de qualquer forma, uma socióloga muito xereta 
com relação aos temas do Direito. Então, eu acabei me enveredando pelo 
caminho da Justiça Restaurativa.

Seguindo, então, um pouco a linha da proposta, do que eu tinha pensado 
para essa conversa, vamos falar sobre os caminhos da Justiça Restaurativa no 
Brasil. Seria esse o título da minha fala, e o primeiro ponto que eu coloquei 
aqui é um ponto que eu acho que não tem como falar de Justiça Restaurati-
va sem passar por isso, porque é um desafio, que já aparece de pronto para 
quem quer começar, quem quer se dedicar a pesquisar a Justiça Restaurativa, 
trabalhar com Justiça Restaurativa, que é a questão das diferentes definições 
que passam por ela.

A gente não conta com um conceito único, fechado, do que é a Justiça Res-
taurativa e isso tem um lado muito positivo, que é o fato de que ela pode ser 
apropriada por diversos saberes, saberes emancipatórios. Então, ela ainda 
não opera como uma tradição no Direito, e isso é muito legal, porque jus-
tamente existe abertura para que as pessoas se apropriem do conteúdo da 
Justiça Restaurativa. Agora, por outro lado, isso sempre, claro, vai trazer para 
gente uma dificuldade inicial, que é: será que nós estamos na mesma página? 
Será que todos estamos de acordo em que, por exemplo, essa iniciativa é uma 
iniciativa de Justiça Restaurativa? O que a gente está chamando de Justiça 
Restaurativa? E isso traz muitas questões.



▶ Sumário 65

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Haverá autores que vão falar que ela é um movimento social, algumas pes-
soas vão atribuir à Justiça Restaurativa um tipo de valor, e a gente tinha, por 
muito tempo, essa definição mais tradicional: de Justiça Restaurativa como 
um modelo alternativo de resolução de conflitos. Muitos pesquisadores vão 
criticar essa noção de resolução, e, aí, tanto eu, quanto vários outros auto-
res, falávamos em gestão ou administração de conflitos. E esse foi um dos 
pontos da conversa que eu tive com a Michelle essa semana, inclusive para 
quem não assistiu fica o convite, a gente subiu um vídeo desse bate-papo no 
canal do JR Crítica, então, eu convido todos a vocês assistirem, comentarem, 
criticarem, divulgarem. O que nós discutimos, eu e a Michelle, foi justamente 
que essa definição, que passa por essa noção de alternativo, isso tem sido 
bastante criticado, porque, hoje, a gente sabe que a Justiça Restaurativa está 
sendo aplicada dentro do âmbito do Judiciário. Então, as pessoas argumen-
tam “Ah, então não é mais alternativo, porque ela não está sendo utilizada 
fora do Judiciário”.

E ontem, justamente, eu participei de uma banca de qualificação de mestra-
do, e isso também foi um ponto levantado na discussão. Uma professora le-
vantou essa hipótese de que a ideia de que a Justiça Restaurativa é alternativa, 
isso poderia levar a uma ideia de que ela é subalterna ou ela é marginal em 
relação ao nosso sistema de Justiça oficial. E o meu argumento, meu contra-
ponto a essa ideia, é que eu acho que a ideia de alternativo, ela não trata ne-
cessariamente de uma ideia de hierarquização, em que teríamos um sistema 
em relação de sobreposição ao outro. Eu acho que vale a pena não descartar 
de imediato esse conceito, essa ideia do alternativo, porque eu acho que ela 
nos lembra de que a Justiça Restaurativa pode ser usada como alternativa, no 
sentido de que ela é diferente, muito diferente do nosso sistema de Justiça 
oficial. São dois modelos de justiça que partem de pressupostos completa-
mente diferentes no que diz respeito à forma como nós vamos responder às 
violências, aos crimes e, por isso, eu acredito que a gente deveria reconside-
rar essa definição e essa ideia do alternativo, justamente para não perder de 
vista a potencialidade da JR enquanto um modelo crítico e que poderia ser 
inicialmente pensado como modelo destinado a substituir a forma de pen-
sar e a forma de agir do nosso sistema de Justiça oficial, pensando aí de uma 
perspectiva mais abolicionista. Então, essa seria uma consideração inicial que 
eu queria fazer, com relação ao termo e as concepções de JR.

Agora trazendo essa discussão para o Brasil, a gente sabe que no final da 
década de 90 já tínhamos iniciativas, algumas experiências, ideias aí, com 
relação à JR, mas o marco inaugural, que deu início à Justiça Restaurativa aqui 
no Brasil, foi a inauguração dos três projetos pilotos em 2005. Esses proje-
tos tiveram apoio do Ministério da Justiça, na época a Secretaria da Refor-
ma do Judiciário, em um acordo de cooperação com o PNUD da ONU. Então, 
esses três projetos aconteceram: um em São Caetano do Sul, em São Paulo, 
um programa que eu estudei um pouco mais a fundo na minha pesquisa de 



▶ Sumário 66

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

doutorado, mas teve também um piloto em Porto Alegre, no Rio Grande do 
Sul, que é um projeto super importante, uma referência, é um dos projetos 
mais consolidados no Brasil, que deu origem ao “Justiça para o Século 21” e, 
na época, o Núcleo Bandeirante no Distrito Federal.

Na minha pesquisa de iniciação científica, no final da graduação e que deu ori-
gem à monografia de conclusão da graduação, e depois, também, em minha 
pesquisa de mestrado, eu analisei um pouco esse contexto de vinda da Justiça 
Restaurativa. Na época, eu a definia como uma pauta, um conhecimento es-
pecializado ou uma expertise do campo do Direito, que justamente colocava 
em xeque uma certa ortodoxia nas profissões do Direito, que sempre se colo-
caram como profissões de uma neutralidade, como vocês sabem muito bem, 
e uma forte demarcação com o campo político. Então, na época, eu analisava 
a Justiça Restaurativa como um conhecimento que problematizava isso, essa 
ideia dessa neutralidade, desse descompromisso político.

A Justiça Restaurativa mexe um pouco com esse ideário profissional. Eu afir-
mei, na época, que essa expertise chega importada para o Brasil, e chega ins-
titucionalizada, pela alta cúpula na época, de pessoas com formação jurídica, 
que ocupavam posições estratégicas no Executivo. Essas pessoas consegui-
ram captar recursos e ela chega, portanto, verticalizada, o que contrasta mui-
to com todo esse ideário da Justiça Restaurativa, que é muito relacionado à 
democracia, ao popular, à autogestão dos conflitos, à recuperação da forma 
dialogal, dos círculos. Então, é interessante observar como a Justiça Restau-
rativa chega aqui no Brasil dessa forma que contrasta muito com os próprios 
princípios e valores relacionados à ela mesma.

E sempre foi assim. Isso é muito interessante, porque a Justiça Restaurativa, 
até então, nunca tinha sido verdadeiramente pensada pelas pessoas mais 
envolvidas com ela como um modelo para ser apropriado pelas comunida-
des. Na verdade houve algumas experiências, como o Dominic Barter, com a 
Comunicação Não-Violenta. Ele tinha um pouco essa perspectiva comunitária 
no início da JR do Brasil, mas, especialmente esses profissionais de Direito, 
eles acabaram moldando um caminho para a Justiça Restaurativa muito di-
ferente desse caminho por vias mais democráticas, vamos dizer assim. En-
tão, eu lembro que sempre quando eu conversava com as pessoas, com os 
profissionais mais envolvidos com a JR, eles me diziam: “ah, o único caminho 
para ela dar certo no Brasil é se ela for institucionalizada, é se ela virar uma 
política pública”.

Este sempre foi o caminho projetado para a Justiça Restaurativa aqui e essa 
profecia, estamos vendo que ela está se autorrealizando, ela está se concre-
tizando. A Justiça Restaurativa virou uma política pública nacional de justiça. 
Nós não sabemos se vai ser suficiente para ela se desenvolver integralmente, 
mas o que os meus interlocutores falavam lá atrás, isso está acontecendo.



▶ Sumário 67

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

E também não podemos nos esquecer de que essa vinda, esse início da Justi-
ça Restaurativa também está inserido em um contexto na época de discus-
sões sobre a reforma do Judiciário. Essa era uma pauta muito importante 
da década de 1990 e início dos anos 2000. Então, a JR também vem um 
pouco na expectativa de incentivar essa ideia de um Judiciário multiportas, 
de você fortalecer formas adequadas de resolução de conflitos de maneira 
que para cada tipo de conflito, há um público – fica ai uma provocação –, a 
gente tem formas específicas, que seriam melhores para gerir, administrar 
esses conflitos.

É claro que isso nos leva a pensar em várias hipóteses. Existe, de fato, esse 
discurso de que o Judiciário está saturado de processos e ainda há esse movi-
mento de incentivo para que esses conflitos sejam geridos em outros espaços, 
para que eles não entravem ainda mais um Judiciário que está saturado de 
processos. Não podemos nos esquecer de que existe também esse contexto 
de fundo, não só da JR, mas também das várias “formas alternativas de reso-
lução de conflitos”, como a mediação, a conciliação, etc.

Essa questão é bastante importante, esse movimento do Judiciário que é pre-
ciso questionar, porque é um movimento que quer distribuir os conflitos, mas 
não quer distribuir os recursos. Então, que tipo de reforma do Judiciário, ou 
que tipo de reforma do acesso à Justiça estamos querendo promover, quando 
a gente coloca a Justiça Restaurativa e a mediação (essa talvez menos), mas 
isso é muito forte na Justiça Restaurativa ainda, a questão do financiamento, 
das estruturas para os programas, o trabalho voluntário dos facilitadores. Eu 
vou passar por isso daqui a pouco.

Mas o que mudou de lá para cá? Muitas coisas mudaram. Dá para perceber 
mudanças nesse cenário. Primeiro, que ela passa a ser amplamente conhe-
cida, então isso é uma coisa boa de o Judiciário ter se apropriado da Justiça 
Restaurativa. Por exemplo, na minha pesquisa de mestrado, eu conto um 
pouco essa história, dessa vinda institucionalizada da JR – é claro que essa é 
uma leitura possível, pode haver outras – e isso preconizou essa apropriação 
depois, da Justiça Restaurativa pelo Judiciário, que foi muito bem documen-
tada, por exemplo, na tese da Raf faella Pallamolla. O lado bom de o Judiciário 
ter feito isso, ter abraçado essa causa da JR, é que agora quase todo mundo 
conhece, ou pelo menos já ouviu falar, em Justiça Restaurativa, algo que não 
era assim no início, lá nos idos de 2005.

Portanto, o Judiciário encampa essa pauta, tivemos essas resoluções do CNJ 
que são marcos importantes na história da JR no Brasil e ela passa a ser reco-
mendada para casos de maior complexidade – por favor entendam sempre, 
quando eu falo isso, entre aspas, porque a gente sabe dos perigos de rotular 
os conflitos de violências como de maior/menor complexidade, de maior/
menor potencial ofensivo, isso é tudo muito relativo –, mas, de fato, no iní-
cio, ela era mais direcionada para casos que envolviam conflitos escolares 



▶ Sumário 68

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

ou questões até criminais, infracionais, da infância e juventude, mas agora, 
a partir da resolução de 2016, há esse movimento e ela passa a ser pensada 
para casos mais graves como a violência de gênero, a violência doméstica, a 
violência contra as mulheres. E junto com isso parece haver maior esforço de 
sistematização dos dados, o que é muito positivo, porque essa é uma crítica 
que os pesquisadores faziam muito com relação aos programas, quer dizer, 
havia esse discurso de sucesso dos programas, mas a gente não tinha acesso 
aos dados, os dados não eram sistematizados, e, quando eles eram sistema-
tizados eles não eram divulgados. Então, havia essa questão e, agora, com 
o CNJ tomando a dianteira, percebemos que há um esforço nesse sentido. 
Então, a própria pesquisa do CNJ do ano passado, que mapeou os programas 
de Justiça Restaurativa no Brasil, é um exemplo disso que eu estou falando.

A partir dessa pesquisa é interessante observar o quanto ela se disseminou, 
via Poder Judiciário, importante destacar, mas o quanto ela se disseminou 
pelo país. Nessa pesquisa, dos 25 tribunais de justiça, que correspondem, aí, 
a 96% do total de respondentes, os que responderam ao CNJ, e três tribunais 
regionais federais, que correspondem a 60% dos existentes, possuem algum 
tipo de iniciativa de Justiça Restaurativa. Então, vejam que ela cresceu muito.

Agora, o que não mudou?

A leitura que eu faço, pelo menos com relação a esse cenário, é que essa 
questão da dependência dos programas em relação aos seus principais pro-
fissionais líderes, isso continua, isso persiste. Então, temos até uma situação 
que eu chamo de paradoxal no Brasil, que é a seguinte: a JR é uma política 
pública, mas que depende de iniciativas individuais e iniciativas pontuais, 
quer dizer, é um aparente contrassenso: como você é uma política pública, 
mas ao mesmo tempo você depende de um profissional, de um juiz, para 
continuar? É o que acontece.

Então, eu acredito que todos vocês, eu acho que a Michelle e todo mundo que 
trabalha com a justiça restaurativa provavelmente tem essa percepção. São 
alguns profissionais que se engajam com o modelo e que levam a dianteira 
desse programas, mas se aquele profissional, se aquele magistrado por al-
gum motivo muda de Estado, avança na carreira, a iniciativa fica prejudicada.

Temos também a questão do voluntarismo. A pesquisa do CNJ indica que pelo 
menos um quarto, mais de um quarto das iniciativas, 26% dos programas, 
contam com o trabalho voluntário das pessoas, e 22% em parceria com outras 
instituições, e 40% utilizam quadro próprio do pessoal para os programas. 
Então, essa também é uma fragilidade.

Não se está pensando a Justiça Restaurativa, em toda a sua complexidade, 
inclusive no que diz respeito à capacitação, formação dessas pessoas, re-
muneração, plano de carreira, nisso ainda avançamos a passos lentos, na 
minha opinião.



▶ Sumário 69

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Outro ponto é que as resistências continuam veladas. Eu acho que no início 
havia muita resistência à JR. Elas continuam, certamente, mas agora, mais do 
que nunca, elas vão ser resistências veladas. Então, é interessante observar, 
porque, lá no início dos anos 2000, até mais recentemente, até 2010, eu perce-
bia que, pelo menos nas minhas pesquisas, claro, com os meus interlocutores, 
que as resistência elas eram sempre no seguinte sentido: “eu acho muito in-
teressante a Justiça Restaurativa, mas eu não tenho tempo para me dedicar 
isso”, “poxa, eu achei a ideia da JR fantástica, mas olha, se você pensar bem, 
o trabalho que eu faço já é um trabalho que eu poderia chamar de Justiça 
Restaurativa”. Então eu percebia as críticas sempre de uma forma muito sutil, 
os movimentos contrários à JR sempre muito disfarçados.

É claro, porque a JR tem seus princípios filosóficos orientadores que são muito 
bons, então, é muito difícil encontrar uma pessoa que vai claramente te di-
zer “olha, eu não concordo com a Justiça Restaurativa”, “eu acho que tem que 
prender mesmo”, ”eu sou a favor da violência”, “eu acho que tem que prender”, 

“bandido bom é bandido morto”, nós temos sempre casos que não se encai-
xam nisso que eu estou falando, mas é muito difícil encontrar, pelo menos no 
contexto das pesquisas, pessoas que vão falar, que vão verbalizar dessa forma. 
Ninguém quer se comprometer falando mal de uma proposta que o próprio 
CNJ está apoiando agora.

Para falar sobre isso, na minha pesquisa de mestrado eu utilizei essa noção do 
transcrito oculto do James Scott, que é justamente essa oposição que não é 
explícita, mas que é sutil, velada, e que a gente percebe através desses comen-
tários: “eu não tenho pernas”, “eu não tenho tempo”, “eu não tenho recursos 
para trabalhar com isso, mas eu acho legal, eu acho legal quem faz”. Então 
eu imagino que essas resistências veladas, elas têm se acentuado ainda mais 
agora, porque agora tem o CNJ por trás e quem é que não vai apoiar um mo-
delo de justiça que o CNJ apoia? Então, não vai ter, certo?

Outro ponto que não mudou é que ela ainda não foi apropriada pela socieda-
de civil como um possível instrumento de fortalecimento do exercício demo-
crático. Então, o fato de o Judiciário ter se apropriado da JR pode ser muito 
bom por uma série de aspectos, eu vou dizer que esse movimento não é tudo 
ruim, claro, mas a gente percebe que essa questão de ela ser apropriada pela 
sociedade civil, isso ficou para trás. E é uma pena, porque talvez a maior po-
tencialidade dela esteja justamente na apropriação desse modelo em outros 
espaços, fora da esfera estatal.

E, por fim, as práticas ainda não estão impactando a hegemonia do Direito 
Penal. Então, especialmente para aqueles que compartilham comigo uma 
abordagem abolicionista penal, a gente acaba constatando aí que, apesar 
desses 15 anos de história da Justiça Restaurativa, ainda não conseguimos 
enfrentar a hegemonia do Direito Penal e, junto com ela, claro, todo um con-
junto de ideias e de práticas que sustentam esse Direito Penal.



▶ Sumário 70

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Infelizmente a Justiça Restaurativa, ela teria todo o potencial para romper 
com essa hegemonia, porque ela faz uma crítica substancial, ela pega na base 
do Direito Penal, certo? Mas a gente não consegue, não conseguiu ainda, fazer 
com que tivesse, de fato, um impacto, e isso é muito visível, especialmente 
na área da violência contra mulher. E é perceptível porque como a própria 
Michelle bem colocou, o que está acontecendo hoje é que nós temos uma 
série de iniciativas, que a própria Lei Maria da Penha já previa, de trabalho 
com agressores e com vítimas, que eu acho que são trabalhos importantís-
simos, eu não quero desmerecer esses programas, mas podemos considerar 
isso Justiça Restaurativa? E se a gente considerar que sim, é uma Justiça Res-
taurativa que não está afetando o processamento criminal dos casos. Ela está 
sendo utilizada como uma prática acessória, complementar ou subalterna 
ao processamento criminal dos casos. Então, esse é um ponto que merece 
reflexão também.

Eu já vou encaminhando para o final de minha fala, mas eu queria contar que 
estou realizando uma pesquisa com a professora Kátia Mello, da Universida-
de Federal do Rio de Janeiro, em que fizemos um levantamento da produção 
acadêmica sobre JR no repositório de teses e dissertações da Capes, desde os 
anos 2000. Nós estamos analisando o que se produziu na academia a respei-
to da mediação de conflitos e Justiça Restaurativa em um período de duas 
décadas e foi uma pesquisa muito legal. Vamos apresentar os resultados da 
pesquisa agora na ANPOCS, que vai acontecer em dezembro. Sem dar muitos 
spoilers, mas eu queria contar para vocês alguns achados da nossa pesquisa. 
Eu acho que pode ser interessante porque eu tentei fazer na minha fala um 
panorama da JR no campo de sua aplicação, ou seja, das práticas, e agora eu 
queria falar um pouco do que a gente percebeu com relação aos caminhos 
que foram tomados da perspectiva da acadêmica, da perspectiva da produ-
ção científica.

O primeiro achado foi que há um aumento perceptível dos pesquisadores 
no tema. Isso acompanha a própria disseminação da Justiça Restaurativa no 
Brasil. Desde o início dos anos 2000, especialmente no segundo decênio, a 
partir de 2010, a gente tem uma curva ascendente e você percebe um grande 
número de pessoas pesquisando esses temas, tanto a mediação de conflitos, 
quanto a Justiça Restaurativa. Os temas têm abrangência nacional e isso é 
muito interessante, porque esse quadro acompanha outros temas, no sentido 
de que o Sudeste ainda é a região que mais produz, mas, no caso tanto da 
mediação de conflitos, quanto Justiça Restaurativa, temos alguns estados 
do Nordeste que estão produzindo muito, que são polos irradiadores de sa-
ber sobre mediação e Justiça Restaurativa. No caso da Justiça Restaurativa, 
a UFBA, especialmente a Faculdade de Direito da Universidade Federal da 
Bahia, e como já deu para perceber, e a gente já imaginava, era uma hipó-
tese de pesquisa, há um predomínio da área do Direito, com relação às ou-
tras áreas do conhecimento. Já era uma hipótese. Mediação de conflitos, e 



▶ Sumário 71

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

especialmente a Justiça Restaurativa. É claro que é um tema que atrai mais 
pessoas da área do Direito e isso faz com que tenhamos também uma maioria 
de trabalhos com abordagem teórica, comparativamente às abordagens com 
trabalho de campo, com uso de dados empíricos.

O que eu e Kátia estamos propondo de reflexão é que isso não se dá somente 
porque o Direito é a área predominante, isso acontece também pelas difi-
culdades que os pesquisadores muitas vezes enfrentam para fazer trabalhos 
empíricos nesses temas. Então, esse é um ponto que não pode ser desconsi-
derado. Por exemplo, Kátia pesquisou mediação em perspectiva comparada, 
um estudo entre Brasil e Argentina, e ela conta como na Argentina, nas ses-
sões de mediação, quem define se o pesquisador pode ou não assistir são as 
partes que estão ali em disputa, em conflito. Aqui no Brasil não. Aqui, a partir 
dessa ideia do segredo de justiça ou sobre a confidencialidade do círculo, per-
cebe-se como muitas vezes não existe abertura para que se façam pesquisas 
sobre as práticas, sobre as formas como esses modelos de Justiça estão sendo 
aplicados. Essa é uma questão importante para a gente discutir.

E para finalizar, eu vou passar rápido porque é muito conteúdo e eu já me es-
tendi muito, mas apenas quero contar para vocês que a partir da Sociologia eu 
tive vários olhares em relação à Justiça Restaurativa. Então, no meu mestrado 
eu ainda estava dentro dessa subárea, que é a Sociologia das profissões, e 
como pontos principais dessa pesquisa eu destaco: primeiro, como eu já con-
tei para vocês, eu na época analisei a JR enquanto uma expertise que se liga à 
uma heterodoxia nas profissões do Direito e que provoca tensões e conflitos, 
como de fato eu observei, e ela chega institucionalizada, verticalizada. Eu 
também pude analisar como acontece o manuseio de significados sobre a Jus-
tiça Restaurativa e isso também é muito rico de um ponto de vista sociológico, 
porque mostra como é uma forma de agência desses indivíduos. Então essas 
diferentes definições de JR acabam proporcionando uma dinâmica para esse 
campo que está em construção, e falei também das resistências veladas, isso 
foi outro ponto que eu acho interessante e que apareceu na pesquisa.

Depois, no doutorado, eu tive a oportunidade de estudar o programa de São 
Caetano do Sul (SP), que era muito voltado para área da infância e juventu-
de, especialmente conflitos que aconteciam nas escolas. O que eu percebi foi 
uma situação em que, e isso não foi só comigo, mas outras pesquisas perce-
beram também, e não só com relação à Justiça Restaurativa, mas com a me-
diação igualmente, enfim, é que parece que há uma tendência dessas formas 
alternativas mimetizarem as práticas oficiais de justiça. Elas copiam aspec-
tos que são concernentes aos ritos oficiais. Então, isso foi algo que apareceu 
quando eu estava observando círculos com crianças e adolescentes. Muitas 
vezes os círculos infelizmente eram permeados por momentos de discipli-
narização daquele adolescente, que é a tônica das audiências nas varas da 
infância e juventude.



▶ Sumário 72

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Agora, o que é preciso repensar, quando eu faço essa crítica, é que eu não es-
tou aqui individualmente querendo culpabilizar ou apontar uma deficiência 
na formação ou na atuação daqueles facilitadores. Inclusive foi muito bom 
eu ter ido para o Canadá e ter começado a utilizar o referencial teórico da 
Racionalidade Penal Moderna, porque foi através dessa teoria que eu come-
cei a perceber que todas as dificuldades que a Justiça Restaurativa enfrenta, 
por exemplo, essa questão da mimetização, não são problemas internos da 
Justiça Restaurativa, eles são problemas que vem dessa hegemonia da racio-
nalidade penal, dessa outra forma de pensar os conflitos, que vem do Direito 
Penal. Então, quando os facilitadores fazem isso, eles não fazem intencional-
mente, eles não fazem porque eles querem disciplinar os jovens, eles fazem 
isso porque eles estão repetindo um padrão de atuação que é a referência, 
que é o que já se conhece, que é o terreno comum, que a gente está acostu-
mado a pisar.

A Justiça Restaurativa tem que enfrentar, de fato, uma cultura muito forte de 
institucionalização dos conflitos, de realização do B.O., de processar as partes 
quando possível, e essa ideia de que, para os conflitos ou as violências serem 
devidamente processadas, elas precisam passar pelo sistema de Justiça ofi-
cial. Então, dentro dessa lógica, o meu caso só é realmente importante se ele 
for apreciado por um juiz. E isso passa, lógico, pela própria concepção de que 
a melhor resposta para um crime é a pena, é a punição, e preferencialmente 
uma punição que implique uma prisão e um sofrimento.

A Justiça Restaurativa tem que enfrentar tudo isso. E são barreiras enormes. 
Por isso não é possível falar que esses problemas são internos à Justiça Res-
taurativa, porque eles não são, eles são problemas que aparecem quando a JR 
tenta enfrentar a hegemonia dessa outra forma de processar os conflitos, os 
crimes e as violências, que é, enfim, o modelo que nós conhecemos do sistema 
de Justiça Criminal.

Outras coisas que eu percebia: a questão da presença virtual do juiz, mesmo 
que ele não estivesse participando do círculo, o tempo todo se falava do juiz 
para tentar dar uma legitimidade para as pessoas com relação aquele ritual. 
Eu também escutei muitas vezes as facilitadoras utilizando o modelo de Jus-
tiça oficial como uma ameaça, o que é algo que a Michelle também percebeu 
no campo dela. Então, essas facilitadoras dizendo assim para o adolescente: 

“olha, esse círculo é uma chance que o juiz está te dando de você resolver o 
seu problema de forma mais tranquila; se você fizer de novo, não vai ser as-
sim, vai ser pelas vias oficiais” e é um tipo de discurso que infelizmente acaba 
passando a ideia de que eles estão participando de um ritual que é menos 
qualificado, que é menos importante “se você fizer de novo não será mais por 
essa forma, aí você vai passar pelo juiz”. Às vezes, eu também percebia uma 
certa dificuldade dos facilitadores em tratarem as situações quando não era 
muito bem definido o papel de quem era vítima, quem era o ofensor ali, o 
que é mais um resquício do nosso modelo de justiça, que é esse objetivo de 



▶ Sumário 73

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

busca da verdade. Muitas vezes parecia que as facilitadoras queriam saber 
quem estava falando a verdade, e quem estava mentindo, nos casos em que 
os discursos não coincidiam, para descobrir realmente o que aconteceu e isso 
também vem da nossa tradição no Direito, da civil law. Isso vem da tradição 
do direito continental, talvez francês mais especificamente, em que há essa 
ideia de que existe uma verdade que está oculta aí pelas diferentes versões, 
e que precisa vir à tona.

E agora no pós-doc, essa pesquisa que eu estou realizando para pensar Justiça 
Restaurativa no tratamento dos casos em que envolvem a violência contra 
mulher. Eu estou delineando quatro principais linhas argumentativas que as 
pessoas que são contra a Justiça Restaurativa utilizam para se contrapor ao 
modelo e eu continuo utilizando esse referencial teórico da Racionalidade 
Penal Moderna, que é fantástico para pensar a violência contra mulher. Isso 
acontece porque, como ainda estamos em um processo de tentar legitimar 
a importância de se garantir a vida das mulheres, a Justiça Restaurativa tem 
grande dificuldade de se instalar. Isso porque, infelizmente, ainda vivemos 
em uma sociedade em que o reconhecimento dos direitos passa pela resposta 
penal que se dá à violação daqueles direitos. Então, para muita gente, aplicar 
a Justiça Restaurativa nesses casos seria sinônimo de você falar que a violên-
cia contra a mulher não é importante, do ponto de vista social. Então como é 
que a Justiça Restaurativa desmonta esse tipo de obstáculo, que é um obstá-
culo cognitivo, que está no entendimento das pessoas sobre o que significa 
justiça? É muito difícil, é muito complicado.

Por isso, vejam que se a Justiça Restaurativa tem um potencial enorme de 
crítica ao nosso Direito penal, na mesma proporção de suas potencialidades 
serão as barreiras que ela vai ter que enfrentar para se defender e para se 
colocar no campo. E com essas provocações eu termino a minha fala agrade-
cendo novamente pela oportunidade.

Adriana Borghi – NUJURES-USP: Muito bom, Juliana, adorei. Adorei essa cha-
ve final, porque eu faço um paralelo com essa dificuldade de implementação 
e de interpretação do Estatuto da Criança e do Adolescente, que é a mesma, 
mas por outro prisma, pelo prisma da menoridade, e a gente acaba tendo 
as mesmas dificuldades de implementação de uma lei que aposta em outro 
paradigma. Então, eu gostei bastante.

É muito bom poder ouvir seu percurso. A gente se conheceu lá em São Cae-
tano do Sul, né? Agora, não me lembro se era na época do seu mestrado ou 
doutorado.

Juliana Tonche: A gente se conhece desde a pesquisa de Mestrado, não foi? 
Desde 2008/2010. Há pelo menos 10 anos.

Adriana Borghi – NUJURES-USP: Daí ver todo esse seu percurso, eu achei 
bem potente, muito legal que você trouxe essas reflexões. Eu estou ansiosa 



▶ Sumário 74

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

para ler agora essas novas ideias, mas eu vou parar de falar e vou abrir a pala-
vra. Agradeço demais a generosidade de vir aqui. Passo a palavra.

Carolina Fetchir – Participante NUJURES-USP: Dava para ter anotado cada 
tópico, para ter comentado zilhões de coisas, mas uma coisa que eu achei 
curiosa é que, aqui na prática, eu já reparei nesses comentários velados, mas 
eu vejo também muito na cara, o tempo todo, que “não existe Justiça Restau-
rativa”, que “é ridículo”, que “não vou fazer”, e eu não sei se você abordou isso 
em algum momento na pesquisa, os cursos de Justiça Restaurativa Compul-
sórios. Eu atuava em Tatuí e a gente fechou uma turma de 75 pessoas, muito 
grande, em 2018, e tinha muita gente ali, mas muita gente mesmo, que não 
queria estar ali, e tudo bem. É legal porque teve gente que mudou de ideia, 
mas a maioria não. Então é o quanto tem também disso: uma cota da galera 
que trabalha na rede e que vai fazer o curso. No fim, eu fico pensando nisso 
e também, em termos de formação, eu fico pensando o quanto é complica-
do isso, a gente vai ter uma fiscalização das formações, entendeu, o quanto 
isso talvez não seja muito restaurativo. Mas o quanto tem formação falha 
e o quanto tem essa JR que não tem uma visão crítica, que não olha para as 
relações de poder, entre tantas outras coisas, e facilitadores que acabam co-
locando em prática essa JR vazia, rasa, que não é JR, é só uma prática ali que 
tem um círculo e Ok. Então, não sei, eu estou pensando em muita coisa, bom, 
vou parar por aqui.

Juliana Tonche: Nessa questão das capacitações, eu acho que as críticas que 
as pesquisas acadêmicas estavam fazendo ressoou, tanto que a Michelle es-
tava contando para a gente que agora existe essa exigência de uma formação 
específica. Então, quem vai aplicar a Justiça Restaurativa em caso de violência 
doméstica, tem que ter uma formação em gênero e aí, claro, não só quem vai 
aplicar uma prática restaurativa, todos os profissionais do sistema de Justiça 
que trabalham nesses casos deveriam ter também, mas até agora isso não 
era discutido. Então, parece que agora há uma preocupação um pouco maior 
com relação às capacitações.

E fazendo a comparação de novo, conversando com a professora Kátia Mello, 
ela disse que na Argentina as pessoas que vão fazer mediação, Justiça Res-
taurativa, e não estou querendo aqui dizer que todo mundo precisa ter dou-
torado, não é isso, mas ela contou que lá essas pessoas faziam pós-graduação, 
ou seja, eram pessoas como a formação muito sólida. Então, o que eu quero 
dizer, na verdade, não é que a gente deveria ter uma exigência nesse sentido 
de titulação, não é isso, mas isso mostra que, naquele país, se reconhece a 
complexidade e o alto nível de exigência que aquela atividade exige. Então, 
é nisso que a gente tem que pensar, porque que aqui no Brasil a gente está 
fazendo capacitação de 2 ou 3 dias? Isso acontecia.

Um ponto que eu sempre trago nas minhas pesquisas é a situação em que os 
recursos são concentrados, especialmente no momento inicial dos projetos, 



▶ Sumário 75

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

então o que acontece? Tem o dinheiro para o momento da capacitação, de 
formação, então você incha aquele setor que promove este tipo de trabalho. 
Resulta disso que temos muitos grupos interessados em fazer capacitação, 
fazer formação, mas depois os programas não têm recursos para continuar, 
e é uma qualificação, é uma formação que tem que ser continuada, porque é 
preciso acompanhar o dinamismo das transformações sociais.

Havia até um clima de disputa entre os grupos que promoviam as capacita-
ções. É por isso que você tinha essa situação de dificuldade para fazer um 
mapeamento, onde tem, onde não tem um programa de Justiça Restaurati-
va, porque, a todo momento, você ouvia falar: tem em tal e tal lugar, em tal 
região, tal cidade, as pessoas estão começando um programa e, ao mesmo 
tempo, ouvia muito “poxa, tal lugar infelizmente desarticulou. Parece que 
não tem mais”. Então, é difícil você promover um clima de estabilidade para 
as práticas quando você tem recursos esporádicos e mais direcionados para 
essa fase inicial. Lá em São Caetano do Sul, as facilitadoras falaram que no 
início do programa elas não recebiam nenhuma ajuda de custo, de remune-
ração, para fazer a atividade e gastavam com condução, alimentação. Quer 
dizer, poxa, você paga para trabalhar? É claro que tem uma dimensão ali do 
reconhecimento social, de uma valorização pessoal, eu sei que existe essa 
dimensão. Muitas pessoas veem isso como uma missão, como um projeto de 
vida e eu acho isso muito legal, mas não podemos, com isso, mascarar todas 
essas deficiências estruturais.

Carolina Fetchir – Participante NUJURES-USP: Eh, e como você baseia uma 
política pública em voluntariado, né? Fica, sei lá, uma exploração mesmo, por-
que como tem voluntário, aí não precisa investir nisso, porque o pessoal faz de 
graça, é uma missão de vida, aí todo mundo é “gratiluz”, aí você acaba enfra-
quecendo a própria política pública. Quer dizer, essa é minha visão da questão.

Juliana Tonche: O que eu ia falar sobre isso, que talvez seja um pouco preo-
cupante, é que até esses processos das formações e das capacitações, isso 
está ocorrendo dentro do próprio Judiciário. Isso está virando uma coisa to-
talmente interna ao Judiciário. Eu fui fazer uma formação em outro estado e, 
em uma entrevista, uma juíza me falou que era muito caro capacitar, formar. 
Então, aquele curso que nós chamamos de FOFO – Formação de Formadores 

– começou porque era muito caro trazer pessoas para formar. Então, o que 
estão fazendo? Formando pessoas ali dentro para formar outras pessoas, e 
aí vira uma coisa totalmente endógena. Não sei até que ponto isso é bom ou 
não, eu só estou jogando aqui para vocês esse movimento que eu também 
tenho percebido.

Participante 2 (P2) – NUJURES-USP: Juliana, eu tenho uma pergunta. Você 
falou em algum momento que as práticas não afetavam a hegemonia do Di-
reito Penal e, recentemente, colocaram na graduação uma disciplina justa-
mente para explicar sobre Justiça Restaurativa e sobre as práticas, mas uma 



▶ Sumário 76

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

coisa que me chamou muita atenção, quando os professores explicavam, é 
que chegaram até a colocar no slide dizendo que “não, a gente não acredita 
que substitua o sistema penal”. E é justamente o eu queria saber de você, se 
você acha que é possível criar esse caminho que não afete de maneira nenhu-
ma o direito penal, porque é uma coisa que, para mim, ficou extremamente 
paradoxal quando eles colocaram esse tipo de questionamento, porque eu 
vejo como coisas completamente distintas, então é difícil enxergar assim, 
mas queria saber de você.

Juliana Tonche: Eu tenho uma perspectiva, acho que já ficou claro, abolicio-
nista penal e, por isso, eu concordo muito com a Angela Davis quando ela diz 
que a luta abolicionista não pode se dar em uma aposta única. É muito com-
plicado achar que a Justiça Restaurativa dá conta da completa substituição 
do Direito Penal e é por isso que ela vai falar que a luta tem que ser em várias 
frentes. Temos que trabalhar as escolas, pensar no trabalho social mais am-
plo, enfim, é por isso que eu acho que o investimento tem que ser de Justiça 
Restaurativa também em outros espaços, fora do Poder Judiciário. Talvez a 
grande potência dela esteja aí, mas uma vez que ela esteja atuando junto, 
paralelamente ou competindo com o nosso sistema de justiça, é preciso tam-
bém aproveitar esse espaço, para tentar provocar mudanças e, pelo menos, 
tentar reduzir o recurso ao encarceramento.

Mas, infelizmente, eu não estou vendo a Justiça Restaurativa impactar e, aí, o 
referencial teórico da Racionalidade Penal Moderna (RPM) também me per-
mitiu perceber que até hoje a história do nosso direito penal mostrou que 
todas as tentativas de inovação sucumbiram, elas foram englobadas pela 
hegemonia do Direito Penal. Então, a Lei 9.099 e todos os institutos despena-
lizadores ou, ainda, outras tentativas de reforma não deram conta de compe-
tir e ganhar em relação a essa hegemonia, mas ainda estamos escrevendo a 
história da Justiça Restaurativa. Até o momento a gente ainda não conseguiu, 
mas quem sabe talvez agora a gente consiga? Mas é uma batalha dificílima.

A Justiça Restaurativa está sendo aplicada sempre como acessório ou com-
plementar, em paralelo ao processamento criminal dos casos. O número com 
relação às prisões continua aumentando, então precisamos pensar nisso. Eu 
vejo a Justiça Restaurativa como tendo potencial de completa substituição 
sim, porque o que que a teoria da RPM vai falar para gente? Que o núcleo duro 
do Direito Penal está nessa ideia de que o direito de punir virou uma obriga-
ção de punir, então você tem uma associação imediata entre crime e pena, 
e não pode ser qualquer pena, tem que ser uma pena que implique algum 
tipo de sofrimento para o culpado, especialmente a prisão, melhor ainda se 
for a prisão. Então quando a Justiça Restaurativa fala que o mais importante 
é restaurar as relações e que as formas de restauração podem ser múltiplas, 
fora da chave da punição, pronto! Você rompeu com aquele núcleo duro do 
Direito Penal. Por isso que eu comecei a minha fala questionando: será que a 
gente realmente descarta o adjetivo alternativo para a Justiça Restaurativa? 



▶ Sumário 77

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Corremos o risco de “jogar o bebê com água no banho” porque eu acho que, se 
deixar, o movimento vai ser esse tipo de discurso: olha, a Justiça Restaurativa, 
no final das contas, não é mais uma alternativa, ela é algo que vai melhorar a 
prestação do serviço de jurisdicional. Sempre tento pontuar que, tudo bem, 
acho válido que a JR seja aplicada dessa forma. Eu acho que qualquer tipo de 
intervenção, ainda que acessória, pode ser boa, mas não vamos esquecer que 
ela não precisa ser só isso, ela pode ser muito mais.

Adriana Borghi – NUJURES-USP: Eu achei muito boa, P2, essa pergunta e 
agradeço à Ju pela resposta, mas a gente precisa realmente refletir sobre 
esse lugar hegemônico do Direito. Ainda mais como penalistas e criminalis-
tas. É quase um grito de socorro que eu ouço, porque quais são os dados que 
comprovam esse slide que P2 mencionou? Por exemplo, não acreditamos na 
substituição, certo, mas com que fatores, com que elementos, quais são? E, aí, 
entra um contraponto, esse de sempre estarmos fazendo pesquisas teóricas. 
Então, na teoria, realmente a gente consegue comprovar algumas coisas, mas, 
na prática, a gente viu aqui, pelo que a Michelle e a Juliana trouxeram, que as 
tensões são muito mais complexas e as pessoas procuram coisas muito mais 
complexas do que a teoria pode responder. Então, achei bem legal esse ponto, 
para pensarmos.

Para você saber, Juliana, já que no começo do encontro eu não consegui falar, 
nesse segundo semestre de 2020, devido às limitações da pandemia, estamos 
tentando desenhar, a partir de pequenos grupos temáticos que formamos 
aqui, alguns caminhos de pesquisa que não sabemos se a resposta vai ser 
exatamente uma pesquisa tradicional, ou um podcast. Cada grupinho tem 
pensado o seu formato, estamos partindo de uma perspectiva mais livre nes-
se sentido, mas o objetivo é tentar responder ou contribuir, tentar devolver 
para a comunidade algumas dessas aflições que chegam até nós, e também 
como a gente ouve as pessoas que estão pensando.

Participante 1 (P1) – NUJURES-USP: As duas falas foram de muita potência. 
Nossa, eu fico aqui borbulhando de reflexões. Você, Juliana, trouxe informa-
ção sobre a capacitação dos facilitadores, que muitos têm pós-graduação 
e que, realmente, não é uma questão de título, mas é só para ver o quanto 
é levada a sério a questão da Justiça Restaurativa na Argentina. Mas tem 
uma coisa que eu fico pensando: o quanto existe a desvalorização de outros 
saberes, como os saberes orais, os saberes populares, dos povos tradicionais, 
que são os lugares de onde também saem muitas dessas práticas dialógicas. 
Então, eu fico pensando no quanto que a gente fica nesse impasse, em cima 
do muro, em que, por um lado, é muito importante ter essa valorização de 
perceber que realmente há um aprofundamento dos estudos e, por outro, 
também esse saber ser visto porque é, mais uma vez, a hegemonização de 
quem produz na academia, reproduzindo aí as estruturas do homem branco, 
o lugar da branquitude.



▶ Sumário 78

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Juliana Tonche: Eu concordo totalmente, P1, e essa parte da Justiça Restau-
rativa é muito invisibilizada.

É muito curioso, porque, na Nova Zelândia, no Canadá, que são países com 
uma tradição autóctone muito forte, a JR lá é muito ligada a essas questões 
mais tradicionais e, aqui no Brasil, em que também a nossa cultura autóc-
tone é uma marca nacional, é uma questão forte, apesar do genocídio que 
promovemos com relação a esses povos, mas, a JR não passa por isso aqui. 
Inclusive a história da JR que se conta aqui no Brasil é uma história muito 
branca, ocidental. As principais referências são Kay Pranis, Howard Zehr, mas 
e os saberes produzidos no continente africano? E na África do Sul, os mode-
los Zwelethemba, as comissões de verdade e reconciliação? Acho que a gente 
precisa retomar essas experiências.

Eu acho, inclusive, que se a gente quer dialogar com o movimento feminista 
e movimento feminista negro, a gente não conseguir fazer isso se não recu-
perarmos essa história, que é uma história da Justiça Restaurativa também. 
E esse preconceito com saberes orais e tradicionais, isso está na academia 
inclusive, porque eu já vi apresentações em que o pesquisador criticava, até 
em tom jocoso, o fato de que nas capacitações os juízes ficam em círculos, se 
abraçam e tem dinâmicas como a dos gravetos. E aí você pensa: poxa, mas 
sua formação é em Antropologia, você luta contra o preconceito, a visão an-
tropocêntrica em relação a essas culturas, e, aí, quando você tem um modelo 
de justiça que tenta, de alguma forma, recuperar e trazer isso, você acha isso 
engraçado, acha curioso? É um contrassenso, mas acontece.

Participante 3 (P3) – NUJURES-USP: Eu estou ouvindo você, e as coisas muda-
ram, mas a gente continua com os problemas fundamentais, eles continuam 
os mesmos. Eu acho que nosso principal obstáculo é mesmo cultural. A gente 
realmente precisa pensar em como trabalhar a mudança de cultura, porque a 
gente tem um método, a JR tem um potencial, consegue pegar o núcleo duro 
do sistema penal, mas só consegue oferecer, na verdade, se estiver em uma 
perspectiva política de mudança de modo de pensar e fazer, porque senão ela 
só vai repetir, ou vai piorar, ou vai punir mais ainda. Eu acho que a proposta 
de utilizar JR subsidiariamente só reforça, é só uma forma de punir um pouco 
mais: vamos fazer o cara chorar um pouquinho para ver se a pena funciona 
mais. Enfim, eu não tenho acompanhado tantas experiências assim de JR, o 
meu lugar é mais da mediação, mas eu realmente acho que a subsidiariedade 
não é tão interessante assim, ela não vai validar tanto essas experiências. Eu 
acho que a gente precisava – mais do que ficar batendo o pé na JR – é bater o 
pé nessa mudança de perspectiva; então, como é que a gente faz isso? Eu acho 
que quando a gente fala que o abolicionismo penal só vai conseguir funcionar 
se tiver várias lutas complementares, eu acho que é por aí, de conseguir arti-
cular essas lutas também, porque eu acho que é uma questão que as outras 
não estão articuladas, elas estão cada uma em seu cantinho. Então, tem a JR, 
que pode instrumentalizar essa possibilidade, mas, por si só, não dá conta. 



▶ Sumário 79

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Enfim, eu saio dessa conversa um pouco com essa sensação, eu acho que eu 
já estou até cansada de ouvir que o problema é sempre o mesmo. Passam 
dez, quinze anos, e a gente continua falando a mesma coisa; mas, sim, histo-
ricamente, isso é um tempo curto, é verdade, mas, enfim, precisamos traçar 
outras estratégias, eu acho.

Juliana Tonche: Com certeza, P3. Um dos trechos que mais me impactou, 
acho que da última leitura que eu fiz da Angela Davis, é quando ela diz que 
enquanto tivermos escolas que estão mais preocupadas com a segurança do 
que com educação, nós estamos preparando as pessoas para irem para a pri-
são. E eu acho que isso ressoa muito, justamente em um contexto em que a 
gente discute a militarização das escolas. E, ao mesmo tempo, isso me faz re-
forçar essa ideia de que, apesar de todos os problemas que eu vi, o espaço da 
escola é um dos com maior potencial para a Justiça Restaurativa, mediação, 
esses conteúdos emancipatórios florescerem. Você que trabalha nas escolas, 
P3, eu acho que esse tem que ser o locus privilegiado de aplicação da JR, de 
investimento, da nossa parte, inclusive.

Participante 4 (P4) – NUJURES-USP: Juliana, eu fiquei pensando a respeito 
das capacitações. Quando eu fiz uma capacitação, foi pelo Tribunal de Justiça, 
e, para mim, foi um pouco chocante na época, porque contrastava muito com 
a expectativa que eu tinha de uma capacitação dentro do Poder Judiciário, 
que é mais formal, e é uma outra lógica, ainda mais que era utilizado o círculo 
de construção de paz. Isso, para mim, em um primeiro momento, foi de muito 
estranhamento. Mas essa discussão sobre o colonialismo que é feita na aca-
demia, as influências, a questão dos saberes tradicionais pouco valorizados, 
isso não é discutido nas capacitações, pelo menos foi a visão que eu tive. Você 
acha que, de alguma maneira, isso poderia ajudar a compreensão de quem 
conhece a JR?

Juliana Tonche: Eu não sei, P4, se eu entendi exatamente o que você tá colo-
cando, mas eu me lembro do trabalho, acho que era da Raf faella Pallamolla 
também, que fala justamente dessa hegemonia da metodologia da Kay Pra-
nis no Brasil. Isso dominou completamente as capacitações e eu acho que 
aquelas feitas no âmbito do Judiciário seguem essa metodologia também. 
Então, por mais que a gente tenha uma outra atividade, que faça uma menção 
a algum ritual mais ancestral, não sei, fica como uma provocação para nós, 
para o NUJURES, para que a gente tente desconstruir um pouco essas hege-
monias, porque isso vai contra justamente a proposta da Justiça Restaurativa 
de procurar outras fontes, outras referências.

Em princípio, a única pesquisa que conheço sobre essas formas mais tradicio-
nais de gestão de conflito no Brasil é da Débora Eisele Barberis.

E uma coisa que eu ia comentar, também, é o quanto o próprio círculo é algo 
altamente revolucionário. Não é só um círculo, se você for pensar em relação 
às estruturas dos poderes estabelecidos, as formalidades, as hierarquias, os 



▶ Sumário 80

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

símbolos do nosso sistema de Justiça. E você colocar as pessoas para conver-
sarem nos círculos, isso é altamente revolucionário. Na escola também, Fou-
cault tinha dito que o poder disciplinar passa por todos espaços: está na prisão, 
está na fábrica, está na escola; então, isso não é algo de pouca importância. 
Também já aconteceu de eu apresentar trabalho usando o referencial teórico 
da racionalidade penal moderna, de falar de como a Justiça Restaurativa foge 
dessa lógica, e tudo mais, e a pessoa me acusar de não estar fazendo ciência: 

“você está fazendo apologia”. E, aí, eu pensei: “Poxa vida, lá no início, quando 
eu fazia uns trabalhos mais críticos, com relação ao que eu estava enxergando 
das práticas de Justiça Restaurativa, aí o meu trabalho estava inserido dentro 
do que se considera a ciência, não tinha nenhum problema. Mas quando eu 
quero fazer um trabalho para desconstruir o status quo, quando eu quero tra-
zer uma perspectiva um pouco mais propositiva, eu sou acusada de não fazer 
ciência. Isso acontece. Concordo totalmente com P3, é todo um trabalho de 
transformação, em várias dimensões da vida.

Adriana Borghi – NUJURES-USP: Eu concordo totalmente.

Juliana Tonche: Pois é. A ciência não está isenta, é o saber-poder, de novo 
Foucault.

Adriana Borghi – NUJURES-USP: Foucault eterno. Vamos fazer isso eterna-
mente, sempre.

Já estamos encerrando aqui. Alguém quer acrescentar algo? Foi super rico, Ju. 
Obrigada mesmo.

Juliana Tonche: Sou eu que agradeço. As perguntas, todas as colocações fo-
ram extremamente interessantes. Gostei muito do diálogo com vocês.

Adriana Borghi – NUJURES-USP: A gente aqui também tem tentado buscar 
essa autocrítica que a Michelle colocou. Às vezes dói um pouquinho, mas va-
mos lá, acho que vale a pena. Mais alguém? Tá bem então, obrigado a todos e 
todas. Foi muito bom, pessoal.

Juliana Tonche: Obrigada, gente. Parabéns pelo trabalho que vocês estão fa-
zendo. Importantíssimo.

Adriana Borghi – NUJURES-USP: Sim, ainda estamos, como diriam, na fase 
inicial, mas estou bem feliz com tudo que fazemos, e obrigada, Ju, pela sua 
abertura. Acho que a aula vai ser bem potente no curso também. E agradeço 
novamente a todo mundo que participou. Obrigada pessoal!



▶ Sumário 81

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Justiça Restaurativa e violências 
estruturais – raciais e de gênero
Encontro aberto à comunidade acadêmica, realizado em 1 de outubro de 2021, transmitido 
on-line pelo canal NUJURES-USP no YouTube, tendo como convidadas Ana Helena Passos e 
Cláudia Natividade.

Ana Helena é doutora em Serviço Social pela PUC-RJ, cofundadora do Ella Criações Educa-
tivas, Instituto de Consultoria e Formação Profissional com ênfase em projetos voltados às 
questões étnico-raciais e de gênero.

Cláudia é psicóloga social, mestre e doutora em análise de discurso, professora universitária, 
gerente do centro Risoleta Neves-MG.

Adriana Borghi (mediadora): Bom dia a todos, todas e todes. Estamos aqui 
com mais um encontro aberto do Núcleo de Justiça Restaurativa da Faculda-
de de Direito da USP. Somos um núcleo de extensão desde 2020, coordenado 
pelo professor Geraldo Miniuci, do Departamento de Direito Internacional, 
pensado como um espaço para que se vivenciasse a chamada Justiça Restau-
rativa no âmbito da Faculdade de Direito. Há uma intenção acadêmica que 
conduz os trabalhos da extensão, nossos encontros são pautados em textos, 
mas com um aporte vivencial, de como essa prática entra no Judiciário e como 
ela existe também na comunidade. Em 2021, atendemos aos desejos do grupo, 
de explorar outros temas, para além do arcabouço básico relacionado à justi-
ça restaurativa. Esse é o nosso segundo encontro aberto do semestre, porque 
o primeiro semestre foi formativo, com encontros fechados, conduzindo um 
percurso interno para as pessoas selecionadas que não possuíam experiên-
cia no tema. Recepcionamos alunos de graduação e pós-graduação da USP e 
também pessoas interessadas em conhecer o tema na comunidade externa à 
USP. Tem sido uma experiência muito rica, pois trata-se de um grupo bastante 
complexo e diverso. Nós também cuidamos, na seleção, da questão etária, te-
mos pessoas de várias idades no grupo, o que traz uma questão bem interes-
sante para o debate. Hoje nosso objetivo é continuar esse processo formativo, 
dando ênfase na relação da Justiça Restaurativa com as violências estruturais, 
com foco na questão racial e mulheres. Por que esses dois temas juntos? Por-
que entendemos que são lugares que, às vezes, passam bem despercebidos 
na Justiça Restaurativa. Geralmente há uma naturalização – a pessoa que 
facilita os encontros é branca, de uma condição social favorecida e que isso é 
assim mesmo e tudo bem, devido a questão da voluntariedade, porque, nos 
espaços, ainda os facilitadores são pessoas que possuem condições de fazer 
esse trabalho de modo voluntário. São muitas as demandas como participar 
de formações, reciclagens e limitam o acesso, pois nem todas as pessoas te-
riam condições de arcar com o investimento que um curso demanda ou mes-
mo ofertar o seu tempo de trabalho para um trabalho voluntário, questões 
relacionadas ao capitalismo.



▶ Sumário 82

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

É com muita alegria que recebemos a Ana Helena – com quem tenho a hon-
ra de participar do grupo Fania Davis – coordenado por ela junto à OAB/SP 

– para mim, foi uma grande oportunidade de aprofundar o estudo em rela-
ção à questão da branquitude também – e a Cláudia Natividade, sequencial-
mente,com quem descobri possuir vínculos em comum com as parceiras da 
psicologia social. É uma honra receber vocês duas aqui.

A Ana Helena é doutora em Serviço Social pela PUC/RJ, pesquisa estudos críti-
cos da branquitude, racismo, história afro-brasileira e educação étnico-racial. 
Atualmente, é co fundadora do Instituto Ella Criações E ducativas, um insti-
tuto de consultoria e formação profissional, que objetiva construir trabalhos 
focados na área de Direitos Humanos, com ênfase em projetos voltados às 
questões étnico-raciais e de gênero, e a Cláudia Natividade é psicóloga social, 
mestre e doutora em análise de discurso, professora universitária e gerente 
do Centro Risoleta Neves de atendimento às mulheres, equipamentos do Go-
verno de Minas Gerais.

Bom, pelo currículo delas, vocês já podem imaginar que teremos um bom 
papo para o dia de hoje. Então, eu passo a palavra para a Ana e, depois, para 
a Cláudia, abrindo em seguida o espaço para perguntas. Bom evento para nós.

Ana Helena Passos: Bom dia a todas, a todos e todes. Adriana, em seu nome, 
eu agradeço ao NUJURES o convite, seu convite, a possibilidade de expandir 
a conversa, sair do grupo Fania Davis, de construir aí, cada vez mais, um elo 
em rede. Acho que isso é fundamental para a gente se fortalecer no processo 
crítico a essa civilização do ódio, a essa civilização da violência. Então, fico 
muito, muito feliz de estar iniciando essa roda de conversa. Então, a ideia... 
eu não fiz nada preparado assim para uma apresentação, mas a ideia é que 
a gente converse exatamente sobre violências estruturais, a partir até de um 
ponto que a Adriana já colocou aqui, já deu pista aí na fala, que é essa na-
turalização dos corpos sociais em determinados espaços, em determinados 
locais. Acho que esse é um bom começo, digamos, essa é a primeira linha que 
a gente vai, aí, começar a descosturar, esse novelo dessa violência estrutural 
e, principalmente, focado... Me apresentando um pouquinho, né, falo focan-
do em raça, porque me apresentando um pouquinho, eu sempre brinco que 
a minha trajetória – acho que muitas trajetórias de muitas feministas – foi 
do feminismo encontrar as questões raciais, e eu sempre brinco que o meu 
caminho foi ao contrário: que eu, dos estudos das relações raciais, encontrei 
o feminismo, então, isso muda muito. Eu acho que a interseccionalidade é um 
conceito, uma metodologia, né, é uma ferramenta muito importante para a 
gente olhar a violência de forma articulada, entrelaçada, e de forma horizon-
tal, mas é inevitável que, quando você tem um ponto de partida, esse acabe 
não sendo seu foco maior de olhar. Então, eu me debruço há mais tempo, eu 
me reflito mais, digamos que a minha lente de vigilância epistemológica, ela 
é bem mais focada na questão racial e ela foi trazendo a questão de gênero, 
ainda bem, e eu venho, cada vez mais, estudando o feminismo branco, os 



▶ Sumário 83

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

feminismos interseccionais, a literatura feminista negra e os romances de es-
critoras negras, que eu acho que isso amplia a forma da gente criticar a bran-
quitude, mas coloco isso para dizer que a gente vai, nosso ponto de partida 
da violência estrutural que a gente vai conversar, pelo menos dar o primeiro 
ponto de partida, é a branquitude. E a branquitude, não necessariamente, é 
só questão racial, ela é inclusive o entrelaçamento das violências de classe, 
gênero e raça, mas ela, enquanto ideologia, ela nasce da ideia, ou do aprovei-
tamento da construção da ideia hierárquica de raça no momento do colonia-
lismo mercantilista, no momento em que há uma expansão mercantilista do 
mundo e do processo de civilização. Então, é mais ou menos aí, parece longo, 
mas a gente vai encurtando e vai trazendo... eu queria tentar, vou tentar aca-
bar de forma positiva, mas, hoje de manhã, logo de manhã cedo, me deparei 
com uma – imagino que vocês também, deve ter circulado por aí, em todas 
as redes sociais –, uma foto terrível do desgoverno, do genocida, do atual 
presidente, e aí eu queria ver se depois a gente traz ela para impactar e para 
a gente ver que tipo de sociedade a gente não pode chegar a ter, e ela já está 
enquanto ideologia, ela já está circulando enquanto existência, assim, muito 
perigosa, né, mas, antes disso, vamos aqui... eu queria trazer para começar 
assim, fazer uma mescla para começar.

Eu estava olhando o livro do Adilson Moreira, não se vocês conhecem, do Tra-
tado de Direito Antidiscriminatório e, aí, ele vai, ele tem uma obra, não só esse 
Tratado de Direito Antidiscriminatório, mas o antes, que ele vai falar sobre 
ser negro, ser um advogado negro, ser um jurista negro e, aí, ele faz também 
todo um debate sobre branquitude nesse campo jurídico, que, aí, tem uma 
fala, eu não vou me estender nele, mas tem uma fala interessantíssima que 
ele fala assim: “Os meios pelos quais as instituições tratam os indivíduos são 
uma questão relevante para a justiça. Então o sucesso das políticas distribu-
tivas depende de como as pessoas ou sujeitos sociais são tratados” e, aí, eu 
acho que começar por isso é começar a desmembrar esse novelo da violência 
estrutural, porque acho que a primeira pergunta é: Por que as pessoas são 
tratadas de forma desigual nas instituições? E, aí vem, eu queria ir lá para 
trás para começar a responder essa, não pergunta, essa reflexão, para poder 
ir começando a entender o que é uma violência estrutural.

Dentro dos estudos críticos da branquitude, a gente pensa essa palavra-con-
ceito branquitude de várias formas. N ão há um único conceito. Eu não sei o 
quanto também, eu sei que Adriana já tá aí mais avançada, tentando cutucar, 
tentando trazer a branquitude para a sua vivência, mas eu não sei o quan-
to cada uma e cada um aqui tem familiaridade com o conceito branquitude, 
mas branquitude é uma palavra-conceito que nasce exatamente do corpo 
dos estudos das relações raciais, para dar conta de trazer a responsabilidade 
dos sujeitos sociais brancos para o debate de estudos raciais, não mais só com 
o pesquisador, aquele que olha a lente e observa os não brancos – no Brasil, 



▶ Sumário 84

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

negros e indígenas. A gente vai estar falando aí de negros e indígenas como 
objeto estudo.

Então, majoritariamente uma produção americana, não quer dizer que é só, 
a gente tem uma produção na Austrália, tem muito na África do Sul também, 
inclusive, mas, na década de 90, quando a gente tem aí, por exemplo, nos 
Estados Unidos, quando a gente tem já algumas respostas de muito sucesso 
das conquistas de direitos civis, a gente tem aí uma reação negativa – posi-
tiva de alguma forma, mas muito negativa – da população branca de estar 
sentindo, materialmente e simbolicamente, a perda de privilégios e, aí, eu 
acho que esse tempo histórico, ele não é o único tempo histórico que narra os 
significados da branquitude, mas esse tempo histórico é um tempo histórico 
muito simbólico para a gente pensar como é que o conceito de branquitude 
acaba entrando nos conceitos importantes das ciências sociais. Então, é nesse 
bojo, uma quantidade de pesquisadores negras, negros, brancos e brancas 
que começavam a perceber inclusive um fenômeno que aparece – reaparece, 
porque é um fenômeno, a discriminação, o racismo, as segregações, o apar-
theid, é um fenômeno que ele está colado a essa história, a essa narrativa es-
trutural de modernidade –, mas ele vai reaparecer na década de 90 com uma 
força muito grande nessa perda de privilégios, o que vai acontecer também, 
novamente, são picos, né, vai acontecer novamente agora, a gente pode tam-
bém ter um pico aí, um marco temporal, que foi a morte do George Floyd. A 
morte do George Floyd que também é um pico que coloca à tona, que revela 
o que está acontecendo em planejamentos estratégicos de manutenção de 
privilégios da branquitude, que é esse lugar de supremacia, esse desejo e essa 
contínua manutenção de supremacismos, hierarquias raciais, para manuten-
ção de poder. Então, na década de 90, nesse bojo, nasce nos Estados Unidos 

– algumas pessoas vão dizer nasce, mas depois, quando a gente vai ampliando 
o olhar, a gente vai vendo que branquitude já se está, não como estudo, mas 
já se está para ser observada desde o processo civilizatório, quem vai dizer 
isso para gente é a Grada Kilomba, o Achille Mbembe, já vai mostrando que 
não se falava a palavra branquitude, mas já se estudava a construção da ci-
vilização a partir da hierarquia, da hierarquização das raças, que é a grande 
característica da branquitude. A construção de uma identidade branca, como 
grupo social, a partir de uma hierarquização das raças, assim, digamos, essa 
é a forma como a gente pode generalizar a ideia de branquitude.

E, aí, esses estudos, eles trazem um conjunto de significados para a pala-
vra branquitude, para a gente pensar ela enquanto indivíduo, enquanto a 
construção individual da identidade branca, e enquanto instituição, ou seja, 
como é que as políticas públicas e as políticas de Estados vão sendo historica-
mente construídas para dar o privilégio de oportunidade a pessoas brancas, 
e enquanto estrutura, ela pode ser analisada como um discurso, um contí-
nuo discurso, de reformulação e fixação de poder. E é nesse ponto, que eu 
queria avançar. Então, a gente pode, enquanto pensadoras e pensadores da 



▶ Sumário 85

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

sociedade, enquanto agentes de Justiça Restaurativa, eu acho que o grande 
desafio, o primeiro da nossa conversa é: que branquitude está nesses três 
âmbitos, nessas três dimensões do que somos nós enquanto sujeito social, 
enquanto a nossa configuração de psique, na nossa configuração de identi-
dade, da construção da identidade como pessoas brancas e como pessoas 
negras também, porque a branquitude vai interferir na construção negati-
vada da identidade negra, porque, enquanto a construção de identidade é 
feita na colonialidade, você tem uma negação de identidade positiva para 
as pessoas negras e indígenas. Então, a branquitude vai estar atuando no 
processo de construção de identidade individual, mas enquanto estrutura, 
como é que ela vem?

Aí, a gente vai conversar um pouquinho com Grada Kilomba e Achille Mbem-
be. Vou trazer uma frase da Grada Kilomba, que ela fala... é um parágrafo 
bem interessante, eu não sei se vocês já leram. A Adriana está acompanhando 
o grupo Fania Davis e a gente está nesses dois livros. A gente acabou nem con-
seguindo chegar ainda na Fania Davis, mas a gente se debruçou sobre o livro 

“Peles negras, máscaras brancas” de Frantz Fanon, e a nova edição desse livro, 
não sei se vocês conhecem esse livro, depois a gente, acho que a Adriana, vale 
inclusive essa primeira pergunta a todas e todos, se conhecem Frantz Fanon, 
porque eu acho que a ideia é, cada vez mais, a gente conhecer esse livro refe-
rência, essa obra referência para entender as relações raciais, principalmente 
colocando uma crítica forte ao processo de construção de branquitude e, aí, a 
Editora Ubu, no ano passado, fez uma nova edição, com o prefácio da Grada 
Kilomba. E, nesse prefácio, ela conta como é que ela encontrou o livro, como 
é que uma professora... uma história interessante, porque ela fala que ela 
estudava em Portugal, ela tinha pouquíssimas referências, tanto de profes-
soras e professores negras e negros, como também de alunas e alunos, e uma 
professora chegou para ela e disse, assim, secretamente, porque essas obras 
subversivas são secretas, exatamente porque não são hegemônicas, e ela dis-
se assim: “Eu tenho um livro que você vai gostar muito, mas está em casa”. E a 
Grada Kilomba diz que vai lá na casa dela, pega o livro, foi ler, tentar entender, 
e esse livro marca a vida dela – é “Peles negras, máscaras brancas” de Frantz 
Fanon – e ela muda, muda o roteiro da construção do trabalho final dela, e 
ela acaba sendo uma grande leitora, uma grandiosa e uma grade acadêmica 
sobre a obra total do Frantz Fanon. Ela fala assim para gente – estou aqui 
procurando a frase, porque eu não sei decor –, ela fala: “Enquanto as mulheres 
brancas podem ter um status oscilante, isto é, podem ser elas próprias e as outras 
para os homens brancos, pois não são homens, mas são brancas, o homem negro, que 
é homem, mas não é branco, não tem acesso ao patriarcado, pois este é definido pela 
branquitude e o torna o outro. A mulher negra, nem sendo branca, nem homem, nes-
se esquema colonial, representa então a dupla ausência, que a torna absolutamente 
inexistente, pois ela serve como a outra dos outros, dos outres, sem status suficiente 
para outridade”. Então, a Grada Kilomba vai trazer um ponto importantíssimo 
que é esse conceito de outridade. E sse conceito de é importantíssimo como 



▶ Sumário 86

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

característica da construção da narrativa estrutural da branquitude, ou seja, 
só se configura uma narrativa discursiva hegemônica de que os brancos são 
hierarquicamente superiores aos outros, porque se constrói uma outridade. A 
outridade é essa identidade onde vai ser colocada toda a construção negativa 
da existência social, é a ela que se vai dar, é a ela que vai adjetivar, é a ela que 
vai se materializar toda a existência negativa. É ela que vai ser o animal, é o 
outro que vai ser o animal, o selvagem, o desconhecido, o diferente. E, apro-
fundando isso, e sempre pensando interseccionalmente, a Grada Kilomba vai 
além, porque inclusive ela faz essa crítica do Fanon, que vale muito ver, que 
é interessante. Eu particularmente sou apaixonada pelo Fanon, mas eu acho 
que é muito importante a gente ter esse olhar da Grada Kilomba, quando 
ela fala que o Fanon não deu atenção e não colocou a outridade da mulher 
negra, que é muito mais complexa, porque, como ela coloca, é a outra dos ou-
tres. Então, essa interseccionalidade, vista horizontalmente, mas construin-
do desigualdades verticais. Eu acho que isso é uma coisa muito interessante 
da gente... a gente utiliza a interseccionalidade para olhar as dimensões de 
marcadores de diferença na nossa configuração de sujeito político social, mas 
a gente precisa entender que essas camadas, essas camadas intersecciona-
das de marcadores, elas definem desigualdades. E essas desigualdades da 
sociedade são escaladas. Elas são verticais, ou seja, para que exista o topo 
da montanha, que é o homem branco, cis, rico, supostamente hétero, para 
que se exista essa figura, como quase um Deus, que é o que está se tentan-
do afirmar cada vez mais nesse governo, quase um mito, para que se exista 
essa figura, há uma base na pirâmide. E a Grada Kilomba denuncia que essa 
base da pirâmide vai ser a mulher negra, que é a outra dos outres, e é assim 
que se configura a branquitude, e é assim que se configura essa branquitude 
enquanto ideologia marcada nessa relação vertical de desigualdade inter-
seccionada. Esse é um elemento importante da gente pensar a branquitude.

Outro elemento importante para pensar branquitude, aí, eu acho que eu 
vou dividir com vocês, peço licença, eu sei que a gente está no YouTube, essa 
apresentação, eu não coloco a apresentação toda, porque não foi uma apre-
sentação feita para esse nosso encontro, já me denuncio aqui (risos), mas 
queria colocar aqui um pedaço dela, que é da minha parte dessa apresenta-
ção, que foi feita em coletivo, não fiz sozinha, fiz com outras pessoas e, por 
isso, só vou colocar uma parte aqui, que a gente vai desenvolver rapidamen-
te. A gente tem aí mais um tempinho, rapidamente, um pouco mais sobre a 
branquitude (preparação para o compartilhamento de tela, com a exibição 
da figura abaixo).



▶ Sumário 87

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Seguindo nessa linha que a gente está falando da colonialidade, porque há 
várias linhas. [...]

Pois é, eu tenho uma história de sempre pensar a branquitude, a partir da 
posição... não me retiro dessa história mesma, mas eu queria dizer o quanto 
está me assustando uma outra forma de olhar a branquitude, mas eu observo 
criticamente a branquitude a partir da premissa antir racista, entendendo 
que – também acho que vale muito colocar, o antirracismo é um processo. A 
identidade antirracista não é identidade pronta, acabada, assim como iden-
tidade racista. A identidade racista é uma identidade social, configurante da 
branquitude e configurante dos processos civilizatórios, processos de cons-
trução de Estado-nação. A identidade antir racista é uma identidade proces-
sual, está aí se colocando, subversiva a u ma identidade hegemônica, mas, 
ultimamente, a gente tem vivenciado o retorno – porque a gente não pode 
dizer que isso é um movimento primeiro da história, é um retorno – a uma 
branquitude acrítica.

Lourenço Cardoso é um também estudioso dos estudos críticos da branquitu-
de, e tem um conceito que se chama branquitude acrítica, que é esse conjunto 
do grupo social branco que não reflete criticamente a sua branquitude, se 
posicionando processualmente como antirracista. A branquitude acrítica é 
essa branquitude que corrobora com o pensamento hegemônico e normativo 
da branquitude enquanto supremacista branco e a gente vive esse momento, 
a gente está vivenciando. Eu, inclusive, falo sempre que eu acredito que esse 
momento, ele é o reflexo de resposta a conquistas que a gente conseguiu du-
rante a primeira década do século 21: a primeira década e quase aí chegando 
na segunda década, mas, desde 2014, a gente vive um processo de golpe, pro-
cesso de negação dos direitos adquiridos em políticas sociais para a possibili-
dade de igualdade de oportunidade, e a branquitude acrítica vem se inflando 
e vem se apresentando – e sse é o perigo, né. E la vem se apresentando, por 
isso que esses espaços, quando a Adriana me chamou: “Você pode?”, eu falei: 
A gente vai dar um jeito, a gente vai conversar, porque qualquer espaço ainda 



▶ Sumário 88

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

mais no Jurídico, que eu tenho um respeito enorme, que eu acho que a gente 
– esqueci de dizer que eu apesar de não vivenciar a advocacia, sou advogada 
de formação –, mas eu acho o lugar do Direito, o lugar da justiça, um lugar 
importantíssimo na configuração dessa vida republicana.

Então, é preciso que a gente esteja atento à expansão da branquitude acrítica, 
que é essa que está se apresentando sistêmica e estrutural no tipo de governo 
e como política de Estado e, aí, eu trouxe essa colagem – que eu vou fazer 
propaganda da minha filha, porque mãe, das várias identidades, eu acho que 
a Claudia como psicóloga social, das várias identidades, a identidade que eu 
mais amo minha é a de ser mãe, e a minha filha fez essa colagem. Não sei se 
vocês acompanharam esse debate, quando a Xuxa disse que as pessoas que 
estavam presas poderiam servir para fazer teste para remédios e para vacinas, 
enfim, corroborando com esse discurso genocida, esse discurso supremacista 
branco, porque a gente sabe que, majoritariamente, as pessoas que estão 
presas, são homens e mulheres negras, e essa outra imagem aqui, vocês estão 
vendo, é o senador – me fugiu o nome dele, quem souber aí –, fazendo em 
uma reunião em Assembleia, fazendo símbolo do White Power (houve uma 
certa dúvida quanto à imagem referida, mas se trata da figura masculina, em 
escala menor, ao lado da imagem da Xuxa, na figura acima).

[...] Bem, a branquitude se apresenta todo dia, no final, vou mostrar essa ima-
gem de hoje em Belo Horizonte, do Presidente da República, do desgoverno, 
genocida, mas teve um momento que foi, assim,uma sequência de atos de 
branquitude, uma coisa impressionante ligada a questão midiática: da casa 
do BBB, a Xuxa, foi uma coisa e, aí, eu fiz uma série no Instagram chamada “Ex-
plicando a branquitude”, então, queria trazer ela, para trazer esse aspecto da 
questão do racismo. P or que a gente tem que falar de branquitude, a partir da 
denúncia da violência estrutural? Porque a branquitude, ela é a ideologia que 
permite a operacionalização de um racismo sistêmico, de um racismo estru-
tural e, aí, o Ramón Grosfoguel, ele é um pensador do que a gente chama dos 
estudos da epistemologia do sul, que são os estudos que vão denunciando 
esse pensamento de colonialidade, que ele fala que a colônia, enquanto um 
sistema econômico, já se findou, mas a colonialidade, que é esse pensamento 
de saber, de ser, de existir, enquanto sistema, ela ainda é muito viva, e é ela 
que permite uma operação de um racismo, que organiza a sociedade e, aí, ele 
fala isso: “O racismo é o princípio constitutivo que organiza, a partir de dentro, todas 
as relações de dominação da modernidade, desde divisão internacional do trabalho 
até hierarquias epistêmicas, sexuais, de gênero, religiosas, pedagógicas, médicas junto 
com as identidades e subjetividades, de tal maneira que divide tudo entre as formas e 
os seres superiores (civilizados, hiper-humanizados etc., acima da linha do homem) e 
outras formas e seres inferiores (selvagens, bárbaros, desumanizados etc., abaixo 
da linha do humano)” e, aí, eu não vou continuar para gente... porque nosso 
tempo é pouco, mas eu não sei se vocês viram essa imagem, que também 
corrobora. Vocês conseguem ver? (a imagem é compartilhada na tela).



▶ Sumário 89

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Quem acompanhou, acho que foi ontem, uma passagem do Presidente aí por 
Minas Gerais e ele tirou essa foto: é uma menina, eu tirei o rosto, claro, mas 
é muito perigoso essa imagem, essa imagem, ela é muito, muito perigosa, 
porque ela fala sobre um projeto de política de Estado. E la para além de ser 
ilegal, você fazer isso com uma criança, você colocar a criança em uma situa-
ção como essa, fazendo apologia à arma, humilhando, você está dizendo algo, 
e você está dizendo, você enquanto sistema, enquanto Estado, não vou nem 
corporificar no sujeito individual Bolsonaro, porque, enfim, a gente vai atra-
palhar aqui a nossa reflexão mais profunda, mas eu estou falando enquanto 
sistema, enquanto ideologia que se está impondo, e que se está corroborando 
com um suprecismo branco e uma contínua existência de branquitude acrí-
tica. Então, é isso que a gente tem que ir contra, é isso que a gente tem que 
construir um conjunto de possibilidades de práticas antirracistas e, aí, eu acho 
que aí que fica o convite à Justiça Restaurativa, porque a Justiça Restaurativa 
tem ferramentas que podem estar junto com a educação, junto com o pensa-
mento de educação antirracista que pode ir fissurando, desmoronando esse 
sistema histórico de violência estrutural. E u vou parar por aqui, porque senão 
a gente vai falar muito.

Quero escutar a Cláudia e quero também tentar ainda escutar as pessoas, 
peço desculpa, eu já tinha falado com a Adriana, hoje eu apresento um web 
programa, que também é sobre crítica à branquitude, chama “Diálogos para 
não passar em branco”, de quinze em quinze dias, de sexta-feira, eu tenho 
no YouTube no canal do Instituto Ella e, hoje, a gente vai conversar com um 
jornalista sobre jornalismo e embranquecimento, como é que a gente vai 
olhando as políticas que, aí, é outro dia que a gente pode aumentar essa con-
versa de hoje. A gente vai falar sobre a eterna política de embranquecimento, 
que, inclusive, nesse momento da história, tomou um formato hegemônico 
e supremacista, que já se teve, a gente já viveu, isso não é novo, a gente já 
viveu um processo de eugenia no Brasil, mas definitivamente não como ago-
ra, o processo de embranquecimento no Brasil, ele sempre foi mais em uma 
política de mestiçagem, mas não única, a gente já teve também momentos 



▶ Sumário 90

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

eugenistas, porque a história da pseudociência racial, ela é pautada por essa 
hierarquização de raça, o conceito de raça de forma hierarquizante. Então, 
mas neste momento, está realmente perigoso, assim, perigoso. Eu não ia le-
var por esse caminho tanto, mas, hoje de manhã, às 7 horas da manhã, me 
deparar com essa foto, eu disse: Já que a gente vai conversar em público, a 
gente tem que denunciar. Não pode. A gente vai falar de branquitude, não 
seria adequado não trazer a minha indignação, a minha perplexidade. É isso.

Obrigada. Vamos continuar a nossa conversa. Vamos continuar a Roda.

Adriana Borghi: Ana, te ouvir é muito bom. E u fico, sim, animada, porque 
a gente precisa desses momentos de mergulho profundo no conhecimento 
para que a gente tenha forças para seguir. Ontem mesmo, eu estava questio-
nando, tanta coisa que eu penso e estudo sobre Justiça Restaurativa e vendo 
aquela CPI, eu falo: “Gente, será que é muita idealização da minha parte?” e, aí, 
te ouvindo agora: não. Não é. É a forma que eu realmente acredito para pro-
duzir essas fissuras tão fundamentais, desde que com a crítica ao lado. Passo 
a palavra para a Cláudia e, daqui a pouco a abrimos para as trocas. Obrigada.

Claudia Natividade: Bom dia a todas. Todas também vou utilizar uma sauda-
ção subvertendo a linguagem e pedindo que todos e todes se vejam incluídas 
nesta saudação. Queria agradecer inicialmente a Adriana, que fez contato 
para que eu pudesse estar aqui conversando com vocês hoje. Agradecer o 
trabalho desse Núcleo, muito importante enquanto núcleo de extensão tam-
bém, a gente sabe da importância desse tipo de estratégia na formação de 
alunas. Enfim, acho que vocês têm um caminhar muito interessante e que 
só tende a ficar cada vez melhor, inclusive a julgar pelos temas que têm ins-
tigado vocês e dessas conversas que a gente tem aqui. Agradecer também a 
Ana, minha colega de discussão aqui. Aprendi muito com você, viu Ana? Eu 
sou uma feminista que fez esse caminho que você citou ao contrário. Então, 
eu sou uma mulher branca, que tomou contato inicialmente com os estudos 
de gênero e que faz um esforço hoje de entender e se afirmar também como 
uma feminista branca antir racista. Então, acho que é importante a gente 
conversar sobre isso, e é muito bom estar aqui fazendo essas discussões tão, 
tão ricas, e esper o também contribuir. Acho difícil falar depois da Ana, porque 
ela fez uma exposição fenomenal, mas, enfim, espero que a gente possa fazer 
esse diálogo aqui.

Bom, primeiro deixa eu explicar onde eu trabalho hoje, um pouco da minha 
trajetória. Eu sou psicóloga social e sempre trabalhei com as temáticas rela-
cionadas à violência. Eu trabalhei durante muitos anos em uma organização 
não-governamental que existia aqui em Belo Horizonte e iniciamos um tra-
balho, em Minas Gerais, de intervenção com homens autores de violência, a 
partir de intervenções em grupo. Depois eu me afastei da ONG e fui fazer 
uma carreira na docência e, hoje, eu estou em um equipamento do Estado 
de Minas Gerais, que se chama Centro Risoleta Neves de Atendimento às 



▶ Sumário 91

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Mulheres. Esse equipamento é um centro de referência estadual e está liga-
do diretamente com a Subsecretaria de Direitos Humanos que, por sua vez, 
também tem uma ligação com a Coordenadoria Estadual de Política para as 
Mulheres do Governo de Minas Gerais. No Centro, nós fazemos, hoje, tanto o 
atendimento direto de mulheres em situação de violência, quanto promove-
mos as melhores metodologias de atendimento às mulheres no âmbito do Es-
tado de Minas Gerais. Então, isso inclui promoção de capacitações de equipes, 
que estão diretamente ligadas a esta temática ou indiretamente como, por 
exemplo políticas da Assistência Social e da saúde, ou seja, pensando sempre 
na rede ampliada dos municípios. Também fazemos a produção de materiais 
de referências técnicas relacionados com essa temática.

Eu pensei em dividir a minha apresentação em três partes: primeiro, falar 
um pouco da questão da violência contra as mulheres dentro do contexto da 
pandemia, que é uma pandemia patriarcal. Então, eu vou tentar desenvolver 
um argumento relacionado com esse ponto. Depois, eu vou falar um pouco 
sobre os desafios da prática, de como fazer o atendimento de mulheres em 
situação de violência, o que a gente tem encontrado proveniente desse tra-
balho que eu e minha equipe estamos desenvolvendo, de aproximação das 
equipes, para pensar as capacitações e os imbróglios que as equipes encon-
tram quando estão referenciando casos de violência contra as mulheres. Por 
último, vou tentar utilizar aqui uma metáfora sobre “como respirar” nesse 
sistema todo, já que, inclusive, esse é o nosso principal sintoma, diante desse 
cenário de pandemia.

Então, no primeiro argumento, sobre nós estarmos em uma pandemia pa-
triarcal, eu tenh o desenvolvido num texto, com a Renata Ghisleni – a Adriana 
citou ela aí, né? – junto com a Lisandra Moreira, minhas parceiras de escrita 
fenomenais, colegas, né? É assim: nós nunca assistimos de forma tão explícita 
expressões de masculinidade violenta. Esse é um primeiro ponto e, não que 
isso não existisse, não que isso não tivesse sido já mapeado por nós, espe-
cialmente por nós mulheres, mas com a crescente conscientização que temos 
sobre Direitos Humanos e as suas diversas violações, isso tem ficado, vamos 
dizer assim, mais assustador, tem nos aterrorizado mais e, essas expressões, 
elas estão nos macros sistemas, elas estão aí nas expressões de líderes esta-
tais, nas companhias mundiais contrárias à vida e no sistema capitalista, que 
segue firme e forte e atualizando as suas estratégias mais primitivas. A pan-
demia é patriarcal porque nós vivemos hoje linhas capitalistas de exploração e 
expropriação mais duras, definitivamente mais duras, e nós visualizamos com 
mais nitidez grupos de proprietários que definem a vida e a morte no planeta.

Eu vou fazer uma pequena reflexão, inclusive sobre o aumento do feminicídio 
agora, no momento da pandemia, e eu vou me ancorar nas reflexões da Rita 
Segato, que desenvolveu o conceito de senhorio, entender o feminicídio como 
expressão do senhorio, que é, em espanhol, dueñidad, ou lordship, em inglês.



▶ Sumário 92

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Os feminicídios aumentaram por causa dessas linhas em curso. Antes mais 
subterrâneas, agora mais pulsantes, produzindo uma atmosfera dramática, 
caótica e crescentemente violenta. E elas são heranças do nosso passado co-
lonial, que nos sussurra aos ouvidos, a conquista segue em curso. Então, por 
quê? Para quê? Ou melhor dizendo, acho que melhor perguntando: Para quê 
o feminicídio? O feminicídio é uma mostra definitiva de que aquela mulher 
rompeu alguma coisa, ela subverteu alguma coisa, ela buscou ultrapassar os 
sistemas estruturais de dominação e submissão e, por isso, ela é morta. Assim, 
o conceito de senhorio está tanto nos macros sistemas quanto nos micros sis-
temas, dentro das relações de intimidade, dentro das relações privadas. Então, 
entender essas formas estruturais de violência e pensar a questão das mu-
lheres é pensar como esses sistemas se encontram e como eles se atualizam, 
especialmente, com os altos índices de feminicídio que temos identificado.

Eu vou passar para a segunda parte: quais são os desafios da nossa prática. É 
claro que agora, durante esse sistema de pandemia, mas não só agora, desde 
sempre, o nosso esforço é de compreender que experiência é essa, que expe-
riência é essa de mulheres em situação de violência e, aí, eu estou falando 
dessa violência que se dá nas relações de intimidade. O grande desafio é que 
a gente possa conversar com os profissionais que fazem intervenções nesses 
casos para entender que essa violência é uma violência estrutural, que está ali 
numa expressão, na relação de intimidade, mas ela faz parte de uma lógica de 
organização social, assim como faz a lógica do racismo, assim como faz a ló-
gica do classicismo. Então, eu entendo que esse é o maior desafio. E, com isso, 
compreender quais são os efeitos do machismo, do sexismo nas vidas das mu-
lheres e, especialmente, nas mulheres em situação de violência. Os estudos 
de vitimização vão explicar que as mulheres passam por várias fases de de-
sorganização psíquica, desorganização das suas relações e de seus sistemas 
de práticas, de moralidades numa constância de uma relação violenta. Então, 
se em um primeiro momento, nós temos algumas expressões de minimiza-
ção das mulheres, de confusão, de que provavelmente está ali acontecendo 
alguma ação de violência, contra elas, contra nós, uma desorientação, um 
sentimento de impotência nessas primeiras experiências de vida. Há efeitos 
secundários de vitimização que vão se relacionar mais com um sistema geral 
de desbalance e é comum que nós mulheres tenhamos sentimentos que vão 
do medo para a raiva, ou da tristeza para a euforia. Podem surgir efeitos mais 
drásticos, mais deletérios na perspectiva das suas construções subjetivas, das 
suas construções relacionais, que vão se desenrolar com ideias obsessivas, in-
sônia, pesadelos, choro descontrolado, maior consumo de medicação, maior 
consumo também de álcool e drogas, deterioração das relações pessoais. 
Então, quando a gente está lidando com mulheres em situação de violência, 
essas expressões precisam ser vistas como efeitos mesmo das exposições em 
situações frequentes de violência e nem sempre isso é muito explicitado pelos 
profissionais, especialmente quando há mulheres que fazem, por exemplo, o 
uso prejudicial de álcool e drogas, ou que têm questões estruturais de saúde 



▶ Sumário 93

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

mental. Assim, são sistemas de complexidade e mapas analíticos que preci-
sam ser cruzados para o entendimento do que é a experiência dessa mulher. 
E, é lógico, essa experiência vai variar, se for uma mulher branca, se for uma 
mulher negra, se for uma mulher de classe média, de classe baixa, empregada 
ou não. Vai depender muito. E os profissionais precisam mesmo desenvolver 
essas capacidades analíticas complexas para fazer a referência dos casos de 
violência contra as mulheres, mas o mais importante disso tudo, é dizer para 
vocês o que esses efeitos de vitimização causam em nós, profissionais que 
estamos em contato direto com mulheres em situação de violência. Podemos 
pensar em várias categorias de profissionais em contato com essas mulheres 
em situação de violência como, por exemplo, de psicologia, de serviço social, 
de direito, enfim, tantos outros. As mulheres irão se apresentar (diante das/
os profissionais) como contraditórias e desequilibradas, o que cria – o que 
pode criar – uma imagem de desconfiança. Mas é muito importante que nós 
possamos entender que todos esses efeitos, ou todas essas apresentações, 
elas figuram como consequências, como efeitos mesmo de estarem em si-
tuações de violência. Contrariamente, os homens, os principais produtores 
desse tipo de violência, que é uma violência machista, por eles estarem em 
melhor posição de força física e psíquica nas relações com as mulheres, eles 
se apresentam de outra forma para nós profissionais. Se apresentam como 
organizados, como racionais, dizendo, inclusive, que as mulheres estão loucas 
e são loucas. M as as mulheres não são loucas, nem estão loucas, estão enlou-
quecidas né? No máximo! Com todos esses desafios que a gente segue, com 
elas, quando a gente vai fazer a escuta de mulheres em situação de violência. 
Então, eu acho que esse é um ponto muito importante e é um desafio. Eu 
entendo que são chaves muito interessantes para pensar quais práticas nós 
vamos trabalhar com as mulheres e para as mulheres e, assim, refletindo com 
vocês as melhores práticas de Justiça Restaurativa com as mulheres e para as 
mulheres. Fica o desafio para vocês, entendendo as questões das mulheres, 
como elas se apresentam para nós, profissionais, com suas individualidades 
e com todas essas expressões desses atravessamentos estruturais.

Seguindo agora para terceira parte, para fechar essa discussão eu proponho 
as reflexões: Como respirar? Como pensar boas práticas? O que fazer diante 
de toda a complexidade que temos vivido?

Bom, daí eu vou citar novamente a Rita Segato para dizer que a gente precisa 
retirar a questão das mulheres da periferia e do que poderia ser considerado 
como um efeito residual de um estado de calamidade social, que nós estamos 
vivendo. Então, precisamos reorientar esse olhar. A violência contra as mulhe-
res é uma questão que atravessa a sociedade, ela não é uma questão privada, 
ela não é uma questão de algumas mulheres. N a verdade, é uma questão 
de todas nós mulheres. E, por último, recomendar que, no contato com as 
mulheres, possamos nos esforçar sempre para não culpabilizá-las. Isso é um 
treino e um esforço. E estou falando que é um esforço, e é mesmo. Porque 



▶ Sumário 94

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

nos contatos com as mulheres em situação de violência, por conta das nossas 
subjetivações mesmo, dentro dessas linhas estruturais de gênero, raça, classe, 
etc., a vigilância é constante. Nós sempre ficamos assim: “Gente, mas como 
essa mulher foi chegar aí? O que é isso?” E a gente conversa muito, e u e a mi-
nha equipe, a gente conversa muito. E sempre parece que a gente já ouviu de 
tudo, mas sempre tem alguma coisa a mais que nos surpreende, aí, quando 
a gente está lidando com mulheres em situação de violência. Então, não cul-
pabilizar é um exercício, é um treino, que a gente tem que fazer o tempo todo. 
Não patologizar, essa também é uma linha importantíssima de trabalho e de 
atuação com as mulheres, e isso significa entender que existem vários tipos 
de mulheres, existem vários tipos de mães, vários tipos de irmãs, vários tipos 
de esposas, companheiras, ou seja, não dá para normatizar. Às vezes, a gente 
discute casos aqui em que as instituições olham para aquela mulher e falam: 

“Gente, essa mulher, ela não pode ser mãe, porque ela não tem isso, isso, isso, 
isso e aquilo” e, dessa forma, fazem uma radiografia, constroem verdades 
sobre a impossibilidade de maternidade daquela mulher. Há outros casos 
em que as mulheres se colocam no lugar de não querer ser mãe, não querer 
exercer a maternidade, inclusive queria colocar o filho para adoção quando 
nasceu, mas as instituições trabalharam para que ela pudesse experienciar 
essa maternidade, que nunca foi desejada, que nunca foi querida, fazendo, 
ainda, esse esforço para que as mulheres se encaixem nesses papéis deseja-
dos, higienizados da maternidade. Enfim, é só um desabafo, porque eu estou 
seguindo casos que tem uma característica ou outra: aquela que quer exercer 
a maternidade, não tem o direito de exercer e luta para isso e, aquela outra, 
que não quer exercer, e as instituições dizem para ela: “não, você tem que ser 
mãe. V ocê tem que tentar. Você tem que querer”. Esse não patologizar, que 
eu falei, significa isso: não dizer para nós o que devemos ser ou como deve-
mos ser. E por último, organizar uma relação muito horizontalizada com as 
mulheres, eu acho que esse é o nosso papel enquanto profissionais, enquanto 
pessoas, enquanto sujeitos sociais e, nós, mulheres necessitamos, precisamos, 
exigimos relações horizontais. Penso que esse é um parâmetro de atuação 
muito interessante quando a gente vai pensar as nossas atuações enquanto 
sujeitos nesse mundo.

Muitíssimo obrigada pelos ouvidos.

Adriana Borghi: Uau gente! Eu estava aqui anotando tudo que eu puder. Mui-
to forte,as falas de vocês me tocaram bastante e acho que se complementam, 
em um lugar que a Ana trouxe, dessa discussão sobre esse projeto de gover-
no, que alimenta toda a estrutura patriarcal e relacionada à branquitude, e 
a marcação de classe social. Esse discurso da classe aparece sempre como 
reforço da falta do acesso, do impedimento para que as pessoas possam viver 
na sua potência. Aqui no NUJURES, fazemos essa leitura da Justiça Restau-
rativa como uma ferramenta, mas quando não podemos usá-la num modo 
idealizado, teórico, que ela possa engajar, a partir dos princípios e valores que 



▶ Sumário 95

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

ela traz, essas provocações nos espaços, pautando o acesso a direitos e o en-
gajamento das pessoas para produção de vida. Eu vou ficar com curiosidade 
de te ouvir sobre essa questão da metodologia de atendimento, Cláudia.

E provocar aqui um começo, para vocês trazerem suas reflexões. Nas minhas 
leituras do Fanon, sou uma principiante nesses estudos, ele menciona a ques-
tão da violência revolucionária. Ouvindo vocês, penso que são posturas, são 
convites para que a gente as adote em nossas atuações E principalmente aqui, 
falamos para os profissionais do Direito, provocando esses conflitos que en-
sejam essas possibilidades de outras existências para além da normatização/
normalização. Então, eu queria ouvir vocês um pouquinho sobre essa questão, 
se faz sentido para vocês.

Participante 1 (P1) – NUJURES-USP: Eu queria só, nas falas das duas, nossa, 
achei muito legal, muito maravilhoso, queria depois poder assistir de novo. 
Me veio uma coisa assim que parece que, na nossa sociedade, a gente for-
mou um narcisismo do masculino, então, o masculino vira o modelo do que 
é o certo e, daí, a gente acaba, a mulher ela acaba se sentindo a... tendo que 
questionar os próprios valores para poder afirmá – los e, aí, fica também essa 
dualidade: o que que é o feminino? O que é o masculino? O que que é da mu-
lher? O que é do homem? Essas qualificações que a gente escuta e lê, algumas 
leituras feministas que nos remetem a isso, né? E, outra que eu também fi-
quei pensando, nessa questão da... eu fiquei pensando como se fosse assim: 
uma terapêutica da branquitude, porque a gente parece que quer ensinar a 
negritude a superar essas dores ancestrais, porque isso me vem muito à tona, 
porque eu li ontem uma crítica da Lilia Schwarcz a um colunista da Folha. Deu 
muita repercussão, até o Thiago Amparo, ele fez um outro artigo em cima 
falando sobre isso, porque esse primeiro colunista, eu não lembro o nome 
dele, ele falou, ele estava falando assim, das sinhás pretas, ele estava falando 
assim: olha, então, o problema do racismo não é o capitalismo, né, ele quis 
tirar um pouco foco, falando assim: Ah, existem as pretas que viraram sinhás, 
donas de riqueza, então, tipo, vamos superar, vamos usar isso como uma li-
ção de superação, sabe? Então, assim, bom, é interessante, assim, ler depois 
o artigo, se vocês conseguirem. Eu trago, porque eu fiquei muito provocada 
com texto, porque eu fico pensando como a gente ainda quer passar... e esse 
Thiago Amparo, ele faz uma crítica ácida, ele fala assim: eu fico imaginando 
como é que os brancos ficam sentados, tomando chá, e pensando e discutin-
do como é que os negros, os pretos, podem superar essa dor, né. Então, assim, 
é uma maneira que a gente se afasta e eu trago, assim, com relação a JR, para 
mim, eu vejo que é um caminho de a gente poder estar junto. Eu vejo que, 
outro dia também, eu estava lendo a Ruth Manus, ela escreveu, ela estava 
falando sobre divórcio e, aí, uma seguidora escreveu: Ai, amiga supera e ela 
falou: não, não vou superar, né, porque eu falo sim de divórcio, eu falo sim de 
morte, eu falo das coisas da vida que incomodam, não eu quero só falar coisas 
bonitas e belas. Então, ela fala assim: não, eu posso ressignificar. Então, como 



▶ Sumário 96

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

é que... eu penso assim, enquanto branca, eu o quanto que eu posso estar jun-
to para ressignificar essa história, né. A Vera Regina Andrade, ela fez uma live 
com a Mo nica Mumme, ela fala, por exemplo, que ela entende que a JR, por 
exemplo, no Brasil, ela tem que ser refundada a partir do lugar desses povos 
originários, que a gente chama índios, né, para que eles possam dizer, a partir 
daí contar as histórias que a gente branca qualifica. Então, enfim, são essas 
questões que eu trouxe, que eu fiquei pensando e eu procuro, estou procu-
rando ler bastante a respeito desses temas, as questões que a Djamila traz, a 
Djamila Ribeiro, e outras pessoas que fazem contraponto também acho que 
ela escreve. Tem um jornalista, o Anderson França, ele faz questionamentos 
muito ácidos também e ele fala “as pessoas falam que minha fala é violenta, 
mas violento é o estalo de chicote nas costas do negro”. Então, assim, o quan-
to que a gente pode, a JR pode promover esse encontro das pessoas, para que 
a gente possa olhar um para o outro e encontrar essa humanidade comum 
que pode conversar, né, sem querer dar uma receita, uma terapêutica: olha, 
faça isso, faça aquilo, né. É mais ou menos isso que eu queria falar. Obrigada, 
gente, pela oportunidade.

Carolina Fetchir – NUJURES-USP: Posso falar? Eu, primeiro, não ia falar nada 
só elogiar e falar que “Meu Deus. Queria ficar com vocês por horas”, porque 
é muito reconfortante, sabe, ver pessoas que estão alinhadas como que eu 
acredito, com o que, enfim... fiquei pensando nisso e agora fala da P 1 tam-
bém, eu queria muito falar o quanto a JR, a JR brasileira, está sim desvincula-
da dessas discussões, por mais que estejam-se abrindo espaços, tem muita 
JR que não olha para essas violências, que é o principal, né, então, olha para 
aquela violência micro, de um caso específico e esquece de considerar todo o 
resto, e o quanto está grave. Achei muito legal também que a P1 falou agora 
do Anderson França, porque ele é maravilhoso, eu sou muito fã assim e, essa 
semana eu estava lendo, eu não sei se vocês viram que a Judith Butler lançou 
um livro “A força da não-violência”, e um trecho que ela fala justamente isso: 
O Estado é violento o tempo todo e ele consegue pegar, através de um discur-
so muito bem elaborado, consegue transferir essa violência para os grupos 
que estão se levantando contra, para os grupos que estão exigindo direitos 
e o quanto as pessoas caem nessa armadilha, inclusive pessoas que estão 
atuando com a JR, e isso é um inc ômodo muito grande para mim, por isso que 
eu acho muito importante vocês duas falando sobre isso e estou assim: “nos-
sa”, mandei já para o monte de gente assistir e, só também uma observação 
enquanto psicóloga, o que a Claudia falou da não patologização, achei ma-
ravilhoso, porque, infelizmente, ainda tem muitas pessoas da área da saúde 
que tendem a patologizar tudo. Então, patologizar, eu diria tipificar, né; tem 
hora que eu acho que até uma coisa meio lombrosiana, assim, de olhar para 
pessoa e dizer o que ela é e, quando a gente fala das consequências da violên-
cia estrutural, o diagnóstico é tão pequenininho para descrever. Então, sei lá, 
só comentários, porque eu estou ainda assim reflexiva, e agradecer do fundo 
do coração por vocês terem topado estar aqui conosco e que conversa potente, 



▶ Sumário 97

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

assim, estou ansiosa para ver outra fala de vocês, para ler vocês, enfim, vou 
procurar, estou encantada. Muito obrigada. Passo a palavra.

Ana Helena Passos: Eu acho que a gente faz essa conversa assim com três e 
estou um pouco preocupada com a hora, mas a gente consegue fazer esse 
bloco. Ah, Carolina, obrigada pelas palavras, não é uma resposta assim, na 
realidade, as perguntas são provocações para gente continuar rodando, con-
tinuar fazendo essa roda girar. Mas eu vou trazer uma história do mundo 
privado para refletir, quando a violência do colonizado agride o colonizador, 
é, no mundo privado. É uma história engraçada da minha mãe. Minha mãe, 
aqui em Recife, ela é massa, eu a amo profundamente, a minha mãe, mas ela 
é uma mulher, ela é, na realidade, uma mulher mestiça de parciabilidade, né, 
enfim, com toda a história da mestiçagem aqui nordestina, meu avô negro, 
minha avó muito branca, portuguesa, ela nasce de uma relação interracial, 
mas com uma parciabilidade e vive, por causa do atravessamento de classe, 
uma vida de classe alta, muito grande, né, ela se casa com meu pai, que é um 
homem muito branco e de uma história do açúcar, aqui em Pernambuco, ou 
seja, uma história de falência, mas, enfim, ela viveu momentos muito glorio-
sos de uma situação de classe, então, é uma mulher muito reprodutora da 
violência colonial... enquanto violência hegemônica, mas, aí, ela está tentan-
do, com muito esforço se deparar com uma tentativa de ressignificar algumas 
coisas, outras são muito difícil, né, a gente até, a Adriana até falou aqui dos 
desafios também das trocas na idade e tal, das trocas geracionais, mas eis 
que eu trabalho com questões raciais e, principalmente, com a Lei 10.639, que 
é a Lei da inclusão da história africana e afro-brasileira nas escolas, há uns 15 
anos, tenho um livro sobre isso, enfim, depois a gente pode conversar sobre 
isso, e tem o programa, o web-programa que é dia de sexta e, quando eu fui 
morar em Recife, eu morei do lado dela, no apartamento do meu irmão, que 
mora fora, e eu fazia o programa e, logo depois do programa, eu ia almoçar 
com ela e ela estava assistindo a reprise do Papo de Segunda, lá com o Fábio 
Porchat e o Emicida, e ela resolveu que ela é apaixonada pelo Emicida, ela 
adora, porque ela acha que ele é engraçadíssimo, ela acha o Emicida ótimo e, 
aí, dois aspectos: um é que eu tenho mais ou menos uns quase, tá chegando 
aí a 20 anos de carreira nos estudos das relações raciais, mas ela toda vez que 
alguém pergunta, ela diz que eu trabalho com candomblé, é o único lugar 
que ela consegue entender que eu faço alguma coisa relacionada ao antirra-
cismo, é que eu sei falar dos orixás, mas tudo bem, eu sou do candomblé, eu 
sou candomblecista, então, eu sinto, né, não deixa de ser também um lugar, 
mas isso já se tornava uma piada. Aí eu chego depois de um programa que ela 
não assistiu, que eu não me lembro qual era, mas, enfim, né, umas discussões 
de alunos para não passar em branco, são todas discussões antirracistas, e 
ela chega para mim e fala assim, toda empolgada: “Você perdeu hoje, você 
perdeu Emicida hoje. Foi maravilhoso”. Aí, eu disse: “Ah é, mainha, foi?”, “Não, 
você não sabe. Sabe o que o Emicida disse ? que tem uma lei no Brasil, que 
você pode falar de racismo nas escolas”. Aí, eu fiquei: “Será que eu conto para 



▶ Sumário 98

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

ela que o livro que eu dei para ela fala sobre isso? Eu não sei. Será que eu 
conto para ela que eu estudo essas questões? E essa é a parte engraçada, mas 
eu falei assim: Quer saber, eu vou tentar mostrar para ela que Emicida tem 
um discurso subversivo, não é? Porque aquele Emicida do GNT, maravilhoso, 
Emicida em todas as suas faces, mas é um discurso que traz uma subversão 
ali global, ali na GNT, aí eu botei no grupo da família o clipe da música “Boa 
Esperança”. Não sei se vocês conhecem, mas o Emicida tem uma música cha-
mada “Boa Esperança”, que é o clipe, inclusive, inspirado por um rap america-
no, depois fica aí a dica para ver no YouTube, mas a letra é muito forte. Ele fala 
assim: se vocês têm medo do meu p** grande, imagina da minha luta, enfim, 
né, ele traz a questão dessa violência contra hegemônica, dessa violência an-
ticolonial, como uma ferramenta de ação e o clipe é muito bom, muito bom, 
tem que assistir, aí, um grupo de empregados negros, eles se revoltam. Há 
uma festa em que a moça, a sinhazinha, a moça branca aristocrata vai come-
morar o seu noivado com o menino branco de uma família poderosa, então, 
são famílias poderosas. Então, todas aquelas marcas coloniais estão no clipe: 
a menina negra – que, inclusive, os dois meninos protagonistas do clipe do 
Emicida são os filhos do Mano Brown – e, aí, a menina, filha do Mano Brown, 
ela é uma menina negra muito bonita e vem o senhor, o senhor branco e solta 
uma graça com ela, a senhora branca casada com o senhor fica com raiva dela, 
puxa o cabelo dela, manda ela tirar batom, tirar o batom, enfim... e, no final 
de tudo, os empregados tomam o poder, cospem na comida, amarram o se-
nhor, enfim, fazem a revolução contra colonial. Mainha ficou arrasada, minha 
gente, arrasada, porque Emicida não era grosseiro daquele jeito (risos). Então, 
isso tudo para falar da dificuldade de entender que nós, enquanto pessoas 
brancas, de histórias de colonização, construímos uma ferramenta, mas não 
permitimos a utilização revolucionária dela. Então, esse, eu acho que é um 
ponto. Agora, há de se refletir também se ela é a única ferramenta, há que 
se dar legitimidade – eu sou completamente a favor da contra narrativa de-
colonial, acho que é pós-colonial ou contra colonial da violência –, mas (lendo 
o chat) “como a Ana falou, o capitalismo e outros sistema de opressão vão se 
atualizando”. Exatamente, exatamente e ela ainda falou assim: “Eu acho”, ela 
queria, ela queria, “Eu acho que esse Emicida não é mais o mesmo, ele não 
é mais assim”, inclusive isso também diz muito, né, quando você consegue 
entrar num sistema hegemônico, que é a Globo, então, esse alívio de aquela 
pessoa foi cooptada. Será que foi mesmo? Mas a colonização precisa entender 
que está tranquila e toda a violência que você fez no mundo passou, se diluiu, 
ninguém percebeu.

Eu não vi, P1, fico até triste, porque eu vi o burburinho, mas ainda não con-
segui ter tempo, mas eu vi a, digamos, as chamadas das redes sociais para 
leitura do artigo do Thiago Amparo e ele é ótimo, né, ele realmente tem uma 
fala muito boa, eu não vi o artigo, mas eu acho que comunga com isso que eu 
estou falando, assim, assistam o clipe da música “Boa Esperança”, a música 
é maravilhosa e o clipe é revolucionário, inclusive uma questão, que depois 



▶ Sumário 99

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

ficou muito polêmica, claro, porque, na realidade, o menino, o protagonista, 
moço negro, ele acaba salvando a menina branca que ia ser dada, oferecida 
como pacto colonial ali para menino branco. Isso é uma questão complicada, 
né, as relações interraciais, elas são tensas, porque elas estão pautadas numa 
história de violência estrutural, então fica aquela coisa meio complicada, mas 
a menina, se você quiser fazer uma leitura pela perspectiva de gênero, a meni-
na, na realidade, a moça branca rompe com o pacto de branquitude e ela cria 
uma certa aliança com o grupo negro que constrói aquela contra narrativa, 
que destrói aquele almoço ali selvagem, porque, na realidade, aqueles pratos 
e aquela finesse francesa, ali estava a selvageria colonial, naquela etiqueta 
toda, naquela finesse toda, nos sininhos todos chamando os subalternos. Ali, 
estava a violência colonial. Então assim, eu acho que, o que Fanon nos convida, 
tem uma frase do M bembe, o Achille Mbembe fala, quando ele vai falar do 
Fanon, ele fala assim, vim aqui para lembrar: “o colonialismo é uma prática da 
descivilização”, ou seja, o que tá na semente da reflexão é quem é civilizado? 
Quem é mesmo civilizado? É o dono do banco Itaú, por exemplo... como é o 
nome daquele movimento que nos protege, nos sustém, que derruba ban-
co? BlackBlock, né. Quem derruba quem? Então, eu acho que essa é, talvez, 
essa seja uma reflexão de olhar essa ferramenta. Agora, podemos mais? Para 
mim, podemos mais, podemos entender a violência contra colonial como um 
processo de protagonismo, mas podemos também entender ferramentas, 
podemos comungar, como bell hooks, podemos também trazer aí o amor 
como um ato político também. Eu tenho... o fato de eu entender, digamos, 
eu acho que, a gente brinca, quando a gente vai para rua – amanhã, inclu-
sive, é o convite: vamos para rua –, a gente tem que saber todo lugar onde a 
gente vai ficar, porque todos os lugares são lugares de estratégia. Você pode 
ir para o front, você pode fazer corredor branco como as pessoas brancas nos 
Estados Unidos, fizeram depois da morte de George Floyd, você pode ficar na 
lateral, você pode ficar atrás, você pode ficar no carro da enfermagem, enfim, 
há vários lugares para você ficar na luta e há várias ferramentas que podem 
ser utilizadas na contra colonialidade. Então, só para pensar também outros 
aspectos, para ser colocado aí. Acho que é isso. Não sei se, Cláudia...

Cláudia Natividade: Sim, muita coisa para falar e comentar, né gente? Eu vou 
pegar esse último aspecto que a Ana levanta sobre qual que é o lugar da luta, 
né? Não sei se vocês observaram, eu acho que é uma pesquisa empírica de 
minha parte, como as mulheres estão na frente, né gente? Como as mulhe-
res estão gritando, não só agora, mas vendo alguns vídeos que circulam pela 
internet e na nossa rede percebemos que as mulheres estão na frente de luta, 
as mulheres que estão peitando a violência policial, estão nas manifestações, 
na luta. Inclusive, hoje, a gente assiste mais vídeos de violência policial contra 
as mulheres. Quando eu estou falando mulher, eu acho que a P1 coloca um 
pouco disso também, eu estou trabalhando com uma categoria política, sabe 
P1. E quem é mulher sabe que é mulher, porque sofre determinados tipos 
de violência, porque não está autorizada a andar na rua sozinha e deserta 



▶ Sumário 100

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

às 10 horas da noite. Porque tomou uma expressão, né, e eu posso dizer, por 
exemplo, das mulheres trans, que não é permitido a elas, ou fez alguma coisa 
que, entre aspas, não deveria fazer no seu lugar de mulher. Então, quando eu 
trabalho com a ideia de mulher, eu trabalho com essa categoria política. En-
tendo muito bem. Não, vou reformular a minha frase. Entendo, parcialmente, 
as discussões pós-estruturalistas e liberais que funcionam explodindo e des-
corporificando, e também desestruturando – porque não está trabalhando 
com leituras de estruturas, como foi o debate que nós fizemos aqui hoje – 
sobre o que é ser mulher e o que é ser homem. Acho que a gente tem muitas 
expressões, mesmo, do que é ser mulher, do que é ser homem. E dentro dos 
estudos estruturalistas a gente também tem essa diversidade de pensar a 
questão das mulheres, das várias expressões de gênero, mas, por isso que 
eu falei que eu entendo parcialmente, sabe? Porque uma mulher sabe que 
é mulher e, aí, eu estou falando do campo da violência, que é o campo com 
o qual eu mais lido e estudo, ela entende que aquela violência que ela está 
sofrendo é porque ela é mulher.

Eu conversava outro dia com uma paciente, ela me dizia assim: Ele chegou 
para mim, no supermercado, e falou: “Vai pegar um sorvete para nós. Tá mui-
to calor”. Então, ela se dirigiu até a geladeira, escolheu o sorvete, pegou o 
sorvete e, quando foi procurá-lo, ele não estava no corredor onde ela tinha 
deixado ele. Então ela começa a andar no supermercado, procurar por ele e 
ele chega perto dela e fala assim: “Vamos embora, você está me atrasando, eu 
já estou lá no caixa” e isso, lógico, provoca uma ira nela e ela responde: “Eu vou 
no meu ritmo. Pode ir que eu vou no meu ritmo”. Enfim, o que que aconteceu 
ali? O que que aconteceu nessa interação absolutamente banal, absolutamen-
te cotidiana? O homem culpou a mulher supostamente por uma questão que 
ele estava vivendo e que, mais ou menos, ele quem provocou, porque ele foi 
lá para fila, sem falar com ela que estava indo para fila, e ela tem que se haver 
com isso. Então, é isso que eu quero dizer que a mulher sabe que é a mulher, 
porque a violência que é colocada contra ela, é uma violência muito específica. 
Penso que é importante refletir, inclusive, sobre as práticas de Justiça Restau-
rativa e, dessa forma, vou retomar o argumento da Participante NUJURES 
1 que trabalha com o paradigma da Justiça Restaurativa do encontro entre 
as pessoas, mas quais pessoas? Que cor tê m essas pessoas? Que classe tê m 
essas pessoas? Que gênero tê m essas pessoas? Sabe, nós precisamos corpo-
rificar,porque não adianta trabalhar com os humanos universais, os humanos 
universais, ou o humano universal – já estou até falando no plural, né, porque 
eu não considero o humano universal. Então, assim, o humano universal não 
existe, não existe. Eu sou uma mulher branca, que estou pensando a minha 
branquitude, que estou me pensando enquanto mulher, de uma classe média, 
que teve acesso, que teve isso, que teve aquilo. Então, eu acho que a gente 
tem que trabalhar com essas categorias, até estou lembrando aqui da Vero-
nica Gago, ela trabalha com a expressão mulheres e corpos feminizados, me 
parece muito interessante trabalhar com esse paradigma. Enfim, e a Adriana 



▶ Sumário 101

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

fala da questão conceitual, eu acho interessante e eu trabalho, me amparo no 
conceito de violência da Hannah Arendt. Eu acho que ela tem uma proposta 
interessante para se pensar a violência e o poder, como que esses sistemas 
funcionam juntos, entrelaçados, quando a violência entra e o poder sai, sabe. 
Ela fala sobre a violência do Estado, de uma violência, vamos dizer assim (sinal 
de entre aspas com as mãos) permitida, legalizada, institucionalizada. Ela traba-
lha também, com conceitos em um sistema mais ampliado, como o poder, a 
violência, a força e a autoridade. São conceitos que aproximam muito, pelo 
menos para mim, da experiência, porque todos nós praticamos violência. Não 
podemos somente dizer “os outros lá praticam violência”. Nós estamos todos 
no mesmo caldeirão. É isso aí e entendo que são formulações interessante 
de se trabalhar e, só por último, para tentar fechar aqui essas questões que 
vocês levantaram nesse primeiro bloco, é importante pensar que, quando a 
gente está diante de pessoas em situação de violência, especialmente mu-
lheres com seus agressores e agressoras, a gente não está dentro de uma re-
lação horizontalizada, não existe democracia ali, sabe, não existe. A relação 
é desigual, a relação é violenta, é outra coisa. Enquanto outra coisa, também 
precisa ser pensada com uma outra prática, a partir de uma outra prática, 
compondo essas lógicas. Não sei se falei demais (risos).

Adriana Borghi: Maravilhosas! Eu ouviria vocês o dia inteiro, por meses e pen-
so que este é um grande ponto. Eu e a Renata Ghisleni temos uma história 
antiga de encontros. Ela possui um podcast, me convidou e, a partir de então 
começamos a pensar algumas questões juntas, e eu falei para ela: “Rê, eu 
acho que esse negócio de escutatória, que acabou surgindo, lá na conversa, é 
a grande chave para mim, tanto para pensar a Justiça Restaurativa, quanto 
para pensar os profissionais do Direito nesses espaços de autocomposição. 
Sabemos das críticas, comungamos com as críticas, mas o que faz a gente 
ficar?” Penso que é isso que você traz, Claudia, a falta de horizontalidade, os 
desníveis de poder, eles acontecem entre a vítima e o ofensor, esse é o mais 
óbvio, mas, às vezes, na postura dessa pessoa que conduz autocomposição, 
seja o mediador ou um facilitador, um constelador, enfim, qualquer pessoa 
que se coloca nesse lugar, o exercício que essa pessoa é chamada a fazer é de 
escuta. Por isso é tão fundamental ouvir vocês, para as pessoas que conver-
sam, dialogam nesse campo da Justiça Restaurativa, para que a gente possa 
ampliar esses conhecimentos sobre o que são práticas com bons resultados 
no sentido de acolhimento e de não patologização, não normatização, e de 
acesso. Para mim, são conhecimentos que comungam com essa escuta, por-
que isso que vocês estão falando passa por um processo interno de autodes-
construção. Para nós, aqui a maioria mulheres, é muito fácil entender o que a 
Cláudia traz, cada uma aqui já viveu alguma violência em algum nível, claro, 
cada uma no seu lugar privilegiado ou não, mas sempre alguma história tem, 
mas, quando não estamos nesses lugares, em outros lugares, talvez, às ve-
zes, seja muito difícil entender outras realidades: “por que que aquela mulher 
fica em uma situação de violência?” São perguntas que as pessoas fazem. Eu 



▶ Sumário 102

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

fiquei bem reflexiva com o que você trouxe e por isso são importantes as tro-
cas com as pessoas que possuem bagagens em outros temas, pois a Justiça 
Restaurativa não é um tema em si mesma.

Participante 3 (P3) – NUJURES-USP: Eu acho que sim, porque é rapidinho, 
eu não vou conseguir abrir a câmera. Queria parabenizar, gostei muito, achei 
que foram bem provocadoras, tanto a sua fala, Ana, quanto a da Cláudia. Na 
verdade, a minha pergunta seria para Cláudia. Eu trabalho na política de as-
sistência social no Estado de São Paulo e um dos temas que a gente está pen-
sando é sobre a violência contra mulher, e eu entendo que um dos desafios é 
o atendimento ao homem, ao agressor, porque não adianta a gente só traba-
lhar mulher, a gente precisa pensar em estratégias para atender o agressor e 
eu acredito que a JR talvez seja uma dessas possibilidades. Queria que você 
falasse um pouquinho sobre isso, se tem alguma experiência lá em Minas, o 
que que você tem pensado sobre isso.

Adriana Borghi: Claudia, antes de você responder, posso… Ana, agradecemos, 
mas fica à vontade, se quiser fazer alguma consideração, agradecemos de-
mais a sua presença.

Ana Helena Passos: Obrigada. Obrigada, Adriana, eu ia até falar isso também. 
Cláudia, deixa eu, então, pedir licença para sair. Peço desculpa mesmo, que-
ria ficar até o fim, queria continuar conversando, que foi uma manhã muito 
especial de trocas.

Claudia, foi um prazer te conhecer, trocar, vamos continuar em rede e a todas 
e todos que estão aqui também, e me coloco à disposição, assim, a Adriana 
sabe onde me encontrar nesse universo on-line, nos artig os também.

Olha, é muito tempo de tela, eu sei que ficar nesses quadradinhos exausti-
vos, mas fica aí o convite: quem quiser depois ir assistir o “Diálogos para não 
passar em Branco”, não precisa ser agora também, fica lá no YouTube e acho 
que alguém também falou de artigo, eu queria – porque acabou de sair e, aí, 
eu estou muito feliz –, a gente fez um, eu e o professor Alexandre, da Univer-
sidade do Sul da Bahia, e o professor Richard Santos também, que trabalha 
branquitude e mídia, a gente construiu um dossiê, a gente coordenou um 
dossiê sobre branquitude que acabou de sair uma revista chamada revista 

“Espaço Acadêmico” e, aí, eu posso mandar, vou mandar o link para a Adria-
na, e tem um artigo de um estudo que eu fiz agora, nesse semestre, sobre 
as expressões da branquitude no ensino superior e tem dados bem interes-
santes, sobre números absurdos de 98% dos professores e professoras são 
brancos nas universidades públicas e privadas. Enfim, a gente trabalhou com 
amostragem, porque foi um questionário on-line, então, é claro que é uma 
amostra do universo do ensino superior, mas fala muito assim, tem dados im-
pressionantes da branquitude, das expressões, onde aparecem as expressões 
da branquitude na universidade, na vida acadêmica. Então, fica aí o convite 
para ler, acho que foi um trabalho que eu fiquei muito feliz, fiz junto com a 



▶ Sumário 103

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Priscila. Faço propaganda da Priscila, gente, porque vocês estão na USP, então, 
precisa ler o trabalho da Priscila. A Priscila fez o doutorado sobre a constru-
ção da USP e, aí, ela vai falando sobre como é que a construção da USP é um 
processo de embranquecimento, é uma política de embranquecimento, ela 
vai falando da branquitude no processo mesmo de como é que é a USP traz 
como política, o embranquecimento como política. Então, vale muito, depois 
eu também faço a referência, ela publicou a tese dela. S ó, assim, aquele de-
sejo... lá, no programa, no Diálogos, a gente um momento Dicas, porque eu e 
Paola, como professoras, falamos que uma hora de conversa é muito pouco, 
então que a gente ia fazer do programa também uma troca de dicas, então, 
todo fim de programa, a gente traz dicas de filme, de podcast, aí, eu acho que 
eu peguei essa mania: de não sair sem tentar dar alguns links, aí, para gente 
continuar em contato com trabalho e com as reflexões em troca, mas me 
despeço, desejando aí um bom fim de semana de esperança e que nos cuide 
mos e continuemos juntas. Beijos em todes.

Claudia Natividade: Obrigada, Ana.

Então, deixa eu responder aqui a P3, sobre o trabalho com homens autores 
de violência. Eu, durante... até já perdi a conta, mas foi de 2005 até 2012, eu 
participei, aqui em Belo Horizonte, de uma organização não governamental 
que foi pioneira na intervenção com homens autores de violências contra 
as mulheres. Então, você percebe que o ano de 2005 é um pouco antes da 
Lei Maria da Penha, então, a gente pegou a transição da Lei Maria da Penha. 
Antes, a violência contra as mulheres era regulada pela Lei 9.099 e, então, o 
que a gente tinha ali era um processo, digamos, de mediação entre as partes, 
que concordavam com uma transação penal, que eram condicionalidades 
colocadas, especialmente para os homens que podiam pagar cesta básica ou 
uma quantia em dinheiro. Nós começamos a desenvolver esse trabalho aqui 
em BH, colocando como condicionalidade que os homens participassem de 
grupos reflexivos responsabilizantes de gênero. Na minha tese de doutora-
do, inclusive, eu analiso as interações dentro de grupos de homens autores 
de violência contra as mulheres, e nela eu faço uma análise discursiva sobre 
essas interações em grupo. Eu entendo, assim, que o trabalho com homens 
autores de violência contra as mulheres é muito importante. Ele tem a sua 
potência, ele é mais um elo na rede. É importante ser consolidado, especial-
mente enquanto política pública. A gente tem algumas experiências muito in-
teressantes no cenário nacional, mas, definitivamente, a gente não tem uma 
política estruturada, organizada, inclusive, de acordo com o que vem descrito 
lá na Lei Maria da Penha, que fala sobre centros educativos responsabilizan-
tes – esqueci o termo que a lei usa – para homens autores de violência contra 
as mulheres. Eu penso que é um trabalho bastante complexo, que exige uma 
formação muito específica para os profissionais que vão estar nessa frente, 
porque, intervenções inadequadas e inespecíficas podem potencializar o ris-
co para as mulheres. Acho que precisamos trabalhar sempre com esse norte, 



▶ Sumário 104

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

porque o trabalho com os homens, na minha perspectiva, é feito para as mu-
lheres, ou seja, a gente tem que pensar nas mulheres, para a gente pensar 
as concepções desse trabalho. De acordo, inclusive, com normativas inter-
nacionais, que descrevem como principal objetivo deste trabalho promover 
maiores níveis de segurança para as mulheres. Então, vocês percebem que a 
lógica de construção dessas intervenções é sempre uma lógica que se volta 
para mulheres e crianças também. É um grande desafio. É um trabalho muito 
mobilizador. Eu acabei de escrever um artigo agora, que não foi publicado 
ainda, em que eu descrevo como as equipes que estão sendo preparadas para 
fazer esses trabalhos de intervenção com homens autores de violência, que 
não é um trabalho que eu realizo pelo Estado, é um trabalho que eu realizo 
por meio de consultoria, junto com a minha sócia Flávia Gotelip. Nesse artigo 
eu escrevo as dificuldades profissionais para fazer esse manejo, e um deles é 
porque os homens se apresentam nesses grupos como vítimas, vítimas da vio-
lência (risos) das mulheres. Isso mexe muito com os profissionais e os homens 
vão argumentando e, muitas vezes, essas narrativas, de uma centralidade 
lógica, de uma clareza, de uma racionalidade, isso mexe muito com a gente. 
Também é difícil conversar com os homens, a gente até entende esse ponto 
que eles colocaram, que eles estão colocando ali, das relações, dos conflitos 
etc., mas é preciso entender que a construção dessa relação, ela é baseada 
nesse sistema de desigualdade de gênero, de raça, de classe. Então, é uma di-
ficuldade para os homens também entenderem isso. Isso causa, vamos dizer 
assim, uma série de mobilizações dos profissionais, quando estão ali diante 
desse cenário de intervenção, que é muito pungente, é muito desafiador, ins-
tigador, é interessante, é bacana, mas causa também um sofrimento, causa 
angústia, causa uma série de questões que a gente precisa olhar, enquanto 
profissionais que estão ali diante desses cenários. Manejar grupos de homens 
autores de violência cria na gente processos, também de reflexão, processo 
de revisão, e a necessidade de processo de cuidado, porque todas as temáti-
cas com as quais a gente trabalha, a gente também tem determinados níveis 
de contaminação delas. Então, é importante que a gente fique atento a esse 
processo de cuidado de si mesmo e, esse de si mesmo, não significa uma es-
trutura individual, narcisista, tal como “ eu vou me cuidar também”. Significa 
pensar esses trabalhos de intervenção como espaços de cuidado profissional 
coletivo, como, por exemplo, a discussão desses casos por meio de supervi-
são das equipes. O objetivo é que todas essas angú stias, essas inquietações, 
essas dúvidas, esses desafios, eles sejam também compartilhados coletiva-
mente e que também sejam espaços de cuidado. Não sei se eu te respondi, 
tem muita coisa para falar sobre isso.

Participante 3 (P3) – NUJURES-USP: Sim, muito obrigada.

Adriana Borghi: Alguém mais quer colocar alguma questão, trazer uma 
reflexão?



▶ Sumário 105

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Bom, gente, então, devido ao horário, acho que a gente pode ir encerrando e, 
Cláudia, realmente, seria muito bom ouvi-la novamente, assim como eu falei 
em relação à Ana, porque essa questão da complexidade do atendimento, ela 
precisa ser debatida porque depois a gente não tem uma rede amparando 
essas iniciativas, uma rede complexa, que possa fazer um acompanhamento, 
a curto, médio e longo prazo. Então, definitivamente, são discussões que colo-
cam o nosso pé na realidade. Podemos idealizar um mundo melhor, situações 
ideais, mas sem tirar o pé do chão para chegar nesse ideal, talvez, assim, acho 
que é um pouco do desejo que eu tenho, que possamos discutir os temas sem 
a pressa de salvar as pessoas.

Eu sinto que, quando abordamos o tema das violências estruturais, a gente 
tem muita pressa para transformar processos que, pela conversa de hoje, são 
de pelo menos 500 anos, para não falar mais. Eu saio desse encontro com a 
palavra Processos e Tempos, para que possamos escutar pessoas experientes, 
como você e como a Ana,que estão no campo há muito tempo, com bastante 
acúmulo, para caminhar com os nossos pés bem firmes no chão, interrom-
pendo ciclos de violência de fato e, não, retroalimentando ciclos de violência 
em nome de um acordo, em nome da paz, dessa paz idealizada, cor-de-rosa, 
talvez, nem sei que cor. Então, eu te agradeço muito pela disposição, pelo 
seu tempo. Muito obrigada, e passo a palavra para suas considerações finais.

Claudia Natividade: Eu agradeço a oportunidade de estar aqui, conversando 
com vocês. Espero que não tenha saído muito da expectativa em relação às 
várias colocações críticas que são feitas, mas, enfim, também me coloco à dis-
posição para diálogos futuros e vamos seguindo. Acho que é muito importan-
te estar em contato e fazendo essas trocas, eu gosto sempre muito. Obrigada.

Adriana Borghi: Alguém mais quer colocar como sai, e a gente faz um fecha-
mento breve? Seria legal.

Participante 4 (P4) – NUJURES-USP: Gostaria só de agradecer à s palestran-
tes, as convidadas, que trouxeram aí muita contribuição, como a Dri já falou, 
muito importante para gente ver quem já está nessa caminhada há mais 
tempo, que já passou alguma coisa mais concreta, vamos dizer assim, nesse 
caminho de aprendizado constante, porque, seguir, é aprendendo e tentando 
praticar na medida do possível tudo que se aprende. Muito grata, Cláudia, 
muito obrigada por essa oportunidade maravilhosa. Passo a palavra.

Renata Zarantonelli – NUJURES-USP: Então, eu vou pegar a palavra tam-
bém para agradecer muito. Eu acho que eu saio mais é instigada mesmo, eu 
acho que essa é a palavra. Nossa! Foram muitas falas que me provocaram 
internamente mesmo, e eu acho interessante porque o NUJURES, no primei-
ro semestre, essas questões das violências estruturais foram muito trazidas 
mesmo, por isso também, que a gente quis trazer esse Encontro Aberto, tanto 
para nós quanto para comunidade aberta mesmo e eu acho isso incrível, por-
que, para mim, já mostra uma inclinação do pessoal do NUJURES em olhar 



▶ Sumário 106

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

para isso. Isso, eu já acho um movimento, porque os processos restaurativos 
eles desvelam violências mesmo e, aí, eu acho que é muito importante, o fa-
cilitador ter esse olhar atento, né, para cuidar disso. Então, só uma fala breve 
mesmo e agradecendo muito. E é isso. Espero que nossos diálogos continuem 
mesmo, Claudia, muito bom te ouvir. Obrigada.

Eu acho que, talvez, a gente possa trazer voz às pessoas do chat. Eu não sei 
se você está lendo, Claudia. A Cinthia falou que agradece demais o encontro, 
que as trocas são essenciais. A Gabriela também: Muito obrigado pela troca 
de hoje. A Cinthia também disse que sai provocada e a Su agradece muito e 
diz que sai reflexiva. Assim, também, fica na gravação.

Adriana Borghi – NUJURES-USP: Obrigada, Rê, eu estava falando de micro-
fone fechado. Então tá, gente, muito obrigada pelo encontro de hoje e até a 
próxima. Boa tarde. Obrigada, viu, Cláudia, demais!



▶ Sumário 107

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Justiça Restaurativa e práticas: 
diversas ambiências

“Eu sempre vi a justiça restaurativa como um movimento social – uma orga-
nização tênue, mas sustentada pelo compromisso de indivíduos e de gru-
pos para a transformação de estruturas sociais, de instituições e de pessoas. 
Curar danos interpessoais requer um compromisso com a transformação 
dos contextos nos quais esses danos acontecem: as condições sócio-histó-
ricas e as instituições que são objetivamente estruturadas para perpetuar 
o dano. [...] Não adotar uma visão mais ampla oferece o risco de apresentar 
a Justiça Restaurativa como uma solução rápida, abordando sintomas, sem 
destacar suas causas. [...] O sucesso da JR depende de enxergarmos a nós 
mesmos não somente como transformadores individuais, mas também 
como condutores de transformações sistêmicas ”.1

1	 DAVIS, Fania. The little book of restorative justice. New York: Good Books, 2019, p 40.



▶ Sumário 108

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Justiça Restaurativa 
comunitária na Amazônia
O Primeiro Encontro Aberto à Comunidade Acadêmica foi realizado em 6 de outubro de 2020, 
com o intuito de ampliar e aprimorar o estudo da Justiça Restaurativa dentro da universidade.

Foram convidados para a conversa sobre JUSTIÇA RESTAURATIVA COMUNITÁRIA NA 
AMAZÔNIA, Nirson Medeiros da Silva Neto, professor da Universidade Federal do Oeste 
do Pará (UFOPA) e coordenador da Clínica de Justiça Restaurativa da Amazônia (CJUÁ), e 
Maike ­Kumuruama, ativista do Grupo Consciência Indígena (instituição que assessora o 
movimento indígena do Baixo Tapajós) e integrante do Movimento Negro Unificado no Pará.

A gravação do encontro está disponível no YouTube pelo link https://youtu.be/0-IadPKDJCE.

NUJURES-USP – Fernanda Dias: Aviso vocês que a gente está gravando 
nosso encontro para que a gente possa disponibilizar depois. Queria dar 
boas-vindas pra todas e todos e convidar aquelas e aqueles que quiserem 
abrir a câmera para que a gente possa ver vocês também. Acho que pode ser 
uma coisa legal.

E queria, então, começar agradecendo muito ao Nirson pela presença dele, 
por ter aceitado nosso convite. O NUJURES é o Núcleo de Justiça Restaurativa 
da USP. A gente também vai ter aqui a presença do Maike, mas ele vai chegar 
um pouquinho depois, porque ele está num momento político de efervescên-
cia, participando de um outro evento também com a esposa dele, então ele 
vai chegar daqui a pouquinho.

Eu vou começar me apresentando: eu sou a Fernanda, coordeno o NUJURES 
junto com Adriana e com o Professor Geraldo Miniuci, do Departamento de 
Direito Internacional e Comparado da SanFran, que é a Faculdade de Direito 
da USP.

A ideia deste encontro é discutir, trazer um pouco das experiências do Nirson 
e do Maike, principalmente para a gente conversar um pouco sobre Justiça 
Restaurativa Comunitária, e também falar um pouco sobre grupos de exten-
são em justiça restaurativa.

Então, o Nirson, ele vai trazer, se ele puder, a experiência do CAJUA (a sigla é 
CJUÁ, como dito pelo Nirson em [00:47:09]), que é a Clínica de Justiça Restau-
rativa da Amazônia.

E a gente, para começar, vai contar um pouquinho do NUJURES, só para 
contextualizar vocês. A gente tem aqui outros participantes, integrantes, 
co-construtores do NUJURES, e co-construtoras. Então, no final do evento, 
fiquem à vontade pra contar também relatos de vocês.

Eu vou começar contando pra vocês, e, aí, quando a Dri entrar, ela conta a 
perspectiva dela dessa parte.



▶ Sumário 109

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

O NUJURES é uma atividade de cultura e extensão da Faculdade de Direito 
da USP, e ele começou como um grupo de estudos a partir de conversas e 
vivências que eu tive como estudante de graduação e como facilitadora de 
Justiça Restaurativa que fez toda sua formação no CDHEP, que é o Centro 
de Direitos Humanos e Educação Popular do Campo Limpo. No CDHEP eu 
conheci a Adriana, que vai entrar daqui a pouquinho, e o Marco, também, que 
participou desse processo com a gente no início. A gente tinha muita vontade 
de trazer as discussões sobre justiça restaurativa, e não só as discussões, mas 
a prática, também, para a universidade.

Acho que o meu lugar na SanFran era um lugar de alguém que participou de 
atividades de cultura e extensão. E foi justamente por meio de uma dessas 
atividades que eu descobri a Justiça Restaurativa, e eu tinha uma vivência 
muito forte de movimento estudantil. Então a gente tinha muita vontade de 
trazer esse núcleo para a SanFran.

No comecinho de 2019 a gente conseguiu um apoio, um voto de confiança 
do Professor Geraldo Miniuci e começamos a pensar: nos encontrávamos se-
manalmente, foi pensando o núcleo, e no segundo semestre de 2019 a gente 
abriu o nosso primeiro edital para o NUJURES, que tinha uma perspectiva 
mais focada em Direito comparado, porque ele era um grupo de estudos.

Só pra explicar um pouquinho, na faculdade, a gente tem o tripé – de ativida-
de de cultura e extensão, pesquisa e estudo – e o edital de atividade de cultura 
e extensão é anual. Então a gente começou como um grupo de estudos por-
que ainda não tinha o edital de atividade de cultura e extensão.

Em 2020 foi o ano em que o NUJURES se tornou uma atividade de cultura e 
extensão, que eu vou falar um pouquinho mais em seguida. Abrimos, então, 
uma nova turma, que é essa turma que está com a gente agora, e a gente vem 
fazendo uma série de construções que acho que têm sido muito proveitosas. 
Agora nesse segundo semestre a gente está pensando em como transformar 
essas construções que a gente tem feito, tanto de forma prática e vivencial 
quanto teórica, em produções que possam ser compartilhadas.

Acho que uma coisa que a gente queria trazer sobre o NUJURES é que, como 
atividade de cultura e extensão, em uma universidade pública, a gente sem-
pre teve muito... uma preocupação em o que é que faríamos dentro do NUJU-
RES para pensar questões estruturais e questões da sociedade. Tentar entrar 
em contato com as necessidades, com as demandas da “comunidade”, que 
muitas vezes a gente fala, né, da comunidade acadêmica e não-acadêmica.

Então, entender qual é essa comunidade, trazendo algumas ideias pro nosso 
debate depois, e aí tentar não só envolver a comunidade nos processos do 
NUJURES, então a gente fez um edital aberto a pessoas que são alunas da gra-
duação e da pós-graduação da Faculdade de Direito, ou não. Acho que hoje 
a maior parte dos nossos integrantes não são alunos da Faculdade de Direito.



▶ Sumário 110

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

A partir disso, a gente tentou pensar em projetos. Acho que a pandemia 
(Covid-19) atrapalhou um pouquinho, ajudou de outras formas, mas a gente 
começou a pensar projetos que permitissem uma interação entre um apren-
dizado coletivo, construído à luz dos princípios e valores da justiça restaurati-
va, e, ao mesmo tempo, a gente ter práticas, né. Um lado da prática, e de uma 
prática voltada para fora dos muros, ou das Arcadas, como a gente costuma 
falar da Faculdade de Direito.

Com a pandemia, a nossa proposta de fazer atividades voltadas para fora da 
universidade se tornou algo on-line. E mudamos, um pouquinho, alguns ob-
jetivos, mas o que a conseguimos fazer, e que temos tentado fazer, é sempre 
construir os nossos núcleos à luz das necessidades que vão surgindo com as 
nossas discussões. E essas necessidades podem ser humanas, teóricas, do 
campo prático, da rotina, vários tipos de necessidades.

Nesse contexto, estudamos um pouco da Justiça Restaurativa no Brasil... um 
grupo que está mais focado nisso, e também grupos que estão estudando 
outras partes, mas surgiu a ideia de chamar o Nirson e o Maike para contarem 
um pouco sobre a experiência deles. Eu tive o privilégio de conhecer o Nirson 
um pouquinho antes desse processo, eu até o entrevistei no meu TCC. Tive 
contato com essas ideias que eu achei incríveis e foi a partir daí que surgiu 
esse convite.

E uma outra coisa que a gente também queria trazer como introdução é o 
papel que essas atividades de cultura e extensão – como eu falei, o Nirson 
coordena, faz parte do CJUÁ – como essas atividades de cultura e extensão 
têm construído projetos no âmbito da Justiça Restaurativa. E como elas tal-
vez possam interagir também; de que forma elas podem interagir e pensar 
problemas, questões, juntas.

Adriana Borghi – NUJURES-USP: Boa noite a todas as pessoas que estão nos 
assistindo. É um prazer receber vocês na nossa página. Estamos, neste semes-
tre, colocando o NUJURES no mundo, com uma força de uma equipe muito 
legal, que está animando muito a gente, né, Fê?

Bom, eu sou a Adriana, sou advogada, sou professora, também, da Universida-
de São Judas, em São Paulo. O Centro Acadêmico da São Judas também está 
apoiando a gente na transmissão; isso está bem legal: poder ampliar essas 
parcerias do NUJURES. E sou facilitadora de Justiça Restaurativa pelo CDHEP.

Conheci o Nirson e o Maike também em um evento de Justiça Restaurativa 
Comunitária, e é uma honra recebê-los aqui, e a gente poder ouvir um pou-
quinho a experiência deles.

Fernanda Dias – NUJURES-USP: Eu vou passar a palavra agora pro Nirson. 
Muito obrigada, novamente, por ter aceitado o convite. Muito obrigada a to-
das e todos que estão aqui com a gente. E se você puder se apresentar e contar 



▶ Sumário 111

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

um pouco sobre a sua experiência na Justiça Restaurativa, sua trajetória, o 
que vocês têm feito no CJUÁ, no interior da Amazônia, enfim…

Nirson Medeiros: Bom. Primeiramente, boa noite a todos e a todas. É uma 
alegria pra mim poder estar partilhando este espaço com vocês, ter recebi-
do este convite do NUJURES, e poder estar, esta noite, compartilhando um 
pouco da nossa experiência, o que temos construído em uma região que cha-
mamos de “o coração da Amazônia”, exatamente por ficar ali na Amazônia 
oriental, um pouquinho do lado esquerdo daqueles que olham, como quem 
enxerga um centro, como quem enxerga um coração.

Eu sou professor da Universidade Federal do Oeste do Pará. A minha for-
mação inicial é uma formação na área do Direito, porém a minha trajetória 
de vida foi uma trajetória de interseções interdisciplinares, de passagens 
interdisciplinares.

Então, embora tenha começado uma história de vida profissional no Direito, 
migrei através dos direitos humanos para o campo das ciências sociais, mais 
especificamente, para o campo da antropologia, em nível de pós-graduação, 
e depois tive algumas passagens, alguns trânsitos pelo campo da psicologia 
social. Uma experiência profissional, uma experiência que, digamos assim, 
quase transcende essas fronteiras disciplinares, dado que foi marcada por 
esse trânsito.

Atualmente, eu me encontro como coordenador da Clínica de Justiça Restau-
rativa da Amazônia, da Universidade Federal do Oeste do Pará, a UFOPA, e 
atuo junto ao Programa de Ciências Jurídicas, programa do bacharelado em 
Direito, e ao Mestrado em Ciências da Sociedade.

Bom. Hoje a gente vai compartilhar um pouquinho dessa nossa experiência, 
dessa nossa trajetória com a Justiça Restaurativa, e focando um pouco mais 
na experiência com a Justiça Restaurativa comunitária. Eu vou fazer o com-
partilhamento da minha tela... não sei se é possível você ativar, Fernanda, o 
compartilhamento de tela para mim.

Veja se você consegue fazer a ativação do compartilhamento de tela, porque 
por enquanto para mim está desabilitado. Bom. Enquanto ela vai fazendo – é 
a Renata que está fazendo a habilitação – eu acho que eu posso contar um 
pouquinho de como foi a minha trajetória pessoal com a Justiça Restaurativa, 
já a título de introdução.

Eu havia concluído meu doutorado na área de antropologia, no ano de 2012, 
e realizava um relatório antropológico junto a um território quilombola na 
região do baixo Amazonas, relativamente próximo do município de Oriximi-
ná; na verdade, ficava no município de Oriximiná, mas bem mais acima do rio. 
Eu digo relativamente próximo porque na Amazônia as nossas distâncias são 
questões, no mínimo, interessantes para aquelas pessoas que estão de fora e 
não conhecem a realidade local que nós vivenciamos.



▶ Sumário 112

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

O centro da cidade ficava a aproximadamente quatro horas de deslocamento 
de barco da área mais próxima da entrada dos territórios quilombolas em que 
eu estava desenvolvendo este trabalho. E, se eu fosse até a última comuni-
dade, eu ainda passaria mais algumas horas, quase que um dia inteiro, para 
eu chegar lá. Essas são as nossas distâncias relativas na Amazônia. Eu estava 
desenvolvendo este trabalho quando recebi um convite para facilitar um en-
contro sobre Justiça Restaurativa e círculos de construção de paz.

Fui fazendo a leitura desse material, a respeito desta temática, ao longo dessa 
viagem. Já conhecia o assunto de forma um pouco mais en passant em decor-
rência de uma pesquisa anterior que vinha desenvolvendo desde 2018 (desde 
2008?) sobre o sistema de penas e medidas alternativas no Brasil, mas não 
tinha um aprofundamento maior a respeito da temática da Justiça Restau-
rativa. Então, vim fazendo este estudo e me ocorreu, no barco – nas minhas 
24 horas de barco que tinha para retornar até chegar à cidade de Santarém 

– de utilizar aquela metodologia que estava sendo sugerida para facilitar o 
encontro de estudos sobre a Justiça Restaurativa.

E essa experiência foi uma experiência extraordinária, uma experiência encan-
tadora, já de pronto, já da primeira vez. E isso me conquistou profundamente, 
embora eu tivesse muito pouco conhecimento a respeito, achei que aquilo era 
algo que precisaria ser compreendido, precisaria ser melhor estudado.

A partir de então, a minha trajetória de vida mudou completamente, de quem 
vinha de uma formação para um trabalho no campo antropológico, pra fa-
zer etnografias, eu migrei – não abandonei a antropologia – mas dividi uma 
grande parcela do meu tempo profissional e de vida para o trabalho com a 
Justiça Restaurativa; e desde 2012, então, estou bem engajado dentro desse 
movimento da Justiça Restaurativa aqui na nossa região.

Bom, não vou contar mais o conjunto de detalhes pessoais que essa história 
tem, porque senão eu vou gastar todo o meu tempo contando a minha histó-
ria, e este não é o objetivo do nosso encontro de hoje, que tem por foco nós 
tratarmos da Justiça Restaurativa Comunitária na Amazônia, apresentação 
que está a cargo da minha pessoa e do Maike Kumaruara, que é nosso par-
ceiro de trabalho, foi aluno do mestrado em Ciências da Sociedade, foi meu 
orientando, é colega de universidade, é técnico da universidade, coordena o 
núcleo de práticas restaurativas da UFOPA, que é um núcleo do setor adminis-
trativo, não é do setor acadêmico. Eu coordeno a clínica de justiça restaurativa 
da Amazônia, que é do setor acadêmico, e ele, do setor administrativo.

Para nós falarmos desse assunto, inicialmente, nós precisamos compreender 
um pouquinho a realidade da Amazônia, antes de nós falarmos, mais especi-
ficamente, de como utilizar referenciais, e concepções, e procedimentos, prá-
ticas de justiça restaurativa para tratar os conflitos comunitários nesta região.



▶ Sumário 113

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

A fim de que nós possamos ter uma pequena, uma breve introdução a respei-
to dessas questões, eu trouxe este mapa, para que nós possamos visualizar a 
Amazônia. Quando a gente pensa na Amazônia, geralmente nos vem aquela 
imagem, aquela massa verde de floresta; quase com certeza que não tem 
conflito... mas essa não é a realidade da Amazônia. Esta não é a Amazônia 
real. A Amazônia real, ela é um mosaico de conflitos, como a gente pode ob-
servar através desse mapa (optamos por incluir a figura do mapa nesta trans-
crição a fim de tornar a explicação inteligível).

Fonte: [00:18:34] do vídeo disponível no Youtube

Nos pontos verde claro vocês observam as terras indígenas... então, uma par-
cela muito significativa da nossa região Amazônica é composta por territórios, 
por territórios indígenas, portanto, das nossas populações originárias.

Uma outra grande parcela de terras da nossa região é composta por unidades 
de conservação, em diferentes configurações: nós temos unidades de conser-
vação de proteção integral, que são aquelas incompatíveis com a presença e 
as atividades humanas, com algumas exceções, e temos as unidades de con-
servação de desenvolvimento sustentável. Então, todas essas... esse conjun-
to... esse grande mosaico de unidades de conservação nós observamos nesse 
mapa em verde escuro.

As áreas que vocês observam em um amarelo mais claro são aquelas que 
são consideradas florestas não destinadas... são as chamadas terras devo-
lutas... são as áreas que não tem nenhuma destinação por parte do estado 
brasileiro. No entanto, são florestas. São áreas de floresta; não são unidades 
de conservação; não são territórios indígenas; não são territórios de povos 
e comunidades tradicionais, mas encontram-se relativamente, ou integral-
mente, preservados.



▶ Sumário 114

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Nos pontos em amarelo, vocês podem observar nesse mapa os projetos de 
assentamento, que também têm uma grande diversidade de configurações. 
Nós temos aí projetos de assentamentos, digamos assim, tradicionais – que 
são aqueles projetos individuais, com loteamentos individuais ou familiares 

– e temos projetos de assentamento agroextrativistas – que são aqueles com-
patíveis com práticas de integração de agricultura e extrativismo, territórios 
pesqueiros, que geralmente são áreas de populações tradicionais.

E, em branco, vocês observam outras configurações de terra onde estão inse-
ridas as áreas privadas, as áreas militares, ou aquelas que o Estado brasileiro 
não tem informações precisas a fim de configurá-las e defini-las com mais… 
com mais nitidez.

Os pontos em vermelho – e é isso que é um dos dados mais interessantes 
desse mapa – são os pontos de desmatamento. E considere que este mapa 
é um mapa absolutamente desatualizado. Esse é um mapa de 2016. Nós já 
estamos 2020, e sabemos que, a partir de 2016, por razões econômicas, por 
fatores políticos que temos vivenciado no Brasil, o desmatamento sofreu um 
processo de intensificação na região.

Então, é de se presumir que... as áreas em vermelho... se plotássemos elas 
neste momento, nós iríamos observar este mapa muito mais vermelho do 
que ele está agora. Portanto, um avanço ainda mais intenso das áreas de des-
matamento na região.

Não sei se vocês podem observar com nitidez... eu vou ver se eu consigo mar-
car aqui... nessa área aqui, oh, onde estou marcando em vermelho... essa área 
aqui... ela é uma estrada... ela é exatamente a BR-163.

Fonte: [00:22:14] do vídeo disponível no Youtube



▶ Sumário 115

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Esta outra área aqui... onde temos muito desmatamento... também é outra 
estrada... que é exatamente a Transamazônica.

Fonte: [00:22:26] do vídeo disponível no YouTube

Aqui nós temos uma outra estrada, que é a estrada que liga o Sudeste do Pará 
à Terra do Meio, chegando à última cidade, que é a São Félix do Xingu.

Fonte: [00:22:40] do vídeo disponível no Youtube

Então vocês observam que em todas as áreas onde temos estradas, portanto, 
projetos de infraestrutura, nós temos desmatamento.



▶ Sumário 116

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Fonte: [00:22:50] do vídeo disponível no Youtube

Isso significa dizer que o desmatamento, ele acompanha a fronteira de ex-
pansão da propriedade privada e a fronteira de expansão das atividades 
econômicas.

O chamado corredor da soja, ou corredor dos grãos, é exatamente esse aqui 
(corresponde à linha que representa a BR-163, alongada até o ponto maior em 
vermelho, que representa a cidade de Santarém) tão discutido, tão... debatido 
nos projetos políticos e econômicos voltados para a região. E a cidade em que 
nós nos encontramos está exatamente nesse ponto onde eu estou marcando, 
que é a Cidade de Santarém, que é o polo onde nós desenvolvemos as nossas 
atividades com justiça restaurativa. Não exclusivamente nessa região; porém, 
de forma majoritária, nesta cidade.



▶ Sumário 117

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Fonte: [00:23:21] do vídeo no YouTube

Porque as nossas atividades, elas vão se expandir com o passar do tem-
po para outros municípios em toda essa área que nós chamamos do oes-
te do Pará, que é exatamente essa extensão territorial que eu vou marcar 
para vocês aqui. Ela é uma área gigantesca. Ela é maior do que muitos 
estados-nações europeus, e é muito maior do que muitos estados brasilei-
ros, muitas unidades da Federação. Apenas essa área de atuação onde nós 
desenvolvemos as nossas atividades.

Fonte: [00:23:57] do vídeo disponível no YouTube



▶ Sumário 118

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Então, com isso vocês já conseguem observar a complexidade da região 
Amazônica de que nós estamos falando. Essa região possui uma diversidade 
muito grande de atores que possuem perspectivas diversas sobre a relação 
com a terra e a relação com os processos produtivos, a relação com trabalho, 
a relação com o ambiente, né, com a natureza.

Entre esses grupos, nós observamos um conjunto bastante diversificado de 
povos indígenas, que... embora nós utilizemos essa categoria povos indígenas 
para designá-los, essa é uma categoria exógena, é uma categoria externa. Nós 
temos uma grande diversidade de grupos étnicos bem diferenciados, com 
culturas diferenciadas, embora apresentem alguns traços comuns.

E temos também, dentro desse conjunto de atores, grupos que vivenciaram 
o processo de etnogênese contemporânea, no sentido em que se autorreco-
nheceram como os indígenas mais contemporaneamente, sobretudo após 
a Constituição da República Federativa do Brasil (constituição brasileira de 
1988), que conferiu uma outra dignidade, um outro status para os povos in-
dígenas, e isso estimulou que muitos grupos que viviam na invisibilidade se 
autorreconhecessem como indígenas, experienciando os processos que nós 
chamamos de etnogênese.

O Maike, por exemplo, pode falar para vocês muito melhor a respeito disso 
do que eu, porque ele pertence a um grupo que vivenciou esse processo de 
etnogênese. Eu sou apenas uma fala externa, uma voz que fala de um lugar 
externo em relação a esse assunto.

Temos uma grande diversidade de comunidades quilombolas, comunida-
des remanescentes de quilombos também, com situações fundiárias, com 
situações de relações com a terra e relações com o ambiente diferenciadas. 
Portanto, também interesses bastante diferenciados. Temos também um 
grupo bastante variado de povos da floresta e comunidades tradicionais. Por 
exemplo: seringueiros, castanheiros, quebradeiras de coco-babaçu, pescado-
res artesanais, moradores de várzeas, ribeirinhos, entre outros, balateiros, e 
catadoras de mangaba. Enfim, uma diversidade bastante grande.

Temos agricultores familiares, grupos que se auto-identificam como agri-
cultores familiares, trabalhadores agroextrativistas, trabalhadores sem-ter-
ra, grupos atingidos por grandes projetos, como, por exemplo, os atingidos 
por barragem.

Nessa imagem aqui, ao canto direito acima (reproduzida abaixo), nós obser-
vamos exatamente um protesto dos atingidos por barragens no município de 
Tucuruí, em decorrência da barragem de Tucuruí. Esta foto é de dezembro do 
ano passado. Essa usina hidrelétrica foi construída na década de 80 e os povos 
ainda não foram devidamente realocados, nem indenizados.



▶ Sumário 119

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Fonte: [00:27:21] do vídeo disponível no Youtube

Nós vemos aqui embaixo uma foto – acho que essa foto é da década passa-
da –, mas todas essas fotos, que eu estou expondo aqui para vocês, nenhuma 
delas foi retirada da internet. Todas são imagens, são retratos da realidade 
que nós presenciamos, então são fotos que eu mesmo tirei. Então aqui você vê 
trabalhadores sem-terra que estavam à beira da estrada nos seus barracos – 
essa daqui eu não me lembro muito bem aonde foi exatamente que eu a tirei, 
mas provavelmente foi em algum momento de algum protesto que nós não 
pudemos, ficamos, digamos assim, presos na estrada e não pudemos passar, 
e aí eu saí, bati algumas fotos.

Fonte: [00:27:21] do vídeo disponível no Youtube

Nós temos movimentos sociais variados, temos organizações não governa-
mentais, temos grupos ambientalistas, defensores de direitos humanos, gru-
pos religiosos variados que se inserem também nas questões políticas e nas 
questões comunitárias, entre outros atores. E isso para não falar dos atores 



▶ Sumário 120

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

propriamente econômicos, né, que integram o campo econômico, que são os 
pecuaristas, os grandes produtores rurais, os madeireiros, garimpeiros, co-
merciantes, empresas mineradoras, concessionárias de extração de madeira, 
construtoras civis, usinas hidrelétricas, indústrias, imobiliárias, agências de 
turismo, porque, em algumas áreas, estes atores econômicos também inter-
ferem nos processos, ademais dos agentes e órgãos estatais e dos atores pro-
priamente do campo político e partidário que interferem nesses processos.

Na imagem aqui que vocês observam ao lado (reproduzida abaixo) nós temos 
alguns exemplos desses grandes empreendimentos econômicos, desses em-
preendimentos econômicos envolvidos na região e que têm atores diferen-
ciados. Aqui à esquerda nós vemos um navio transatlântico, que transporta 
bauxita, que fica em Porto Trombetas, exatamente próximo aos territórios 
quilombolas a respeito dos quais eu falei para vocês no início da minha fala. 
Esse projeto foi construído em cima de territórios quilombolas e no entorno 
dele foram constituídas duas unidades de conservação, uma delas de prote-
ção integral, em cima do território quilombola. Então, os quilombolas foram 
expulsos das suas áreas, depois eles retornaram e conseguiram pleitear a re-
gularização dessa área. Mais à direita vocês observam a usina hidrelétrica de 
Belo Monte, que foi também construída sob a afetação dos povos indígenas 
da região – como é um fato um pouco mais contemporâneo, todos vocês têm 
acompanhado esses incidentes pela própria televisão e pelas mídias sociais. 
No canto esquerdo abaixo você vê uma carvoaria ilegal de coco-babaçu – essa 
foto também fui eu mesmo que retirei, foi feito ao longo da minha pesquisa 
de doutorado, foi juntamente aos carvoeiros e as quebradeiras de coco-ba-
baçu. Essa carvoaria aqui é uma carvoaria absolutamente ilegal, que envolve 
trabalho infantil, trabalho análogo ao escravo, irregularidades do ponto de 
vista trabalhista, irregularidades do ponto de vista ambiental, afora o fato 
de ter produção de notas fiscais frias para legalizar a produção que é feita, e 
a indústria que consome esse esse produto adquirido de forma… este insumo 
adquirido de forma “legal”. E aqui ao canto esquerdo (na verdade, é o canto 
direito) você vê uma… nós vemos um grande projeto, bem antigo na região, de 
produção de papel e celulose a partir de florestas plantadas de eucalipto, mas 
que também exerce atividades de concessão florestal de extração de madeira, 
madeira de lei, né, de madeira nativa para comercialização.



▶ Sumário 121

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Fonte: [00:29:03] do vídeo disponível no Youtube

Então, tudo isso é esse caldeirão amazônico no qual os espaços comunitários, 
com os quais nós tratamos, estão inseridos. Isso aqui não está alheio ao espaço 
comunitário. Muito ao contrário, isso aqui está inserido no espaço comunitário.

E aqui nós vemos que todo esse caldeirão produz um conjunto de conflitos, 
de resistências e de violências, que acabam chegando às comunidades, pro-
duzindo circunstâncias danosas, circunstâncias lesivas que precisam muitas 
vezes ser tratadas, e os referenciais da Justiça Restaurativa são referenciais 
importantes para tratar este tipo de conflito. Esses conflitos envolvem violên-
cias estruturais, violências institucionais, violências culturais, históricas. Mui-
tas vezes são traduzidos de forma violenta através de confrontações diretas. 
Muitos e muitos são os casos de morte no campo e na floresta em decorrência 
deles, do desmatamento ilegal, das irregularidades fundiárias, a grilagem 
de terra, por exemplo. Nesta semana tivemos a notícia em Rondônia, acho 
que foi em Rondônia, de agentes de fiscalização, dois agentes de fiscalização 
foram assassinados em decorrência da grilagem de terra. Essa é uma realida-
de constante na região. A corrupção envolvendo agentes públicos e privados.

E aqui nessas imagens (reproduzidas abaixo) vocês veem uma indústria, exa-
tamente aquela indústria que compra o carvão ilegal de que eu falei para 



▶ Sumário 122

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

vocês. Eu não vou identificá-la pra não… acho desnecessário. Mas é a mesma 
indústria que compra aquele mesmo carvão ilegal que eu mostrei pra vocês. 
Eu, na época da pesquisa, tracei toda a cadeia produtiva, desde a ponta da 
cadeia produtiva até o comprador final. Aqui você observa o monumen-
to, o Memorial de Eldorado dos Carajás aqui abaixo. Aqui é o Memorial de 
Eldorado dos Carajás (canto inferior esquerdo). É o caso famoso da violência 
institucional perpetrada por parte do Estado, especificamente por parte da 
Polícia Militar que assassinou trabalhadores sem-terra. Aqui, mais à direita, 
você vê uma carvoaria também, uma carvoaria aos moldes da outra, só que 
essa aqui é de madeira, aquela outra era de coco babaçu. E aqui acima você 
vê um caminhão de extração de madeira. Como você pode observar, esse ca-
minhão não tem placa, né, o que isso significa dizer? Significa que ele é um 
caminhão ilegal.

Fonte: [00:33:38] do vídeo disponível no Youtube

Vocês pensam que isso é uma coisa incomum, que aí eu bati essa foto assim. 
Foi um achado? Não. Isso é absolutamente comum. Basta você ir para a beira 
da estrada e ver os caminhões passarem. Essa aqui foi retirada na PA-150, que 
era uma das áreas de maior desmatamento da nossa região do estado do 
Pará. Essas são as nossas realidades amazônicas. Essa é a nossa complexida-
de, nós vivenciamos com tantas violências com tantas... com tantos conflitos. 
E aqui nós vemos a imagem de Chico Mendes, que representa essa imagem da 



▶ Sumário 123

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

resistência, e da Comissão Pastoral da Terra, que é um dos grupos religiosos 
a respeito dos quais falei anteriormente e que tem também atuado junto, 
sobretudo, aos trabalhadores rurais, às populações tradicionais, com vistas ao 
seu fortalecimento, com vistas à luta pelos seus direitos, pela sua fixação, sua 
estabilização, no que diz respeito, no que tange ao direito à terra, aos espaços 
naturais que ocupam, aos seus territórios e etc.

Fonte: [00:35:02] do vídeo disponível no Youtube

E esses conflitos todos que falamos para vocês, muitos deles perpassam a 
desterritorialização dos povos indígenas, quilombolas, comunidades tradi-
cionais. Perpassa a perda de identidades e de traços culturais ao longo da 
história, a invisibilização e a vulnerabilização social e econômica. Passam 
também por resistências que, muitas vezes, os processos de resistência que 
algumas vezes são violentos, mas muitas vezes também são desenvolvidos 
através de estratégias não violentas, pela ambientalização mais contemporâ-
nea dos conflitos. Ou seja, a tradução desses conflitos a partir da linguagem 
ambiental por discussões em torno... discussões e práticas em torno do de-
senvolvimento sustentável, e de uma categoria que é mais recente no âmbito 
dessas discussões, que é o “Bem Viver”, que tem se transformado em uma das 
categorias nativas e que vem sendo politizada para também representar os 
anseios dessas populações, dessas comunidades que vivem na região. Inclusi-
ve agora nesse nosso cenário, momento político, tem sido uma categoria que 
tem migrado para a política partidária também, o que não deixa de ser um 
fator, por um lado, que nos deve requerer atenção, mas também não deixa de 
ser interessante por um ponto de vista de que isso está sendo assimilado pelo 
sistema político, e isso pode trazer bons frutos, como trouxe, por exemplo, na 
Bolívia, no Equador e na Colômbia, onde essa categoria do “Bem Viver”, que 
é uma categoria originalmente nativa dos povos indígenas e tem migrado 



▶ Sumário 124

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

para outros setores e agora, de uma maneira mais intensiva, para o setor do 
sistema político.

Bom. Essa introdução inicial, ela era apenas para a gente poder entender 
onde é que a gente está entrando, né. Que mata densa é esta que nós es-
tamos adentrando. Porque se nós não compreendermos isso que foi falado 
até aqui, e, que qualquer experiência de Justiça Restaurativa Comunitária na 
Amazônia vai precisar perpassar, entender e lidar com as problemáticas que 
foram tratadas anteriormente, nós vamos estar sendo bastante ingênuos. E a 
ingenuidade não é algo que vai ser salutar para nós quando nós lidarmos com 
esses conflitos, porque nós acabaremos sendo marionetes desses conflitos. 
Nós acabaremos sendo manipulados pelos atores, pelas circunstâncias desses 
conflitos que encontramos na Amazônia brasileira.

É extremamente importante que, inicialmente, a gente compreenda esse 
conjunto de situações, esse caldeirão conflitivo, esse mosaico de situações 
conflitivas, a fim de que a gente possa trazer e introduzir a justiça restaurati-
va dentro desses espaços comunitários, que vivenciam essas questões confli-
tivas, e ver o que é que a linguagem da Justiça Restaurativa, as suas práticas, 
os seus procedimentos, as suas concepções, podem trazer e acrescentar para 
dentro desses espaços.

Quando falamos em justiça restaurativa comunitária eu acho interessante 
que a gente compreenda aqui três visadas em torno da Justiça restaurati-
va comunitária. Primeiro, a relação entre justiça restaurativa e comunidade, 
porque nós sabemos que a justiça restaurativa traz, inerente à sua própria 
concepção e origem, o pertencimento ao espaço comunitário. Então, a justiça 
restaurativa, ela surge como uma demanda comunitária. Ela surge com uma 
pulsão comunitária.

Se nós vamos até os eventos de 1974, do caso Elmira, que deu origem aos 
VORP’s (victim-of fender reconciliation programs), aos programas de recon-
ciliação vítima-ofensor: aquele caso não foi uma demanda do sistema judicial, 
foi uma demanda comunitária, do comitê central menonita, que é um orga-
nismo religioso, um organismo comunitário.

Se nós vamos para a experiência da construção dos círculos, dos processos 
circulares: os círculos foram um ajustamento de experiências do sistema de 
justiça às práticas comunitárias das primeiras Nações da América do Nor-
te, inicialmente realizadas pela experiência do juiz Barry Stuart, que decidiu 
aprender um pouco com aquelas populações nativas, o modo como eles tra-
balhavam as suas situações de conflito, como eles representavam as suas 
situações de conflito, e o modo como eles entendiam a justiça.

Se nós vamos para Nova Zelândia, que é um outro grande marco para o mo-
vimento da Justiça Restaurativa, nós vamos encontrar um sistema que surgiu 



▶ Sumário 125

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

a partir de demandas do povo maori, portanto algo que vem, também, disso 
que é o espaço comunitário.

Se nós viermos para o Brasil, e vamos entender a história do movimento res-
taurativo no Brasil, ele está absolutamente enraizado nas favelas do Rio de 
Janeiro, a partir de experiências de comunicação não-violenta desenvolvidas 
pelo Dominic Barter, em meados da década de 90.

Então, o movimento da Justiça Restaurativa, no plano nacional e internacio-
nal, está absolutamente relacionado à comunidade. São duas coisas que não 
têm como se separar, apesar de, no Brasil, o movimento da Justiça Restaurati-
va ter sido liderado, vir sendo liderado pelo sistema de justiça, especialmente 
pelo pelo Poder Judiciário, que tem assumido o protagonismo. E isso já tem 
migrado para outros organismos do sistema de Justiça: o Ministério Público, 
até mesmo muitos espaços, muitos locais, as polícias também têm entrado 
nesse movimento. Então, ele foi apropriado, e eu acho muito positivo. Não 
estou fazendo aqui uma crítica. Eu acho isso muito positivo, mas é muito im-
portante a gente entender esse background comunitário do movimento da 
Justiça Restaurativa, tanto nacional quanto internacionalmente. Então, isso 
é a relação Justiça restaurativa e comunidade.

O que é a Justiça Restaurativa na comunidade? Então, é quando a gente vai 
levar a Justiça Restaurativa, essas concepções, esses procedimentos para o 
espaço comunitário, de modo a tratar situações de conflitos que envolvem 
a comunidade.

Mas qual é a diferença de uma Justiça Restaurativa na comunidade e uma 
Justiça Restaurativa Comunitária? Eu acho que aqui tem um marco, tem uma 
fronteira que é interessante: uma coisa é nós realizarmos Justiça Restaurativa 
na comunidade, fazermos Justiça Restaurativa no espaço comunitário; outra 
coisa é a Justiça Restaurativa ser apropriada pela comunidade, ser assimilada 
pela comunidade e a comunidade desenvolver as práticas restaurativas. Ou 
seja, essas práticas restaurativas se tornarem comunitárias: serem feitas com 
a comunidade, pela comunidade, e para a comunidade.

Ou seja, nós podemos fazer Justiça Restaurativa na comunidade a partir do 
sistema de Justiça, ou seja, a partir do Estado. A Justiça Restaurativa Comu-
nitária é aquela justiça que é apropriada, e desenvolvida, e aplicada pela pró-
pria comunidade, em prol dessa comunidade, e que visa, também aí, o seu 
fortalecimento, seu empoderamento, e, digamos assim, a sua assunção, o 
resgate do seu poder de lidar com seus próprios conflitos, que historicamente 
foi algo expropriado pelo próprio Estado em decorrência dessa nossa visão 
do monopólio estatal do poder da força, do uso da força, e do poder de tratar 
as situações conflitivas.

Então, é nesses termos que a gente vai tratar de Justiça Restaurativa Comu-
nitária. E a nossa experiência é uma experiência também de migração: de 



▶ Sumário 126

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

quem começa pelo sistema de justiça; é convidado para desenvolver expe-
riência de Justiça Restaurativa na comunidade, mas a partir do sistema de 
justiça, e posteriormente começa a construir experiências com a comunida-
de, para comunidade, pela comunidade. E, digamos assim, aprender tam-
bém com a comunidade, com a sabedoria comunitária, como ela desenvolve 
os seus processos de tratamento de conflitos e como é que a justiça restau-
rativa pode ser assimilada por ela, apropriada por ela, desenvolvida por ela, 
para incrementar os seus processos de tratamento de conflitos, de situações 
danosas e prevenir violências.

Bom. Dito isso, acho que eu posso contar um pouquinho aqui da nossa própria 
experiência. Então, como a Justiça Restaurativa implica muito a contação de 
histórias, eu vou contar um pouquinho da nossa história com a justiça restau-
rativa e a comunidade, na comunidade, e a justiça restaurativa comunitária.

Ótimo. Que bom que o Maike já está aqui, porque o Maike fala a partir de um 
lugar que eu não posso falar. Eu falo de um lugar acadêmico. Eu falo de um 
lugar de facilitador, de um lugar de um instrutor de Justiça Restaurativa, e o 
Maike fala de um lugar diferenciado, embora ele também fale de um lugar 
de facilitador. Então, eu vou seguir aqui, de uma maneira mais breve, a minha 
exposição, para poder dar esse espaço para o Maike.

A Justiça Restaurativa no município de Santarém, essa nossa experiência, 
começou a partir de uma parceria com unidades jurisdicionais do Tribunal 
de Justiça do Estado do Pará, mais especificamente com a vara da infância e 
juventude, à época liderada pela Josineide, pela Dra. Josineide – que é com 
quem eu também compartilho a vida, com a minha esposa, com quem temos 
aí os nossos meninos, os nossos filhos; nós fizemos uma parceria de vida e 
uma parceria também profissional – e outros organismos integrantes da rede 
de proteção das crianças e adolescentes, como unidade de atendimento so-
cioeducativo, organismos que pertencem à Secretaria de Assistência Social, 
à Secretaria de Educação, por um conjunto de instituições parceiras que co-
meçaram a desenvolver com a gente esse trabalho com Justiça Restaurativa. 
A essa época nós constituímos, em 2014, a Clínica de Justiça Restaurativa da 
Amazônia, a CJUÁ ([00:47:09]), como nós chamamos.

E no âmbito dos trabalhos da Clínica de Justiça Restaurativa nós passamos 
a desenvolver o Programa de Justiça Restaurativa Amazônia da Paz, o que 
pode ser algo interessante para os nossos debates, porque é um programa 
de extensão. É um programa de extensão especializado no trabalho com 
Justiça Restaurativa que vige desde 2014. Hoje ele é um dos programas de 
extensão mais antigos, em termo de vigência, da UFOPA, da Universidade à 
qual nós pertencemos.

As nossas experiências com a Justiça Restaurativa na comunidade iniciaram 
com demandas do programa “O Ministério Público e a Comunidade” e nós nos 
reuníamos na sede desse programa. Nós nos reuníamos para estudar, para 



▶ Sumário 127

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

treinar a Justiça Restaurativa, e, em decorrência disso, esse programa come-
çou a nos trazer algumas demandas. O primeiro caso de conflito que ele nos 
trouxe foi um caso na comunidade São Braz do Eixo Forte, que fica na estrada 
para o Balneário de Alter do Chão, um dos lugares mais bonitos da Amazônia, 
e, fazendo a nossa propaganda, todos ficam desde já convidados a conhecer.

O conflito que essa comunidade vivenciava dizia respeito à eleição da Dire-
toria da Associação Comunitária, que havia apresentado alguns problemas, 
algumas questões, e se encontrava – esse processo de eleição da comunidade, 
da Diretoria da comunidade – exatamente no período das eleições municipais 
daquela época. E isso se tornou um caldeirão, digamos assim, político bastan-
te complicado, e que tornou o conflito comunitário muito mais complexo.

Esse foi um caso bastante interessante – não vou ter tempo para poder de-
talhá-lo aqui com mais informações – porque ao final dele nós observamos 
a assunção, por parte da comunidade, de responsabilidade. A comunidade 
percebeu que a responsabilidade para resolver seus conflitos pertencia a ela, 
não ao Poder Público, não ao Ministério Público, não ao Judiciário.

Isso foi um grande aprendizado para gente e um grande aprendizado para 
essa comunidade, que havia demandado do Ministério Público, esperando 
que Ministério Público resolvesse o seu problema, quando, na verdade, a pro-
blemática que eles vivenciavam era uma problemática intracomunitária, que 
não dizia respeito aos órgãos públicos, e que os órgãos públicos não poderiam 
fazer nada naquele caso a não ser mediar o conflito de modo que a comuni-
dade pudesse encontrar uma solução.

E foi bastante interessante porque foi um processo um pouco doloroso em 
decorrência da disputa eleitoral: nós precisamos esperar a disputa eleitoral 
acabar para nós fazermos a construção de um acordo em relação a esse caso, 
aliviando situações políticas. E foi bastante interessante porque se percebeu 
a importância da migração dessa dependência por parte dos órgãos estatais, 
do Ministério Público, do Judiciário, para uma maior autonomia, um empo-
deramento, um fortalecimento do espaço comunitário para resolver os seus 
próprios conflitos, os conflitos que lhe são inerentes.

A partir de então nós desenvolvemos uma outra experiência, que foi a forma-
ção de facilitadores comunitários de Justiça Restaurativa, e nossa primeira 
experiência foi em decorrência de uma articulação com a Congregação dos 
Missionários do Verbo Divino na Amazônia, especialmente na figura do Padre 
José Boeing, que mobilizou um grupo com o qual eles já trabalhavam, den-
tro de uma perspectiva comunitária, a partir da metodologia das Escolas de 
Perdão e Reconciliação, das Es.Pe.Re, no âmbito das Comunidades Eclesiais 
de Base em toda a região oeste do Pará.

A partir da articulação com esse grupo missionário, nós conseguimos ini-
ciar um processo formativo de Justiça Restaurativa, especificamente da 



▶ Sumário 128

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

metodologia dos círculos de construção de paz com este grupo que já tinha 
uma introdução, que já tinha um treinamento nas Escolas de Perdão e Recon-
ciliação, e, Fernanda, feita com a Nelly, inclusive.

A Nelly teve um papel muito importante, né. A Petronella Boonen, que é do 
CDHEP, onde a Fernanda fez a sua formação, teve um papel muito importante 
nesse processo, porque a Nelly foi a pessoa que promoveu essa articulação 
entre esses dois grupos: um grupo comunitário que já trabalhava com Justiça 
Restaurativa na perspectiva da Es.Pe.Re e um grupo que estava trabalhando 
um pouco mais próximo do sistema de Justiça, que era o nosso.

A partir daí, nós passamos a receber também um conjunto de outras deman-
das por parte do Ministério Público do Estado do Pará. Demandas que vieram, 
sobretudo, da Promotoria Agrária da 2ª Região e demandas que também vie-
ram da Promotoria de Direitos Constitucionais, vinculados à área da saúde e 
à área da educação.

Então, a gente passou a receber muitos casos, muitos casos comunitários que 
o Ministério Público, na sua triagem do caso, identificava que a conflituali-
dade, que estava sendo ali trazida para ele, não era uma conflitualidade que 
cabia ao Ministério Público fazer uma intervenção, mas era uma conflituali-
dade intracomunitária, que a comunidade poderia se fortalecer e construir 
alternativas de forma autônoma para enfrentá-la.

Um outro grupo que também passou a nos fazer demandas durante esse 
período foi a Federação das Organizações Quilombolas de Santarém e ou-
tras associações quilombolas vinculadas a essa Federação. O Maike vai poder 
relatar melhor esses casos, mas nós recebemos um conjunto de demandas 
que, a partir desse momento, passamos a tratar como referenciais de Justiça 
Restaurativa.

Nós fomos a essas comunidades, levantamos as suas questões, as problemá-
ticas as quais eles vivenciavam. E fizemos uma hierarquia, junto à Federação 
das Organizações Quilombolas, de quais seriam os casos prioritários e por 
onde nós iríamos iniciar, o que era mais estratégico, o que era mais interes-
sante, o que era mais importante. E iniciamos um conjunto de intervenções 
de trabalhos restaurativos com as Comunidades Quilombolas.

A partir desse momento, nós começamos a observar a importância, não so-
mente de nós levarmos a Justiça Restaurativa para a comunidade, de nós fa-
zermos essas práticas restaurativas, que seria aquilo que eu chamei no início 
de Justiça Restaurativa na Comunidade, mas (a importância) de nós construí-
mos uma Justiça Restaurativa efetivamente Comunitária.

E qual seria a estratégia para nós fazermos isso? A estratégia seria nós ofere-
cermos formação de facilitadores de justiça restaurativa para as lideranças 
comunitárias, para os membros das comunidades, a fim de que eles mesmos 



▶ Sumário 129

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

pudessem se apropriar, pudessem se empoderar, pudessem se fortalecer 
através dessa linguagem da Justiça Restaurativa.

Então, fizemos um primeiro curso com lideranças de Sindicatos de Trabalha-
dores e Trabalhadoras Rurais, os STTRs, de municípios, de vários municípios 
da região oeste do Pará, curso do qual também participaram organizações 
parceiras desses sindicatos.

Em seguida, nós fizemos também cursos com lideranças quilombolas no 
município de Oriximiná e organizações parceiras, com essa mesma finali-
dade: de se experimentar uma Justiça Restaurativa Comunitária no sentido 
mais estrito e fortalecer essas comunidades a partir da linguagem da Justiça 
Restaurativa.

Com isso, quais foram alguns aprendizados que nós tiramos desse conjunto 
de experiências? – eu já estou finalizando para poder passar para o Maike.

Bom. Um primeiro foi observar os desafios metodológicos de se experimentar 
a Justiça Restaurativa Comunitária em cenários amazônicos, por uma razão 
inicial, que é o número extenso de participantes: geralmente esses conflitos 
envolvem um conjunto ampliado de atores, atores às vezes diversificados, e 
por vezes até atores externos às comunidades que interferem no processo.

Outro fator desafiante do ponto de vista metodológico é a localização das co-
munidades: todas elas se localizam em áreas na maioria das vezes distantes 
dos centros urbanos onde nós nos encontramos. Daí a importância também 
de se formar os facilitadores comunitários porque eles se encontram in loco e 
já podem desenvolver as suas atividades lá, conhecendo mais aquela realida-
de do que nós, que somos atores externos, e a complexidade desses conflitos, 
que muitas vezes apresenta um grau muito elevado, como foi apresentado 
para vocês aqui no início da minha fala.

Um outro fator, outro aprendizado que nós tiramos desse processo, está 
relacionado à divisão comunitária em razão de conflitos internos. Nós ob-
servamos que os conflitos internos são um importante fator de divisão 
comunitária, de quebra do senso de comunidade e de desintegração das 
comunidades. Situações que muitas vezes são utilizadas, são manipuladas 
por parte dos atores externos, que usam a divisão comunitária para maximi-
zar o atendimento dos seus próprios interesses. A esses atores externos eu 
estou me referindo a madeireiros, me referindo a pecuaristas, a sojeiros, a 
outros grandes produtores rurais que têm interesses nas terras, nos territó-
rios, na expansão dos seus negócios. E... bem, isso é legítimo. Acontece que 
nós estamos... que isso muitas vezes é feito a despeito dos direitos que essas 
populações possuem, inclusive dos direitos que possuem às suas terras, às 
terras que tradicionalmente ocupam. Então, isso muitas vezes é usado. Essa 
divisão comunitária é usada a fim de favorecer processos de dominação por 
parte desses grupos externos. Então, a Justiça Restaurativa poderia ser um 



▶ Sumário 130

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

fator muito importante de integração, de fortalecimento comunitário, de 
produção e de resgate desse senso, desse sentido de comunidade que aju-
da nos enfrentamentos que as comunidades vivenciam. Então, a JR é uma 
estratégia de fortalecimento da comunidade e do espaço comunitário. Com 
isso também a JR ajuda na superação dessa dependência aos órgãos estatais 
e no estímulo para uma maior autonomia comunitária. E uma boa estratégia 
para isso – a gente tem observado ao longo desses anos – é a formação dos 
facilitadores comunitários de JR, como a gente observou aqui, anteriormente, 
em algumas partes da minha fala.

Mas durante essas formações um outro elemento tem aparecido para nós, 
que tem-nos parecido significativo, e que nós devemos investir um pouco 
mais energias nesse sentido: é que essas comunidades possuem as suas for-
mas próprias lidar com seus conflitos; possuem os seus mecanismos internos, 
as suas tradições de como lidar com conflitos.

Então, os nossos treinamentos têm cada vez mais explorado aspectos eliciti-
vos, ou metodologias elicitivas. Essa expressão é uma expressão do John Paul 
Lederach, que fala sobre treinamentos elicitivos no campo da construção de 
paz, para o tratamento de conflitos, para a resolução de conflitos, e acho que 
nós podemos desenvolver treinamentos de JR, de Justiça Restaurativa com 
um caráter elicitivo. O que significa dizer: para nós aprendermos, também, 
com a sabedoria local, com o saber local, com as metodologias locais que já 
são desenvolvidas pelas próprias comunidades para lidar com seus conflitos.

Isso aqui nada mais é do que a gente trazer abordagens, como abordagens 
freireanas, abordagens do Paulo Freire para o campo da Justiça Restaurati-
va, para os treinamentos em Justiça Restaurativa. Ou seja, não levarmos, ou 
usarmos, os treinamentos de Justiça Restaurativa apenas para fazermos as 
abordagens prescritivas, que é aquilo que o Paulo Freire chama de aborda-
gem bancária, mas trazermos para abordagens mais dialógicas que favore-
çam o aprendizado, também, por parte do sistema, por parte dos educadores, 
por parte dos instrutores de JR, dos modelos tradicionais, dos modelos locais 
resolução de conflitos.

Observamos também – esse foi um outro aprendizado – que é importante, 
em alguns casos, nós desenvolvermos estratégias não apenas de curto pra-
zo – tratar os conflitos imediatos –, mas também pensar em estratégias de 
médio e longo prazo, em decorrência da complexidade dos conflitos com os 
quais nós estamos lidando.

Outro aprendizado importante é que nesses conflitos nós precisamos, temos 
a necessidade de considerar não apenas as violências diretas, não apenas o 
conflito imediato, mas considerar também as violências estruturais, as vio-
lências institucionais, culturais e históricas.



▶ Sumário 131

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

E, por fim, já encerrando, um achado importante para nós tem sido a observa-
ção de que a Justiça Restaurativa pode se tornar, ou ela vem se tornando uma 
linguagem que favorece práticas emancipatórias por parte da comunidade e 
dos movimentos sociais. Ou seja, a Justiça Restaurativa não se tornou apenas 
um mecanismo, não vem se tornando apenas um mecanismo das comunida-
des para lidar com seus conflitos, mas também um mecanismo das comuni-
dades para enfrentar estes problemas estruturais, institucionais, culturais e 
históricos, nos quais elas estão inseridas, e lutar pelos seus direitos dentro 
de uma perspectiva dialógica e não-violenta. Isso tem sido bastante interes-
sante, porque a gente vê que a Justiça Restaurativa apresenta um grande, um 
imenso potencial emancipatório quando apropriada, quando assimilada pelo 
espaço comunitário e pelas comunidades com as quais nós temos trabalhado 
aqui na região.

Bom, com isso eu agradeço o espaço de fala que vocês aqui me conferiram. 
Peço perdão caso eu tenha extrapolado um pouco o meu tempo e encerro 
por aqui, para que eu possa passar a palavra para o Maike, e ele possa ter um 
tempo para compartilhar a sua experiência. Caso o Maike deseje, eu tenho 
aqui nesta apresentação algumas fotos que nós fomos acumulando ao lon-
go desses casos, Maike (as fotos são exibidas sequencialmente até o término 
da apresentação que estava sendo projetada no vídeo e o final da fala de 
Nirson). Então, se você tiver interesse em trabalhar com algumas delas, nós 
temos aqui, ou nós podemos apresentá-las com mais detalhes ao final da tua 
exposição, que representa um pouco o conjunto dessas nossas experiências. 
Obrigado!

Fernanda Dias – NUJURES-USP: Muito obrigada, Nirson. Nossa! Acho que 
você colocou informações e reflexões muito valiosas para nós, né, falando 
enquanto NUJURES. E, Maike, seja muito bem-vindo. É uma alegria ter você 
aqui conosco. Acho que a gente também – como a Dri colocou – a gente se 
conheceu lá no “Fórum de Justiça Restaurativa na Comunidade” do CDHEP. E 
eu queria convidar você, agora, a contar um pouco da sua experiência.

Acho que o Nirson já introduziu um pouquinho do trabalho que vocês fazem, 
separadamente, algumas coisas conjuntamente. A gente tinha pensado mais 
ou menos em cerca de 30 minutos, mas também fique à vontade para admi-
nistrar esse tempo da forma que você preferir.

Maike Kumaruara: Obrigado, Fernanda. Grande Nirson. Que saudade! Muito 
bom revê-lo. Temos que voltar a nos aventurar pelos conflitos e pelos territó-
rios da Amazônia. Voltar a remar junto, cruzar o mato junto, conversar com 
as pessoas. Isso é muito importante.

Fernanda, é muito bom revê-la. Muito bom rever vocês aí de São Paulo. Dei 
uma olhada em quem tava aí. É muito importante isso, para a gente se for-
talecer espiritualmente e, principalmente, saber que a nossa missão, a nossa 
tarefa ela tá se estendendo, né. Não é algo isolado.



▶ Sumário 132

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Às vezes a gente se perde, assim, no meio desse turbilhão de acontecimentos, 
e acha que a gente está só. E não. A nossa experiência aqui é importante. As 
experiências de vocês também são muito importantes.

E, assim, a gente vai entendendo essas redes da construção da paz, da 
não-violência, espalhando amor no meio de tanto ódio. E, principalmente, 
dando esperança de que a gente pode e deve viver de forma diferente. Viver, 
na prática, o “Bem Viver”. Costumo dizer isso: “não importa o que aconteça, a 
gente tem que manter essa esperança de que é possível, sim, a gente construir 
outras relações”.

A gente tem que ter a fé de que as nossas ações, a nossa prática, elas têm 
um resultado muito importante. E o amor pelo povo, o amor pela Amazônia, 
o amor pelos indígenas, pelos quilombolas, pelos povos da floresta. Então, 
acho que isso... não importa o que aconteça, a gente tendo isso – essa fé, essa 
esperança, esse amor – a gente caminha, a gente está caminhando junto nisso.

Eu falo isso porque a minha fala, ela reflete os movimentos sociais, e reflete, 
também, essa interseção que nós somos aqui. O Nirson, na fala dele, meio 
que, sabe, coloca a gente com pé no chão. E eu gosto dessa frase do Frei Betto 
que diz que “a cabeça pensa onde o pé pisa”, né. E, assim, a gente tá vendo 
esses acontecimentos. Aí, o Nirson coloca o mapa da Amazônia. Apresenta 
esse território, e a gente volta, né. A gente tem um choque e diz “Nossa! A 
gente está no meio disso tudo aqui!”.

Santarém é uma cidade que tá no meio, né, no meio da Amazônia. E a gente 
tá na fronteira do avanço agrícola, na fronteira do agronegócio. E o agrone-
gócio vem com tantas armas... tantas artimanhas... e tanta violência, que a 
Justiça Restaurativa... ela se apresenta como uma ferramenta extremamente 
necessária.

A gente tem aqui na Amazônia, agora, a soja tentando avançar entre o Rio 
Tapajós e o Arapiuns, a partir da construção de portos. A curva da soja, né. 
O Nirson mostrou a BR-163. O projeto é duplicar a BR-163, e ela se tornar um 
corredor exclusivo de caminhão. E, ao mesmo tempo, construir um grande 
entreposto, que vai do porto da Cargill até o aeroporto, combinando ferrovia, 
hidrovia, rodovia.

Então, a curva da soja... a gente tá avaliando, aqui em Santarém, a gente tá 
vivendo um debate a partir das áreas que vão valorizar, e que vão desvalorizar 
com setores que são importantes economicamente do setor imobiliário. E a 
gente acredita que já está mapeado onde vai acontecer, a partir da BR-163, a 
curva da soja, para conectar outros portos. Tudo isso é território. Então, tu 
tem um território que é muito valorizado e muito disputado, e tu tem uma 
disputa no Planalto que envolve terras indígenas, terras quilombolas, o avan-
ço do agronegócio, comunidades tradicionais. Toda essa pluralidade que o 



▶ Sumário 133

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Nirson coloca. É esse turbilhão de identidades e enfrentamentos territoriais 
que a gente está vivenciando.

Então, essa interseção, ela é a nossa vida aqui. Eu, por exemplo, sempre gosto 
de frisar que eu também sou resultado dessa interseção.

A minha avó, por exemplo, ela... a minha bisavó, na verdade, ela era de um 
quilombo chamado de Fátima de Ituqui, que deixou de existir por conta do 
fenômeno das terras caídas. Mas tu acompanha a trajetória territorial dos 
quilombos aqui, que pega a região de Santarém e segue até Oriximiná... eles 
estão todos relacionados à Fazenda Taperinha, que era a maior fazenda de 
escravos nessa região. E esse quilombo ficava onde hoje fica o Arapemã e 
o Saracura, que são dois territórios quilombolas. E deixou de existir. E a mi-
nha avó era desse território. Eu lembro. Eu tenho essa imagem dela: de uma 
mulher negra, forte, com a mão grande e a palma da mão branca. Ela era do 
Amazonas, né.

A outra parte da minha família é do Tapajós, a Kumaruara, indígena do 
Tapajós. A minha avó, por exemplo, é uma indígena muito forte e a família 
dela... elas são oito irmãs. Todas trabalharam em casas de famílias aqui em 
Santarém. Todas têm histórias de violência, de assédio, de abuso sexual. Era 
praticamente reflexo da escravidão doméstica, né. Das casas que viraram sen-
zalas. De mulheres que trabalhavam de cinco da manhã até às dez da noite.

E o discurso, era o discurso ainda de que “tu vem para cidade porque tu vai ter 
melhores condições de vida” ou “tu vai ter uma oportunidade de estudar”, o 
que escondia, na verdade, essa exploração extremamente violenta, à qual as 
mulheres aqui da Amazônia, de certa forma, ainda são submetidas. Melhora-
ram muito as relações com os trabalhadores e trabalhadoras, mas a situação 
ainda é de extrema pobreza aqui na Amazônia.

Eu costumo sempre dizer que aqui na Amazônia nós temos um território 
onde tem muitas riquezas minerais, muitas riquezas naturais, uma popula-
ção pobre e uma dificuldade de organização muito grande, uma fragilida-
de na organização muito grande, e, ao mesmo tempo em que tu tem essa 
emergência étnica que é fantástica aqui na região, tu tem uma emergência na 
organização dos territórios quilombolas. E isso tudo também representa um 
impedimento territorial. A gente costuma dizer que... aí é uma fala de movi-
mentos sociais aqui… nós costumamos dizer que o debate hoje fundamental 
é o debate da identidade étnica e o do racismo.

O racismo, historicamente, é um instrumento de colonização e divisão terri-
torial. E a gente tem um enfrentamento muito duro contra o racismo aqui na 
nossa região, porque o racismo divide as comunidades. O racismo, ele segre-
ga, ainda hoje. E a Justiça Restaurativa entra nessa interseção, né.

Como eu falei para vocês, a gente tem essa interseção do Rio Tapajós e do 
Rio Amazonas. A gente tem essa interseção, esse cruzamento de indígenas 



▶ Sumário 134

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

e quilombolas. Eu me considero um índio negro. Esse resultado todo, né, me 
trouxe até aqui. Esse meu trajeto, essa minha história, faz com que hoje eu 
acompanhe o grupo Consciência Indígena, por exemplo, que é de indígenas 
que recentemente retomaram esse debate histórico, retomaram essa ances-
tralidade, e resolveram contar, ser protagonistas da sua própria história. Co-
meçaram a entender que esse processo... Santarém é uma cidade construída 
em cima de uma aldeia indígena, aldeia Tapajó. Começaram a conversar com 
a sua ancestralidade. Literalmente, dançar para trás. Literalmente, fazer um 
diálogo que Exu faz de “matar o passarinho ontem com a pedra jogada hoje”.

A gente faz esse caminho de volta e a gente percebe, por exemplo, que histo-
ricamente sempre disseram o que a gente é, nunca escutaram a nossa voz. E 
quem pode fazer isso? A Justiça Restaurativa, quando ela permite que a gente 
tenha entre nós uma escuta qualificada, é aquela escuta... que não é aquela 
escuta com o ouvido, mas é aquela escuta de estar presente, de tá aterrado, 
de tá com o pé no chão.

Essa escuta faz com que a gente possa escutar os nossos antepassados, a nos-
sa memória, pegando desde a história dos nossos avós, bisavós, e puxar esse 
fio da história. E essa escuta, eu costumo dizer agora nos movimentos indíge-
nas e quilombolas, essa escuta, que não é com o ouvido, permite a gente ver o 
que não é com o olho, permite a gente ver algo que nós não fomos educados 
ou socializados para ver. Por exemplo, que o racismo e os conflitos servem 
a um propósito de dividir a gente, para que a gente fique mais fraco, perca 
o protagonismo; e os objetivos de ocupar os nossos territórios, e esconder e 
soterrar a nossa história permaneçam.

Então, hoje eu percebo que a Justiça Restaurativa é também uma interseção 
nessa nossa retomada, porque a Justiça Restaurativa... ela é conversar em 
círculo, ela é escutar, ela é estar presente. E isso vem dos povos originários, 
isso vem dos povos da floresta. Isso é uma... é algo que, historicamente, o 
nosso povo já fazia e ainda faz.

O que nós estamos contestando nesse processo todo é… é a violência como 
nós fomos silenciados, porque quando eu falo que a gente não foi... não foi 
escutado, o processo de colonização, esse genocídio, esse ecocídio, essa vio-
lência que hoje ela se... ela se intensifica, ela é uma violência que disse “ó, os 
indígenas serão assimilados à comunhão nacional e deixarão de ser indíge-
nas”. É uma questão de tempo a gente botar um sapato, a gente botar uma 
calça, a gente dar um... a gente usar um notebook ou um celular, a gente dei-
xar de ser indígena.

Isso é uma grande mentira da elite branca racista que, no final das contas, 
quer tirar nossa identidade e apagar nossa história. Assim como... assim como, 
no movimento negro, o negro se tornou um problema. “Como é que esse país, 
ele vai para frente com tanta mestiçagem, como é que a gente, esse país vai 
para frente com tanto negro? É necessário embranquecer o Brasil”. Então é 



▶ Sumário 135

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

necessário negar que existam comunidades quilombolas, que existe território 
indígena. Ou é a gente buscar algo… algo fixo, né? Eu lembro dos estudos qui-
lombolas aqui da nossa região. Tu ter... o Eurípedes Funes fala isso também, 
do tu ter uma história que a gente quer essencializada, frigorificada, a gente 
quer chegar numa aldeia indígena ou no território quilombola e a gente quer 
ver o que a gente viu nos filmes, aquela... a gente quer ver o exótico. E isso não 
existe mais. A gente tá aqui, a gente tá falando aqui, a gente está debatendo, 
a gente tá nas universidades, a gente tá ocupando um espaço que é impor-
tante. E a justiça restaurativa, ela é um instrumento muito importante nesse 
processo porque ela permite isso, ela permite a gente conversar, escutar, e 
desconstruir essa violência poderosa com que nós fomos silenciados.

Aqui em Santarém, por exemplo, até hoje a gente tem o bairro da Aldeia e o 
bairro da Prainha, o bairro da Aldeia era o bairro indígena, e Aldeia porque 
nas tropas de resgate e guerra justa tu concentrava todo mundo nessas al-
deias e dizia: “olha, vocês não vão mais falar a língua de vocês, vocês agora vão 
ser portugueses e vão ser súditos, e vocês vão esquecer tudo que ficou para 
trás. Vocês não vão lembrar de nada. Agora, daqui para frente, a história de 
vocês é outra, agora a gente vai ter uma cidade institucionalizada, a gente 
vai fundar uma cidade, a gente vai comemorar todo ano”... Neste ano o movi-
mento indígena se recusou a comemorar os 359 anos de Santarém, se eu não 
me engano é isso; se recusou porque a história não começa aí, não começa 
com a catequese ou quando se coloca uma igreja e um governo. Não começa. 
A nossa história vem de longe. Então, a Justiça Restaurativa ela permite tudo 
isso, permite todo esse resgate, e ela permite essa nossa presença.

Então eu... sou muito entusiasta e uso muito esse instrumento da Justiça Res-
taurativa nos movimentos sociais, sabe, sem me preocupar com a forma ou 
com algum tipo de critério objetivo ou científico, eu tenho os instrumentos 
e “vamo pra cima”, né.

O resultado a gente tá vivenciando na prática, assim, eu vou falar alguns ca-
sos... que eu acho que são marcantes, assim, pra mim, nesse processo todo 
da Justiça Restaurativa.

Eu queria começar com um caso no território do Planalto, porque o territó-
rio do Planalto é um território onde tu tem o avanço da soja, tu tem terri-
tórios indígenas, tu tem territórios quilombolas, e muita tensão, né. Então 
as escolas, por exemplo, que são indígenas, elas são muito disputadas, tudo 
vira disputa muito dura: a nomeação do professor, a nomeação do diretor, 
as vagas... então, é sempre um espaço de muita tensão. A gente já foi pela 
delegacia, tivemos muitas ameaças, e eu fui numa aldeia indígena fazer um 
círculo de diálogo, um círculo de paz, entre pais indígenas e não-indígenas, 
estudantes indígenas e não-indígenas, professores indígenas e professores 
não-indígenas, né.



▶ Sumário 136

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Por conta desse processo que acontece aqui em Santarém, em que algumas 
comunidades, elas dizem: “Olha, eu não vou ser mais essa história de caboclo 
que vocês me colocaram aqui”; “O que é o caboclo? O caboclo tá no limbo, ele 
tá perdido, ele tá no vazio, ele não é nem indígena nem é branco, então não 
quero ser isso. Eu quero retomar minha história indígena”. Só que algumas 
comunidades, elas não… por seus tempos e processos históricos, elas não se 
assumem indígenas. E a gente respeita. Elas querem continuar sendo cabo-
clos ou ribeirinhos. Enfim, faz parte do processo. E a gente vai dialogar.

E nesse diálogo a gente retoma a história. E como a gente faz: na justiça 
restaurativa a gente coloca elementos no centro que representam a unida-
de; o círculo representa essa hierarquia. Esses elementos no centro, eles nos 
unificam, porque a gente tem a mesma história, não importa como tu te 
classifica ou tu te identifica, tu é caboclo, tu é ribeirinho, tu é indígena... mas 
aqueles elementos que estão no centro, eles são elementos que são parte da 
nossa história.

Nessa comunidade, por exemplo, eles colocaram muitas palmeiras, cuias, co-
locaram elementos da alimentação como tipiti, tapioca, farinha. Isso é ele-
mento comum a todos nós. Isso não é uma cuia de chimarrão, por exemplo. 
Isso não está relacionado a algo estranho à nossa realidade. Não é uma pizza 
que tá no meio. É uma farinha, é um açaí. Lá nos territórios em que a gente 
trabalhou, eu e o Nirson, tinha sempre um açaí lá no meio. Então, isso é um 
elemento de unidade, ao mesmo tempo em que tu vai percebendo como é o 
discurso colonizador, e a necessidade de descolonizar nossas mentes.

E, no meio da roda, um senhor me chamou e disse: “olha, eu não sei ler, mas 
eu quero participar e essa dinâmica aqui, ela é interessante”. Eu falei: “o se-
nhor não sabe ler, mas o senhor pode, pode desenhar?”. “Bom, vou desenhar”. 
E desenhou uma festa. E disse: “olha, não tem nada que mais garanta a uni-
dade da gente do que festa”. Então, quando a gente tem festa, meu irmão, é 
católico, evangélico, é indígena, não-indígena: todo mundo esquece a dife-
rença. E a gente tinha que celebrar mais, sabe. Festejar mais. Isso faz parte 
da nossa história.

Isso foi muito marcante para mim, porque a gente não tem noção do que é 
uma violência de tu não saber ler. Tu ter 70 anos e tu não saber ler, não con-
seguir se comunicar. E ao mesmo tempo que a Justiça Restaurativa permite 
que tu possa desenhar, permite que tu possa falar. Mas se tu não quiser falar, 
tu pode apontar um objeto, tu pode fazer uma dança, pode te comunicar de 
tantas formas. Isso foi muito marcante.

No final da reunião, ele falou para mim: “olha, eu nem gosto de falar muito, 
porque eu sou analfabeto, eu tenho vergonha... mas essa metodologia que 
vocês fizeram aí, esse negócio de contar história, contar história que tem a ver 
com todo mundo, histórias que nos deram unidade, que todo mundo riu. Essa 



▶ Sumário 137

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

história que todo mundo riu, garantiu, quebrou o gelo de todo mundo. Isso é 
muito bacana, cara. Eu gostei desse negócio. Vou participar mais”.

Isso é um exemplo, assim, do que é possível, do que é possível a gente fazer 
nesse processo da Justiça Restaurativa. Tem um elemento... eu gosto muito… 
não vou me demorar muito, assim, mas eu gosto muito de um caso do seu 
Júlio, né. O pessoal da Clínica tá aí, lembra, foram comigo lá, que é um caso 
em que o círculo mostrou muito seu poder. O círculo tem poder. Se a gente 
tem fé, a gente tem poder.

O seu Júlio é um senhor de idade. É um senhor que tem a pele mais clara e 
mora no quilombo. É um senhor que mora só. É um senhor que eu costumo 
dizer, aqui na Amazônia, que se ele fosse uma mulher e morasse só, ela era 
uma bruxa, era uma Matinta Perera, uma feiticeira, né. Porque é também 
uma pecha que botam nas mulheres que moram só. Mas ele era um homem 
que morava só, idoso, e era muito ridicularizado pela comunidade. Jogavam 
pedra na casa dele, soltavam o cachorro dele, e soltavam a canoa dele.

Quando a gente chegou lá, eu e o Nirson, construíram uma imagem de que 
ele era um senhor agressivo, antissocial. E a gente ficou até meio assim… “pô, 
se a gente vai lá falar com ele, será que ele vai tratar a gente mal?” E a gente 
foi com todo o cuidado, e a gente encontrou um senhor que estava sozinho, 
que precisava de acolhimento, que estava depressivo, que precisava contar 
suas histórias, precisava ser escutado, precisava conversar. E a gente fez vários 
círculos para... a questão é que ele não deixava o gado passar pelo território 
dele, né. Na época da seca ele não deixava o gado passar, na época da subida 
da água, também não. E a gente foi conversar. E na hora de montar um círculo, 
a gente quer montar um círculo de paz, né. A gente fez um acordo para as 
pessoas serem propositivas e serem amistosas.

E o que que aconteceu é que o presidente da comunidade não simpatizava e 
achou que a gente tava – isso é impressão minha – que a gente tava mais do 
lado do seu Júlio do que do lado dele, que a gente ia construir um bom acordo. 
E ele meio que sabotou o círculo, ele botou inclusive um inimigo capital do seu 
Júlio, assim, um cara que... um tio que tinha um conflito por conta de mor-
te – o tio tinha matado o pai e era uma situação pesada. E o círculo estava... 
não teve o pré-círculo, na verdade. Quem foi para o pré-círculo não estava 
no círculo. E aí eu... aí eu até falei com a Isabel: “nossa, rapaz. Olha quem tá 
ali. É um senhor que o pai do seu Júlio matou o tio dele, alguma coisa assim… 
e tá pesado”... e aí ela disse: “o que a gente faz agora?” Aí eu falei: “ó, vamos 
acreditar no poder do círculo e vamos fazer. O problema é que quando passar 
a primeira roda de conversa, a galera vai entrar no conflito e a gente não vai 
ter preparado os princípios e o ambiente pro círculo”. Mas o círculo começou 
desse jeito, a galera queria entrar na discussão principal, mas a gente conver-
sou com o seu Júlio. Ele escutava a gente, ele escutava.



▶ Sumário 138

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

A gente conseguiu fazer um bom acordo, sabe. Conseguiu fazer um bom 
acordo, mas o presidente da comunidade não aceitou muito isso, né. E aí o 
seu Júlio precisou do documento, assim. Essa parte que eu vou pular para o 
pós-círculo. Seu Júlio precisou do documento da comunidade quilombola e 
o presidente disse que não ia dar, porque ele não era quilombola, tinha uma 
origem nordestina, e ele não era aceito pela comunidade. E o seu Júlio disse 
que queria. E toda a assembleia... toda... disse “Não, seu Júlio faz parte da 
comunidade. Ele é um de nós”. E o presidente disse: “eu não vou assinar isso”. 
E o vice-presidente: “então eu assino”.

Então, isso é um exemplo, assim, para além dos esquemas, ou das visões 
engessadas que a gente tem, que é importante: porque se a comunidade o 
acolheu como quilombola, ele é quilombola.

E eu remeto isso diretamente a uma fala que eu tive com um cacique indígena. 
Porque tem um antropólogo circulando aqui pela região que tá escrevendo 
laudos para os sojeiros, madeireiros, e esses laudos dizem que não existe indí-
gena aqui, porque todo mundo é mestiço, e não existem quilombolas, porque 
todo mundo é mestiço, e os quilombolas já não são pretos, têm a pele mais 
clara. E aí, esse cacique estava muito preocupado e foi conversar comigo. E 
eu dizia para ele: “olha, tem uma história clássica, que é muito importante te 
contar, que quando acabou a escravidão nos Estados Unidos, com o fim da 
guerra da secessão, famílias que não aceitaram o fim da escravidão vieram 
para Santarém – família Vaughan, família Riker. Essas famílias tiveram ações 
afirmativas do Estado. Ganharam terras e ganharam escravos aqui nessa re-
gião, se associaram Barão de Santarém e tiveram muitos escravos, escravos 
pretos nessa região”.

É uma história, que é contada no laudo antropológico de Murumuru, que um 
dos filhos da família Riker estuprou a menina negra que morava na casa, que 
trabalhava na casa dele. A menina engravidou e evidentemente que a família 
branca, Vaughan, americana, e a família Riker nunca iam reconhecer aquela 
criança, que é filha de um pai branco com uma mãe escrava; ela nunca ia ser 
aceita na família, mas a família quilombola aceitou. E a família quilombola 
criou. E a família quilombola aceitou uma criança que, evidentemente, ia ter 
a pele mais clara. Mas quem de nós vai dizer que essa criança não é quilom-
bola? Quem é que tem autoridade etnográfica para dizer se essa criança é 
quilombola ou não?

E assim, aqui nas comunidades... nas comunidades indígenas, a gente faz 
esse debate hoje. Se nós temos um índice assustador, assombroso, de estu-
pro hoje, em 2020, de violência contra mulher e estupro, tu imagina nesses 
séculos de colonização, como é que não era a violência contra mulher. En-
tão, mesmo nós temos aqui um fenótipo muito forte indígena e quilombola, 
mesmo assim a gente é questionado. Mas a gente não deixa de denunciar o 
estupro e a violência que aconteceram de várias formas nessa região.



▶ Sumário 139

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

E hoje, quem abriu esse espaço, e a gente fica muito feliz, porque essa é uma 
discussão que já está sendo feita abertamente, quem proporcionou isso foi 
essas rodas de Círculo de Justiça Restaurativa. Foi nessas rodas de Círculo de 
Justiça Restaurativa que a gente começou a fazer esse debate.

Evidentemente que não cabe a nós da Justiça Restaurativa levantar essa ban-
deira e dizer: “Olha, fomos nós. Nós estamos dando algum tipo de formulação, 
algum tipo de linha para os movimentos”. Não. O protagonismo é deles. A 
gente é só um instrumento. A gente só desperta isso. A gente só provoca isso, 
porque o protagonismo é dos movimentos. O protagonismo é de quem está 
pisando ali naquele território. Esse é o nosso grande objetivo.

Eu quero, só para finalizar, contar um caso bem rápido, assim, o nosso último 
caso, meu e do Nirson, que foi... nós fomos chamados no Ministério Público 
para acompanhar um caso de uma comunidade, a comunidade de São Pedro. 
Uma comunidade dividida ao meio, assim: indígenas e não-indígenas. E um 
jovem indígena agrediu um jovem não-indígena. A família do não-indígena 
invadiu a casa do indígena, tentou bater nele. A avó passou mal, foi agredida, 
teve faca pelo meio, o Ministério Público foi acionado. O presidente da comu-
nidade não-indígena deu 24 horas para esse garoto indígena sair da comuni-
dade. Os indígenas não se conformaram. Foram lá com a gente, porque não 
podia ser tão arbitrário assim. Porque, se fosse expulsar um jovem indígena 
por briga, ia ter que expulsar todo dia. Os não-indígenas que tomam cachaça 
e brigam no futebol, brigam em todo lugar, e isso refletia outros conflitos, né.

Aquela história que a Justiça Restaurativa, ela proporciona para gente. A gen-
te vê nas entrelinhas que tem outros conflitos, outras tensões que a gente 
consegue captar. A gente foi numa reunião do Ministério Público. Foi lá resol-
ver. Eu acho que nós tivemos uma sensibilidade muito grande, porque quan-
do nós chegamos, pelo território não-indígena, o presidente da comunidade 
indígena estava lá e queria que a gente ficasse na casa dele. Depois chegou a 
cacica indígena e queria que a gente ficasse na casa dela. Aí já ia começar um 
conflito, né. Mas como nós tínhamos um diálogo de que o menino tinha que 
ser incorporado, a gente resolveu ficar na casa do não-indígena e passeou e 
passou a noite, sabe, todas essas relações pequenas, que parecem pequenas, 
sabe, que a gente pensa que “ah, esse pessoal tá brigando por uma galinha, 
tá brigando por uma caneca”. Não é isso. O conflito é muito maior que isso. 
Aquilo ali é só o estopim, né, só a causa imediata. E nós fomos e fizemos uma 
roda muito linda.

O Nirson fez uma dinâmica muito importante a partir da constelação fami-
liar, sabe, colocando todos os parentes do não-indígena e todos os parentes 
do indígena para a gente selar um acordo de paz. Teve um debate também 
que passa pela masculinidade tóxica de “tá, o meu filho apanhou, então se 
ele apanhou tenho que me vingar, eu tenho que ser mais forte”. O que chorou 
e o que não chorou. Passamos por esse debate, também. Passamos por um 



▶ Sumário 140

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

debate do racismo, de acolher o sentimento dos indígenas que achavam que 
estavam sofrendo racismo, mas eu queria contar algo, assim, que é muito 
forte. Porque quando a gente entra nesses círculos, nesse conflito, nós temos 
que entrar despidos mesmo. Nós temos que entrar como São Francisco en-
trou. Nós temos que entrar e viver aquilo ali.

E quando, na roda, esse jovem indígena começou a contar a história dele, 
e eu tava com o Nirson – por isso que é bom estar sempre o facilitador e o 
co-facilitador. Eu, se eu tivesse facilitando, eu não teria voltado. Não teria 
voltado porque a emoção era tão... foi tão grande, tão forte que... porque são 
as nossas histórias. Esse jovem, ele perdeu o pai muito cedo, a mãe não tinha 
condição de criar ele, deixou ele com avó, e foi tentar outra vida... A avó tinha 
uma aposentadoria que sustentava vários tios e sobrinhos, e chegou o mo-
mento que o tio disse para ele “olha não dá para ti ficar aqui porque a gente 
não tem como te sustentar”.

E esse jovem veio para Santarém, tentou ser pintor, tentou ser cabeleireiro, 
tentou várias profissões, marceneiro, não conseguiu. Perdeu, se atrasou. Tan-
to é que ele era muito grande para turma. A única oportunidade que ele teve 
foi de voltar para a aldeia indígena e tentar estudar, tentar terminar os estu-
dos dele. E ele, no início, não tinha onde ficar. Foi acolhido por uma família e o 
estudo era uma oportunidade. Ele sabia que o estudo era uma oportunidade 
dele. E a maior pena dele foi de ele parar de estudar. Ele estava proibido de 
estudar. Não ia frequentar a escola e não ia estudar.

Então, quando ele contou a história dele, que é uma história de muita gente 
da Amazônia que vai para cidade em busca de melhores condições de vida, 
que tenta trabalhar e não consegue, que às vezes é recrutado pelo tráfico, 
pela violência, que muitas vezes morre. Morre. Eu tenho um exemplo muito 
próximo de casa, de um jovem que tentou estudar, trabalhar, e agora entrou 
pro tráfico, foi preso, e está sendo assessorado por grupos, essas facções, e tá 
tendo advogado. E é um caminho muito difícil depois que tu entrar para ti sair.

Então, esse jovem, ele precisava de uma oportunidade de estudo, né. Então a 
gente conseguiu, num círculo que começou muito tenso, a gente conseguiu, 
a partir do diálogo. Eu acho que é a grande missão, a grande tarefa e a gran-
de força da Justiça Restaurativa, é tu conseguir facilitar o diálogo, facilitar 
esse encontro.

E, como eu falei para vocês, a nossa colonização é tão pesada que ela nos co-
loca como inimigos. A gente começa a se ver como estranho, e nós não somos 
estranhos. Nós estamos juntos. E esse diálogo... ele permitiu esse garoto... 
voltar, esse garoto ser acolhido, assim como seu Júlio foi acolhido, esse garoto 
foi acolhido e a gente tem, nesse exato momento, um desafio muito grande 
porque... só para fechar aqui, falar um pouco desse nosso contexto: as madei-
reiras estão entrando com um projeto de manejo e estão oferecendo muito 



▶ Sumário 141

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

dinheiro para as comunidades, para as reservas extrativistas, para aldeias 
indígenas, para lideranças, e estão dividido muito o movimento.

Então, o nosso enfrentamento, hoje, é contra a força da grana. Como diz o 
Caetano, né, “que ergue e destrói coisas belas”, para falar com a galera de São 
Paulo. E esse é o nosso desafio, mas a gente acredita na força da Justiça, na 
força da comunidade.

E eu… como... que é a tarefa que o Nirson falou, né... a gente precisa formar 
lideranças da comunidade, a gente precisa formar as pessoas da comunidade 
para que elas instrumentalizem isso. Eu acho que é o nosso grande desafio. E 
aí eu acrescentava mais uma... eu acrescentava mais uma naquela lista que o 
Nirson falou, ali no final... acho que são desafios ou tarefas: nós precisamos de 
continuidade. As clínicas... elas têm um trabalho pontual, mas elas também 
navegam ao sabor da formação, das bolsas, do desafio e da disponibilidade 
dos professores, de servidores – no meu caso, que sou servidor da universida-
de –, mas nós precisamos encontrar uma forma de isso ser um movimento, e 
um movimento contínuo da Justiça Restaurativa, da paz. Como diz a compa-
nheira, esposa, juíza, professora, pesquisadora, do Nirson, a Josi: “isso é uma 
filosofia de vida”. E uma filosofia de vida, a gente vive. Então esse é um desafio 
enorme que nós temos pela frente.

Gente, obrigado. Eu não sei se eu falei muito. Tentei ser conciso, mas isso é a 
complexidade da Amazônia. Muita coisa. E muito obrigado pela oportunida-
de e muito obrigado pela escuta, também. Valeu, gente. Obrigado, Fernanda.

Fernanda Dias – NUJURES-USP: Muito obrigada, Maike. Nossa! Achei as suas 
falas sensacionais, as do Nirson também. suestamos honradas em receber 
vocês. Muito obrigada por todas essas histórias generosas, essa contação de 
história. Seguindo essa potência toda que se criou, apesar do horário, a gente 
queria fazer algumas rodadas de perguntas, para quem puder ficar.

Então, Dri e Re, se vocês quiserem ajudar a coordenar essa parte também, 
se quiserem ligar o microfone. E acho que a gente pode ver as perguntas no 
chat, também, mas a gente também deixa a possibilidade das pessoas que 
quiserem abrir o microfone e perguntar diretamente para os membros do 
CJUÁ –, desculpa, eu falei errado, eu tinha falado CAJUÁ – e também para os 
membros do NUJURES, se quiserem participar, por favor, fiquem à vontade. 
Se alguém quiser começar...

Adriana Borghi – NUJURES-USP: Eu queria agradecer também, em nome do 
NUJURES. Eu estou bastante impactada pelas falas... foi super forte... ouvi 
também o Maike e agora... a gente perde até o fôlego, porque a gente vem 
discutindo algumas coisas sobre essa questão da colonização, tem a discus-
são do lugar de fala...

E seria muito rico para a gente, se pudéssemos ouvir mais dessa experiência. 
Do meu ponto de vista, se a gente pode estender um pouquinho o tempo, se 



▶ Sumário 142

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

eles pudessem compartilhar um pouco mais de como acontece na prática, a 
questão de trabalhar as estruturas que oprimem.

É bem forte, quando o Maike trouxe essa coisa da JR poder facilitar o diálogo. 
Mas quando os diálogos são difíceis, né...

NUJURES-USP – Fernanda Dias: Eu vou só ler essas duas perguntas que a 
gente recebeu. Não sei se foi pelo chat ou pelo Facebook. E eu acho que a gen-
te consegue, também, abrir para mais uma ou duas perguntas além dessas 
que eu vou ler.

Então, uma delas é: se essas experiências que vocês relataram, Nirson e Maike, 
tiveram algum reconhecimento institucional. Essa pessoa aponta que seria 
enquanto direito consuetudinário, e menciona a convenção 169 da OIT, cita 
Konstantin Gerber. Acho que, nesse caso, a questão é: qual é o reconhecimen-
to institucional dessas experiências.

Outra pergunta que apareceu: os planos de manejo passam por protocolos 
comunitários de consulta?

Eu também tenho uma pergunta aqui guardada, mas queria abrir, se alguém 
quiser falar pelo microfone alguma pergunta também, acho que a gente 
pode ouvir.

Participante 1 (P1) – NUJURES-USP: Nirson, Maike, vocês que estão aí nes-
sa prática mais forte, lidando com questões tão difíceis. Acho que têm algo 
importante aí pra trazer, que a gente possa conversar um pouco mais, que 
é... como é que vocês fazem, na prática, para trabalhar as questões, as violên-
cias estruturais? Vocês falaram de uma série de aspectos que são violências 
estruturais. Eu queria saber um pouco de como vocês incluem isso na roda, 
como é que vocês abordam isso… assim, no concreto, mesmo. Estou vendo 
que vocês tão abordando, mas eu queria muito saber como vocês abordam 
isso, na prática. Como é essa entrada, porque, de fato, eu vejo que esta é uma 
das questões mais difíceis de trabalhar... (inaudível) na minha perspectiva, né. 
Então, queria ouvir vocês um pouquinho, sobre isso. Gostaria muito.

Fernanda Dias – NUJURES-USP: O microfone estava um pouquinho baixo, 
mas eu acho que deu para ouvir, né. Nirson e Maike, vocês conseguiram ou-
vir? (faz sinal positivo com a mão). Beleza. Bom, eu acho que eu vou colocar a 
minha também. Aí a gente faz essa rodada enquanto o pessoal vai pensando.

Eu queria... a gente teve essa questão da regulamentação, né, de um reco-
nhecimento, a questão da consulta, né, que apareceu… só pra organizar as 
perguntas. Acho que a Dri e a PN1 falaram um pouco das questões estruturais. 
Como lidar com elas na prática e as experiências de vocês com isso.

E acho que para complementar eu queria perguntar o que vocês entendem 
por comunidade. Porque isso é uma questão com que eu me deparei no meu... 
na minha pesquisa... e o CNJ, ele recentemente, né, naquele planejamento 



▶ Sumário 143

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

da política pública nacional, enfim... sem querer trazer esses elementos de 
fora... mas, nesse planejamento, trouxe uma concepção de comunidade que 
é bem aberta, né, que traz a ideia de que também os juízes, os servidores do 
Judiciário, fazem parte da comunidade. E aí, eu acho que... enfim... eu acho 
que a questão da comunidade pode ser um ponto interessante para a gente 
conversar até sobre as outras perguntas. Então, se vocês puderem só passar 
por isso na resposta de vocês, para mim seria super rico. Se vocês quiserem, 
então. Não sei quem quer começar.

Maike Kumaruara: Nirson, eu respondo a primeira pergunta, né, de mais... 
falar um pouco mais das experiências, e essas perguntas mais difíceis é tu 
que responde, todas (gargalhada).

Nirson Medeiros: Assim não vale.

Maike Kumaruara: Jura? As perguntas mais técnicas…

Nirson Medeiros: [...] equilíbrio nesse processo.

Maike Kumaruara: Deixa só eu responder essa, que eu acho que é das práti-
cas, e falar um pouco mais das experiências, que eu acho muito importante.

Por exemplo, para a Justiça Restaurativa Comunitária, a forma como tu en-
tra na comunidade, na aldeia, no quilombo... ela é decisiva nesse processo. 
Então, eu tive uma certa facilidade, porque como eu já tinha um histórico de 
militância no movimento negro e no movimento indígena, né, isso, de certa, 
forma facilita o trânsito.

Imagino que tu tem que ter muito... muito... muito entendimento de quem vai 
te levar para dentro do conflito, como é que tu vai entrar, como é que tu vai 
sair. Porque, às vezes, até quem te leva para dentro do conflito traz também 
uma série de juízos, e, às vezes, prejuízos que depois de um tempo pode ser 
difícil de desfazer.

Então, a cautela, a prudência, analisar, saber fazer uma leitura do conflito, ela 
é fundamental para a Justiça Comunitária. E eu digo, isso dessa prudência, 
porque, às vezes, a gente, por conta da nossa formação, por conta, às vezes, 
do nosso histórico, também, a gente acaba fazendo uma leitura equivocada, 
né, e não percebendo, às vezes, o que a comunidade está querendo de verda-
de, né. Um pouco meio que... daquele texto da Manuela Carneiro, da cultura 
com aspas, né.

Às vezes, na situação do conflito, a comunidade vai falar, vai fazer um uma 
performance que não tem nada a ver com o conflito, mas ela acha que é isso 
que a gente quer escutar, ou porque o Ministério Público tá perto, porque tem 
uma pessoa que é importante no conflito perto. Então, esses elementos, eles 
são muito importantes no processo. E eu digo isso porque a Amazônia, por 
exemplo, aqui próximo da gente, é muito territorializada.



▶ Sumário 144

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Nós, por exemplo, nossos objetivos, nossos princípios, nossos valores são da 
comunicação não-violenta. A gente não pode jamais gerar conflito. São valo-
res que orientam a gente. Mas mesmo a gente, com todos esses valores, expli-
cando o processo todo, a gente tem resistência, né: “O que é que esse pessoal 
da universidade está querendo fazer aqui? Qual o interesse desta galera? 
O que que tá por trás desse Nirson. Hum, deve ter alguma coisa estranha... 
Será que por trás dele não tá querendo aprovar um projeto?” Porque aqui 
na Amazônia é projeto para tudo quanto é lado. Tem ONGs, tem territórios.

Então, em determinado momento eu percebi que nós estávamos numa ten-
são com algumas ONGs, aqui, porque essas ONGs precisam de determinada 
comunidade para aprovar seus projetos, para poder ter referência lá fora. En-
tão, a territorialização, ela é um elemento que a gente tem que observar, mas 
ao mesmo tempo é um elemento que a gente precisa desviar desses conflitos, 
né. A gente precisa conseguir navegar sem bater de frente com ninguém, se-
não todo o restante fica mais complicado.

Então, imagino que não é muito diferente em outros territórios também, em 
outros espaços, mas no final das contas a gente costuma dizer que “determi-
nado território tem dono”. Olha, ONG tal manda em tal lugar, ou, esses índios 
são donos, são apadrinhados por não sei que ONGs. Então, isso tudo também 
é um elemento, assim, da nossa prática, da prática da Justiça Restaurativa.É 
um elemento que a gente tem que considerar. Mas é um elemento, também, 
como eu falei na minha fala: “tem coisas que a gente só fala entre nós, né. 
(risos) Não precisa a gente estar brigando com ninguém, não”. Vai lá, Nirson.

Nirson Medeiros: Por outro lado, as ONGs também são parceiras, né. As 
ONGs também são parceiras. Elas também são muito importantes em diver-
sos processos aqui também. A gente não tá questionando a legitimidade das 
ONGs. Existe uma dinâmica que as ONGs vivenciam para manter também 
a sua sobrevivência, mas elas também têm um papel significativo, que não 
tem... acho que essa fala do Maike também não tem nenhum interesse de 
deslegitimar o trabalho das ONGs. Elas querem reconhecer... O papel que elas 
têm é um papel significativo, mas que, às vezes, eu acho que esta é uma parte 
que eu concordo aqui com o Maike, às vezes acaba-se por territorializar os 
espaços, por conta de jogos poder, jogos de interesse.

Então, é importante a gente ver: isso faz parte dessa complexidade que a 
gente falou, sem deslegitimar os atores, mas entendendo também que isso 
faz parte desse caldeirão que é a Amazônia. E, particularmente, essa nossa 
região, em que nós vivemos, é uma região muito visada, muito ocupada, e 
muito territorializada, como o Maike bem expôs.

Bom. O Maike deixou as perguntas mais difíceis para mim, né. Vou ver se 
eu consigo “me virar nos 30”, e responder para vocês, aqui, as questões mais 
cabeludas. Bom. Vou começar pela questão mais fácil, a parte do reconhe-
cimento institucional.



▶ Sumário 145

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

O reconhecimento institucional, nós não temos nenhuma dificuldade com 
esse aspecto porque as nossas ações, na grande maioria das vezes, são desen-
volvidas em parcerias institucionais. Então, nós trabalhamos em parceria com 
o Poder Judiciário, trabalhamos em parceria com o Ministério Público, com 
vários segmentos do Ministério Público. Damos formações por meio dessas 
instituições. As práticas, muitas vezes, são demandadas por essas instituições, 
mesmo quando são práticas comunitárias. Muitas vezes são demandas que 
vêm do âmbito institucional. Muitas vezes, na maioria das vezes, elas não 
são traduzidas ao fim e ao cabo de uma decisão judicial, ou numa decisão 
ministerial. Não há necessidade, porque os acordos são construídos na comu-
nidade, e a comunidade tem poder de dar a legitimidade, de conferir a legi-
timidade para esse acordo sem necessidade da mediação, ou da intervenção 
institucional desse ponto de vista.

Mas algumas vezes esses acordos são institucionalizados, sim, se reduz o 
acordo a um termo que é assinado também pelo Ministério Público, que é 
assinado pelo membro do Poder Judiciário e isso tem uma validade institu-
cional, embora essa validade institucional, na maioria das vezes, na nossa 
experiência, seja algo que tem mais importância para a instituição do que 
para a comunidade, porque o acordo que é feito na comunidade, mesmo que 
ele seja um acordo oral… porque tem muitos… eu me lembro de um caso, só 
para vocês verem o que eu tô querendo dizer, em que o líder comunitário, 
que também era analfabeto, também não sabia ler, um dia ele pegou um 
papel (levanta a mão direita, como se estivesse olhando para um papel) e 
disse assim “olha, aqui eu não leio nada, eu não sei, eu não sei, mas aqui está 
escrito um acordo que a gente fez há 3 anos atrás, ou há 5 anos atrás”. Então, 
para ele, na verdade, ele não sabia exatamente o que que estava escrito ali, 
mas ele lembrava, ele tinha memória do que foi acordado naquele dia. Então, 
a oralidade é muito importante.

O que vale para eles é a palavra. O que vale é a palavra. Ela pode ser escrita, 
ela pode ser não-escrita, mas é a palavra que vale. Isso é muito significativo. 
Isso é muito, muito importante. Então, essa questão, às vezes, é mais uma 
preocupação externa do que uma preocupação interna. Para eles vale a for-
ma como eles conseguem registrar os acordos que fazem. Muitas vezes, eles 
reduzem isso a termo, um termo comunitário e, às vezes, isso nem é reduzido 
a termo. Mas isso tem validade, isso tem validade para eles. Mas muitas vezes 
há uma intermediação institucional e há o reconhecimento dessas práticas 
neste sentido.

Com relação aos planos de manejo, foge um pouco aqui ao eixo da nossa con-
versa, mas na maioria das vezes os planos de manejo dentro das unidades de 
conservação seguem os procedimentos legais para elaboração, construção 
de planos de manejo, e são construídos não apenas pelo órgão ambiental, 
mas em parceria com a comunidade. O problema – talvez seja isso que es-
teja subjacente à pergunta – é que existem outros fatores externos, existem 



▶ Sumário 146

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

sujeitos econômicos que fazem parte do conflito, têm interesses naqueles 
recursos; que têm interesses, por exemplo, naquela madeira que tá dentro 
de uma unidade de conservação; que acabam interferindo no processo, e 
conseguem que interesses seus sejam incorporados aos planos de manejo. 
E conseguem manipular os atores da comunidade nesse sentido. Então, às 
vezes... tá lá o ator comunitário, mas ele é, em parte, uma voz do empresário 
que está do lado de fora, uma voz da madeireira, uma voz da concessionária. 
E isso nem sempre representa integralmente, totalmente, a voz, o desejo, os 
interesses e as necessidades da comunidade. Então, é sempre um espaço de 
muita intervenção externa. Então, se a gente falou aqui, por um lado, que tem 
intervenção de organizações não governamentais, mas existem muito, tam-
bém, intervenções de atores econômicos interessados: fazendeiros, sojeiros, 
madeireiros, pecuaristas e mineradoras, entre tantos outros.

Com relação às violências estruturais, essa é uma questão sensível, questão, 
acho que delicada. Em qualquer prática restaurativa deveria ser. Mas quando 
nós estamos falando dessas… em determinados contextos, como a Amazônia, 
isso se torna ainda mais patente, ainda mais evidente. As questões estrutu-
rais... existem dois caminhos, eu acho, que na nossa prática, né, já que a per-
gunta foi uma questão prática, para gente lidar com as violências estruturais.

Um caminho é a gente abordar essas violências estruturais durante a inter-
venção, durante o círculo. Então, o Maike falou um caso, que foi o caso do 
conflito entre os jovens indígenas e não-indígenas e aquilo ali tinha a ver com 
uma questão estrutural, tinha a ver com racismo para com os povos indígenas, 
tinha a ver com o assimilacionismo dos povos indígenas na região. Era uma 
comunidade que vivenciou um processo de etnogênese, como a gente falou 
aqui. Então, ela está resgatando essa sua identidade, está resgatando esses 
seus traços culturais, tá, em todo um processo para enfrentar essa violência 
estrutural, essa violência histórica, essa violência... essa violência cultural e 
essa violência institucional. Então, se a gente não abordar isso no círculo a 
gente perde uma oportunidade, né, de ter uma reflexão no conjunto da co-
munidade sobre esse assunto.

Então o caso do jovem que agrediu foi uma oportunidade, foi uma oportuni-
dade para tirar do estado de latência essa problemática estrutural, e conver-
sarmos sobre ela também, além de conversar sobre a questão do machismo, 
como o Maike colocou aqui. Também foi tratada, abordada, a questão do 
patriarcalismo, dessa visão de que o menino, se foi agredido, tem que bater. 
Então, tudo isso são questões estruturais que durante o círculo a gente pode 
abordar, para além do incidente conflitivo, né, para além do incidente confli-
tivo. Então você trata do incidente, e numa pergunta posterior você trata do 
aspecto estrutural, que é importante.

Então, por exemplo, nesse caso, o primeiro passo foi a autorresponsabiliza-
ção do adolescente que tinha agredido o outro. O adolescente indígena que 



▶ Sumário 147

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

tinha agredido o não-indígena, ele se autorresponsabilizou. O segundo passo: 
como é que a gente pode reparar, como é que a gente pode consertar, como 
é que a gente pode promover a cura para aquela vítima também. Então a fa-
mília e a vítima tiveram oportunidade de falar. O terceiro passo: como é que a 
gente pode integrar esse jovem dentro da comunidade, considerando que ele 
é um jovem indígena, como é... considerando que ele é um jovem com todo 
um conjunto de vulnerabilidades. O quarto passo: como é que a gente pode 
abordar esse problema do racismo para com os indígenas na nossa comuni-
dade, que o caso foi apenas uma... mais uma expressão dessa situação. Uma 
forma prática de a gente abordar.

Claro que aqui existe uma limitação, né, você vai dar conta de um... junto com 
um conjunto de atores, de uma dimensão desse problema estrutural. Existem 
outras situações que são mais complexas.

Nessas situações mais complexas a gente tem uma outra via. Qual é a via que 
a gente tem pensado? A gente precisa trabalhar intervenções de curto, médio, 
e longo prazo.

Não adianta nada a gente fazer um acordo envolvendo essas pessoas indí-
genas e não-indígenas de modo que se entendam, tenham uma convivên-
cia mais pacífica, se o território indígena não for demarcado, que é o fator 
principal para garantir a transformação do problema estrutural, para garantir 
que aquela comunidade tenha sustentabilidade no seus aspectos culturais e 
identitários, territoriais, e etc., e ancestrais. É aquilo que vai assegurar de uma 
forma mais sustentável aquela comunidade, e o seu ponto de vista e aquele 
processo histórico que ela está vivenciando.

A gente já vivenciou isso em vários cenários diferentes, cenários indígenas, 
cenários de comunidades tradicionais, e cenários quilombolas, em que essa 
questão territorial era importante. E a questão territorial, quando ela é resol-
vida, ou ela é estabilizada, a gente dá conta da questão… de uma dimensão 
também, do aspecto estrutural. Não vai acabar com o racismo, mas pelo me-
nos eu consigo com que aquela comunidade quilombola, ela esteja estabiliza-
da no que diz respeito à sua questão territorial. Porque se ela não tiver aquilo 
ela tá mais vulnerável ainda.

E é dessa forma, pensando a curto, médio, e longo prazo que a gente vai tra-
balhando. Então só para deixar talvez mais claro pra vocês, mais nítido pra 
vocês, porque claro também é uma questão estrutural, né, da linguagem que 
a gente coloca aqui: o claro é bom, o preto é ruim, na nossa questão cultural.

Existem trabalhos que a gente tem feito que começaram discutindo questões 
identitárias, questões mais pontuais, questões territoriais, em que até hoje 
nós estamos trabalhando o caso, já após cinco anos. Então é um caso de mé-
dio e longo prazo. Então, nós fizemos acordos, acordos foram efetivos sobre 
alguns aspectos, depois tratamos de outros aspectos, fizemos acordos sobre 



▶ Sumário 148

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

outros aspectos, mas os aspectos mais sensíveis do ponto de vista estrutural 
ainda estão em discussão. Está em processo. Então a gente tem que pensar em 
médio e longo prazo, e não apenas em situações exclusivamente imediatas.

Bom, e a última questão é a questão da comunidade, até pensei que o Mike ia 
me ajudar nessa parte, né, aí ele deu uma bela de uma esquivada, né, (sorri) 
me deixou na mão.

Bom, a comunidade, ela é... é uma palavra com múltiplos significados. Eu 
conheço essa elaboração do plano da política nacional, do planejamento da 
política nacional de justiça restaurativa, do Conselho Nacional de Justiça, do 
CNJ, eu… eu concordo, mas eu tenho uma concordância muito parcial, relativa 
em relação a ela. Eu acho que ela faz muito sentido quando nós pensamos em 
comunidade de uma maneira mais ampla. Em alguns contextos esse sentido 
ampliado de comunidade, ele pode fazer sentido sim. Em alguns contextos.

Mas nós vivemos num contexto em que isso é muito diferente. Nós vivemos 
num contexto de comunidade... ele se confunde com o território, se confunde 
com conjuntos, se confunde com o coletivo, situado e localizado.

Eu não quero dizer que o sentido de comunidade deva se restringir a essa 
experiência histórica, porque existem comunidades que não têm o território. 
Por exemplo, eu posso falar do povo judeu, eu posso falar dum senso comu-
nitário do povo judeu, eu posso até falar de um senso comunitário dos in-
dígenas das Américas, um sentido de comunidade bastante ampliado. Mas 
eu acho que a gente precisa ter uma ponderação em relação a isso, e pensar 
que pode existir essa plurivocidade de comunidades, né, essa pluralidade de 
significados de comunidade.

Mas, pra nós, eu acho que a comunidade é uma coisa muito específica, é uma 
coisa muito específica. Tem a ver com gente, com determinadas pessoas, com 
determinados coletivos e que são identificados ou são identificáveis. Então, 
nesse sentido eu acho que a gente tem que pensar... eu penso na comunidade 
num sentido mais concreto, mais visível, mesmo que eu não negue essa possi-
bilidade de se entender comunidade num sentido mais amplo, com um certo 
grau maior de abstração. Não sei se o Maike teria algo assim mais concreto 
pra falar a respeito, já provocando ele para ver se ele me ajuda (sorri).

Maike Kumaruara: Assim, para o trajeto do movimento indígena aqui na re-
gião, a gente traça um histórico que, ainda com relação à identidade e classi-
ficações, que o termo comunidade está muito relacionado a uma formação 
religiosa da Igreja Católica na década de 70, porque até então era... eram sí-
tios. Em algumas comunidades a gente ainda fala sítio. Mas o sítio era visto de 
uma forma muito pejorativa, né. “Ai, é do sítio, ele é atrasado, ele é ignorante, 
ele é do sítio”, estava muito relacionado a isso.

E na década de 1970 a formação de Comunidades Eclesiais de Base começa 
a utilizar o termo comunidade no sentido da comunhão, da unidade, muito 



▶ Sumário 149

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

relacionado às práticas religiosas, e é um termo que a gente não nega, é um 
termo que é acolhido. Mas nesse processo de auto-afirmação tem-se falado 
muito em aldeia, né. E ao mesmo tempo que a gente sabe que aldeia é uma 
palavra portuguesa, né, não é uma palavra daqui. E a tendência nesse proces-
so de movimento é a gente utilizar “população indígena e a sua comunidade”, 
então a comunidade, ela não foi tirada desse processo. A comunidade, ela é 
bem-vinda por conta da formação histórica e da formação política. A comu-
nidade tem um sentido político para a população, um sentido de que “olha, 
eu tenho uma comunidade, eu faço parte de um lugar-comum, então essa é 
a minha comunidade, é uma unidade comum da gente”. Então isso tudo faz 
parte dessa comunidade, então o sentido político é muito forte aqui para nós, 
e é por isso que é... é isso que o Nirson falou, mas também está relacionado a 
um sentimento de pertencimento nesse processo. Então é assim que a gente 
vê nesse momento.

Nirson Medeiros: Então para tornar mais, ainda mais evidente isso que a 
gente tá falando conjuntamente, eu e o Mike, pra vocês, esse processo de 
introdução de concepções religiosas de comunidade na Amazônia, ele teve 
muitos efeitos, teve muitas consequências. Então hoje o que se chama muitas 
vezes de comunidade gira em torno de espaços comunitários, de estruturas 
comunitárias, por exemplo, como uma igreja, um barracão comunitário, um 
centro de lazer, que foram introduzidos pela Igreja Católica no processo de 
evangelização, processo de catequização, introduzindo esse sentido que teve 
efeitos inclusive do ponto de vista da distribuição territorial.

Ou seja, dinâmicas de dispersão populacional, dispersão demográfica no es-
paço, foram transformadas em decorrência da introdução desses sentidos, 
desses significados, de modo a congregar as pessoas em torno de “espaços co-
munitários”, especialmente a igreja, em torno da igreja. Então, as pessoas fo-
ram concentradas em torno da igreja. E e a isso se denominou de comunidade.

Mas é claro que tinha um outro senso de comunidade, que tava na dispersão, 
né, que tava na dispersão. Um senso de unidade, de comum, que tava, apesar 
da dinâmica, da dinâmica da dispersão. Mas aí esse significado de comunida-
de foi traduzido na Amazônia, e em outros lugares do Brasil, também – nós 
imaginamos – para esse lugar em que se congrega as pessoas em torno de 
um centro, especialmente um centro religioso, um referencial religioso que 
é a igreja.

Por outro lado, como bem falou o Maike, isso tem um sentido importante, um 
sentido político importante, porque é esse centro que proporcionou, tam-
bém, processos de unidade política, e processos de mobilização, porque a 
dispersão era sinônimo, também, de uma certa divisão, e um obstáculo para 
unidade, para a unidade política, a unidade de mobilização. E a unidade co-
munitária em torno da igreja favoreceu também os processos políticos.



▶ Sumário 150

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Não é por outra razão que muitas das mobilizações e processos de resistência 
na região estão relacionados também ao movimento religioso. Estão rela-
cionadas ao movimento religioso e giram em torno, e giraram em torno da 
religião, sobretudo da religião católica.

Então, por exemplo, o Movimento da Educação de Base, o MEB, ele foi muito 
importante para gerar a conscientização política. Então toda a educação po-
pular, ela perpassou muito pela igreja. O letramento, né, o letramento, e não 
só letramento de escrever e de alfabetizar, mas letramento político, também 
perpassou pela igreja. Essa foi a linguagem da emancipação por muito tempo, 
né, e continua sendo. Ajudou, inclusive, a formar os primeiros sindicatos e 
tudo o mais. Então tem um papel emancipatório muito importante.

Mas, por outro lado, negou tradições, negou identidades, negou línguas, e 
contribuiu para que esses aspectos locais fossem muitos deles perdidos. En-
tão, esse é um caminho de volta, como diz o Maike, né. Reconhecendo o lugar, 
o lugar da comunidade, né, o lugar da igreja também, como um lugar impor-
tante, mas agora também fazendo esse movimento de volta, de modo a se po-
der resgatar esses aspectos que foram perdidos ao longo desta vasta história.

Fernanda Dias – NUJURES-USP: Muito obrigada. Acho que para a minha 
pergunta, no caso, acho que foi a resposta mais rica, assim, que eu não pode-
ria esperar. Acho que a gente já tá bem avançado no teto. Queria só ver com 
vocês se alguém tem alguma outra colocação, enfim... que queira fazer, mais 
urgente. Nirson e Maike também. Porque acho que a gente tá, né, a gente 
tinha pensado no teto de 10h e são 10h15. Eu acho que a gente pode deixar 
só mais cinco minutos... é uma sugestão, né. Se alguém quiser colocar mais 
alguma coisa.

Renata Zarantonelli – NUJURES-USP: Eu acho que para finalizar, assim, fica 
até como lição de casa, que tem uma pergunta aqui do Face, dizendo: se existe 
algum livro ou material que reúna parte dessas experiências de justiça res-
taurativa e as comunidades indígenas e quilombolas. Então, de repente, a 
gente dá coisa até para quem quer continuar, não sei, de alguma forma.

Nirson Medeiros: Esse é o nosso desafio, né Maike. Nós estamos com essa 
missão, agora: começar a escrever… Tem algumas coisas que a gente tá produ-
zindo. Tem a dissertação do Maike, que foi finalizada recentemente. Também 
é um texto que é importante. Tem o relatório do pós-doc que eu fiz, inclusive 
aí na USP, também é um material que trata a respeito disso.

A gente tem publicado, estamos escrevendo e publicando alguns artigos jun-
tos ao passar do tempo. Mas a gente tá com essa missão que... é uma coisa 
que a gente observou, não pode só contar essas histórias, a gente… são im-
portantes esses espaços, mas isso não pode ficar só na nossa cabeça, só na 
nossa experiência. A gente tem que materializar isso em texto para poder 
compartilhar. E, Maike, essa missão a gente tem que cumprir, meu amigo.



▶ Sumário 151

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Adriana Borghi – NUJURES-USP: Eu acho também, assim, por parte do 
NUJURES, essa conversa pode acontecer novamente, né. Eu fiquei muito 
curiosa para saber essa visão da relação com o Estado e a autonomia, porque 
a gente, às vezes, faz muita reflexão do Estado implementar direitos.

Agradeço demais a disponibilidade de vocês,cedido tanto tempo, foram 
generosos.

Fernanda Dias – NUJURES-USP: Bom, gente, então acho que... queria agra-
decer muito a presença de todo mundo aqui. Acho que essa discussão é mui-
to rica para todos que estão construindo, conhecendo a justiça restaurativa. 
Também queria agradecer muito às pessoas, né, do nosso núcleo e principal-
mente ao pessoal que está tocando a nossa comissão de eventos.

Acho que foi uma construção super importante para a gente: conseguir, né, 
fazer um evento, no meio da academia, com um monte de questões tecnoló-
gicas. Então, também acho que a gente fica muito grata por isso.

E, Nirson e Maike, novamente agradeço demais pela disponibilidade de vocês, 
pela forma tão generosa que vocês contam as histórias, as experiências. E que-
ria abrir também, se vocês quiserem fazer só uma fala final. Fiquem à vontade.

Nirson Medeiros: Bom, o silêncio do Maike. Deixa eu falar, e aí ele encerra: o 
mais importante sempre para o final (risos).

Gente, obrigado. É com muita gratidão que eu recebi esse convite do NUJURES 
para nós estarmos aqui com vocês participando desse espaço, contando nos-
sas histórias.

Queria dizer para vocês que é uma alegria para nós contar essas histórias. São 
histórias de Justiça Restaurativa, mas também fazem parte das nossas histó-
rias de vida. Esse é um tema que integra, ou são temas que integram as nos-
sas vidas, e, quando a gente fala a partir de nós mesmos, é uma experiência 
muito significativa. Então, gratidão.

Desde já eu queria sinalizar o aceite, já vou falar aqui em nome de nós, estar-
mos em outros momentos, poder compartilhar esses espaços e aprofundar 
essas discussões. Tem questões aqui que são muito interessantes de serem 
aprofundadas. Obrigado, mais uma vez.

Maike Kumaruara: Gente, obrigado pelo convite, também. É um privilégio 
enorme estar aqui com todos e todas. Eu queria dizer para vocês que é muito 
importante esse laço que a gente tá construindo. A gente vai enfrentar mo-
mentos muito mais difíceis aqui. Muito tensos. Muita violência.

E a gente, que tem esse propósito de construir a paz, construir um mundo 
diferente desse que ficou para trás, né, costumo dizer que o passado existe 
para a gente lembrar que ele é passado. Isso tudo que aconteceu não serve 



▶ Sumário 152

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

para nós, né. E são sabedorias. Eu já me considero um preto velho. Isso é uma 
sabedoria que a gente coloca na frente, né.

Aconteça tudo o que acontecer, a gente não pode perder o amor, a esperan-
ça e a fé. E a gente vai precisar de muito de vocês, para que vocês ajudem 
a ecoar as nossas vozes, as vozes de denúncia, as vozes de solidariedade e, 
principalmente, de acolhimento para o nosso povo. A gente tem muita res-
ponsabilidade, né.

Eu nem falei para o Nirson, vou falar agora, ao vivo, né. Nirson, o seu Mário, 
agora ele é o presidente da federação quilombola e ele tá chamando a gente 
lá de novo.

A gente tinha… acompanhou um caso da retirada de açaí e ele disse, com esse 
termo… por isso comunidade é um sentido muito político, muito forte, né. 
Ele disse: “olha, a comunidade se levantou para defender a paz ali, porque 
mataram o filho do seu Marajó”, que é o cara que tomava conta dos açaizais 
lá, e ele precisa da gente lá de novo.

Então, é isso, né. Só um dos exemplos do quão é importante o que a gente tá 
fazendo e de quanta responsabilidade isso enseja em todos nós, né. Então 
a gente tá disponível aqui. Quando a gente puder ter esse espaço de falar e 
de contar nossas histórias, e que essas histórias se transformem em pontes, 
essas pontes se transformem em fortaleza, a gente vai estar aqui com vocês, 
e vocês com a gente. Valeu, gente. Obrigado.

Fernanda Dias – NUJURES-USP: Muito obrigada novamente, gente. Sem 
palavras para agradecer vocês. A gente fica de portas, braços, janelas total-
mente abertas para trocar com vocês, ouvir, para construir, né, esse movi-
mento de ecoar vozes.

E agradeço muito. Boa noite a todas e todos. Muito obrigada pela participa-
ção. Muito obrigada as que ficaram aqui.. Muito obrigada, mesmo. Boa noite, 
pessoal. Muito obrigada.



▶ Sumário 153

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Experiência do Núcleo de Justiça 
Restaurativa de Santos/SP
Encontro realizado em 29 de outubro de 2021, motivado pela curiosidade manifestada pelos 
participantes do NUJURES-USP quanto às possibilidades e fluxos de implantação da Justiça 
Restaurativa na prática. Essa seção trará apenas a narrativa referente ao Núcleo de Justiça 
Restaurativa da cidade de Santos e à trajetória de sua coordenadora (palestrante convidada), 
sendo as demais temáticas incluídas nesta publicação em outras seções.

Renata Gusmão é juíza de Direito do Tribunal de Justiça do Estado de São Paulo e coorde-
nadora do referido Núcleo desde 2019. É formada em Direito pela Universidade de São Paulo, 
pós – graduada em Processo Civil e em Justiça Restaurativa e mestre – na época do encontro, 
mestranda – em Direito pela Universidade Católica de Santos.

Renata Gusmão: Sou juíza titular do Juizado Especial Criminal de Santos e, 
atualmente, estou como coordenadora do Núcleo de Justiça Restaurativa, 
desde 2019. A minha trajetória sempre foi direcionada à busca de um outro 
porquê da justiça, da justiça como um valor.

Eu comecei no Tribunal de Justiça aos 26, 27 anos. Comecei como escrevente 
técnica judiciária e trabalhei com os Desembargadores do Tribunal de Alçada 
Criminal, que, hoje, nem existe mais e, por coincidência, eram Câmaras Crimi-
nais que já se preocupavam naquela época com uma outra alternativa para 
a solução de conflitos que não só a punição, que não só o encarceramento. 
Então, a minha experiência com isso naquela época – em que não se pensava 
em Justiça Restaurativa ainda – foi um início dos juízes da Justiça para demo-
cracia. Na verdade, foi a introdução dessa democratização da justiça.

Eu comecei com esses princípios lá naquela época. Depois que eu ingressei 
na Magistratura, eu trabalhei com Vara Cível apenas, sempre buscando trazer 
conciliação. Eu sou mediadora também, fiz curso de mediação e conciliação, 
mas eu nunca pensei em trazer isso para o crime. Eu acho que fugia das Varas 
Criminais justamente por essa falta de perspectiva de como se poderia trazer 
uma outra visão da justiça para o crime.

Por razões familiares, tendo que migrar para uma Vara Criminal, eu fiquei 
pensando como seria. Apesar de, no Juizado Especial Criminal, serem pre-
vistos princípios da celeridade, da conciliação – que são trazidos pela própria 
Constituição Federal –, a possibilidade de transação penal, alguma mitigação 
da punitividade, ainda assim, é bastante limitada.

Acabei conhecendo a Justiça Restaurativa, em 2017, no Encontro de Juízes de 
Juizados Especiais Criminais. O Doutor Marcelo Salmaso, que é juiz do Juiza-
do Especial Criminal na Comarca de Tatuí, estava lá e contou sobre a Justiça 
Restaurativa e eu fiquei encantada, maravilhada, pensei: “Nossa. Bingo! É isso! 
É isso que eu vou investigar. É nisso que eu vou me firmar para fazer nascer, renascer 
esses meus propósitos”. É que, nos meus estudos de Filosofia, eu estudo muito 



▶ Sumário 154

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Sócrates, que fala que o propósito tem que ser aflorado, nascido e, quando 
eu encontrei a Justiça Restaurativa, eu vi que aflorou esse propósito e, desde 
então, eu busquei aplicar, ir atrás e é isso que eu queria compartilhar com vo-
cês hoje, porque, apesar do amplo desenvolvimento da Justiça Restaurativa, 
é um modelo de administração de conflitos ainda pouco conhecido.

A gente, no nosso meio, como aqui no NUJURES-USP, estudamos muito, nos 
aprofundamos, mas, quando a gente sai daqui, parece que estamos falando 

“grego”. Às vezes, eu me vejo como um E.T. falando de coisas. Então, quando 
as pessoas perguntam o que é Justiça Restaurativa, vem aquelas interações: 
É um modelo de Justiça? É uma filosofia de resolução de conflitos ou é uma 
alternativa à punição? É uma modalidade de governança? – já me pergunta-
ram – Um projeto político? Um movimento social transformador? Um estilo 
de vida? O que é?

Existem vários pontos de partida possíveis para a gente trazer o que é Justiça 
Restaurativa. Para mim, a Justiça Restaurativa é um novo modelo de convi-
vência, que visa transformar relacionamentos e, o primeiro relacionamento 
a ser transformado, é o meu comigo mesma. Para que eu possa transformar 
o meu relacionamento com meu próximo, com os outros, os relacionamen-
tos interpessoais, e para que a gente transforme os relacionamentos com o 
ecossistema, com a comunidade, com o todo.

É por isso que eu vejo essa tripartite da Justiça Restaurativa, de trazer as 
partes envolvidas em um conflito: o autor e a quele que recebeu a ofensa 
e, a comunidade, para que a gente pense na transformação de relaciona-
mento, pense até que profundidade a gente consegue transformar esses 
relacionamentos, porque a nossa justiça tradicional, como diz Nils Christie, 
se apropriou dos nossos conflitos. Não dá chance para que o conflito seja 
interpessoal, o conflito acaba sendo uma questão que não pertence mais às 
pessoas e as pessoas estão acostumadas com isso. É o modelo de justiça que 
permeia a nossa sociedade, é um idealismo.

Se a gente pensar que, nas nossas instituições, na nossa casa, nas escolas, é o 
mesmo modelo de justiça que nós temos no Poder Judiciário, que nós temos 
em todas as instituições. É por isso que, quando falamos em Justiça Restau-
rativa, o “justiça” da Justiça Restaurativa, é a justiça como um valor, não a 
justiça como um poder. Temos que pensar na justiça como um poder com o 
outro, e não sobre o outro, como estamos acostumados.

Eu gosto muito de um modelo que traz o professor João Salm sobre o que é a 
Justiça Restaurativa. É um conjunto de práticas e princípios, por meio do qual, 
através da participação, do engajamento e do relacionamento, nos permite 
construir a justiça de forma coletiva, da justiça com o outro, e não sobre o 
outro, por meio do diálogo.



▶ Sumário 155

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

É que, quando pensamos no modelo de justiça tradicional, a gente pensa 
em algo que nós vamos deixar em algum lugar e alguém vai resolver para 
a gente. Quando eu proponho a Justiça Restaurativa ou outros métodos de 
composição das partes, muitas vezes, ouço “Não, a gente não quer, a gente quer 
que a senhora dê um jeito no fulano. Eu não quero me compor com ele, porque eu vim 
aqui para a justiça ser feita”. Essa é a mudança de paradigma que temos que 
começar a pensar, a introduzir, e a forma disso ser feito é bastante complexa.

Como trazer tudo isso para o nosso meio social? Essa transformação de re-
lacionamentos, essa investigação dos motivos que levam à violência, aos 
conflitos, que passa por questionamentos sociopolíticos, que passa por uma 
transformação das nossas instituições, dos nossos relacionamentos no geral. 
É por isso que a gente fala que a Justiça Restaurativa não é um método de 
solução de conflitos apenas. Apesar de conter diversos deles, ela é um modelo 
de justiça, um modelo de justiça que preconiza a transformação e, para intro-
jetarmos tudo isso, eu acredito que seja difícil, por isso tem muita confusão, 
muito questionamento. Temos que cuidar muito dos princípios e das práticas, 
para que a gente não perca tudo que já foi feito, para não deixar que a Justiça 
Restaurativa seja cooptada pelas outras instituições.

Não foi fácil para mim essa introdução, porque, quando eu me deparei com a 
Justiça Restaurativa, é normal achar que é um método de solução de confli-
tos; até entendermos todo esse viés transformador leva um tempo. É por isso 
que eu entendo a preocupação do Grupo Gestor de Justiça Restaurativa do 
Tribunal de Justiça de São Paulo com a formação continuada de facilitadores, 
com a formação continuada de juízes, porque realmente, se transformar é 
o primeiro passo, e isso requer várias etapas: a busca até pelo autoconheci-
mento, porque só podemos transformar uma coisa que conhecemos. Quanto 
a gente não se conhece, como é que a gente vai mudar? Então, eu fui buscar o 
autoconhecimento, eu fui buscar meditação, porque as práticas restaurativas 
necessitam desse centramento, desse estado de presença, porque só quando 
a gente está presente, a gente consegue dialogar, a gente consegue olhar para 
o outro, ter empatia e ter compaixão.

Então, a auto transformação é a primeira etapa para a gente conseguir enten-
der a própria Justiça Restaurativa.

Eu estou contando isso para falar do meu primeiro degrauzinho, como eu 
cheguei. Cheguei através da minha autotransformação e, a partir daí, eu vi 
que isso podia transformar muita coisa no trabalho que eu fazia, porque, 
quando ingressamos na Magistratura, a gente acha que vai fazer pacificação 
social através da nossa sentença e a gente percebe que não, que a sentença 
vai tirar o processo da frente, mas o conflito vai continuar, principalmente os 
conflitos interpessoais. Na minha Vara, na Vara do Juizado Especial Criminal, 
nós temos muitas relações de vizinhança, maus-tratos de pais, de idosos, de 
crianças, maus-tratos de animais, crimes ambientais. Então, nós vamos tirar 



▶ Sumário 156

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

da frente, eu vou me pacificar, vou tirar da frente o meu processo, mas e o 
conflito? Será que a gente realmente pacifica com a justiça tradicional? O que 
é essa justiça? Eu queria que vocês parassem para pensar: O que é a justiça? 
O que é essa pacificação?

Com esses questionamentos, e estudando sobre o assunto, eu resolvi come-
çar a aplicar a Justiça Restaurativa no âmbito do Juizado Especial Criminal. 
Comecei ali, porque era o material que eu tinha, material de processos que 
eu tinha para fazer os primeiros estudos e eu comecei, antes mesmo de criar 
o Núcleo de Justiça Restaurativa. Comecei nos processos de uso de entorpe-
cente, de porte de entorpecente para uso próprio.

A Justiça Restaurativa começou em Santos em 2013-2014, mas ela entrou 
muito no âmbito escolar. Foram trazidas formações para Santos e a ideia era 
trazer para o Poder Judiciário também, então, alguns servidores foram for-
mados facilitadores, mas, nesse primeiro momento, foram muitas pessoas da 
educação e vingou muito nessa área. Então, nós tínhamos os Núcleos de Edu-
cação para Paz e, no Poder Judiciário, apenas a Vara da Infância e Juventude, 
com Doutor Evandro Renato Pereira, que aplicava a Justiça Restaurativa em 
alguns processos. Não se expandia e não se divulgava. Eles tinham os projetos 
deles que estavam tramitando ali, mas a coisa não fluía muito. A partir do 
momento que eu cheguei em Santos – voltei a Santos, porque eu era Juíza 
de São Vicente –, que voltei na Vara do Juizado Especial Criminal de Santos, 
eu percebi o grande potencial da Justiça Restaurativa e comecei a primeiro 
aplicar nos casos de porte de entorpecente.

O que eu fazia na minha Vara desse momento? Eu fazia uma transação penal. 
Para esses crimes de porte de entorpecente, oferecia uma transação penal, 
chamava diversos usuários, cerca de cinquenta, cem usuários e familiares, 
colocava todos no Salão do Júri e fazia uma palestra, aquela “palestra de ad-
vertência”, que é muito ruim usar drogas etc. Trazia o Narcóticos Anônimos, 
os Alcoólicos Anônimos, e fazia um procedimento que era baseado na Justiça 
Terapêutica e aquilo me dava um nervoso, porque é óbvio que eles no fundo 
estavam rindo da minha cara, falando “meu, essa Juíza não sabe nada. O que é 
isso?” e aquilo me incomodava demais.

Então, o primeiro lugar que eu trouxe a possibilidade de uma prática restaura-
tiva foi ali. Eu passei a fazer esses encontros de forma circular, ao invés de eles 
ficarem sentadinhos no Salão do Júri, eu peguei um salão maior, coloquei to-
dos em forma de círculos, um círculo para eles e um círculo para os familiares. 
Chamei os Narcóticos Anônimos, que também sentavam em círculos. Todo 
mundo em círculos e a gente começou a debater as questões, as dificuldades 
deles, os porquês do uso de entorpecentes e começamos a levar a prática do 
Círculo de Construção de Paz, voltado para o autocuidado: Por que será que 
eu estou me cuidando? Será que eu não estou me cuidando? Foi um teste.



▶ Sumário 157

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

A primeira vez que eu fiz, quando terminou, eles queriam me abraçar: “Dou-
tora, eu nunca fui ouvido no Fórum”, aquilo me deu um aperto no peito, quando 
um falou que nunca tinha sido ouvido, que eu percebi o grande potencial da 
Justiça Restaurativa de ouvir as pessoas. As pessoas são ouvidas pela Justiça, 
são ouvidas pelas outras pessoas e ouvem as outras histórias, e a gente per-
cebe como o mundo está interconectado, porque, pelas histórias dos outros, 
a gente encontra um ponto de ligação. Aquelas pessoas saíram dali conecta-
das, entre si, com aquilo que elas tinham feito e com as próprias famílias. As 
famílias saíram fortalecidas também, não saíram solitárias.

Começamos a partir daí e até hoje, desde 2018, a gente faz essa prática, mes-
mo com a pandemia, eu fiz on-line, eu mesma que faço, eu que facilito os 
círculos. É muito interessante.

Começamos com essa vitória, porque o abraço que eu recebi daquelas pes-
soas foi uma vitória para mim. Eu comecei a aplicar os Processos Circulares 
nos conflitos em geral: nas queixas-crimes – que são os conflitos interpes-
soais muito diretos –, aquelas brigas no Facebook, injúrias e difamações, e ti-
vemos resultados muito positivos, porque às vezes um pedido de desculpas 
resolvia um processo, um processo que ia tramitar por anos e que ia continuar 
fomentando aquela rusga, aquela discussão, porque não ia ter o pedido de 
desculpas, não ia ter aquele reconhecimento da pessoa de que “puxa vida, eu 
exagerei. Puxa vida, eu errei”, não ia ter aquele compromisso da pessoa com o 
quê fez que tenha causado dano na outra pessoa, não se ia olhar para neces-
sidades, porque o que a Justiça Restaurativa faz é olhar para as necessidades 
daquelas pessoas envolvidas e, principalmente, de uma parte que era com-
pletamente esquecida na justiça tradicional: a vítima.

A vítima foi relegada durante os anos. Há séculos ela é relegada a mero in-
formante, ela não é nem uma testemunha qualificada. A testemunha ainda 
é compromissada, tem o compromisso com a verdade, a vítima nem isso é, 
porque ela é vítima, é parcial. A justiça entende, inclusive, que, por ser parcial, 
ela não serve para que o juiz possa ligar o fato ao tipo penal e culpabilizar al-
guém, para que a justiça seja feita, de uma forma bem rápida, sem introduzir 
nenhum fator subjetivo e facilitar o julgamento. Dificultamos o julgamento 
quando introduzimos outros fatores subjetivos, é mais difícil conseguir con-
denar alguém. É por isso que a justiça é binária: do certo ou do errado, do 
réu ou da vítima, ou você é culpado ou você é inocente. E alguém é sempre 
100% culpado, sempre 100% inocente? Existe isso? Esse 100% de certeza? E os 
fatores subjetivos que levaram as pessoas a estarem naquele lugar, naquele 
momento? Jamais podem ser contados, porque senão a gente não vai conse-
guir aplicar a justiça de uma forma regular e como ela foi feita, como o Direito 
Penal foi feito para ser aplicado.

É por isso que o próprio Nils Christie traz um artigo acerca dessa subjetividade, 
de tirar a subjetividade do Direito Penal para facilitar o julgamento. Quando 



▶ Sumário 158

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

a gente a invoca, quando pensamos no complexo de um acontecimento, não 
conseguimos mais ter essa visão binária, essa visão simplist a, como tem o 
nosso Direito Penal tradicional, a nossa justiça tradicional.

Então, começamos aplicar a Justiça Restaurativa nos processos criminais tam-
bém com as queixas-crimes, passamos para a lesão corporal, ameaça, todo 
tipo de delito. A gente começou a derivar para a Justiça Restaurativa.

O Núcleo de Justiça Restaurativa foi criado em 2019. Eu consegui um espaço, 
não é o ideal, porque consegui um espaço dentro do Fórum – não do Fórum 
Criminal, é do Fórum Cível, que já tem peso um pouquinho menos punitivista, 
mas é dentro do Fórum, por ora foi o que eu consegui. Então, nós temos um 
espaço dentro do Fórum, que eu acabei decorando de uma outra forma. É 
um ambiente que acho que, quando a gente entra, não se sente dentro do 
Fórum. Eu decorei com gravuras, com girassóis, coloquei um adesivo enorme 
na porta, assim de girassol. Jamais uma pessoa, em um Fórum, vai imaginar 
que vai ter uma sala toda decorada, uma sala toda acolhedora, sem mesa de 
centro, só com cadeiras em formato circulares. Eu criei um espaço para ser 
seguro, para ser adequado para acolher as pessoas e para fazer os processos 
circulares lá.

Criamos esse Núcleo, fundamos esse Núcleo, onde são feitas as práticas e, 
a partir daí, começamos a fazer a derivação dos processos para o Núcleo de 
Justiça Restaurativa.

Nós criamos um sistema de derivação através de e-mail. Através de despacho, 
mandamos o processo para a Justiça Restaurativa, suspendemos o processo 
e, lá, ele é distribuído para uma dupla de facilitadores e, quando termina, eles 
fazem um relatório e devolvem para a Vara. Esse é o fluxo que nós mantemos: 
através de e-mail, através do meio eletrônico.

As facilitadoras são coordenadas por um grupo de coordenadores. Nós te-
mos um minigrupo gestor que faz a distribuição desses processos, elas ligam 
para as pessoas, oferecem o pré-círculo, que, agora, há quase dois anos, em 
razão da pandemia, é virtual, on-line, mas era presencial. Nesse pré-círculo, 
elas explicam o que é a Justiça Restaurativa, explicam as vantagens de passar 
por esse novo paradigma e oferecem. Se aceitarem, elas escutam as pessoas 
e oferecem um processo circular e, nesse processo circular, elas desenvol-
vem o método, desenvolvem o Círculo de Construção de Paz adequado para 
cada caso e, no final, fazem um plano de ação. Esse plano de ação pode ser: 
um pedido de desculpas geralmente, o pagamento de alguma indenização, 
quando, por exemplo, teve uma lesão corporal que a pessoa que se cortou, se 
machucou, precisou de algum medicamento, alguma indenização ou, enfim, 
eu já tive pagamento para entidades beneficentes (“sou filiado a uma ONG, eu 
gostaria que você ajudasse a minha ONG”), já tivemos de tudo.



▶ Sumário 159

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Eu tenho uma vasta gama de processos no Juizado Especial Criminal. Então, 
como eu falei, eu tenho maus-tratos de pessoas, tenho maus-tratos de ido-
sos, crianças, de animais, tenho crimes ambientais. Agora, estamos aplicando 
a Justiça Restaurativa em crimes ambientais através da vítima sub-rogada, 
porque eu entendo que a Justiça Restaurativa tem uma eficácia e uma força 
quando trazemos a vítima para dentro do processo, porque muda o foco da 
Justiça, que é muito réucentrista.

Para mim, a Justiça Restaurativa que só traz o réu vai fazer mais do mesmo, 
ela vai trazer uma outra situação para aquela pessoa, mas só focada no réu 
da mesma forma.

Para pensarmos realmente na transformação do relacionamento, acredito 
que a Justiça Restaurativa tem que trazer a vítima, tem que olhar para a ne-
cessidade da vítima. E como fazer isso em crimes ambientais? Como trazer 
esses maus-tratos de animais, que a vítima não é uma pessoa? Se a gente 
olhar na Declaração de Direitos das vítimas, a vítima é um ser humano, que 
sofreu um dano. Então, como trazer vítimas animais?

Eu tive a ideia de pensar em uma ONG, uma ONG séria, que mostrasse como 
é feita a captura desses animais, como são maltratados. Mantive contato com 
uma ONG, que se chama Mapan Protetores de Animais, aqui de Santos. O pre-
sidente é muito sério, ele filma como eles resgatam os animais, tem diversas 
fotografias de como os animais chegam e de depois que eles são cuidados e 
são tratados. Através dessas experiências, pretendemos fazer um processo 
circular envolvendo a ONG, a pessoa que praticou esse dano de maus-tratos 
de animais e, eventualmente, pessoas da comunidade que acharmos neces-
sárias. Ainda não fizemos nenhum círculo com esse contexto, mas estamos 
nos preparando para começar isso em breve.

A mesma coisa com os cortes ilegais nas matas, porque essa ONG tem diver-
sos vídeos que eles passam e um vídeo muito interessante de como existe 
interação entre a natureza e os animais, dos reflexos, de como existe senti-
mento – não é sentimento, de como existe uma energia nesse mundo animal, 
nesse mundo do ecossistema. Então, é para sensibilizar para a questão am-
biental. É extremamente interessante.

Nós estamos com esses projetos e, paralelamente, com o projeto das vítimas 
de violência doméstica e dos homens agressores, que são projetos extrema-
mente interessantes. Nós não temos Vara de Violência Doméstica aqui em 
Santos, mas eu desenvolvi um projeto para trabalhar a Justiça Restaurativa 
com as vítimas de violência. Nós chamamos as vítimas de violência para uma 
construção conjunta, um processo circular, oferecemos o pré-círculo, depois 
oferecemos um círculo. Fizemos parcerias com Universidades aqui de San-
tos, para oferecer o acolhimento de terapia psicológica, oferecemos essas 
terapias, oferecemos o processo circular, oferecemos também cursos de au-
toconhecimento. Eu tenho uma colega que ministra cursos voltados para a 



▶ Sumário 160

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

autoimagem e oferecemos isso para as vítimas também, para que a Justiça 
Restaurativa sirva como um empoderamento dessas vítimas.

Nós temos também o grupo de masculinidade, que não é um projeto de Jus-
tiça Restaurativa, mas é baseado em práticas da Justiça Restaurativa. É feito 
de forma circular também e, ao final, depois de catorze encontros, eles ofere-
cem a possibilidade, se a vítima quiser e se o agressor quiser, de um processo 
circular entre ambos. O projeto de homens agressores é grupo reflexivo, com 
base na Justiça Restaurativa, com base nas práticas de Justiça Restaurativa, 
não é um Projeto de Justiça Restaurativa.

São esses os projetos que nós temos aqui em Santos, que estamos desen-
volvendo T em outras coisas surgindo como a Justiça Restaurativa Comuni-
tária. Nós estamos indo para comunidade fazendo círculos na Secretaria de 
Saúde, com os usuários de drogas que não estão em conflito com a lei, esta-
mos indo para uma entidade fazer círculos entre famílias e adolescentes e 
existe a possibilidade de trabalharmos com egressas, mulheres egressas das 
penitenciárias.

Então, é isso. São esses projetos que nós temos. Desculpa ter falado muito, 
muito rápido, é que temos pouco tempo e estou aberta para perguntas.

Aberto espaço de perguntas e comentários aos participantes do NUJURES-USP:

Participante 1 (P1) – NUJURES-USP: Fiquei entusiasmada ao ouvir sua ex-
planação, porque eu sou uma curiosa da Justiça Restaurativa. Conheci em 
2018, fiz algumas práticas de círculo de diálogo, mas estou sempre lendo, es-
tudando e participando de cursos e eu vejo muitas polêmicas em torno. Vejo 
a senhora falando – ou você, eu não sei, é tão jovem –, falando de forma que, 
às vezes, me faz pensar nessa crítica que existe sobre a Justiça Restaurativa 
dentro do Sistema de Justiça. Já ouvi críticas dessa “mistura”, que às vezes aca-
ba fazendo a Justiça Restaurativa ser cooptada pela justiça tradicional ou de 
que, por exemplo, eu escutei em um último grupo de estudos, de círculos com 
jovens da Fundação Casa, onde o juiz para fazer a liberação do adolescente 
da internação, o coloca em um círculo para ele falar que “tá bom, eu entendi, 
estou arrependido”. Como isso é polêmico, porque às vezes tem jovem que 
não entende que foi infrator. Isso é Justiça Restaurativa?

Eu já vi, por exemplo, uma live da Vera Regina Pereira de Andrade com a Mo 
nica Mumme falando da pesquisa que ela fez no Conselho Nacional de Justiça 
(CNJ), que a Justiça Restaurativa está realmente para reduzir danos, o que me 
dá um pouco de angústia. Vejo que, por vezes, vem uma avalanche de críticas 
e uma avalanche de falas.

Eu e minhas colegas fizemos, por exemplo, círculos de diálogo dentro de uma 
Unidade da Fundação Casa e criou-se ali essa célula, como quando você falou 
desse espaço de autoconhecimento, de presença. A gente não tratou da me-
dida socioeducativa, do que elas fizeram para estarem lá, do que não fizeram, 



▶ Sumário 161

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

a gente tratou delas falarem delas, olharem para elas, da condição delas e, 
de repente, conseguirem traçar uma perspectiva para quando elas saíssem 
de lá, inclusive restabelecendo a sua família e eu escutei de uma psicóloga 
da Fundação Casa: “eu acho isso um experimento, um zoológico”, o que me 
deixou bem chateada. Que as pessoas vão lá e vão embora.

Eu também escutei da Vera Regina que vê um esforço arqueológico dos juí-
zes que estão tentando implantar a Justiça Restaurativa, porque é mudar um 
paradigma. Isso que você falou achei muito legal, que a nossa justiça acaba 
sendo binária, não tem como. Eu sou assistente de um Desembargador, eu 
tenho que escolher: ou vou por aqui ou vou para ali, eu não consigo, em um 
voto, abarcar toda complexidade e acho que, quem trabalha com Direito, con-
segue ver isso. Quem não trabalha, não entende e existe uma crítica enorme, 
porque você vai ler pela Psicologia, pela Sociologia, pela Antropologia, tantas 
questões que atravessam o tema.

Eu estou falando tudo isso, é um pouco desabafo até, mas eu queria ouvir um 
pouco de você, como encara essas críticas, porque eu vejo que é um trabalho 
imenso que você faz na Comarca de Santos e, se isso é um passo-a-passo de 
uma justiça que está começando, também se você entende, como o Marcelo 
Salmaso fala, que a Justiça está tentando implantar para, depois, devolver 
para a comunidade. Se isso é possível nesse país em que o senso de cidadania 
é tão fraco? Eu queria ouvir de você, essas pessoas que fazem acordo, você 
sente que elas se empoderam das decisões que tomaram? “Eu quero um dinhei-
ro, eu quero uma cesta básica, eu quero um serviço”, elas fazem isso de coração ou 
por que elas acham que aquilo foi dado para elas escolherem aquilo?

Renata Gusmão: Eu entendo o que você está falando e isso é um questiona-
mento meu também, porque, quando a gente pensa na Justiça Restaurativa 
como uma técnica, podemos cair nisso mesmo: se é uma técnica de solução 
de conflitos, eu cheguei ali na solução. Será que eu cheguei na solução para 
resolver o processo ou resolver o conflito? Porque, se a pessoa não se empode-
ra daquilo e aquilo não é transformador de alguma forma, porque o Círculo ou 
a técnica – a conferência, a mediação vítima e ofensor etc. –, não vai resolver 
todos os problemas.

É um mecanismo de a gente olhar talvez. É uma pontinha do iceberg, para 
gente olhar as outras questões. Por isso temos que pensar na Justiça Res-
taurativa para comunidade, porque quem tem que acolher as questões que 
surgem é a comunidade na qual a gente está inserido. A comunidade tem 
muitas respostas.

Por exemplo, a questão da queixa-crime. Na questão da queixa-crime, onde 
existe um pedido de desculpas, eu acho, sim, que as pessoas se empoderam 
dessa solução e saem dali com uma transformação, porque a questão conse-
guiu ser solucionada na palavra, na comunicação, porque o que faltava ali era 
a comunicação e a gente olhou para necessidade. Qual é a necessidade que 



▶ Sumário 162

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

estava faltando ali? Era a comunicação. Agora, se a gente for pensar no Círculo 
de Construção de Paz que a gente faz na Secretaria de Saúde, com usuários 
de entorpecentes, é óbvio que um círculo não vai transformar a vida daque-
las pessoas, por isso que nós chamamos as famílias para que a gente possa 
empoderar as famílias, que a gente possa conscientizar as famílias. E não é 
um círculo, são diversas ações, são diversos debates e é, por isso, que, a meu 
ver, na violência doméstica, um Círculo de Construção de Paz não vai resolver 
absolutamente nada na vida daquelas mulheres. Eu fiz convênios com Uni-
versidades para poder oferecer o acolhimento psicológico, elas têm dúvidas 
processuais, então, nós temos o escritório-modelo das Faculdades de Direito, 
que vai acolher as dúvidas. Elas têm uma gama de necessidades, elas têm 
necessidades físicas, então, tem a parte da enfermagem que pode acolher.

Eu acho que a Justiça Restaurativa tem um grau de eficiência quando a gente 
consegue acolher as necessidades. E as necessidades são muito variadas. As 
necessidades, principalmente no nosso país. Temos que olhar a Justiça Res-
taurativa baseada no nosso país, que é diferente da Austrália, é diferente de 
olhar a Justiça Restaurativa da Nova Zelândia. Na Nova Zelândia, quando a 
gente pensa em Justiça Restaurativa, eles nunca vão pensar em diminuir o 
encarceramento. Isso não é um problema para eles. Nós, que somos o terceiro 
país que mais encarcera, para nós, isso é um problema.

A gente tem que pensar, na Justiça Restaurativa, nas necessidades. Quando 
a gente pensa nas egressas de sistema penitenciário, por exemplo, não é um 
Círculo de Construção de Paz que vai solucionar a reinserção delas em uma 
comunidade. Nós temos uma gama de ações sequenciais que devem ser fei-
tas, que fazem parte, por isso que a Justiça Restaurativa não é a prática, ela 
é uma transformação da comunidade, do relacionamento e ela passa, sim, 
pela transformação das instituições. É de pouquinho em pouquinho que va-
mos conseguir isso: a transformação do Poder Judiciário, passando para as 
instituições de ensino, porque, se a gente consegue transformar uma insti-
tuição de ensino, é de lá que vão sair os novos cidadãos, é de lá que vai sair o 
próximo Presidente, os próximos vereadores, o Poder Executivo, o Legislativo, 
o próximo Judiciário, é da nossa instituição de ensino. Então, para mim, nós 
temos que começar na base, a Justiça Restaurativa tem que estar na base, não 
adianta a gente bater no Congresso e trazer um pacote pronto: “olha, eu vim 
trazer a Justiça Restaurativa, preciso fazer um círculo, uns Círculos de Construção de 
Paz entre os deputados, senadores, acho que estão precisando, acho que os senadores 
estão precisando de um Círculo de Construção de Paz aí, que está tudo muito, está 
muita guerra aí”. Não é assim que a gente vai conseguir.

Então, vejo que temos que começar de pouquinho, vendo a Justiça Restaura-
tiva como um riacho que vai entrando, por ora, pelas brechas. Se a gente teve 
essa brecha no Poder Judiciário, que é o grande anfitrião e que abre as por-
tas para comunidade, vamos aproveitar isso. Vamos fazer com que a Justiça 



▶ Sumário 163

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Restaurativa seja um riacho, que caminha entre as pedras, que vai entrando, 
vai influenciando e vai transformando o paradigma aos poucos.

O próprio Howard Zehr, nos livros dele, fala dos graus de restauratividade. A 
gente não transforma um paradigma da noite para o dia, porque o paradigma 
que nós temos hoje também não foi transformado da noite para o dia, ele 
veio de uma construção secular, de uma necessidade do Estado se fortalecer, 
do Estado tomar conta, inclusive da justiça para se fortalecer. Então, ele veio 
de uma transformação da justiça comunitária para essa justiça onde o Estado 
se diz inclusive a vítima. Houve essa transformação, e, para gente transformar 
novamente, vai levar um tempo, vai levar esforço, é uma construção. Só que 
temos que começar de algum lugar, se não a gente vai continuar enxugando 
gelo. Se a gente não olhar a fundo onde estão os motivos que levam aos con-
flitos e à violência, a gente continua enxugando gelo, que é o que a gente faz 
no Poder Judiciário, a gente enxuga gelo: a gente dá uma punição, a pessoa 
sai daqui e fala “caramba, juíza horrorosa”.

Participante 2 (P2) – NUJURES-USP: Em sua fala, Dra. Renata, a senhora 
falou sobre crimes ambientais, maus-tratos a animais, violência doméstica, 
também sabemos que a Justiça Restaurativa é aplicada com adolescentes 
e crianças em conflito com a lei. Então, é uma curiosidade: quando me per-
guntam, falo que, pelo menos até o momento, a Justiça Restaurativa não é 
para todos os crimes, que ela está sendo aplicada apenas em uma parte dos 
delitos. O intuito é chegar e alcançar até delitos de maior gravidade, é isso?

Agora, só uma brincadeirinha à parte, para os crimes dos nossos políticos, eu 
não derivaria à Justiça Restaurativa não!

Renata Gusmão: Obrigada pela pergunta, considero uma pergunta impor-
tante. A Justiça Restaurativa não delimita os conflitos, ela é aplicável a todo 
tipo de crime, inclusive os mais graves. Existem estudos inclusive que dizem 
que, nos crimes mais graves, onde a necessidade das vítimas é ainda mais 
premente, a Justiça Restaurativa é mais eficaz ainda.

Eu trouxe aqui alguns projetos, que são projetos que a gente conseguiu no 
momento implementar, mas a ideia é expandir, a ideia é que a gente possa 
levar a Justiça Restaurativa para todos os crimes, para todo tipo de crime, não 
só para os crimes menos graves, para crimes mais graves também e, aí, é de 
se pensar realmente o que é a Justiça Restaurativa: é uma alternativa ao pro-
cesso penal ou uma alternativa penal?

Se ela é uma alternativa ao processo, quando o processo é derivado e retorna 
da Justiça Restaurativa, o que fazer com esse processo? Essa é uma questão 
que nós temos que debater muito, ter um amplo debate, uma ampla discus-
são, sobre como colocar a Justiça Restaurativa no nosso arcabouço legislativo, 
que diz que o Ministério Público tem a indisponibilidade da ação. Temos que 



▶ Sumário 164

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

pensar em muitas coisas, mas, que não é só para crime de menor potencial 
ofensivo, não é.

Quanto aos políticos, se eles puderem, através da Justiça Restaurativa, se 
transformar, por nós. Todos somos vítimas dos crimes contra economia po-
pular, dos crimes políticos, então, se as vítimas – que somos nós – puderem ser 
reparadas, se houver um viés transformador dessa política, por que a Justiça 
Restaurativa não pode ser um potencial? Só que, aí, é um problema institu-
cional também, a política tem que se transformar, mas eu confio que um dia. 
Não sei se nós vamos ver, mas eu confio.



▶ Sumário 165

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Implantação no âmbito 
do Poder Executivo:
A experiência da Vice Governadoria do Estado do Ceará

Encontro realizado em 29 de outubro de 2021, motivado pela curiosidade manifestada pelos 
participantes do NUJURES-USP quanto às possibilidades e fluxos de implantação da Justiça 
Restaurativa na prática. Essa seção trará a narrativa referente à Vice Governadoria do Estado 
do Ceará, sendo as demais temáticas incluídas nesta publicação em outras seções.

Erika Chaves é assessora da Vice Governadoria do Estado do Ceará mediadora e facilitadora 
de práticas restaurativas.

Erika Chaves: É motivo de alegria participar de um encontro aberto do Núcleo 
de Extensão de Justiça Restaurativa da Universidade de São Paulo – NUJURES, 
que se apresenta como espaço de convergência de pessoas que pensam, es-
tudam e praticam a Justiça Restaurativa. Um espaço de articulação, de tro-
ca de ideias, de informações, de experiências para fortalecer os valores da 
Justiça Restaurativa, que são tão essenciais e fundamentais para a vida em 
comunidade.

Considero um encontro promissor. Uma plantação valiosa para a gente ter 
a chance de colher melhores frutos na sequência. Cumprimento a todas as 
pessoas que compartilham esse espaço. Pessoas muito importantes, que têm 
trajetórias valiosas. Honrada de estar com vocês aqui.

A Justiça Restaurativa – que compreendo como uma filosofia de vida, um 
comportamento ético, o modo como nós estamos e somos em relação a nós 
mesmos, ao outro e ao meio ambiente – não é algo estagnado, separado 
numa prática somente. É um fazer junto, a capacidade de organização nossa 
enquanto comunidade. Um saber que vem da comunidade. E é esse o tem-
po e o espaço que o NUJURES propõe, nessa perspectiva de construção de 
comunidade.

Nessa linha é que venho compartilhar a experiência restaurativa no Estado do 
Ceará, trazendo um recorte da atual gestão (2015-2018 e 2019-2022) e desta-
cando a Justiça Restaurativa também como uma rede que precisa e necessita 
de articulação e governança para que seja bem realizada e para que alcance 
seus objetivos.

Compartilho assim nossa modesta experiência, considerando os resultados 
para os quais nós miramos. Ainda é uma peleja quanto ao aspecto quanti-
tativo de abrangência. Tudo o que se faz tem uma experimentação de um 
determinado alcance. Quando se fala em Justiça Restaurativa, envolve neces-
sariamente uma transformação e uma transformação pessoal também, que 
não se realiza simplesmente por decreto. Não é um decreto que faz acontecer 
a Justiça Restaurativa. São as pessoas ganhas e que se dispõem a se transfor-
mar e a trabalhar pela causa que a fazem acontecer.



▶ Sumário 166

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Então, contextualizando por onde vem essa agenda relacionada à Justiça Res-
taurativa no Ceará, vale destacar que nós no Brasil, notadamente no Nordes-
te, nas décadas mais recentes, temos enfrentado uma das mais duras sínteses 
de mazelas, resultante de problemas sociais e de injustiça social, que é a vio-
lência, a violência urbana, a violência nas suas mais diversas manifestações. 
Então, essa tem sido uma agenda muito dura. Quando a gestão do Governo 
iniciou os trabalhos em 2015, havia o notório convencimento da necessidade 
de haver uma pactuação, uma instância de articulação mais forte para termos 
chance de enfrentar essa problemática da violência e, mais ainda, nos colocar 
numa rota, num movimento de construção de processos de prevenção.

Então, foi instituído o “Pacto Por Um Ceará Pacífico”, presidido pelo Governa-
dor e compartilhado diretamente com a Presidência do Tribunal de Justiça, 
a Presidência da Assembleia Legislativa, com a participação das instituições 
do Sistema de Segurança e Justiça, Secretarias de Estado, Universidades e, 
idealmente, uma participação e um vínculo com outras entidades e organiza-
ções não governamentais. Mais do que um programa ou um projeto, trata-se 
de uma instância para promover articulação, apoio e integração, porque nós 
não temos nenhuma chance se trabalharmos essas questões de forma de-
sarticulada. As agendas relacionadas à prevenção da violência e a lidar com 
a problemática da violência em si exigem uma interdependência de diversos 
setores, poderes e esferas. Talvez ainda seja esse um dos grandes problemas 
do nosso país, exatamente um grau alto de ineficiência das instituições e o 
esgarçamento também do tecido social que ainda tanto se percebe.

A agenda sobre a Justiça Restaurativa e suas práticas vinculadas e os espaços 
possíveis de atuação entrou como uma agenda relevante no “Pacto Por Um 
Ceará Pacífico”. A Vice-Governadoria realiza a coordenação executiva dessa 
agenda, facilitando a sua integração. Um dos primeiros movimentos no iní-
cio da gestão foi procurar reunir aqueles que já atuavam de alguma maneira, 
alguns pioneiros no Estado e outros mais recentes, com trabalhos pontuais 
em Justiça Restaurativa, em torno de 35 (trinta e cinco) instituições, entre 
governamentais e não governamentais, que, de alguma maneira, tinham 
trabalhos voltados para a agenda da Justiça Restaurativa. Então, um dos pri-
meiros movimentos foi procurar integrar esses parceiros e estabelecer pontes 
com setores muito estratégicos dentro do Governo, tais como a Secretaria 
da Administração Previdenciária, a Controladoria de Disciplina dos Órgão de 
Segurança e a Secretaria da Educação.

Vale ressaltar que a Educação é uma frente ampla que nós temos, porque 
vigora o compromisso com a Secretaria da Educação do Estado e com os mu-
nicípios cearenses de instituir nas suas Secretarias células dedicadas ao tra-
balho com a Mediação e os Círculos de Construção de Paz. É um espaço por 
excelência em que se pode trabalhar para favorecer a saúde da subjetividade, 
contribuindo para que os contextos educacionais possam trabalhar a favor de 
boas relações, de relações mais saudáveis.



▶ Sumário 167

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Temos uma frente também com os órgãos do Sistema de Justiça. Ressalto a 
parceria com o Núcleo Judicial de Justiça Restaurativa do Tribunal de Justiça 

– NUJUR, para expandir a prática dos Círculos Restaurativos, a experiência 
bem importante com a Defensoria Pública do Estado do Ceará, através do 
Centro de Justiça Restaurativa – CJR, uma experiência iniciada em Forteza, 
com perspectiva de expansão, no sistema de medidas socioeducativas, a 
atuação com o Ministério Público, parceiro em várias frentes, e organizações 
não governamentais, como Terre des Hommes – TDH Brasil, organização com 
portfólio respeitável nessa área.

Temos também o desenvolvimento de ações de um programa com finan-
ciamento do Banco Interamericano de Desenvolvimento – BID, com foco na 
prevenção de violência em que um dos seus componentes é o fortalecimento 
dessa rede de Justiça Restaurativa no Ceará. Nós estamos com essa possibi-
lidade de contar com recurso especifico para isso nos próximos anos, mas 
com o desafio de como podemos integrar e fazer a abrangência de todo esse 
trabalho para que chegue nos diversos setores e que nos faça ganhar corações 
e mentes para essa pauta.

Considero que essa é uma agenda muito significativa, que talvez não seja 
nem percebida por alguns, porque é algo silencioso e que às vezes chega ou 
precisa chegar muitas vezes de forma discreta, mas temos um compromisso, 
que não é passe de mágica. Em muitas situações, se constata que a ambiência, 
que os valores e aquilo que pauta essas práticas de Justiça Restaurativa, tudo 
isso mobiliza a força interior de saúde, de perdão, de restauração mesmo, que 
é fundamental para que as pessoas possam se organizar melhor, organizar 
seus projetos de vida e as suas comunidades também. Nesse fortalecimento 
da rede, um dos compromissos nossos nesse projeto é inclusive envolver jo-
vens, com capacitação e preparação para que atuem em suas comunidades e 
em suas áreas de acesso e de influência como mediadores. Penso que esses 
pontos focais na comunidade são essenciais para que tenhamos essa força a 
favor da vida e da paz.

Estamos aqui no Ceará, abertos para contribuições, presença e apoios que 
possam auxiliar nessa tarefa, que é uma tarefa nobre e que nos movimenta 
com muito senso de compromisso e de responsabilidade.



▶ Sumário 168

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Posfácio
A justiça de transição como justiça restaurativa sob a perspectiva 
freudiana da psicologia das massas

GERALDO MINIUCI1

INTRODUÇÃO

O crepúsculo de regimes autoritários ou o fim das guerras trazem consigo 
vários problemas relativos à reconstrução política, econômica e social de 
um país. Em maior ou menor grau de intensidade, inicia-se, em cada uma 
dessas esferas, um período de transição para uma nova ordem. Trata-se de 
momento histórico em que podem ocorrer tanto transformações de grande 
intensidade, como apenas reformas políticas de menor impacto. São transi-
ções que podem ser conduzidas pela elite do antigo regime, pela oposição ou, 
senão, que podem resultar de barganhas entre elite e oposição. No caso da 
passagem do estado de guerra para a paz, a transição pode ser imposta por 
Estado estrangeiro2.

Denomina-se “justiça de transição” o conjunto de normas que estabelece es-
ses mecanismos de atuação, tendo como valores norteadores, de um lado, a 
verdade, a justiça e a reparação, mas, de outro, a paz, a reconciliação social 
e a estabilidade política. Noutras palavras, olha-se para o passado, sem des-
cuidar do futuro.

O modo da transição depende muito de como e por quem foi conduzida a 
passagem de um regime para o outro. Duas concepções podem orientar esse 
processo: de um lado, há uma concepção persecutória, pela qual a punição, 
preferencialmente com pena privativa de liberdade, se torna sinônimo de jus-
tiça; de outro lado, há uma concepção restaurativa da ordem e da paz social, 
que busca, em vez da punição, a verdade, a reconciliação e a restauração da 
ordem democrática. Neste texto, será examinada essa segunda concepção.

Uma das características da justiça restaurativa é a ênfase no diálogo e nos 
danos causados pelo conflito. Como, nessa interação, emergem aspectos 
emocionais das partes envolvidas, tentarei aqui uma abordagem utilizando 
material fornecido pela perspectiva freudiana da psicologia das massas. As-
sim, nas partes que se seguem, será apresentada a justiça de transição como 
justiça restaurativa (1); a justiça restaurativa, sob uma perspectiva freudiana 
(2); e, finalmente, a justiça de transição no Brasil (3), em que procuro mostrar 
como a ausência de uma transição restaurativa neste país terminou por deixar 

1	 Professor Associado do Departamento de Direito Internacional e Comparado da 
Faculdade de Direito da USP.

2	 Posner, E.; Vermeule, A. Transitional Justice As Ordinary Justice. In: Harvard Law 
Review, v. 117:761, p. 762-825, 2003-2004, p. 769.



▶ Sumário 169

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

questões em aberto e mal resolvidas, que hoje parecem estar na raiz do ódio 
sempre contido, mas agora escancarado, entre grupos sociais brasileiros.

1. A JUSTIÇA DE TRANSIÇÃO COMO JUSTIÇA RESTAURATIVA

Nos termos da justiça restaurativa ou restauradora, em vez da punição, utili-
zam-se o diálogo e soluções autocompositivas. Se a punição “honra as preten-
sões morais da vítima” 3, a restauração contribuirá para a sedimentação “de 
uma ordem democrática mais justa” 4 e tolerante. Nesse sentido, se a justiça 
de transição for moldada nos termos de uma justiça restaurativa, o que se 
buscará será menos a punição criminal dos responsáveis individualmente 
considerados do que a restauração da memória, a reparação das vítimas, a 
responsabilização civil e administrativa dos agentes do Estado e a reconcilia-
ção nacional.

A justiça restaurativa surgiu ao longo dos anos 1970 e 1980, como uma dentre 
outras propostas de reforma do direito penal. Com ela, provoca-se o conceito 
de crime e passa-se a olhar para a complexidade dos acontecimentos. A jus-
tiça restaurativa propõe estímulos e mecanismos que favoreçam o diálogo 
entre vítimas, perpetradores e os grupos sociais formados por pessoas que 
apoiam um lado ou outro. Espera-se que, a partir desse diálogo, se chegue a 
um melhor conhecimento das causas subjacentes da violência, para que se 
possa depois elaborar um plano de ação que responsabilize os responsáveis 
em âmbito individual e coletivo.

Trata-se de estratégia de combate à violência originalmente empregada, nos 
EUA, para enfrentar a criminalidade entre os membros das populações indí-
genas5, e, tanto na África do Sul, como na Irlanda do Norte, para lidar com a 
criminalidade juvenil. Em suma, ao contrário da justiça punitiva, concentra-
da exclusivamente no fato criminoso e no responsável pelo fato criminoso, a 
justiça restaurativa estrutura-se tendo como referência a reconciliação, com 
objetivo de reparar os danos perpetrados. Na experiência norte-irlandesa, por 
exemplo, isso significou a institucionalização de reuniões entre o jovem infra-
tor e a vítima, presenciadas por um coordenador do encontro, uma pessoa 
adulta interessada e uma autoridade policial. São as chamadas youth confe-
rences, das quais existem dois tipos: as realizadas como alternativa à perse-
cução penal e as realizadas como parte da sentença condenatória e como 
alternativa à execução da pena. Tanto num caso, como no outro, o jovem 

3	 Leebaw, Bronwyn. “Legitimation or Judgment? South Africa’s Restorative Appro
ach to Transitional Justice”. In: Polity, Vol. 36, No. 1 (Oct., 2003), p. 28.

4	 Arthur, Paige. “How ‘Transitions’ Reshaped Human Rights: A Conceptual History 
of Transitional Justice”. Human Rights Quarterly 31 (2009), p. 358.

5	 Pangle, Lorraine Smith. “Moral and Criminal Responsibility in Plato’s ‘Laws’”. In: 
The American Political Science Review, Vol. 103, No. 3 (August 2009), p. 456.



▶ Sumário 170

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

infrator deve admitir que cometeu a infração, concordar com o procedimen-
to e submeter-se a um plano de ação, assumindo compromissos de conduta6.

No contexto da justiça de transição, em vez de considerar somente o indiví-
duo e seu crime, a justiça restaurativa, para além da responsabilidade penal, 
compreende, dentre as responsabilidades jurídicas, a administrativa e a civil, 
como já assinalado, e, para além do direito, ela abrange igualmente as res-
ponsabilidades moral e política pelas graves violações de direitos ocorridas 
durante o regime autoritário. Isso significa que a justiça restaurativa com-
preende diversos aspectos do mesmo fato, e não somente os criminais.

Assim, a título de ilustração, submeter alguém a tratamento degradante, 
além de uma violação da norma penal, poderá configurar-se um ilícito ad-
ministrativo, se a tortura ocorreu, por exemplo, em estabelecimento público, 
com emprego de recursos públicos. Nessa hipótese, poderão ser propostas 
medidas de natureza administrativa ou judicial, quando não ambas, contra 
os agentes responsáveis pelas graves violações, seja no sentido de puni-los 
administrativamente, seja no sentido de exigir-lhes, em ação de regresso, que 
ressarçam o Estado pelos gastos decorrentes das indenizações pagas às pes-
soas que foram suas vítimas.

Se examinada em todos os seus aspectos essenciais, e não somente naque-
les que interessam à justiça persecutória, a verdade sobre o tratamento 
degradante a que alguém esteve submetido revelará também quem são as 
pessoas moral e politicamente responsáveis pelo fato. A responsabilidade 
moral é o fundamento da responsabilidade política e jurídica. Ninguém será 
responsabilizado política ou juridicamente se também não puder sê-lo tam-
bém moralmente. A prática de tortura enseja a culpa moral não somente de 
quem a realizou ou a ordenou, como também de quem, podendo impedi-la, 
se omitiu, nada fazendo. E ensejará a culpa política daqueles que, embora 
não envolvidos direta ou indiretamente com a tortura de alguém, apoiam 
ou toleram o regime, cujos agentes submetiam pessoas sistematicamente a 
tratamento degradante. Em suma, a responsabilidade moral é aqui referida 
como a responsabilidade pelas nossas próprias ações ou omissões; a respon-
sabilidade política, pelas ações ou omissões do regime a quem, também por 
nossas ações ou omissões, apoiamos; e a responsabilidade jurídica, aquilo 
que da responsabilidade moral ganhou força de lei.

A justiça de transição é, nesse sentido, concebida como um tipo especial de 
justiça, que se faz orientar por regras transitórias, elaboradas com a finali-
dade de reconstruir os alicerces morais e jurídicos da comunidade, subme-
tendo a revisão, se necessário for, os princípios básicos de justiça, válidos e 
eficazes numa sociedade institucionalmente estável, porém sem eficácia em 

6	 O’Mahony, David; Doak, Jonathan; Clamp, Kerry. “The politics of youth justice re-
form in post-conflict societies: mainstreaming restorative justice in Northern Ire-
land and South Africa”. In: Northern Ireland Legal Quarterly 63 (2), 2012, pp. 271-274.



▶ Sumário 171

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

determinadas rupturas, quando os cidadãos “são lançados a um caos infernal, 
que somente pode ser descrito como estado de natureza” 7.

Semelhante concepção orientou, dentre outras, a justiça de transição em 
Ruanda, onde, na guerra civil de 1994, cometeram-se toda sorte de atrocida-
des: assassinatos, execuções em massa, estupros, pilhagens, torturas etc. Es-
tima-se que o número de mortos nesse cenário tenha chegado a um milhão.8 
Desse caos resultaram mais de 120 mil acusados, mas a escassez de recursos, 
de juízes e de procuradores para processá-los e de advogados para defendê-

-los no âmbito da justiça comum levou o governo ruandês a re stabelecer um 
sistema comunitário tradicional de justiça denominado gacaca, que se tornou, 
ao lado dos tribunais nacionais e do Tribunal Penal Internacional para Ruanda, o 
terceiro pilar da justiça de transição ruandesa.

Orientando-se por esse sistema, comunidades elegeram juízes que teriam 
competência para julgar todos os crimes cometidos no curso da guerra ci-
vil, exceto o crime de planejar genocídio. Ao contrário da justiça comum, na 
justiça gacaca, os acusados não tinham advogados de defesa, nem contavam 
com garantias processuais. Quanto aos juízes eleitos, faltava-lhes preparo 
para julgar; e às testemunhas, faltava-lhes proteção9. Em suma, sob a pers-
pectiva de observadores que se orientam pelos princípios básicos de direito, 
a justiça gacaca violaria normas fundamentais dos sistemas jurídicos de vo-
cação democrática, mas, sob a perspectiva de participantes de uma realidade 
formada por milhares de detidos que aguardavam julgamento, por vítimas 
ou parentes de vítimas que buscavam uma resposta para várias questões e 
por autoridades ansiosas para colocar um fim em tudo aquilo, que, de outra 
forma, levaria anos para acabar, esse mecanismo de justiça, que tem na “ver-
gonha reintegradora” 10 um tipo de sanção inexistente na justiça ocidental, 
revelou-se como a solução possível, num contexto de ruptura da ordem moral, 
social e legal. Assim, se o acusado, aos olhos da corte, admitisse sua culpa, 
mostrasse arrependimento, buscasse a reconciliação com a vítima e com a 
comunidade e lhes pedisse perdão, sua pena poderia ser substancialmente 
reduzida, quando não substituída por prestação de serviços ou mesmo não 
ser aplicada11.

7	 Ohlin, D. On the Very Idea of Transitional Justice. In: The Whitehead Journal of Diplo-
macy and International Relations. Winter/Spring 2007, p. 52.

8	 ICTR The Prosecutor vs. Jean-Paul Akayesu., Case 96-4-T, par. 111.
9	 Rettig, M. Gacaca: Truth, Justice, and Reconciliation in Postconflict Rwanda? Afri-

can Studies Review, Vol. 51, No. 3 (Dec., 2008), p. 26.
10	 Rettig, M. Gacaca: Truth, Justice, and Reconciliation in Postconflict Rwanda? Afri-

can Studies Review, op. cit., p. 26.
11	 “Prevent Genocide”. United Nations, 2015. Disponível em http://www.un.org/en/

preventgenocide/rwanda/about/bgjustice.shtml. Último acesso em 5 de setem-
bro de 2015.



▶ Sumário 172

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Uma outra característica da justiça de transição vista como um tipo especial 
de justiça consiste nisto, nela, focaliza-se a ação coletiva12. Se, nos sistemas de 
justiça da tradição ocidental, busca-se, como regra, a responsabilização do in-
divíduo, observado o devido processo legal, nesse tipo de justiça de transição 
a que me refiro considera-se que as violações foram cometidas por um grupo 
contra outro, pelas mãos de indivíduos. Nesse sentido, tanto nos crimes con-
tra a humanidade, como no crime de genocídio aqueles que individualmente 
executam as ações criminosas agem como representantes de um grupo, e os 
que sofrem as consequências, como representantes de outro.

Nesse sentido, há uma diferença, por exemplo, entre um conjunto de pessoas 
que sofrem atentados no curso de arrastão promovido por bandoleiros com a 
intenção de enriquecer seu patrimônio e os tutsis que, nos anos 1990, sofriam 
ataques promovidos por hutus que tinham a intenção de destruir aquele gru-
po étnico, que correspondia a 15% da população em Ruanda (FEGLEY, 1996): 
no primeiro caso, não se busca a destruição de um grupo, mas apenas a sub-
tração de patrimônio alheio. Os ladrões não pretendem destruir o coletivo a 
que pertencem suas vítimas. Se alguém morre no ataque, isso é um efeito co-
lateral e a vítima morre representando apenas a si mesma. No segundo caso, 
porém, cada vítima representava não somente a si, como também o grupo a 
que pertencia. Não foram apenas, por exemplo, Juvénal Rukundakuvuga e 
Emmanuel Sempabwa que morreram, mas também dois tutsis.13

Essa concepção que privilegia o coletivo sobre o indivíduo abre o caminho 
para a responsabilização moral e política de coletividades, mas, ao mesmo 
tempo, permite que se justifiquem “injustiças localizadas”, como, por exem-
plo, uma violação específica de direitos que não foi apurada, um perpetrador 
que foi anistiado ou o devido processo legal que não foi observado. Do ponto 
de vista de uma justiça de transição que se orienta pelos princípios básicos 
de justiça, haveria flagrante desrespeito à norma, se uma vítima não pudesse 
ser reparada, e um perpetrador, punido. Já sob a perspectiva de uma justiça 
de transição concebida como tipo especial de justiça, casos individuais são 
fatos isolados que não devem comprometer a idoneidade da transição. O 
importante é que as coletividades outrora inimigas cessem as hostilidades.

Em que medida isso é possível? Noutras palavras, como conquistar a paz so-
cial, esquecer os rancores e promover a tolerância? Será a reconciliação coleti-
va algo factível, quando um dos maiores obstáculos que existe nesse sentido 
reside justamente no fato de que estamos diante de enorme carga emotiva, 
com menos espaço para a ação racional e pragmática do que para o agir apai-
xonado e inconsequente, típico de pessoas imaturas, que, como bebês, não 
se dão conta do que fazem? Haverá algum modo de apaziguar os ânimos ou, 

12	 Ohlin, D. On the Very Idea of Transitional Justice. op. cit., p. 53.
13	 Miniuci, Geraldo. “Genocídio: crime coletivo, responsabilidade individual”. In: Rev. 

direitos fundam. democ., v. 22, n. 3, p. 197-214, set./dez. 2017.



▶ Sumário 173

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

pelo menos, atenuar a raiva coletiva e impedir que a história se repita, como 
parece acontecer no mundo de hoje?

Uma vez que se está, aqui, a tratar de emoções coletivas, não há como en-
frentar o problema sem considerar a dimensão psicológica das massas. His-
toriadores, de modo geral, ao privilegiarem o enfoque político e econômico 
dos fenômenos sociais, costumam ignorar os aspectos que fogem ao racional. 
Nesse sentido, a evolução histórica dos acontecimentos não raro é apresenta-
da como uma sucessão simplificada de fenômenos observados que resultam 
uns dos outros, numa cadeia coerente de causa e efeito, na qual se ignora 
por completo que, entre a crise econômica e a convulsão política, há um su-
jeito repleto de contradições e emoções. Essa ignorância fatalmente leva a 
diagnósticos incompletos e superficiais e a soluções equivocadas. No caso 
da justiça de transição, sem uma abordagem que leve em conta o “estado de 
espírito” das massas, tornando-o presente e submetendo-o a profundo escru-
tínio, a questão emocional ficará reprimida, apenas aguardando o momento 
da próxima explosão.

Isso posto, meu objetivo neste ponto será, a título de ensaio, propor uma 
abordagem da justiça de transição como justiça restaurativa, sob a perspecti-
va freudiana da psicologia das massas, com a intenção de tornar presentes os 
componentes da questão, sem pretender resolvê-la ou mesmo encaminhá-la, 
pois muita pesquisa precisa ainda ser feita nesse sentido. Noutras palavras, 
trata-se apenas de verificar como o problema se apresentaria sob esse en-
foque e em que medida seria útil semelhante abordagem para que se possa 
avançar nas análises sobre o assunto.

2. A JUSTIÇA RESTAURATIVA SOB UMA PERSPECTIVA 
FREUDIANA

Nos últimos anos, não foram raras as manifestações pelas ruas de cidades 
brasileiras em favor do retorno ao regime militar. “Eu autorizo” foi um grito 
comum entre simpatizantes do ex-presidente Jair Bolsonaro. Alguns mani-
festantes diziam explicitamente: “Intervenção militar com Bolsonaro”. Por 
que isso ocorreu? Por que esses cidadãos se mostraram dispostos a abrir mão 
da cidadania não só em favor de uma ditadura militar, mas de um líder que 
aparentemente foi e continua sendo capaz de seduzi-los, sim, hipnotizá-los 
de uma forma que nenhum general-presidente da ditadura militar jamais 
conseguiu? Por que o desejo pelo autoritarismo?

Freud14 explica a relação entre os membros de uma multidão por meio da 
libido da relação amorosa: o sujeito individual abandona suas particula-
ridades na multidão, deixando-se influenciar pelos outros, porque sente a 

14	 Freud, Sigmund. “Psicologia das massas e análise do Eu”. In: Cultura, Sociedade e 
Religião. O mal-estar na cultura e outros escritos. Belo Horizonte: Ed. Autêntica, 
2020, p. 492.



▶ Sumário 174

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

necessidade de estar de acordo com eles, e não em oposição. A libido é a ener-
gia de tudo o que se chama amor: amor romântico, amor por si mesmo, pelos 
pais, por um líder e até por ideias abstratas, como Deus e a Nação. Na multi-
dão, a relação afetiva libidinal entre as pessoas é chamada de “identificação”.

O processo de identificação favorece a formação do caráter de cada indivíduo 
e os fundamentos da cultura. Esse processo pode ser interrompido, no en-
tanto, quando os membros da coletividade estão convencidos de que devem 
viver em um modelo único e inalterado, que acabará por excluir os outros 
do todo. Isso mostra que a identificação pode ter um significado positivo ou 
negativo para a vida social: inclusão ou exclusão.

Voltados para um objeto comum (uma pessoa, uma instituição ou uma ideia), 
os membros da multidão terão sua consciência substituída por ela. Em outras 
palavras, o objeto amado ocupa o lugar do chamado “ego ideal”, conceito usa-
do para designar uma subestrutura direcional e valorizada da personalidade, 
e assume o controle da multidão, que se torna uma entidade formada por 
indivíduos sem rosto, ou seja, pessoas que abriram mão de suas identidades 
pessoais, em prol de uma identidade comum, de uma unidade social, que Kel-
sen15 chama de hipóstase ideológica, algo que é tido como substância, embora 
seja apenas uma ficção ou uma abstração.

Quando lançou sua campanha eleitoral em 2018 com o slogan “Brasil acima 
de tudo, Deus acima de todos”, Jair Bolsonaro prometeu dar um lugar especial 
na política brasileira a duas coletividades cujos fundamentos se encontram 
em ideologias: Nação e Deus. Isso significa que, por um lado, ele não apenas 
estendeu o culto narcisista de si mesmo a todos aqueles que o apoiam e se 
orgulham de ser brasileiros, estimulando sentimentos de superioridade, pa-
triotismo, xenofobia, racismo e toda sorte de preconceito contra seus adver-
sários, mas também, ao fazer isso, colocou especial ênfase na figura de um 
pai (a Pátria), em nome de quem atua.

Além disso, na medida em que se evoca a figura de Deus, surge um outro pai, 
o pai que está acima de tudo, além do pai que está acima de todos. Nessa 
perspectiva, os cidadãos não são mais cidadãos, mas irmãos e irmãs, que en-
tregam seu destino ao líder da nação, ao comandante que constantemente 
evoca o nome de Deus. Do ponto de vista freudiano, essa abdicação pode 
levar a uma perda progressiva da personalidade consciente e a uma conside-
rável exposição individual à emoção dentro da massa, por indução recíproca.

Como a massa não tem dúvidas sobre o que é verdadeiro ou falso, e ao mesmo 
tempo tem consciência de sua grande força, ela é tanto intolerante quanto 

15	 Nour, Soraya. “Kelsen as reader of Freud: the identity issue”. In: Normativität und 
Rechtskritik. Tagung des Jungen Forums Rechtsphilosophie in der Internationalen 
Vereinigung für Rechts-und Sozialphilosophie im September 2006 in Würzburg 
und im März 2007 in Frankfurt am Main. Bund, Jochen; Valerius, Brian; Ziemann, 
Sascha (Hg.), Nomos Verlag, p. 212.



▶ Sumário 175

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

crente na autoridade. Ela respeita a força e só se deixa influenciar moderada-
mente pela bondade, que, para ela, significa uma espécie de fraqueza. O que 
ela exige de seus heróis é a força, até mesmo a violência. Ela quer ser domina-
da e reprimida e temer seu mestre. No fundo inteiramente conservadora, ela 
tem uma profunda aversão por todas as inovações e progressos e um respeito 
ilimitado pela tradição.16

Isso posto, em termos freudianos, a Justiça Restaurativa teria um papel mais 
fraterno, em que o irmão mais velho ponderaria com seus irmãos a lei do 
pai, traduzindo o que está por trás dela. Em outras palavras, ele atualizaria 
e humanizaria as regras do pai por meio de uma reflexão que permitiria a 
cada um contribuir com observações, mas também assumir compromissos e 
acordos baseados na participação de todos no cumprimento da lei, desde que 
estivessem envolvidos. A Comissão Sul-Africana da Verdade e Reconciliação, 
em que pesem críticas que não serão, por limitações de espaço, tratadas aqui, 
é um exemplo de órgão de justiça de transição que foi usado dessa forma. A 
Comissão deveria encontrar a verdade, produzir um registro detalhado das 
violações dos direitos humanos na África do Sul de 1960 a 1994 e nomear to-
dos os responsáveis por essas violações. Esperava-se também que a Comissão 
fizesse recomendações sobre o futuro e facilitasse a concessão de anistia a 
perpetradores individuais de violações de direitos humanos, um poder que 
acabou sendo usado para encorajar uma barganha entre verdade e anistia, ou 
seja, a Comissão poderia “conceder anistia a pessoas que revelassem plena 
ou honestamente toda a verdade relevante relativa a atos associados a um 
objetivo político”.17

A mesma comissão também forneceu um fórum para as vítimas e perpetrado-
res de violações de direitos humanos contarem seus diferentes lados da história.

Em grande parte, a comissão foi capaz de facilitar reuniões de reconcilia-
ção, em que diferentes elementos encontraram terreno comum e levaram 
à reconciliação entre vítimas e perpetradores e à reconciliação no nível da 
comunidade, promovendo, até certo ponto, a unidade nacional. Dizer a ver-
dade levou, muitas vezes, as pessoas a verem-se umas às outras sob uma 
luz distinta. Esses gestos, juntamente com a restauração da dignidade que 
representa o reconhecimento público das vítimas, foram fundamentais para 
garantir que as pessoas começassem a se apropriar da nova cultura da demo-
cracia e dos direitos humanos e a restaurar a credibilidade das estruturas es-
tatais. Acrescente-se, ainda, que o público e a natureza inclusiva do trabalho 

16	 Freud, Sigmund. “Psicologia das massas e análise do Eu”. In: Cultura, Sociedade e 
Religião. O mal-estar na cultura e outros escritos. Belo Horizonte: Ed. Autêntica, 
2020, p. 148.

17	 Migyikra, Erasmus Ndemole. Truth and Reconciliation Commissions: A Comparative 
Study of South Africa, Ghana and Sierra Leone. Thesis submitted to the European Uni-
versity Centre for Peace Studies in partial fulfillment of the requirements for a 
Master of Arts degree in Peace and Conflict Studies, Burg, 2008, p. 53. Traduzido 
pelo autor.



▶ Sumário 176

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

da comissão expuseram fatos anteriormente desconhecidos. Esses pequenos 
avanços, juntamente com as outras transformações no país, representaram 
um afastamento substancial das depravações do passado.18

3. A JUSTIÇA DE TRANSIÇÃO À BRASILEIRA

Ora, isso nunca aconteceu no Brasil, pois, em vez de seguir a ordem lógica de 
um processo transitório, em que, inicialmente, se apuram os fatos, trazendo 
à luz a identidade de quem torturou, de quem foi torturado, de quem matou 
e de quem morreu, para, em seguida, indenizarem-se as vítimas ou seus fa-
miliares, restituírem-se aposentadorias e postos de trabalho perdidos com 
cassações, antes de, finalmente, punirem-se os culpados ou anistiá-los, em 
suma, em vez de realizar toda essa tarefa, encarar o passado e preparar-se 
para o futuro, a sociedade brasileira optou por uma acomodação, escolhendo 
o caminho inverso: inicialmente, houve uma lei de anistia, em 1979, cuja am-
biguidade permitiu que se anistiasse não somente os perseguidos políticos, 
como também os agentes do Estado responsáveis por graves violações de 
direitos humanos.

O passo seguinte no caminho da transição foi dado 16 anos mais tarde, com 
a promulgação, em 1995, da Lei dos Desaparecidos. Durante a década trans-
corrida entre uma disposição normativa e outra, a justiça de transição foi 
conduzida informalmente por atores não estatais, que tomaram a iniciativa 
seja de investigar e comprovar a existência de tortura nos anos do regime 
militar, seja de organizar de forma sistemática as informações sobre mortos 
e desaparecidos. Num caso, a iniciativa resultou na publicação, em 1985, do 
livro Brasil: Nunca Mais19, obra organizada por Dom Paulo Evaristo Arns, pelo 
Rabino Henry Sobel e pelo Pastor presbiteriano Jaime Wright, em que se 
apresentou extenso relatório de pesquisa, cuja principal unidade de análise 
foram os processos abertos na justiça militar para apurar crimes políticos. No 
outro caso, publicou-se, em 1995, o “Dossiê dos mortos e desaparecidos políti-
cos a partir de 1964”, documento produzido pela “Comissão de Familiares de 
Mortos e Desaparecidos Políticos” e pelo “Instituto de Estudos da Violência 
do Estado” 20.

Com a Lei dos Desaparecidos, o Estado brasileiro retoma a condução da tran-
sição. Nela, dispõe-se sobre três questões: em primeiro lugar, reconhecem-se 
como mortas “as pessoas que tenham participado, ou tenham sido acusadas 
de participação, em atividades políticas, no período de 2 de setembro de 1961 

18	 Migyikra, Erasmus Ndemole. Truth and Reconciliation Commissions: A Comparative 
Study of South Africa, Ghana and Sierra Leone, op. cit., p. 57. Traduzido pelo autor.

19	 “Brasil: nunca mais.” Arquidiocese de São Paulo: Prefácio: Dom Paulo Evaristo 
Arns. Vozes: Petrópolis, 1985, p. 312.

20	 “Dossiê dos mortos e desaparecidos políticos a partir de 1964” / Comissão respon-
sável Maria do Amparo Almeida Araújo... et al., prefácio de Dom Paulo Evaristo 
Arns, apresentação de Miguel Arraes de Alencar. Recife: Companhia Editora de 
Pernambuco, 1995. p. 444.



▶ Sumário 177

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

a 5 de outubro de 1988, e que, por este motivo, tenham sido detidas por agen-
tes públicos, achando-se, deste então, desaparecidas, sem que delas haja no-
tícias” (Art. 1º). Em segundo lugar, a lei prevê a criação de Comissão Especial 
para proceder ao reconhecimento de pessoas desaparecidas, localizar cor-
pos e emitir parecer sobre requerimentos de indenização a título reparatório 
(Art. 11). Em terceiro lugar, a lei estabelece ainda que semelhante indenização 
é devida, nesta ordem de prioridade, ao cônjuge da pessoa desaparecida, ao 
seu companheiro, aos seus descendentes, aos seus ascendentes ou aos seus 
parentes colaterais, até quarto grau (Art. 10).

Em 2002, avançou-se mais um pouco na já longa transição, com a Lei Nº. 10.559 
de 13 de novembro daquele ano, que dispunha sobre o direito à condição de 
anistiado político, o direito à reparação econômica, o direito à contagem de 
tempo para fins previdenciários, o direito à conclusão de curso interrompido 
e o direito à reintegração no serviço público (Art. 1º). Já a verdade relativa às 
graves violações de direitos humanos, existente tão-somente no radar das en-
tidades não-governamentais, foi negligenciada até 2011, quando, no dia 18 de 
novembro daquele ano, foi sancionada a Lei 12.528, que criava, no âmbito da 
Casa Civil da Presidência República, a Comissão Nacional da Verdade (CNV).

Mais de 30 anos depois de promulgada a Lei de Anistia, estabelece formal-
mente o Estado brasileiro um órgão provisório, encarregado de apurar a ver-
dade sobre as vítimas do regime militar, sobre as violações de direitos que 
sofreram e sobre os responsáveis por essas violações. Em comparação com 
suas congêneres, sobretudo a sul-africana, a CNV brasileira tinha um manda-
to modesto, pois cabia-lhe tão-somente examinar e esclarecer as graves viola-
ções de direitos humanos, apresentar, ao final, um relatório circunstanciado 
em que, além da descrição das atividades realizadas e dos fatos examinados, 
são apresentadas conclusões e feitas recomendações.

Dentro desses limites, as “verdades” que entraram no radar da CNV estavam 
relacionadas ao contexto histórico, à estrutura e aos órgãos de repressão, aos 
responsáveis pelas graves violações, bem como aos métodos e práticas uti-
lizados pelos agentes do Estado. O longo período transcorrido entre o fim 
do regime militar e o início dos trabalhos da CNV relegou, porém, as graves 
transgressões ao esquecimento ou, pelo menos, à sua relativização. As feridas 
abertas pela ditadura já não ardiam tanto; muitos dos principais responsáveis 
pelas atrocidades estavam mortos ou velhos demais para responder por qual-
quer ato. Além disso, a Comissão não tinha mandato para investigar os atos 
de corrupção, inerentes às ditaduras, que, pela falta de transparência e pela 
ausência de liberdade tanto da imprensa para denunciar, como dos órgãos 
públicos para investigar, constituem o terreno mais fértil para corruptos, que 
se locupletam às custas de um Estado autoritário. Com isso, a reputação das 
instituições militares como entidades impolutas e retas foi preservada no 
imaginário popular.



▶ Sumário 178

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Numa Justiça Restaurativa, a identidade das pessoas, isto é, sua identidade 
como membro de determinado grupo social, seja ele religioso, racial, étni-
co ou ideológico, é reconhecida e protegida juridicamente, por meio de um 
direito de transição, estatuído politicamente, no interior de uma sociedade, 
que procurará restaurar ou inaugurar a integridade moral de seus membros, 
mediante o diálogo franco e sem barreiras.

No Brasil, porém, a ditadura militar nunca foi derrotada, mas apenas sucedi-
da por um governo civil, num processo de acomodação que excluiu qualquer 
possibilidade de resposta legal, na forma de uma justiça de transição capaz 
de rever em tempo hábil seu passado e todos os abusos violentos cometidos 
por seus perpetradores. A sociedade brasileira nunca enfrentou o seu pas-
sado autoritário, nem se preparou para o futuro, estabelecendo instituições 
legais adequadas, capazes de educar todos os seus grupos sociais a respeitar 
o pacto democrático e a viver numa sociedade plural e tolerante. É assim com-
preensível que forças antidemocráticas tenham ressurgido e agora ameacem 
a democracia, pela primeira vez após 34 anos.

Elas não são fenômenos recentes, nem foram criadas por Bolsonaro. Ao con-
trário, o ex-presidente deve sua existência a essas forças que estavam órfãs 
e desorganizadas. Mesmo que percam seu líder, em razão de alguma ine-
legibilidade, os sujeitos individuais que formam essa coletividade agora se 
encontraram e podem ser mais facilmente mobilizados, seja pela exploração 
de sentimentos nacionalistas, seja pelo fervor religioso, quando não ambos.

Freud refere-se à Igreja e às forças armadas como “duas massas artificiais” 
capazes de comandar seus membros por terem, respectivamente, Deus e os 
comandantes militares como pais.

Um traço democrático percorre a Igreja, precisamente porque perante Cristo 
todos são iguais, todos têm uma participação igual no seu amor. Não sem ra-
zão, é evocada a identidade da comunidade cristã como família, e os crentes 
se denominam irmãos em Cristo, isto é, pelo amor que Cristo tem por eles. 
Não há dúvida de que o vínculo de cada um com Cristo é também a causa do 
vínculo de uns com os outros. O mesmo se aplica ao exército; o comandante é 
o pai, que ama todos os seus soldados igualmente e, portanto, eles são com-
panheiros uns dos outros.21

Em termos freudianos, Bolsonaro abriu a caixa de Pandora e reviveu a sauda-
de do líder autoritário, mitológico e incorruptível, que se pauta pela ordem 
e pelo progresso, aquele do braço forte e da mão amiga, capaz de acolher 

21	 Nour, Soraya. “Kelsen as reader of Freud: the identity issue”. In: Normativität und 
Rechtskritik. Tagung des Jungen Forums Rechtsphilosophie in der Internationalen 
Vereinigung für Rechts-und Sozialphilosophie im September 2006 in Würzburg 
und im März 2007 in Frankfurt am Main. Bund, Jochen; Valerius, Brian; Ziemann, 
Sascha (Hg.), Nomos Verlag, p. 212. Traduzido pelo autor.



▶ Sumário 179

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

e proteger toda a gente. Tanto o selvagem que outrora se rendeu ao totem, 
quanto o sujeito moderno insistem no apelo ao pai para libertá-los das preo-
cupações da vida. O cadáver insepulto do líder da horda, seja ele uma pessoa 
ou uma instituição, foi ressuscitado.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS
Araújo, Maria do Amparo Almeida et al. Dossie ̂ dos mortos e desaparecidos políticos 

a partir de 1964. Recife: Companhia Editora de Pernambuco, 1995.
Arns, Paulo Evaristo. Brasil: nunca mais. Petrópolis: Vozes, 1985.
Arthur, Paige. How ‘Transitions’ Reshaped Human Rights: A Conceptual History of 

Transitional Justice. Human Rights Quarterly 31 (2009).
Freud, Sigmund. Psicologia das massas e análise do Eu. In: Cultura, Sociedade e Re-

ligião. O mal-estar na cultura e outros escritos. Belo Horizonte: Ed. Autêntica, 2020.
Leebaw, Bronwyn. Legitimation or Judgment? South Africa’s Restorative Approach to 

Transitional Justice. In: Polity, Vol. 36, No. 1 (Oct., 2003).
Migyikra, Erasmus Ndemole. Truth and Reconciliation Commissions: A Comparative 

Study of South Africa, Ghana and Sierra Leone. Thesis submitted to the European 
University Centre for Peace Studies in partial fulfillment of the requirements for a 
Master of Arts degree in Peace and Conflict Studies, Burg, 2008.

Miniuci, Geraldo. “Genocídio: crime coletivo, responsabilidade individual”. In: Rev. 
direitos fundam. democ., v. 22, n. 3, p. 197-214, set./dez. 2017.

Nour, Soraya. Kelsen as reader of Freud: the identity issue. In: Normativität und 
Rechtskritik. Tagung des Jungen Forums Rechtsphilosophie in der Internationalen 
Vereinigung für Rechts-und Sozialphilosophie im September 2006 in Würzburg und 
im März 2007 in Frankfurt am Main. Bund, Jochen; Valerius, Brian; Ziemann, Sascha 
(Hg.), Nomos Verlag.

Ohlin, D. On the Very Idea of Transitional Justice. In: The Whitehead Journal of Diplo-
macy and International Relations. Winter/Spring 2007.

O’Mahony, David; Doak, Jonathan; Clamp, Kerry. The politics of youth justice reform 
in post-conflict societies: mainstreaming restorative justice in Northern Ireland and 
South Africa. In: Northern Ireland Legal Quarterly 63 (2), 2012.

Pangle, Lorraine Smith. Moral and Criminal Responsibility in Plato’s ‘Laws’. In: The 
American Political Science Review, vol. 103, n. 3 (Aug. 2009).

Posner, E.; Vermeule, A. Transitional Justice As Ordinary Justice. In: Harvard Law Re-
view, v. 117:761, p. 762-825, 2003-2004.

Rettig, M. Gacaca: Truth, Justice, and Reconciliation in Postconflict Rwanda? African 
Studies Review, vol. 51, n. 3 (Dec. 2008).

Processos judiciais
ICTR The Prosecutor vs. Jean-Paul Akayesu., Case 96-4-T, par. 111.

Internet
“Prevent Genocide”. United Nations, 2015. Disponível em: http://www.un.org/en/pre-

ventgenocide/rwanda/about/bgjustice.shtml. Acesso em: 5 set. 2015.



▶ Sumário 180

Aprendizado e pesquisa em Justiça Restaurativa

Lista de Participantes do Núcleo

Adriana Borghi
Alexandre Nogueira
Ana Laura Cury
Ana Lucia Catão
Barbara Araujo
Carolina Fetchir
Celia Moura Simões
Cinthia Maria Zaccariotto Ferreira
Daniella Origuela
Débora Stefani Rocha Pontes
Fernanda Carvalho Dias
Fernanda Yumi Masuki
Flávia Palma Resende
Gabriel Luis Schef fer
Gabriela Pereira Luiz
Gislene Chieratti
Giovanna Cândido Bonato
Grazielly Rocha de Arruda
Gustavo Silva Torres
Izabel Cristina de Castro Silva
Jeanne Muzeka
Juliana Oliveira dos Santos
Letícia Marangoni Asperti
Letícia Moraes Nadal

Ligia Barbosa
Lívia Martins Souza
Luciana Resneto
Laura Serigatti de Oliveira
Ludmilla Khatarina Rocha de Lima
Luiz Felipe Scherf Bordon
Marco Antonio de Souza
Maria da Luz Martins Lyra
Mariana Brandão Fantini
Mariana Camilo Pinho
Marina Marinho de Azevedo
Mayra Braga Furlanetto
Michelle Fonseca
Patrícia Nacarato
Rachel Lopes de Freitas Timoteo
Raquel Drobitsch
Rayssa Ramos Barja
Renata Zarantonelli
Sabrina Rebouças
Sabrina Santos
Stael Trujillo Foot Guimarães
Susana Souza
Victória De Santi Serafim.



© 2024 byAdriana Borghi  e Editora Blimunda.


