
1

No além do princípio de prazer: Édipo1

Beyond the pleasure principle: Oedipus 

Eduardo Zaidan*1

Ana Maria Loffredo*2

Rev. Latinoam. Psicopat. Fund., São Paulo, 2025, volume 28, e250112

http://dx.doi.org/10.1590/1415-4714.e250112

1 O presente trabalho é fruto da pesquisa de doutorado intitulada Fazendo Laplanche 
trabalhar: o livro não escrito de Monzani, desenvolvida pelo primeiro autor, sob orienta-
ção da segunda autora, com financiamento da CAPES (Coordenação de Aperfeiçoamen-
to de Pessoal de Nível Superior), e defendida no Instituto de Psicologia da Universidade 
de São Paulo, em 24/05/2024.

*1 Sociedade Brasileira de Psicanálise de São Paulo – SBPSP (São Paulo, SP, Brasil).
*2 Universidade de São Paulo – USP (São Paulo, SP, Brasil).

Este artigo realiza uma leitura de “Além do princípio de 
prazer” para demonstrar que a centralidade do complexo de Édipo 
está ancorada na formulação da pulsão de morte. A segunda teoria 
das pulsões resulta do paradoxo da melancolia: a clivagem e intro-
jeção do objeto mau. A pulsão de morte é esse ataque interno na 
ausência do objeto, transformando a melancolia no paradigma 
clínico da pulsão de morte, porque é nela que se observa a pura 
cultura da pulsão de morte. As duas pulsões, de vida e morte, 
nasceriam com a perda do objeto, representando o amor e ódio. O 
ponto de virada na simbolização da perda do objeto é o complexo 
de Édipo, que permite a perlaboração das experiências precoces de 
separação.
Palavras-chave: Metapsicologia freudiana, pulsão de morte,

complexo de Édipo, melancolia



R E V I S T A 
L A T I N O A M E R I C A N A 
D E  P S I C O P A T O L O G I A 
F U N D A M E N T A L

2

“Foi em 12 de novembro de 1897; o Sol estava no ângulo leste; 
Mercúrio e Vênus em conjunção —.” Não, nenhum anúncio de 
nascimento começa mais assim. Foi em 12 de novembro, um dia 
dominado por uma enxaqueca no lado esquerdo, na tarde em que 
Martin se sentou para escrever um novo poema, na noite em que 
Oli perdeu seu segundo dente, que, após terríveis dores de parto 
das últimas semanas, dei à luz uma nova peça de conhecimento. 
(Masson, 1985, p, 278) 

Teria sido mais ou menos dessa forma, como descrito na carta de 
14 de novembro de 1897 de Freud para Fliess, que a segunda teoria das 
pulsões foi concebida? Ou a gestação da pulsão de morte percorreria toda 
a obra freudiana?

Uma inquietação acompanhava Freud pelo menos desde a década 
anterior à emergência da pulsão de morte, o que pode ser testemunhado nas 
“Minutas da Sociedade Psicanalítica de Viena”. Na sessão de 20 de abril 
de 1910, Freud afirma que “no suicídio, a pulsão de vida é superada pela 
libido” (Nunberg & Federn, 2019, p. 273). Na reunião seguinte, Freud 
aponta que o acesso ao complexo suicida reside na melancolia, “cuja 
natureza nos é atualmente desconhecida” (p. 280). Como esclarecer que 
a pulsão de vida, identificada nessa época com a autoconservação, seja 
subjugada? — “queríamos saber... se isso só pode acontecer com a ajuda de 
uma libido decepcionada ou se há renúncia do eu em afirmá-la por motivos 
que lhe são próprios” (p. 282). Em outras palavras, é possível compreender 
esse estado clínico conhecido como “melancolia” pela teoria da sexuali-
dade até então existente, ou é necessário que algo intervenha no Eu?

A resposta será fornecida em “O Eu e o Id”, que é uma conse-
quência direta de “Além do princípio de prazer”, como se fosse neces-
sário acomodar a nova teoria pulsional dentro do aparelho psíquico, o que 
demandava uma nova topologia, também conhecida como teoria estrutural 
(Sulloway, 1979).  

A segunda teoria das pulsões e a segunda topologia não foram as 
únicas novidades da década de 1920. Embora a prática clínica indicasse 
claramente o caráter absolutamente central do Édipo, essa noção não se 
encaixava muito bem no edifício teórico montado por Freud (Monzani, 



3

ARTIGO

1989/2014); foi somente em “Inibição, sintoma e angústia” que Freud 
organizou toda a psicopatologia em torno do Édipo e da castração.

Como explicar que o Édipo somente tenha adquirido o seu devido 
destaque na teoria psicanalítica depois da formulação da segunda teoria das 
pulsões e da segunda topologia, se a sua importância para a estruturação da 
sexualidade já era conhecida por Freud, fosse pela sua autoanálise, fosse pela 
análise de seus pacientes?

Nossa hipótese é que a centralidade do Édipo está implícita no próprio 
“Além do princípio de prazer”. Para ler esse texto, apoiar-nos-emos na Tese 
de Monzani (1989/2014). Como num movimento pendular e espiralado, as 
ideias de Freud jamais são abandonadas, mas sofrem uma “progressiva rede-
finição, retificação ou explicitação” (p. 294). Dois autores, em particular, são 
utilizados por Monzani para trabalhar o conceito de pulsão de morte: Jacques 
Derrida e Jean Laplanche. Ambos serão empregados neste artigo para dar 
suporte à nossa interpretação, de que a pulsão de morte explica o mecanismo 
da melancolia: a clivagem e introjeção do objeto mau.

Dentro do princípio de prazer (I-II)

No primeiro capítulo de “Além do princípio de prazer” (APP), Freud 
(1920/2020) esclarece a sua intenção: oferecer uma explicação metapsico-
lógica — uma explicação é chamada de metapsicológica quando concilia os 
pontos de vista topológico, dinâmico e econômico — para o significado das 
sensações de prazer e desprazer. 

O pressuposto básico é de que “haveria um empenho do aparelho 
psíquico em manter a quantidade de excitação nele presente tão baixa quanto 
possível, ou ao menos constante” (p. 63). Reduzir a quantidade para o menor 
nível possível e manter a energia constante são duas metas diferentes. No 
primeiro caso, pode-se dizer que já há a introdução do princípio de nirvana, 
ou daquilo que no “Projeto...” (1950[1895]/2003) fora chamado de inércia, o 
zero de excitação. No segundo caso, trata-se do princípio da constância.

Não é verdade que o princípio de prazer domine o curso dos processos 
psíquicos: “Então, somente pode ser que na psique exista uma forte tendência 
ao princípio de prazer, à qual se opõem certas outras forças ou circunstâncias, 
de modo que o resultado final nem sempre possa corresponder à tendência ao 
prazer” (Freud, 1920/2020, p. 65).



R E V I S T A 
L A T I N O A M E R I C A N A 
D E  P S I C O P A T O L O G I A 
F U N D A M E N T A L

4

Para as situações de inibição do princípio de prazer, existe um primeiro 
caso: o princípio de realidade. E um segundo: o recalcamento. Com o 
recalque, ocorre uma inversão do afeto. O que é prazeroso para um sistema 
pode ser desprazeroso para outro: “certamente qualquer desprazer neurótico 
é dessa espécie, é prazer que não pode ser sentido como tal” (p. 69). A maior 
parte do desprazer é devido à percepção, seja da pressão das pulsões insatis-
feitas, seja daquilo que no exterior é reconhecido como perigoso. 

Para concluir o primeiro capítulo, Freud diz que é a investigação da 
reação psíquica ao perigo externo que pode fornecer novo material. O que 
se depreende desse capítulo? Essencialmente, que a neurose não contradiz o 
princípio de prazer. O desprazer neurótico é como aquele de “O homem dos 
ratos”: “Em todos os momentos mais importantes do relato, percebe-se nele 
uma expressão facial composta de elementos muito peculiares, que somente 
posso interpretar como horror diante de seu prazer, ignorado por ele mesmo” 
(Freud, 1909/2021a, p. 347). 

Portanto, o masoquismo ainda não foi contemplado. O masoquismo, do 
ponto de vista econômico, é enigmático: “Se a dor e o desprazer não mais 
constituem advertências, mas se tornam eles próprios as metas, o princípio de 
prazer fica paralisado; o guardião da nossa vida psíquica fica como que narco-
tizado” (Freud, 1924/2021d, p. 287). Para além do desprazer neurótico, que 
é de fato um prazer inconsciente, existe um desprazer não-neurótico, maso-
quista, que não atende ao princípio de prazer. Mas Freud não inicia o APP pelo 
masoquismo, e sim pelo perigo externo. 

O segundo capítulo introduz a neurose traumática, assim como a 
diferença entre Schreck, Angst e Furcht. A angústia é apresentada como anti-
-traumática: “na angústia [Angst] há algo que protege contra o terror [Schreck]” 
(Freud, 1920/2020, p. 73). O masoquismo é admitido, então, pois a tendência 
realizadora de desejos do sonho, no caso dos neuróticos traumáticos, teria sido 
“abalada e desviada de seus propósitos, ou teríamos, necessariamente, de nos 
lembrar das enigmáticas tendências masoquistas do Eu” (p. 75). 

Em seguida, o famoso “jogo do carretel” é mencionado. A criança, de um 
ano e meio, recebia elogios por ser bem-comportada: 

Não perturbava os pais à noite, obedecia conscienciosamente às proibições de 
tocar em certos objetos e de entrar em determinados cômodos da casa e, acima 
de tudo, nunca chorava quando a mãe a deixava por horas, muito embora ela 
estivesse ternamente ligada a essa mãe que não apenas havia amamentado a 
criança pessoalmente, como também, sem qualquer ajuda alheia, havia cuidado 
dela e a amparado. (pp. 75-77; grifo nosso)



5

ARTIGO

Jacques Derrida (1980/2007), com muita sensibilidade, capta uma 
acusação sutil de Freud a seu neto; este tinha ótimas relações com o mundo 
e, sobretudo, não chorava a ausência da mãe. Mas, “essa criança comportada 
passou a apresentar o hábito, às vezes incômodo” (Freud, 1920/2020, p. 77, 
grifo nosso), de um jogo: 

Tudo o que essa excelente criança possui de bom (apesar de tudo), sua norma-
lidade, sua calma, sua aptidão para suportar a ausência de sua filha (mãe) 
bem-amada sem medo e sem choro, tudo isso deixa pressagiar um custo. 
Tudo é muito construído, escorado, dominado por um sistema de regras e de 
compensações, por uma economia que vai aparecer, um instante depois, como 
sendo um mau hábito. Este último permite suportar o que os “bons hábitos” 
poderiam lhe custar. (Derrida, 1980/2007, p. 343) 

Assim, o jogo do “fort (desapareceu, sumiu) — da (eis aqui, achô, 
chegô)” é esclarecido: “A interpretação da brincadeira estava clara, então. Ela 
estava associada com a grande realização cultural da criança, com a renúncia 
pulsional levada a cabo por ela (renúncia à satisfação pulsional), ao consentir, 
sem oposição, que a mãe fosse embora” (Freud, 1920/2020, p. 79). Ou, nas 
palavras de Derrida (1980/2007): 

Os elementos da encenação foram assentados: a normalidade originária em 
relação com o seio bom, o princípio econômico exigindo que o distancia-
mento do seio (tão bem dominado, tão bem distanciado de seu afastamento) 
seja recompensado [surpayé] com um prazer suplementar e que um mau hábito 
reembolse, eventualmente com benefício, os bons hábitos, como por exemplo, 
as interdições de tocar em alguns objetos. (p. 343) 

A grande conquista cultural, a renúncia pulsional, consiste na possibili-
dade de separar-se da mãe, recompensando-se através do jogo. Nas palavras 
do filósofo: 

ao dispersar para longe seus objetos ou seu arsenal de brincar, a criança se 
separa não somente de sua mãe (como ele o dirá mais adiante, e até mesmo 
de seu pai) mas também, e em primeiro lugar, do complexo suplementar 
constituído pelo seio materno e por seu próprio pênis, deixando, porém não 
deixando, por muito tempo, seus pais reunirem, cooperarem para reunir, se 
reunir embora não por muito tempo, para reunir o que ele tem vontade de 
dissociar, afastar, separar, embora não por muito tempo. (p. 345)

O jogo abarca, então, o complexo de castração e a tentativa de dominar, 
por meio da pulsão de apoderamento, aquilo que foi vivido passivamente, a 
saber, a separação. 



R E V I S T A 
L A T I N O A M E R I C A N A 
D E  P S I C O P A T O L O G I A 
F U N D A M E N T A L

6

Existe, certamente, um ganho de prazer na brincadeira, a vingança. Não 
só dirigida à mãe, mas também ao pai, para quem dizia no jogo: 

“Vá para a gue(rr)a!” Na época, haviam lhe contado que seu pai ausente se 
encontrava na guerra, e ela não sentia a sua falta de forma alguma, mas 
mostrava, pelos indícios mais evidentes, que não queria ser perturbada em sua 
posse exclusiva da mãe. (Freud, 1920/2020, p. 81)

A criança comportada, 
durante esse longo período em que esteve sozinha, havia encontrado um meio 
de se fazer desaparecer. Ela havia descoberto sua imagem em um espelho que 
chegava quase até o chão e então agachava-se de modo a que a imagem no 
espelho desaparecesse [fort war]. (p. 79; grifo nosso)

O garoto é parte de seu Spielzeug (brinquedo): “a criança se identifica 
com a mãe, pois ela desaparece como ela e a faz retornar com ela” (Derrida, 
1980/2007, p. 354). Trata-se da elaboração da ausência da mãe mediante a 
identificação com ela. 

E surge uma dúvida a Freud: se a elaboração psíquica de algo “impres-
sionante, para se apoderar disso plenamente, pode manifestar-se de maneira 
primária e independentemente do princípio de prazer” (Freud, 1920/2020, p. 
83). Esse “algo impressionante” não é uma alusão ao susto (Schreck) e à falta 
de preparação para a angústia (Angstbereitschaft)? Em contrapartida, o jogo 
representaria a tentativa das crianças de se tornarem “senhoras da situação” 
(p. 83). 

Já que é possível elaborar psiquicamente num registro prazeroso o que 
é em si desprazeroso, Freud conclui o segundo capítulo com a afirmação de 
que essas situações “não dão testemunhos da eficácia de tendências que estão 
além do princípio de prazer, isto é, de tendências que seriam mais primevas 
que ele e independentes dele” (p. 85; grifo nosso). 

O Édipo para além do princípio de prazer (III)

O terceiro capítulo de APP retoma aspectos técnicos de “Lembrar, 
repetir e perlaborar” (Freud, 1914/2021b) e três formas de esquecimento são 
aludidas. A primeira diz respeito ao recalcamento de cenas e vivências, com 
a sua frequente substituição por lembranças encobridoras. A segunda repor-
ta-se ao fantasiar, aos sentimentos e processos internos, em contraposição à 
primeira forma de esquecimento, relacionada a acontecimentos. E existe um 



7

ARTIGO

terceiro tipo: “Para um tipo especial de vivências extremamente importantes, 
que fazem parte dos primórdios da infância e que à sua época foram vividas 
sem compreensão, mas que a posteriori encontraram compreensão e interpre-
tação, geralmente não se consegue evocar uma lembrança” (p. 154). 

O mecanismo do a posteriori está imbrincado com o trauma, com 
a noção de que existe uma primeira cena cuja compreensão só ocorre num 
segundo tempo. É isso que fizera Laplanche e Pontalis (1964/2002) compa-
rarem o esquema freudiano do a posteriori com o mecanismo psicótico 
da forclusion (preclusão). O que não é admitido no simbólico (o precluído) 
retorna no real (sob a forma da alucinação). Essa não-simbolização corres-
ponde ao primeiro tempo descrito por Freud (1914/2021b). O a posteriori, 
esse delay na compreensão, exige uma hipótese sobre a modalidade de 
registro da cena, pois, embora produza um efeito contínuo sobre o sujeito, não 
é passível de recordação nem mesmo depois da construção na análise.

E, o que não pode ser lembrado, é então atuado, é repetido numa forma 
que não é simbólica. O que se repete? — “Essa reprodução que surge com 
uma fidelidade indesejada tem sempre como conteúdo uma parte da vida 
sexual infantil, portanto do complexo de Édipo e de seus prolongamentos” 
(Freud, 1920/2020, p. 87; grifo nosso).

A compulsão à repetição “também traz de volta aquelas experiências 
do passado que não contêm nenhuma possibilidade de prazer e que mesmo 
naquela época não puderam ser satisfações, nem mesmo de moções pulsionais 
recalcadas desde então” (p. 91). Ou seja, devemos procurar no complexo de 
Édipo algo que contraria o princípio de prazer e que instala a compulsão à 
repetição. 

O jogo do carretel, a incrível capacidade do bom menino de elaborar a 
separação da mãe, deparou-se com um contratempo: 

Quando a criança tinha 5 anos e 9 meses a mãe morreu. Agora que ela 
realmente “tinha desaparecido” [fort (o-o-o) war], o garotinho não mostrava 
nenhum luto por ela. Por outro lado, havia nascido nesse intervalo uma 
segunda criança, o que lhe havia despertado o mais forte ciúme. (p. 81; grifo 
nosso)

De maneira sútil, o trauma foi introduzido nessa nota de rodapé. O 
garoto, até então, buscava dominar a situação, elaborar psiquicamente as sepa-
rações, inclusive o ciúme pelo irmão rival. Contudo, quando a mãe falece, não 
há luto. O trauma interrompe a elaboração. 

O primeiro florescimento da vida sexual infantil estava destinado ao declínio 
[Untergang] em consequência da incompatibilidade de seus desejos com a 



R E V I S T A 
L A T I N O A M E R I C A N A 
D E  P S I C O P A T O L O G I A 
F U N D A M E N T A L

8

realidade e pela insuficiência do estágio evolutivo infantil. Ele pereceu então 
sob as circunstâncias mais desagradáveis, em meio a sensações profundamente 
dolorosas. A perda de amor e o fracasso deixaram atrás de si, como cicatriz 
narcísica, um prejuízo permanente da autoestima. (p. 91)

Aqui, Narciso e Édipo estão unidos. O termo Untergang é o mesmo 
que o utilizado em “O declínio [Untergang] do complexo de Édipo” (Freud, 
1924/2021c). Aquilo que interrompe o Édipo é uma ferida narcísica. Não há, 
então, a concepção de um estágio narcísico que, quando superado, desemboca 
no Édipo. O que queremos sublinhar é que: no centro do Édipo está a proble-
mática narcísica. Por mais que o neto de Freud tenha vivido algo que possa 
ser avaliado como traumático, no caso, o falecimento precoce da mãe, a ferida 
narcísica não é restringida a esse acontecimento excepcional e contingente, 
mas é universalizada no Édipo.

O que se repete, na transferência, da desilusão infantil, não atende 
ao princípio de prazer: “Nada disso podia propiciar prazer naquela época” 
(Freud, 1920/2020, p. 93). Para Freud, a evidência mais contundente da exis-
tência de um além do princípio de prazer é a transferência: “No caso do anali-
sando, ao contrário, fica claro que a compulsão em repetir na transferência 
os acontecimentos do período infantil de sua vida ultrapassa o princípio de 
prazer de todas as maneiras” (p. 129).

Sob a forma de um destino “daimoníaco”, é possível “supor que 
realmente exista na vida anímica uma compulsão à repetição que sobrepuja 
o princípio de prazer. Estaremos agora também inclinados a relacionar a essa 
compulsão os sonhos dos neuróticos acidentários e o impulso da criança 
para a brincadeira” (p. 97). Compulsão à repetição: do trauma da guerra ao 
brincar. 

Do terceiro capítulo, é possível sumarizar alguns pontos importantes. 
Primeiro, que a compulsão à repetição “nos parece mais originária, mais 
elementar e mais pulsional do que o princípio de prazer por ela deixada de 
lado” (p. 99). E, em segundo, que a compulsão à repetição, embora mais 
primordial que o princípio de prazer, é, ainda assim, inaugurada pelo recalque: 
“a compulsão à repetição deve ser atribuída ao recalcado inconsciente” 
(p. 89). Não há um pulsional anterior ao recalque, portanto. Por mais que 
Freud diga que: “Quase toda a energia que preenche o aparelho provém das 
moções pulsionais inatas” (p. 67), quando propõe um além do princípio de 
prazer, conclui que o que se repete é o recalcado. 

E o que é recalcado, então? Aparentemente, o Édipo. Mais precisamente, 
o que está no além do princípio de prazer é o dano narcísico que provocou 



9

ARTIGO

o declínio do complexo de Édipo. Em “O declínio do complexo de Édipo” 
(Freud, 1924/2021c), constata-se que as experiências de separação encontram 
algum tipo de elaboração a posteriori com o complexo de castração: 

A Psicanálise revalorizou dois tipos de experiência, dos quais nenhuma criança 
é poupada e através dos quais ela deve estar preparada para a perda de partes 
muito estimadas do corpo: a retirada do seio materno, de início temporaria-
mente e depois definitivamente, e a separação diariamente exigida do conteúdo 
do intestino. Mas nada é percebido sobre essas experiências se efetivarem 
devido à ameaça de castração. Só depois que foi feita uma nova experiência é 
que a criança começa a contar com a possibilidade de uma castração... A obser-
vação que finalmente rompe a sua descrença é a do genital feminino... Assim, a 
perda do próprio pênis se torna imaginável, e a ameaça de castração obtém seu 
efeito a posteriori. (pp. 261-262)

O menino vivencia, desde o nascimento, experiências de separação. 
Contudo, mantém, no seu pênis, a esperança de reunificação com a mãe 
(Freud, 1926/2014). É somente quando a criança é confrontada com a alte-
ridade dos sexos, que, então, a castração produz o seu efeito a posteriori, 
resultando numa dolorosa desilusão. Portanto, é como se o Édipo fosse o 
simbolizante das experiências precoces de separação, enquadrando-as nessa 
construção que é a castração.

Nesse texto altamente especulativo, quando se fala do mais primordial, 
chega-se no Édipo — o primordial.

O sexual (IV-V)

É a partir do quarto capítulo de APP que Freud se arrisca numa espe-
culação extremada. De essencial, retoma a ideia de uma proteção contra 
estímulos, presente desde o “Projeto...” (Freud, 1950[1895]/2003). Quando 
ocorre um evento traumático, 

o princípio de prazer é, de início, colocado fora de ação. A inundação do 
aparelho anímico por grandes quantidades de estímulo não pode mais ser 
detida; o que ocorre é bem mais o surgimento de outra tarefa, a de dominar o 
estímulo, de ligar psiquicamente as quantidades de estímulo que irromperam, 
para levá-las, depois, à liquidação. (Freud, 1920/2020, pp. 113-115)

A dor é caracterizada pelo rompimento da barreira de proteção, e a reação 
da psique é a de produzir um enorme contrainvestimento, empobrecendo 



R E V I S T A 
L A T I N O A M E R I C A N A 
D E  P S I C O P A T O L O G I A 
F U N D A M E N T A L

10

todos os demais sistemas psíquicos. O que está além do princípio de prazer é 
a Bindung (ligação), essa tentativa de dominar o investimento que flui livre-
mente. É o caso dos sonhos dos neuróticos traumáticos, que “procuram 
recuperar o domínio sobre o estímulo por meio do desenvolvimento da 
angústia, cuja omissão tornou-se a causa da neurose traumática” (pp. 119-121).  
E essa é uma função do aparelho psíquico que “sem contradizer o princípio 
de prazer, é, contudo, independente dele e parece mais primitiva do que o 
propósito do ganho de prazer e da evitação de desprazer” (p. 121).

Desde o “Projeto...” (Freud, 1950[1895]/2003), existe uma distinção 
entre o sistema de percepção e o de recordação que não reside numa diferença 
de essência entre os neurônios, mas da quantidade com a qual eles têm de 
lidar em razão da sua localização. O que tornaria permeáveis os neurônios 
responsáveis pela percepção, é que as quantidades “de estímulo chegadas da 
periferia externa sobre os neurônios seriam de uma ordem mais elevada que 
aquelas da periferia interna do corpo” (p. 183). O traumático viria, essencial-
mente, do mundo exterior, que é “a origem de todas as grandes quantidades de 
energia” (p. 183).

Em APP, Freud (1920/2020) se vê pressionado a teorizar um outro 
trauma, análogo àquele que é provocado por estímulos externos. No quarto 
capítulo, de fato, o único trauma mencionado é aquele que se origina de fora, 
que rompe a barreira de proteção, mobilizando a energia pulsional. 

No quinto capítulo, existe um salto metapsicológico presente desde 
o primeiro parágrafo, relativo a um traumatismo que vem de dentro. Na 
verdade, isso já tinha sido tematizado no ano anterior, em “Introdução à psica-
nálise das neuroses de guerra”, com a noção de um “inimigo interno”, a libido 
(Freud, 1919/2010b, p. 388). 

Se só há traumatismo quando ocorre a ruptura da barreira de proteção, 
como estímulos endógenos poderiam ser traumáticos? O traumatizante 
deveria supor, necessariamente, um primeiro tempo, que é externo, o tempo 
da implantação. Contudo, em Freud existe uma transposição analógica: 
“Trata-se de pensar a neurose traumática como análoga ao traumatismo 
corporal e as psiconeuroses como análogas às neuroses traumáticas” 
(Monzani, 1989/2014, p. 169). 

No começo do quinto capítulo, Freud reconhece que a falta de barreiras 
para os estímulos pulsionais é da “maior importância econômica”, pois tem 
como consequência que “muitas vezes ocasionem perturbações econômicas 
que podem ser equiparadas às das neuroses traumáticas” (Freud, 1920/2020, 
p. 125; grifo nosso). 



11

ARTIGO

Enquanto antes supunha-se que eram apenas os estímulos externos que, 
ao romper a proteção contra estímulos, poderiam ser traumáticos, agora, a 
conjectura seria que “as moções que se originam das pulsões não obedeçam 
ao processo nervoso do tipo ligado, mas ao do livremente móvel que 
pressiona para descarga” (p. 125). E o aparelho teria, então, a tarefa de “ligar 
a excitação das pulsões que afetam o processo primário. O fracasso dessa 
ligação provocaria uma perturbação análoga à da neurose traumática” (p. 127; 
grifo nosso). A grande questão é: o que deixa o aparelho refém dessa energia 
desatada? 

Desde a correspondência entre Freud e Fliess (Masson, 1985, p. 104), até 
“Inibição, sintoma e angústia”, percorre a obra freudiana a noção de uma “dor 
interna, psíquica” (Freud, 1926/2014), consequência do “forte investimento 
com anseio [Sehnsuchtbesetzung] no objeto que faz falta (perdido)” (p. 122). 
Ou seja, é a perda do objeto e o trabalho de luto dele decorrente que deixam 
o aparelho psíquico numa situação econômica análoga à de um traumatismo 
físico; mas permanece a questão inicial deste artigo, se a teoria da sexualidade 
é suficiente, ou se é necessário que algo intervenha no Eu. 

Em certo sentido, constata-se que as pulsões sexuais agem à revelia 
do princípio de prazer, uma vez que demandam do aparelho psíquico um 
trabalho de ligação que deve ser assegurado antes que o princípio de prazer 
se instale. Já no primeiro capítulo, quando Freud (1920/2020) tinha apre-
sentado as pulsões sexuais como difíceis de “educar” (p. 67), que sobre-
pujam o princípio de realidade, em detrimento de todo o organismo, Derrida 
(1980/2007) identificou o que estava no subterrâneo desse texto, que existe 
algo que se espreita no interior da sexualidade e que prepara o terreno para a 
pulsão de morte: 

se há uma especificidade das “pulsões sexuais”, ela resulta desse caráter 
selvagem, rebelde, “dificilmente educável”, indisciplinável. Essas pulsões 
tendem a não se submeter ao princípio de realidade. Mas o que isso quer dizer 
se este último não é outra coisa senão o princípio do prazer? O que isso quer 
dizer senão que o sexual não se deixa ligar ao prazer, ao gozo? (p. 316) 

Em “Três ensaios...”, Freud (1905/2016b) havia destacado a grande adesi-
vidade (Haftbarkeit) ou suscetibilidade à fixação das primeiras impressões, 
cuja consequência seria a de “levar de modo compulsivo à repetição [zwan-
gartig auf Wiederholung]” (p. 170). Se no fundamento do aparelho psíquico  
Freud situa a monotonia perversa, então a compulsão à repetição, que o levará 
a formular a pulsão de morte, não está no coração da sua teoria da sexualidade?



R E V I S T A 
L A T I N O A M E R I C A N A 
D E  P S I C O P A T O L O G I A 
F U N D A M E N T A L

12

A pulsão de morte e a melancolia (V-VII)

O quinto capítulo de APP tem continuidade com a caracterização da 
compulsão, que adquire um caráter “daimoníaco”, isto é, que subjuga o 
princípio de prazer. Em “O infamiliar”, no ano anterior, a compulsão à 
repetição já tinha sido apresentada como imanente às pulsões, conferindo esse 
caráter “daimoníaco” a certos aspectos da vida anímica (Freud, 1919/2019).

E o que é mais primordial que o princípio de prazer é a Bindung, ligação 
— é no fracasso da ligação, na sua falha, que surge a compulsão à repetição. 
Segundo Monzani (1989/2014), existem três linhas de interpretação desse 
fenômeno: alguns acreditam que a compulsão à repetição está a serviço da 
ligação; para outros, tal como é o caso de Laplanche, a compulsão à repetição 
seria a tentativa de ligar a própria pulsão de morte; por último, tenta-se 
atribuir a compulsão à repetição ao caráter “daimoníaco” da pulsão de morte. 

Para relacionar o pulsional à compulsão à repetição, em APP, a pulsão 
sofreu uma redefinição: “Uma pulsão seria, portanto, uma pressão inerente ao 
orgânico animado para reestabelecer um estado anterior” (Freud, 1920/2020, 
p. 131). Toda vida orgânica teria uma natureza conservadora, no sentido de 
ser orientada para uma regressão, a saber, em direção ao inorgânico. E, assim, 
chega-se ao objetivo da vida: “tudo o que é vivo morre por razões internas, 
retorna ao inorgânico, então só nos resta dizer: A meta de toda vida é a morte, e, 
remontando ao passado: O inanimado esteve aqui antes do vivo” (p. 137). 

Se as pulsões são conservadoras, adquiridas historicamente e orientadas 
para a regressão, logo, a evolução orgânica não deve ser atribuída às pulsões, 
mas a uma influência externa. Ao menos para o surgimento das pulsões, não 
há como não recorrer a uma força exterior: “Houve um dia em que as proprie-
dades do vivente foram despertadas na matéria inanimada pela influência de 
uma força ainda inteiramente inconcebível” (p. 137). 

O impasse é o seguinte: no “Projeto...”, Freud (1950[1895]/2003) desen-
volve dois modelos, um mecânico e um biológico. O princípio de inércia dá o 
motivo para o movimento reflexo. A tendência originária à inércia, contudo, é 
uma “ficção” (Freud, 1911/2010a, p. 112), porque nenhum organismo sobre-
viveria se fosse impelido, sem freios, à descarga absoluta. A inércia é um 
princípio mortuário — levada às últimas consequências, provocaria a morte. 
Um impulso vital não é cogitado. Ora, então como o organismo sobrevive? 

É preciso lembrar que o estado primordial do narcisismo só é possibili-
tado por “um período de desamparo e de cuidados, durante o qual suas neces-
sidades prementes são satisfeitas por agentes externos” (Freud, 1915/2017, 



13

ARTIGO

p. 65). Adicionalmente, o modelo mecânico se revela insuficiente, na medida 
em que o aparelho deve permitir o armazenamento de energia para possibi-
litar a ação específica. Entra em consideração a “necessidade da vida” (Freud, 
1950[1895]/2003, p. 177), de forma que o modelo biológico, como num deus 
ex machina, surge para salvar o aparelho que funcionava de acordo com 
um princípio mortuário, a inércia. Quem zela pelo organismo é o Eu, cuja 
função é explicitada: “se existir um eu, ele tem de inibir processos psíquicos 
primários” (p. 201). Logo, o “ambiente” e o Eu trabalham a favor da sobrevi-
vência do organismo. 

As influências externas obrigam o sobrevivente a desvios cada vez maiores 
e a rodeios cada vez mais complicados para alcançar a meta da morte. Nada leva 
Freud a crer, por enquanto, que a vida venha de dentro; ela é imposta do exterior.

Em uma nota de rodapé, Freud (1920/2020) faz alusão a um texto 
de Ferenczi, chamado “O desenvolvimento do sentido de realidade e seus 
estágios”, que está em plena conformidade com o APP. 

Se seguirmos este raciocínio até o fim, será preciso considerar a existência de 
uma tendência para a inércia ou para a regressão, dominando a própria vida 
orgânica; a tendência para a evolução, para a adaptação etc. dependeria, pelo 
contrário, unicamente de estímulos externos. (Ferenczi, 1913/2011a, p. 60) 

No final da década de 1920, em “A criança mal acolhida e sua pulsão 
de morte”, Ferenczi (1929/2011b) destaca a importância libidinal desse ser 
humano próximo para a sobrevivência da criança: “Eu queria apenas indicar 
a probabilidade do fato de que crianças acolhidas com rudeza e sem carinho 
morrem facilmente e de bom grado” (p. 58). A inércia fica subentendida, 
enquanto a fraqueza do impulso vital é reafirmada: 

A “força vital” que resiste às dificuldades da vida não é, portanto, muito forte 
no nascimento; segundo parece, ela só se reforça após a imunização progres-
siva contra os atentados físicos e psíquicos, por meio de um tratamento e de 
uma educação conduzidos com tato. (pp. 58-59) 

Um sistema fechado tende ao caos, de modo que a vida só pode triunfar 
com uma energia externa, tal como a Terra precisa do Sol. Em Freud e em 
Ferenczi, a tendência originária é em direção ao zero; quem a modifica é o 
exterior, ao proporcionar uma força vitalizante que não é inata. 

O traumatismo é constitutivo e indissociável do desamparo, pois um 
mundo interno persecutório dificilmente não produziria uma bola de neve, 
retroalimentando-se num círculo vicioso. Sem apelar para um outro, como 
um organismo solipsista modificaria a realidade por ele mesmo criada? Nessa 



R E V I S T A 
L A T I N O A M E R I C A N A 
D E  P S I C O P A T O L O G I A 
F U N D A M E N T A L

14

conjuntura, o Eu só adquire sua coerência quando remetido ao narcisismo 
parental. Agora, se o traumatismo não é constitutivo, então a psicopatologia 
pode praticamente prescindir de uma teoria pulsional; tudo recai nas falhas 
ambientais, que são contingenciais.

Uma inversão ocorre em APP. O Eu, antes representante dos interesses 
vitais, torna-se um serviçal da morte, desde que os rodeios para a morte são 
assegurados pelas pulsões conservadoras, as “pulsões do Eu (de morte)” 
(Freud, 1920/2020, p. 151). Estas pulsões estariam 

destinadas a assegurar ao organismo seu próprio caminho para a morte e a 
manter afastadas quaisquer outras possibilidades de retorno ao inorgânico 
que não sejam as imanentes... O que resta é que o organismo só quer morrer 
à sua maneira; mesmo que esses guardiães da vida foram originariamente os 
serviçais da morte. (p. 139)

Até o momento, parece que apenas existe a pulsão de morte. Então, 
Freud interrompe: “Mas, ponderemos, isso não pode ser assim!” (p. 139).

Se, anteriormente, Freud defendera a oposição das pulsões sexuais às 
pulsões do Eu ou de vida, agora, se as pulsões de morte são as do Eu, então 
são as pulsões sexuais ou Eros que terão de opor-se à morte. Contra a morte 
da substância viva trabalham as células germinativas, o que ocorre por meio 
da fusão com outra célula “semelhante a ela e no entanto diferente dela” 
(p. 141). Essas constituem o grupo das pulsões sexuais, “as verdadeiras 
pulsões de vida” (p. 143), as “pulsões sexuais (de vida)” (p. 151). O propósito 
de Eros seria o de “agrupar o orgânico em unidades cada vez maiores” (p. 
149), de manter “unido tudo o que é vivo” (p. 169), de “pressionar uma em 
direção à outra as partes da substância viva e mantê-las unidas” (p. 197). 

Era para ser a pulsão de morte a grande descoberta de APP. Porém, ao 
acompanhar a construção do raciocínio de Freud, constata-se que a pulsão 
de morte tem a precedência, o que contraria a benevolente ilusão de uma 
pulsão de aperfeiçoamento. Mas “isso não poder ser assim!”. O problema é 
que, enquanto a origem da pulsão de morte parece evidente, a origem de Eros 
permanece misteriosa: “qual acontecimento importante no curso do desen-
volvimento da substância é repetido pela reprodução sexuada ou por seu 
precursor, a cópula de dois indivíduos entre os protozoários?” (pp. 149-151). 

Para colocar suas crenças à prova, Freud apela à ciência biológica. 
Contudo, não recorre à biologia como um cientista recorre a um experimento. 
Além dos termos fisiológicos e químicos já pertencerem a uma “linguagem 
figurativa”, “a insegurança de nossa especulação atingiu um alto grau 
pela necessidade de fazer empréstimos da ciência biológica. A biologia é, 



15

ARTIGO

verdadeiramente, um reino de possibilidades ilimitadas” (p. 195). Na teoria 
freudiana, o lugar da biologia é no arsenal metapsicológico. 

As menções às pesquisas de Weismann, Woodruff, Maupas e Calkins 
servem para corroborar a tese de que a morte não é uma aquisição tardia dos 
organismos, porque isso contrariaria o capítulo anterior de APP, e da impor-
tância de uma intervenção exterior: “se deixado por sua própria conta, o 
infusório morre de uma morte natural, em virtude da imperfeição da elimi-
nação dos produtos de seu próprio metabolismo; mas no fundo, talvez morram 
também todos os animais superiores pela mesma incapacidade” (p. 163).

As pulsões de vida ou sexuais operariam neutralizando, em parte, as 
pulsões de morte. As células germinais têm uma conduta absolutamente 
narcísica, porque precisam de libido para a sua atividade grandiosamente cons-
trutiva posterior; por isso concentram libido em si. No entanto, talvez seja 
possível dizer, no mesmo sentido, que seriam “igualmente narcísicas as células 
das neoplasias malignas que destroem o organismo” (p. 169). Ora, se é a libido 
que serve tanto para as atividades construtivas, quanto para a formação de 
tumores, então Freud não estaria aludindo a um narcisismo mortífero? 

A descoberta, depois de ter oposto as pulsões sexuais às pulsões do Eu, 
foi de que: “Uma parte das pulsões do Eu foi reconhecida como libidinal” 
(p. 173). Inicialmente, formulou-se uma incompatibilidade entre a represen-
tação sexual e o Eu. Em seguida, com a primeira teoria das pulsões, consta-
tou-se que as pulsões do Eu teriam uma energia própria, o interesse. Porém, 
não havia exatamente um conflito entre a libido e o interesse, apenas no 
interior da sexualidade, nos destinos da libido: objetal e narcísica. 

Então, em APP, para que o dualismo sobrevivesse, foi necessário que “no 
Eu estejam em ação outras pulsões além das pulsões libidinais de autoconser-
vação” (p. 175). As pulsões libidinais do Eu podem estar conectadas “a outras 
pulsões do Eu ainda desconhecidas por nós” (p. 175). Em suma: 

surgiu uma nova oposição entre pulsões libidinais (do Eu e de objeto) e outras 
que devem ser estabelecidas no Eu e que talvez possam ser evidenciadas nas 
pulsões de destruição. A especulação converte essa oposição naquela entre 
pulsões de vida (Eros) e pulsões de morte. (p. 197)

Se as pulsões de destruição são pulsões não libidinais que atuam no Eu, 
por que será então que, ao contrário da libido e do interesse, essa energia da 
pulsão de morte permaneceu no anonimato? 

Em “O mal-estar na cultura”, Freud (1930/2021e) insiste que: “O nome 
de libido pode novamente ser utilizado para as manifestações de força de 



R E V I S T A 
L A T I N O A M E R I C A N A 
D E  P S I C O P A T O L O G I A 
F U N D A M E N T A L

16

Eros, para distingui-las da energia da pulsão de morte” (p. 374). Em nota 
de rodapé, acrescenta: “Podemos enunciar a nossa concepção atual mais ou 
menos na seguinte proposição: em qualquer manifestação pulsional a libido 
está envolvida, mas nem tudo dessa manifestação é libido” (p. 374). 

Apesar de Edoardo Weiss e Paul Federn terem proposto um nome para 
essa energia, o primeiro Destrudo, e o último Mortido (Weiss, 1935), Freud 
jamais os implementou. E, enquanto Freud deu o nome de “Eros” para a 
pulsão de vida, nunca chamou a pulsão de morte de “Thanatos”, um termo 
que se tornou corriqueiro na literatura pós-freudiana, introduzido precoce-
mente por Stekel, em 1909 (Jones, 1957). E mais, por que, pouco antes, Freud 
atribuiu à própria libido a produção de tumores no organismo? 

Partimos, diz Freud (1920/2020), dessa oposição das pulsões de vida e 
pulsões de morte. E, em seguida, lamenta a dificuldade de fazer remontar o 
segundo dualismo pulsional a uma segunda polaridade, a do amor (ternura) e 
ódio (agressão), tal como, na primeira teoria das pulsões, a polaridade era a da 
fome e amor. Na sua “Carta a Einstein”, já não há mais motivo para lamúria: 
“O senhor pode ver que [a doutrina das pulsões] é apenas a transfiguração 
teórica da oposição entre o amar e o odiar” (Freud, 1933[1932]/2021f, p. 434). 

Mas o ódio é uma inovação que justifique a formulação da segunda 
teoria das pulsões apenas em 1920?

Não é de hoje1 que reconhecemos um componente sádico da pulsão sexual... 
Ele emerge também como pulsão parcial dominante em uma dessas organiza-
ções que chamei de “pré-genitais”. Mas como fazer derivar de Eros, conser-
vador da vida, a pulsão sádica que tem como meta o prejuízo do objeto? Será 
que não cabe supor que esse sadismo seja, afinal, uma pulsão de morte que foi 
pressionada para fora do Eu por influência da libido narcísica, de modo que 
ela só apareça no objeto? Depois ela passa a servir à função sexual; no estágio 
de organização oral da libido, o apoderamento amoroso ainda coincide com 
a aniquilação do objeto; mais tarde a pulsão sádica se separa e, finalmente, 
no estágio do primado genital, ela assume, com o propósito de reprodução, a 
função de lidar com o objeto sexual até o ponto em que a realização do ato 
sexual exigir. (Freud, 1920/2020, pp. 177-179; grifo nosso)

Para tornar inofensivo os efeitos da pulsão destrutiva, sob a influência da 
libido narcísica, é defletida para o exterior, recebendo o nome a partir de então de 

1 A agressividade já não era atribuída às pulsões sexuais, mas à autoconservação. Quan-
do, no entanto, se constatou que a autoconservação era libidinal, então o ódio pôde ser 
compreendido pelo narcisismo. Essa teoria recaía no monismo pulsional; era necessá-
rio, para que o ódio se mantivesse fora da sexualidade, uma nova teoria das pulsões.



17

ARTIGO

“pulsão de destruição”, “pulsão de empoderamento”, “vontade de poder” (Freud, 
1924/2021d, p. 292). A parte dessa pulsão que foi transposta para fora resulta no 
sadismo propriamente dito, enquanto a que permanece no organismo é ligada 
libidinalmente com ajuda da coexitação, derivando no masoquismo erógeno. 

De acordo com “O mal-estar na cultura”, o que o APP possibilitou, a 
partir de “especulações sobre o início da vida, bem como de paralelos bioló-
gicos”, foi chegar à conclusão de que seria necessário que houvesse “além 
da pulsão de conservar a substância vivente e de aglomerá-la em unidades 
cada vez maiores, outra pulsão, oposta a ela, que ansiaria por dissolver essas 
unidades e por reconduzi-las ao estado primordial, inorgânico” (1930/2021e, 
p. 371). Enquanto as manifestações de Eros eram suficientemente evidentes e 
ruidosas, supunha-se que as pulsões de morte trabalhavam em silêncio. Então, 
Freud acrescenta: “O que nos levou mais longe foi a ideia de que uma parte da 
pulsão se voltaria contra o mundo exterior e daí viria à luz como pulsão para 
a agressão e para a destruição” (p. 372). E mais: “Essa pulsão de agressão é o 
derivado e o principal representante da pulsão de morte que encontramos ao 
lado de Eros, que com ele divide o domínio do mundo” (p. 376). Se a mani-
festação pulsional não se resume à libido, se existe uma outra pulsão cuja 
meta não é a satisfação sexual, mas a destrutividade, então a inferência metap-
sicológica é que seu objetivo último seja o retorno ao inorgânico. Porém, 
subjacente à especulação metapsicológica existe um fenômeno clínico: o 
sadomasoquismo (quando não é dominado pelo prazer e pela sexualidade). 

Reconheço que no sadismo e no masoquismo sempre tivemos diante de 
nossos olhos as manifestações, fortemente aliadas ao erotismo, da pulsão de 
destruição voltadas para o exterior e para o interior, mas não entendo mais 
como pudemos ignorar a ubiquidade da agressão e da destruição não eróticas, 
e deixar de lhe conceder o devido lugar na interpretação da vida. (É que a sede 
de destruição voltada para dentro, quando não está eroticamente colorida, 
quase sempre foge à percepção.) (p. 373; grifo nosso)

Se algo convence Freud da existência de pulsões não libidinais atuando 
no Eu é a autodestruição, e o paradigma clínico da atuação desse sadomaso-
quismo não erótico é a melancolia. No Supereu do melancólico opera a “pura 
cultura”2 da pulsão de morte (Freud, 1923/2011, p. 66). Essa também era a 

2 Única passagem da obra de Freud que se refere a uma expressão pura da pulsão de morte. Essa 
posição é atenuada em outras passagens: “a autodestruição da pessoa também não pode se realizar 
sem uma satisfação libidinal” (Freud, 1924/2011d, p. 301) e “Mas mesmo lá onde ela surge sem pro-
pósito sexual, incluindo a mais cega fúria de destruição, não podemos ignorar que a sua satisfação 
está conectada a um gozo narcísico extraordinariamente elevado” (Freud, 1930/2021e, pp. 374-375). 



R E V I S T A 
L A T I N O A M E R I C A N A 
D E  P S I C O P A T O L O G I A 
F U N D A M E N T A L

18

posição de um contemporâneo de Freud, Federn, que acreditava que numa 
melancolia pura seria encontrado um impulso mortífero puro (Federn & 
Rezek, 1932).

Há um paradoxo de base na melancolia, pois o Eu deveria introjetar aquilo 
que é prazeroso e expulsar o que é desprazeroso. Porém, na melancolia, o objeto 
perdido é clivado e introjetado como um objeto mau, que passa a assediar o Eu. 
Segundo Fairbairn (1943/1994), o que entra na categoria da pulsão de morte 
freudiana são essas relações masoquistas do Eu com objetos maus internali-
zados. É também por isso que Laplanche (1980[1970--1973]/2006) afirma que 
o principal perigo contra o qual a mãe protege é a própria mãe. A mãe protege 
desse inimigo interno que se origina na sua ausência. 

Se não há registro da morte no inconsciente, como pode existir uma 
pulsão que anseie o inorgânico? A confusão está em não distinguir dois níveis: 
o ontogenético e o filogenético. O retorno ao inorgânico diz respeito ao nível 
filogenético da pulsão, enquanto a morte, no nível ontogenético, recebe outra 
compreensão:

A angústia de morte, na melancolia, admite apenas uma explicação: o Eu 
abandona a si mesmo por sentir-se odiado e perseguido pelo Super-eu, em vez 
de amado (...) Vê-se desamparado de todos os poderes protetores e deixa-se 
morrer. Esta é, aliás, a mesma situação que subjaz ao primeiro grande estado 
de angústia, o do nascimento, e à angústia infantil da nostalgia [Sehnsucht-
Angst], a da separação da mãe protetora. (Freud, 1923/2011, p. 73)

Além dos fatores constitucionais subjacentes a uma melancolia, 
Abraham (1924/1927) menciona outros dois. O primeiro é uma grave ferida 
ao narcisismo infantil, provocada por sucessivas decepções amorosas. 
E o segundo é que a primeira decepção amorosa tenha ocorrido antes da 
superação dos desejos edipianos. O Édipo é, portanto, esse ponto de virada 
na simbolização da perda do objeto. O que está na raiz tanto da angústia de 
morte, como da angústia moral, é a castração.

Quanto ao nível filogenético, tal como a pulsão de morte, é necessário 
fazer remontar a pulsão de vida a uma necessidade de restabelecer um estado 
anterior. Para Freud (1920/2020), é perturbador que não se possa provar para 
as pulsões sexuais o mesmo caráter de compulsão à repetição que permitiu 
detectar as pulsões de morte. 

E, se para a pulsão de morte Freud recorreu à biologia, no caso da pulsão 
de vida, Freud se serve do Banquete, de Platão (2016), com destaque para a 
seguinte passagem: “desde que a nossa natureza se mutilou em duas, ansiava 
[póthous] cada um por sua própria metade e a ela se unia” (p. 79; grifo nosso). 



19

ARTIGO

Na tradução alemã utilizada por Freud (1920/2020), encontra-se Sehnsucht, 
que também pode ser traduzido por “saudade”.

A suposição seria de que, no momento de sua animação, a substância 
viva foi desmembrada, “rasgada” (zerissen) (p. 191) — e é dessa imagem 
de uma castração que teria se originado a saudade, o anseio para a reunifi-
cação, coincidindo essa separação originária com o momento da animação. 
As duas pulsões nasceriam nesse momento mítico: a que anseia reencontrar o 
objeto, fundir-se a ele novamente, e a que procura a “equiparação das tensões 
químicas, isto é, à morte” (p. 183). Traduzindo: a perda do objeto resulta em 
duas atitudes afetivas opostas: o amor e o ódio.

Considerações finais

A vida começa com uma perda, uma separação a partir da qual a subs-
tância desperta, se anima. Esse desmembramento é condição para o anseio 
por fusionar-se com a parte segregada — um desejo que impele para a longe-
vidade. Mas a força motriz do aparelho psíquico não serve a esse mestre, a 
perpetuação da vida, mas a um princípio, o de prazer. 

A meta do princípio de prazer, informa Freud (1920/2020) no capítulo 
VII do APP, é a extinção da excitação; ou seja, está a serviço da atitude 
psíquica que nasce junto com a saudade do objeto perdido: o ódio. 

Na melancolia, o ódio encontra o seu ápice: o suicídio. Desamparado, o 
refúgio do Eu contra a vida, contra a saudade, é a morte. Esta é a verdadeira 
eternidade com o objeto, aquela que o desejo apenas postergava para alcançar. 
Inanimado, o Eu mata a saudade e recupera a plenitude; depois do longo 
rodeio, o Eu pode, finalmente, repousar no estado originário.

Referências

Abraham, K. (1927). A short study of the development of the Libido, Viewed in 
the light of mental disorders. Selected Papers of Karl Abraham. (D. Bryan & A. 
Strachey, trads., pp. 418-501). Brunner (Trabalho original publicado em 1924).

Derrida, J. (2007). Especular — sobre “Freud”. In O cartão-postal: de Sócrates 
a Freud e além. (S. Perelson & A. V. Lessa, trad., pp. 283-456). Civilização 
Brasileira (Trabalho original publicado em 1980).



R E V I S T A 
L A T I N O A M E R I C A N A 
D E  P S I C O P A T O L O G I A 
F U N D A M E N T A L

20

Fairbairn, W. (1994). The repression and the return of bad objects (with special 
reference to the ‘War Neuroses’). In Psychoanalytic Studies of the Personality 
(pp. 59-81). Routledge (Trabalho original publicado em 1943).

Federn, P., & Rezek, A. (1932). The reality of the death instinct, especially in 
melancholia. Psychoanal. Rev., 19(2), 129-151.

Ferenczi, S. (2011a). O desenvolvimento do sentido de realidade e seus estágios. In 
Obras completas. (A. Cabral, trad., vol. 2, pp. 45-61). Martins Fontes (Trabalho 
original publicado em 1913).

Ferenczi, S. (2011b). A criança mal acolhida e sua pulsão de morte. In Obras 
completas. (A. Cabral, trad., vol. 4, pp. 55-60). Martins Fontes (Trabalho original 
publicado em 1929).

Freud, S. (2003). Projeto de uma psicologia. In Notas a projeto de uma psicologia: 
as origens utilitaristas da psicanálise. (O. F. Gabbi Jr., trad., pp. 173-260). Imago 
(Trabalho original publicado em 1950[1895]).

Freud, S. (2010a). Formulações sobre os dois princípios do funcionamento psíquico. 
In Obras completas. (P. C. Souza, trad., vol. 10, pp. 108-121). Companhia das 
Letras (Trabalho original publicado em 1911).

Freud, S. (2010b). Introdução à psicanálise das neuroses de guerra. In Obras 
completas. (P. C. Souza, trad., vol. 14, pp. 382-388). Companhia das Letras 
(Trabalho original publicado em 1919).

Freud, S. (2011). O Eu e o Id. In Obras completas. (P. C. Souza, trad., vol. 16, pp. 
13-74). Companhia das Letras (Trabalho original publicado em 1923). 

Freud, S. (2014). Inibição, sintoma e angústia. In Obras completas. (P. C. Souza, trad., 
vol. 17, pp. 13-123). Companhia das Letras (Trabalho original publicado em 1926)

Freud, S. (2016). Três ensaios sobre a teoria da sexualidade. In Obras completas. 
(P. C. Souza, trad., vol. 6, pp. 13-172). Companhia das Letras (Trabalho original 
publicado em 1905). 

Freud, S. (2017). As pulsões e seus destinos. In Obras incompletas de Sigmund Freud. 
(P. Tavares, trad., pp. 13-69). Autêntica (Trabalho original publicado em 1915).

Freud, S. (2019). O infamiliar. In Obras incompletas de Sigmund Freud. (E. Chaves & 
P. Tavares, trads., pp. 27-125). Autêntica (Trabalho original publicado em 1919).

Freud, S. (2020). Além do princípio de prazer. In Obras incompletas de Sigmund 
Freud. (M. Moraes, trad., pp. 57-220). Autêntica (Trabalho original publicado 
em 1920).

Freud, S. (2021a). Observações sobre um caso de neurose obsessiva (caso O homem 
dos ratos”). Histórias clínicas. In Obras incompletas de Sigmund Freud. (T. 
Romão, trad., pp. 335-434). Autêntica (Trabalho original publicado em 1909).

Freud, S. (2021b). Lembrar, repetir, perlaborar. Fundamentos da clínica psicanalítica 



21

ARTIGO

In Obras incompletas de Sigmund Freud. (C. Dornbusch, trad., pp. 151-164). 
Autêntica (Trabalho original publicado em 1914).

Freud, S. (2021c). O declínio do complexo de Édipo. Neurose, psicose, perversão. In 
Obras incompletas de Sigmund Freud. (M. Moraes, trad., pp. 259-269). Autêntica 
(Trabalho original publicado em 1924).

Freud, S. (2021d). O problema econômico do masoquismo. Neurose, Psicose, 
Perversão. In Obras incompletas de Sigmund Freud. (M. Moraes, trad., pp. 287-
-304). Autêntica (Trabalho original publicado em 1924).

Freud, S. (2021e). O mal-estar na cultura. Cultura, Sociedade, Religião. In Obras 
incompletas de Sigmund Freud. (M. Moraes, trad., pp. 287-304). Autêntica 
(Trabalho original publicado em 1930).

Freud, S. (2021f). Por que a guerra?. Cultura, Sociedade, Religião. In Obras 
incompletas de Sigmund Freud. (M. Moraes, trad., pp. 421-443). Autêntica 
(Trabalho original publicado em 1933[1932]).

Jones, E. (1957). The Life and Work of Sigmund Freud. Volume 3. The Last Phase 
1919-1939. Basic Books.

Laplanche, J. (2006). Problématiques I. L’angoisse. PUF (Trabalho original publicado 
em 1980[1970-1973]).

Laplanche, J., & Pontalis, J.-B. (2002). Fantasme originaire. Fantasme des origines. 
Origines du fantasme. Hachette (Trabalho original publicado em 1964).

Masson, J. (Ed.). (1985). The Complete Letters of Sigmund Freud to Wilhelm Fliess 
1887-1904. Harvard University Press.

Monzani, L. (2014). Freud: o movimento de um pensamento. Editora da Unicamp 
(Trabalho original publicado em 1989).

Nunberg, H., & Federn, E. (2019). Minutas da Sociedade Psicanalítica de Viena. (M. R. 
Colabone & L. E. Prado, trads.). Revista Brasileira de Psicanálise, 53(4), 263-282.

Platão (2016). O banquete (J. C. Souza, trad.). Editora 34.
Sulloway, F. (1979). Freud, Biologist of the Mind: Beyond the Psychoanalytic Legend. 

Basic Books.
Weiss, E. (1935). Todestrieb und Masochismus. Imago, 21(4), 393-411.

Resumos

(Beyond the pleasure principle: Oedipus)
This article examines “Beyond the Pleasure Principle” to demonstrate that the 

centrality of the Oedipus complex is anchored in the formulation of the death drive. 



R E V I S T A 
L A T I N O A M E R I C A N A 
D E  P S I C O P A T O L O G I A 
F U N D A M E N T A L

22

The second theory of drives results from the paradox of melancholia: the cleavage 
and introjection of the bad object. The death drive is this internal attack in the 
absence of the object, making melancholia the clinical paradigm of the death drive, 
since it is in melancholia that the pure culture of the death drive is observed. The 
two drives, life and death, are born with the loss of the object representing love and 
hate. The turning point in the symbolization of the loss of the object is the Oedipus 
complex, which allows the working though of early experiences of separation.
Keywords: Freudian metapsychology, death drive, Oedipus complex, melancholia

(Au-delà du principe de plaisir: Œdipe)
Cet article li “Au-delà du principe de plaisir” pour démontrer que la centra-

lité du complexe d’Œdipe est ancrée dans la formulation de la pulsion de mort. La 
deuxième théorie des pulsions résulte du paradoxe de la mélancolie: le clivage et l’in-
trojection du mauvais objet. La pulsion de mort est cette attaque interne en l’absence 
de l’objet, ce qui fait de la mélancolie le paradigme clinique de la pulsion de mort, 
car c’est là que s’observe la culture pure de la pulsion de mort. Les deux pulsions, 
de vie et de mort, naissent avec la perte de l’objet, représentant l’amour et la haine. 
Le tournant dans la symbolisation de la perte de l’objet est le complexe d’Œdipe, qui 
permet l’élaboration psychique des premières expériences de séparation.
Mots-clés: Métapsychologie freudienne, pulsion de mort, complexe d’Œdipe, mélancolie

(Más allá del principio del placer: Edipo)
Este artículo lee “Más allá del principio del placer” para demonstrar que la 

centralidad del complejo de Edipo está anclada en la formulación de la pulsión de 
muerte. La segunda teoría de las pulsiones resulta de la paradoja de la melancolía: 
la escisión y la introyección del objeto malo. La pulsión de muerte es este ataque 
interno en ausencia del objeto, lo que hace de la melancolía el paradigma clínico de 
la pulsión de muerte, porque es allí donde se observa el cultivo puro de la pulsión de 
muerte. Las dos pulsiones, vida y muerte, nacen con la pérdida del objeto, represen-
tando el amor y el odio. El punto de inflexión en la simbolización de la pérdida del 
objeto es el complejo de Edipo, que permite a elaboración psíquica de las primeras 
experiencias de separación.
Palabras clave: Metapsicología freudiana, pulsión de muerte, complejo de Edipo,

melancolía



23

ARTIGO

Citação/Citation: Zaidan, E., & Loffredo, A. M. No além do princípio de prazer: Édipo. 
Revista Latinoamericana de Psicopatologia Fundamental, vol. 28, 2025.

Editores do artigo/Editors: Paulo Antonio Beer, Ronaldo Manzi Filho

Recebido/Received: 13.02.2025 / 02.13.2025  Revisado/Revised: 11.06.2025 / 06.11.2025

Aceito/Accepted: 30.07.2025 / 07.30.2025

Disponibilidade de Dados de Pesquisa: Não se aplica

Copyright: © 2009 Associação Universitária de Pesquisa em Psicopatologia Fundamental/
University Association for Research in Fundamental Psychopathology. Este é um artigo de 
livre acesso, que permite uso irrestrito, distribuição e reprodução em qualquer meio, desde 
que o autor e a fonte sejam citados / This is an open-access article, which permits unrestricted 
use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original author and source are 
credited. 

Financiamento/Funding: Trabalho realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamen-
to de Pessoal de Nível Superior – CAPES / Work carried out with the support of Coordenação 
de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – CAPES.
Conflito de interesses/Conflict of interest: Os autores declaram que não há conflito de 
interesses / The authors declare that has no conflict of interest.

Eduardo Zaidan
Doutor em Psicologia pelo Instituto de Psicologia da Universidade de São Paulo. Membro 
Associado da Sociedade Brasileira de Psicanálise de São Paulo (SBPSP).
zaidaneduardo@yahoo.com.br 
https://orcid.org/0000-0001-5721-0496

Ana Maria Loffredo
Professora Titular do Instituto de Psicologia da Universidade de São Paulo. Membro Filiado 
da Sociedade Brasileira de Psicanálise de São Paulo (SBPSP). 
analoffredo@usp.br 
https://orcid.org/0000-0003-4615-2117


