Fractal: Revista de Psicologia, v. 33, n. 1, p. 2-11, jan.-abr. 2021. doi: https://doi.org/10.22409/1984-0292/v3311/5693
Artigos

Perspectiva poética da alteridade: didlogos entre Rimbaud e Bakhtin*

Maria Eloisa do Amaral Ledo,"® ** Danilo Silva Guimardes
Unversidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, SP. Brasil

Resumo

Este artigo procura apontar possiveis articulagées entre a psicologia cultural e a poesia a partir do enunciado “Eu é um outro” do
poeta francés Arthur Rimbaud (1854-1891), extraido de suas “Cartas do Vidente” e tomado como uma perspectiva poético-visio-
naria para a perspectiva do construtivismo semiotico-cultural em psicologia. O enunciado é enderecado as nogoes de dialogismo e
polifonia em Mikhail Bakhtin (1895-1975), visando expressar a pluralidade das experiéncias de alteridade no campo das relagoes
eu-outro-mundo. Bakhtin é um dos principais autores para esta vertente meta-teorica, metodologica e ética em psicologia, que
focaliza processos relacionais envolvidos na rela¢do eu-outro, tomando cada coparticipante da relagdo como singularidade ativa,
construtora de sentidos e significados da experiéncia. Rimbaud foi um poeta-visiondrio, e sua perspectiva poética da alteridade
constitui um campo fértil para um dialogo com a psicologia cultural. Suas Cartas do Vidente, escritas em 1871, servirdo de suporte
para uma reflexdo sobre as nogoes de alteridade e dialogicidade no Self.

Palavras-chave: alteridade; dialogismo,; poesia; Rimbaud; Bakhtin.

Poetic perspective of alterity: dialogues between Rimbaud and Bakhtin

Abstract

This paper aims to point out possible connections between cultural psychology and poetry from the utterance “l is another”, extract-
ed from Arthur Rimbaud s “Letters of the Seer” (1871) and taken as a visionary-poetic perspective for the strand of semiotic-cul-
tural constructivism in psychology. This utterance is addressed to Mikhail Bakhtin s notions of dialogism and polyphony, in order to
express the plurality of otherness experiences in the field of I-other-world relations. Bakhtin (1895-1975) is one of the chief authors
for that metatheoretical, methodological and ethical strand in psychology, which focuses on relational processes involved in the
I-other relations, taking each co-participant in the relation as an active singularity, constructing senses and meanings of experience.
Rimbaud (1854-1891) was a visionary poet, and his poetic perspective of alterity is a fertile ground for a dialogue with the cultural

psychology. His “Letters of the Seer” will give support to a reflection on the notions of otherness and dialogicity in the Self.

Keywords: otherness, dialogism; poetry; Rimbaud; Bakhtin.

O presente artigo toma as Cartas do Vidente do poeta
francés Arthur Rimbaud (1854-1891), escritas em 1871
(1871/2009a, 1871/2009b), como suporte para uma re-
flexdo sobre as nogdes de alteridade e dialogicidade no
Self, amplamente discutidas e essenciais a psicologia
cultural em sua vertente semidtico-construtivista em psi-
cologia (GUIMARAES, 2013; GUIMARAES; SIMAO,
2007, 2008; SIMAO, 2003, 2005, 2010). Como uma
perspectiva metatedrica, metodoldgica e ética voltada a
compreensdo do desenvolvimento da pessoa, o construti-
vismo semidtico-cultural em psicologia focaliza proces-
sos relacionais envolvidos na relagdo eu-outro, tomando
cada coparticipante da relagdo como singularidade ativa,
construtora de sentidos e significados da experiéncia.
O processo ativo e relacional acima destacado, situado
num campo cultural (BOESCH, 1991), altera esse cam-
po, conduzindo as pessoas a novas configuracdes de vida
(objetivas e subjetivas).

Precursores e pesquisadores contemporaneos da
area, como Mikhail Bakhtin (1895-1975), James Mark
Baldwin (1861-1934), William James (1842-1910), Lev

* A produgdo deste artigo esteve vinculada a projeto financiado pelo CNPq (Edi-
tal Universal processo nimero 476521/2013-0). Resultado de pesquisa da pri-
meira autora, que foi bolsista de mestrado (CNPq), sob orientagdo do segundo
autor, que foi bolsista de produtividade em pesquisa (CNPq processo ntimero
306563/2013-4).

** Enderego para correspondéncia: Universidade de Sdo Paulo, Instituto de Psi-
cologia - Departamento de Psicologia Experimental: Av. Prof. Mello Mora-
es, 1721 —Cidade Universitaria — Sdo Paulo, SP — Brasil. CEP: 05508-030.
E-mails: eloisaleao@gmail.com, danilosg@usp.br
Os dados completos dos autores encontram-se ao final do artigo.

Vygotski (1896-1934), Ernst Boesch (1916-2014) e Jaan
Valsiner (1951- ), encontraram na arte um campo fér-
til para suas abordagens — linguisticas, filosoficas e psi-
cologicas. Bakhtin (1929/2013, 1979/2015), filésofo,
critico de literatura e linguista russo, e Baldwin (1915),
psicologo norte-americano criador do ‘pancalismo’ (teo-
ria estética da realidade), por exemplo, apontavam que a
compreensdo do fendmeno artistico, interligada a intera-
¢do ou comunicag¢ao social, ¢ essencial para a compreen-
sdo0 dos fendmenos humanos em geral.

A tensdo entre a poesia e a filosofia, por sua vez,
acompanha todo o caminho do pensamento ocidental até
a presente era da ciéncia (GADAMER, 1977/2010b). Na
Grécia Antiga, antes de Platao (427a.C.-347a.C.), a poesia
era considerada elevada, e o poeta, um criador original.
Os conhecimentos da poesia e da filosofia caminhavam
juntos, sem separacdao. Com o percurso historico-cultural
e epistemologico de disting@o entre mito e logos (cf. GA-
DAMER, 1954/2010a, 1981/2010c), na histdria da cultu-
ra ocidental, os discursos poético (sensivel/imagético) e
filosofico (racional/argumentativo) tenderam a se purifi-
car como formas de expressdo distintas, que, contudo, nu-
trem-se da mesma tensdo “[...] entre descoberta e retragao
no mistério da linguagem” (GADAMER, 1977/2010b, p.
89). Gadamer considera que a arte tem em comum, com a
filosofia, a suspensdo da experiéncia da realidade social-
mente imposta, em busca de uma experiéncia fenomeno-
logica que ressoa ou reflete as coisas.

Recebido em: 16 de agosto de 2016
Aceito em: 10 de fevereiro de 2021

Este trabalho esta licenciado com uma Licenga Creative Commons Attribution 4.0 International License.


https://doi.org/10.22409/1984-0292/v33i1/5693
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-4846-351X
https://orcid.org/0000-0002-0583-2979
mailto:eloisaleao@gmail.com
mailto:danilosg@usp.br

A partir de Gadamer e de seus autores fundamen-
tais, o construtivismo semiotico-cultural em psicologia
tem valorizado o importante lugar da arte nos processos
de construgdo de conhecimento. O presente artigo traz
contribuigdes a promissora fronteira na qual se encon-
tram a psicologia e as artes, ao aprofundar o debate so-
bre as nogdes de dialogicidade e alteridade no Self. Ao
tomarmos as proposi¢oes em torno do enunciado “Eu ¢é
um outro”, de Rimbaud (1871/2009a, 1871/2009b), para
uma interlocugdo com as nog¢des de polifonia, responsi-
vidade ativa, coautoria e comprometimento, oriundas das
reflexdes bakhtinianas, chegamos a uma proposta imagé-
tico-perceptiva que demonstra a possibilidade de desen-
volvimento do Self a partir do imbricamento no outro,
sem que isso implique fusdo. Concebemos a alteridade na
relacdo dialdgica como um processo antropofagico que
possibilita a tessitura de novas perspectivas de mundo.

Rimbaud, o poeta da urgéncia da futuridade

Jean-Nicolas Arthur Rimbaud nasceu em Charle-
ville (Ardennes), na Franca. Era o segundo dos quatro
filhos de Fréderic Rimbaud, capitdo de infantaria, e Vita-
lie Rimbaud, filha de fazendeiros ardenenses. Durante a
infancia e a pré-adolescéncia, destacou-se nos colégios,
demonstrando um talento precoce para o latim e para a
poesia francesa. Baronian (2009/2011, p. 17) salienta
esta habilidade do menino “ao entregar, apds trés horas e
meia de trabalho em resposta ao exercicio de versificacao
latina sobre as Odes de Horécio, um texto impecavel de
oitenta versos, todos perfeitos, que cantam a liberdade, a
natureza e os poderes infinitos da imaginagao”.

Rimbaud ganhou inimeros prémios escolares em ma-
térias como religido, narragdo latina, versdo latina, ver-
sificagdo latina, versificagdo grega, historia e geografia,
recitagdo, ¢ o prémio de melhor aluno no conjunto de
todas as matérias. Foi um poeta precoce e revoluciona-
rio que passou a vida em andangas pela Europa e pela
Africa. Nascido em uma pequena cidade provinciana e
moralista — Charleville —, ele aspirava ganhar o mundo
e viajar para os grandes centros, como Paris e Londres.
Renunciou a tradi¢do poético-literaria de seu tempo, que
considerava ultrapassada, e buscou uma nova linguagem,
com a qual prenunciou o modernismo na arte. Chocou o
moralismo vigente na sociedade de seu tempo, levando
uma vida desregrada ¢ adotando um comportamento re-
belde e contestador. Apoiou a Comuna de Paris, um mo-
vimento politico revolucionario que aspirava a uma nova
forma de governo: o da autogestdo proletaria. Passou os
ltimos anos de sua vida como comerciante na Africa,
convivendo com diversas etnias africanas, em contato
com culturas radicalmente diferentes da sua, deixando
para tras uma obra que sé sobreviveu gragas ao seu langa-
mento, no meio poético-literario, por Paul Verlaine (BA-
RONIAN, 2009/2011; FOWLIE, 2005; WHITE, 2010).

Entre suas principais obras, estdo Uma Estadia no In-
ferno [Une Saison en Enfer] (RIMBAUD, 1873/2007a) e
Iluminagées [llluminations] (RIMBAUD, 1886/2007b).
Rimbaud influenciou os poetas e os escritores René Char,
Marcel Proust, D. H. Lawrence, Ezra Pound, Antonin

Fractal, Rev. Psicol., v. 33 - n. 1, p. 2-11, 2021

Perspectiva poética da alteridade: dialogos entre Rimbaud e Bakhtin

Artaud, Guillaume Appolinaire, Henri Michaux, Saint-
-John Perse, Henry Stein, Pablo Neruda, dadaistas e sur-
realistas, Jack Kerouak, Allen Ginsberg, John Ashbery;
os musicos Jim Morrison, Lou Reed, Bob Dylan, Patti
Smith e Renato Russo; os filésofos Martin Heidegger,
Jean-Paul Sartre, Merleau-Ponty, Gilles Deleuze e Felix
Guattari, Peter Pal Pelbart, Benedito Nunes; o antropo-
logo Viveiros de Castro e o psicanalista Jacques Lacan,
entre outros. Encontramos vestigios de sua obra até hoje
na poesia, literatura, filosofia, artes visuais, teatro, cine-
ma, musica e psicologia.

As Cartas do Vidente

As Cartas do Vidente [Lettres du Voyant] foram as-
sim denominadas pela critica literaria por conterem a ex-
planagdo de Rimbaud acerca de seu projeto de tornar-se
um poeta vidente. Em linhas gerais, as Cartas do Vidente
contém a visdo de Rimbaud sobre o futuro da poesia ¢ a
fungdo do poeta na sociedade. “O poeta ¢ um verdadei-
ro roubador do fogo” (RIMBAUD, 1871/2009b, p. 40),
disse ele, numa alusdo ao mito grego de Prometeu, que
roubou o fogo dos deuses para da-lo aos homens. A pri-
meira dessas cartas, mais breve, foi enderecada a Geor-
ges [zambard, seu professor de Retorica e amigo, em 13
de maio de 1871; e a segunda, mais longa, a seu amigo, o
poeta Paul Demeny, em 15 de maio de 1871. A carta en-
derecada a Izambard (1871/2009a) é uma declaragdo de
ruptura e emancipagdo de Rimbaud em relacédo a influén-
cia literaria exercida por seu professor. Rimbaud critica
a visdo de poesia de Izambard, classificando-a de “subje-
tiva” e “insipida”, e afirma que um dia havera de ver, em
seu (dele) principio, a “poesia objetiva”. Ele afirma que
quer ser poeta e, para tanto, trabalha para tornar-se “vi-
dente”. Ao final, apés dizer que “o senhor néo ¢é ensinante
para mim”, Rimbaud encerra a carta com um poema inti-
tulado “Coracio Logrado”. E na carta dirigida a Demeny,
porém, que Rimbaud (1871/2009b) desenvolve sua visdo
acerca da fungdo do poeta para a sociedade e expde seus
ideais para o futuro da poesia. Nela, ele aborda seu méto-
do para fazer-se vidente por meio de um “longo, imenso
e racional desregramento de todos os sentidos”. Barroso
(2009, p. 37) descreve, a seguir, a opinido de Suzanne
Bernard (1960) sobre a famosa carta de Rimbaud endere-
cada a Paul Demeny:

Na presente carta, “a mais importante de R.” (segundo Su-
zanne Bernard), um verdadeiro ensaio sobre a evolugdo da
poesia francesa e a defini¢do de seus novos ideais poéticos,
ele resolve dar uma ligdo sobre o que considerava a verda-
deira poesia, e junta os Ultimos exemplos de sua producao.
A margem dos poemas, escreve: “Que rimas! O que rimas”,
para chamar a atengdo do amigo. Ainda S. Bernard: sobre
esta carta “ja correram mares de tinta, embora seja neces-
sario recorrer-se permanentemente a esse texto essencial —
desajeitado, sem duvida, cheio de cortes bruscos, onde tur-
bilhonam milhares de ideias, e em que um furor iconoclasta
se mescla a evolugdo de leituras recentes: mas que define
perfeitamente o programa de uma poesia que se propde ao
mesmo tempo a exploragdo do ignoto ¢ uma triunfante mar-
cha em diregdo ao progresso”.



Maria Eloisa do Amaral Ledo; Danilo Silva Guimardes

Quando escreveu as duas cartas, Rimbaud era um
adolescente de 16 anos. Naquela altura, teve lugar na
Franga a Comuna de Paris, o primeiro governo proleta-
rio da historia, fruto da resisténcia popular a invasdo do
pais pelas forgas da Prussia. Esta experiéncia de governo
de autogestdo popular estendeu-se de 26 de margo a 28
de maio de 1871 e marcou profundamente Rimbaud, que
simpatizou com a causa — dai o tom de furor e rebelido
impregnado nas duas cartas. Ao final, o governo dos tra-
balhadores operarios foi cruelmente massacrado e desti-
tuido pelas forgas prussianas, que executaram mais de 20
mil communards e aprisionaram outros 38 mil.

A carta, como um dos tipos de género do discurso
(BAKHTIN, 1979/2015), posiciona o remetente e o des-
tinatario como sujeitos responsivamente ativos de uma
relacdo dialdgica. Consideramos que, em ambas as car-
tas, Rimbaud assume posi¢cdes de poeta e de filosofo,
apresentando proposi¢des que ressoam e refletem tanto
como consonancias/convergéncias quanto como disso-
nancias/divergéncias poéticas e filoséficas com proposi-
¢Oes do construtivismo semiotico-cultural em psicologia
relacionadas ao dialogismo teérico-metodolégico pre-
sente na area.

A nocio de dialogicidade em Bakhtin

Bakhtin (1929/2013, p. 209) afirma que “as relagdes
dialogicas sdo extralinguisticas. Ao mesmo tempo, po-
rém, ndo podem ser separadas do campo do discurso, ou
seja, da lingua como fenémeno integral e concreto” (gri-
fo do autor). Segundo ele,

[...] as relagdes dialdgicas sdo absolutamente impossiveis
sem relagdes logicas e concreto-semanticas, mas sdo irre-
dutiveis a estas e tém especificidade propria [...]. Para se
tornarem dialdgicas, as relagdes logicas e concreto-seman-
ticas devem [...] materializar-se, ou seja, devem passar a
outro campo da existéncia, devem tornar-se discurso, ou
seja, enunciado, e ganhar autor, criador de dado enunciado
cuja posi¢ao ela expressa (BAKHTIN, 1929/2013, p. 210).

As relagdes dialogicas requerem ao menos duas
enunciac¢des concretas e dois diferentes sujeitos. No caso
de uma mesma enunciagdo e um Unico sujeito, para ha-
ver uma relag@o dialdgica é preciso que haja, de algum
modo, um distanciamento em relacgdo a ela, uma ressalva
interna, uma limitagdo ou desdobramento da autoridade.
Igualmente, podem existir relagdes dialogicas entre os
estilos de linguagem, os dialetos sociais etc.

O dialogismo ¢ a esséncia da linguagem (BAKHTIN,
1929/2013). Todo discurso de alguém ¢é enderegcado a
outrem, e ¢ constituido como resposta ou reacdo a um
discurso anterior, ja dito, visando a uma resposta futura.
Nesse sentido, ¢ uma cadeia sempre aberta, nao acabada,
inconclusiva. O dialogismo ¢, portanto, uma relagdo en-
tre os sujeitos dos discursos, caracterizada pela respon-
sividade. A polifonia, por sua vez, ¢ a trama ou teia de
discursos que constituem os enunciados de alguém, fa-
zendo-se presentes nestes como ecos ou ressonancias de
outras vozes ou consciéncias. Isso significa que a fala do
sujeito esta impregnada pelas palavras de outros. Na vi-

sdo de Bakhtin, essas caracteristicas da linguagem apon-
tam a presenga da alteridade na formagao do discurso do
sujeito, indicando que o eu constitui-se a partir do outro.

A posicao dialogica torna-se compreensivel a partir
de uma aten¢do ao “enunciado”, que ¢ a unidade real
da comunicagdo discursiva (BAKHTIN, 1979/2015, p.
274). O enunciado nio deve ser confundido com a “ora-
¢do”, que Bakhtin considera como a unidade da lingua.
A diferenca entre eles reside no fato de que, na oragdo,
a palavra ¢ neutra, imparcial, sem expressdo, ao passo
que, no enunciado, a palavra vincula-se a uma situagao
concreta de comunicagdo, envolvendo um contexto, in-
terlocutores, enderecamento, responsividade etc. Na
oragdo, a palavra reduz-se, portanto, ao seu aspecto lin-
guistico — com suas particularidades fonéticas, sintaticas,
semanticas, gramaticais, lexicais etc —, enquanto que, no
enunciado, ela ultrapassa este campo e torna-se extralin-
guistica — adquirindo caracteristicas de expressividade,
intengdo, entonagao etc.

De acordo com Bakhtin (1979/2015, p. 274), “o dis-
curso s6 pode existir de fato na forma de enunciagdes
concretas de determinados falantes, sujeitos do discur-
s0”. Assim sendo, todos os géneros de discurso sdo enun-
ciados: desde o dialogo real, considerado a forma mais
simples e classica de comunicagao discursiva, até as for-
mas de construcdo mais complexas, como as obras cien-
tificas e artisticas, independente de sua extensdo. Mas o
que caracteriza um enunciado? Que tracos os diferentes
enunciados tém em comum?

O enunciado se caracteriza por algumas peculiari-
dades estruturais (BAKHTIN, 1979/2015, p. 275). Uma
delas ¢ possuir limites absolutamente precisos, definidos
pela alternancia dos sujeitos do discurso. Isso quer di-
zer que, antes de seu inicio, existem os enunciados de
outros; e, depois do seu término, existem os enunciados
responsivos de outros — ou, entdo, uma compreensao si-
lenciosa ativamente responsiva do outro, ou ainda uma
acdo responsiva baseada nessa compreensdo. Dessa al-
terndncia dos sujeitos do discurso decorre uma segunda
peculiaridade do enunciado, que ¢ a sua conclusibilida-
de especifica. Essa conclusibilidade exprime uma certa
posi¢do do falante, que suscita a possibilidade de uma
resposta (BAKHTIN, 1979/2015). Nesse sentido, “todo
enunciado concreto ¢ um elo numa cadeia da comunica-
¢do discursiva de um determinado campo” (BAKHTIN,
1979/2015, p. 296), pois todas as réplicas estdo interli-
gadas. Outras peculiaridades constitutivas do enunciado
s30 o seu direcionamento — ou enderegamento — a alguém
e o seu elemento expressivo (BAKHTIN, 1979/2015, p.
296), relacionado a escolha dos procedimentos composi-
cionais do discurso — estilo, meios etc.

A participagdo da alteridade no enunciado nos con-
duz a nogdo de “polifonia”, que, etimologicamente, quer
dizer “varios sons”. Na musica, a polifonia é um tipo de
composicao na qual as vozes executam linhas melodicas
distintas, autonomas e independentes umas das outras, ar-
ticuladas segundo as regras do contraponto, em contraste
com 0 que ocorre na musica monofonica, na qual todas
as vozes entoam uma mesma e Unica linha melodica em

Fractal, Rev. Psicol., v. 33 — n. 1, p. 2-11, 2021



unissono (como no cantochdo ou canto gregoriano), ou
na musica homofonica, na qual as vozes possuem linhas
melodicamente diferentes mas ritmicamente idénticas.

A polifonia ¢ uma nogdo que Bakhtin (1929/2013)
tomou de empréstimo da musica para descrever a rela-
¢do entre o autor e o herdi nos romances de Dostoiévski.
Bakhtin ndo foi o unico, porém, a identificar caracteris-
ticas polifénicas no romance do escritor russo. Segundo
ele, Komardvitch e Lunatcharski abordaram esses tragos
em seus estudos sobre Dostoiévski, embora ndo com-
pletamente (BAKHTIN, 1929/2013, p. 22-41). Bakhtin
salienta ainda a presenca de “embrides” de polifonia em
autores como Shakespeare e Balzac, a quem considera
precursores de Dostoiévski nesse aspecto. No entanto,
¢ Dostoiévski quem ele considera o criador do romance
polifonico. Frisa, porém, que o emprego do termo musi-
cal “polifonia” ¢ apenas uma metafora, ja que a musica e
o romance s3o muito diferentes, ndo havendo entre eles
muito mais que uma analogia figurada:

A comparacdo que fazemos do romance de Dostoiévski com
a polifonia vale como analogia figurada. A imagem da poli-
fonia e do contraponto indica apenas os novos problemas que
se apresentam quando a constru¢@o do romance ultrapassa os
limites da unidade monoldgica habitual, assim como na mu-
sica 0s novos problemas surgiram ao serem ultrapassados os
limites de uma voz. Mas as matérias da musica e do romance
sdo diferentes demais para que se possa falar de algo superior
a analogia figurada, a simples metafora. Mas ¢ essa metafora
que transformamos no termo romance polifonico, pois nao
encontramos designac@o mais adequada. O que ndo se deve
¢ esquecer a origem metaforica do nosso termo (BAKHTIN,
1929/2013, p. 22-23, grifos do autor).

Na polifonia, o eu ndo faz, do outro, um mero obje-
to de sua consciéncia, mas reconhece-o também como
sujeito, dotado de consciéncia propria e de valor igual a
sua. A esséncia da polifonia consiste no fato de as vozes
permanecerem independentes e auténomas, ao mesmo
tempo em que se combinam. “A vontade artistica da po-
lifonia é a vontade de combina¢do de muitas vontades, a
vontade do acontecimento” (BAKHTIN, 1929/2013, p.
23). Neste ensejo, a nogdo de contraponto (do latim con-
trapunctus = ponto contra ponto) aponta para a relagdo
entre duas ou mais vozes relativamente independentes. E
o contraponto que da origem a polifonia e a rege.

Dialogicidade no Self

O dialogismo ¢ o oposto do monologismo, uma ca-
racteristica do eu solipsista cartesiano, contra o qual ele
se insurge. Com seu método de chegar a verdade pon-
do em duvida a existéncia de todas as coisas, Descartes
(1641/2004) concluiu que a primeira certeza inconteste
e indubitavel que se pode afirmar € que, “ao duvidar,
eu penso; se penso, logo existo”. Segundo ele, todas as
coisas que posso conceber fora de mim podem ter sua
existéncia colocada em divida — como se fossem uma
ilusdo de um Deus enganador —, mas os pensamentos
que tenho acerca dessas coisas estdo em mim e, portanto,
asseguram a minha existéncia. “Eu sou coisa pensante...
Pois, embora as coisas que sinto e imagino fora de mim

Fractal, Rev. Psicol., v. 33 - n. 1, p. 2-11, 2021

Perspectiva poética da alteridade: dialogos entre Rimbaud e Bakhtin

talvez ndo sejam nada ali, todavia, os modos de pensar
que chamo sensagdes e imaginacdes..., tenho certeza de
que eles estdo em mim” (DESCARTES, 1641/2004, p.
67-69). Portanto, o eu cartesiano constitui-se a partir das
suas proprias representagdes do mundo, legitimando sua
existéncia com seus proprios pensamentos.

O monologismo ¢ a extrema negagdo da existéncia de outra
consciéncia isonoma e isonomo-responsiva fora de si mes-
ma, de outro eu “fu” isdbnomo. No enfoque monologico (em
forma extrema ou pura), o outro permanece inteiramente
apenas objeto da consciéncia, e ndo outra consciéncia. Dele
ndo se espera uma resposta que possa modificar tudo no
universo da minha consciéncia. O mondlogo ¢ concluido e
surdo a resposta do outro, ndo o espera nem reconhece nele
forga decisiva. Passa sem o outro e por isso reifica, em cer-
ta medida, toda a realidade. Pretende ser a ultima palavra.
Fecha o mundo representado e os homens representados
(BAKHTIN, 1929/2013, p. 329, grifos do autor).

Bakhtin (1979/2015, p. 36) afirma que “pode até
ser intuitivamente convincente e compreensivel que o
mundo inteiro se aloje na minha consciéncia”, como no
solipsismo, mas “em termos intuitivos seria totalmente
incompreensivel alojar o mundo inteiro e a mim mesmo
na consciéncia do outro”. Se eu posso supor que o mundo
fora de mim ¢ apenas uma ideia na minha mente, o outro
também pode supor a mesma coisa sobre o mundo que
lhe ¢ exterior, o que inclui a mim. Entretanto, eu estou
certo de que existo concretamente — porque penso e te-
nho uma consciéncia propria —, e ndo posso concordar
que eu seja apenas uma ideia na mente do outro. A loégica
ndo sustenta o eu solipsista. A nog@o de Bakhtin, portan-
to, vai de encontro a do Self cartesiano e coincide com a
de Rimbaud, como veremos a seguir.

O idealismo é um vivenciamento de si mesmo, das
proprias ideias: “o idealismo torna intuitivamente con-
vincente o vivenciamento de mim mesmo € ndo o viven-
ciamento do outro; o realismo e o materialismo é que
tornam mais convincente o vivenciamento do outro”
(BAKHTIN, 1979/2015, p. 36). Percebo, aqui, a proxi-
midade das palavras de Bakhtin com o desejo de Rim-
baud (1871/2009a) de perseguir uma poesia objetiva, e
ndo subjetiva — isto é, como expressdo de um vivencia-
mento do outro, ¢ ndo das proprias ideias. O eu ndo ¢ uma
entidade fixa, que pertence s6 a mim. O eu é mével, um
lugar que pode ser ocupado pelo outro. Uma metafora: a
brincadeira do “passa-anel”: numa hora, o eu esta comi-
go; noutra hora, passo o eu e ele estd com o outro. As-
sim traduzimos o Eu é um outro rimbaudiano em termos
bakhtinianos: “O eu se esconde no outro € nos outros,
quer ser apenas outro para os outros, entrar até o fim no
mundo dos outros como outro, livrar-se do fardo de eu
unico (eu-para-si) no mundo” (BAKHTIN, 1979/2015,
p. 383, grifos do autor).

A partir de reflexdes que se apropriaram da filoso-
fia de Bakthin, o construtivismo semidtico-cultural em
psicologia compreende o Self como multivocal, isto ¢,
povoado pelas vozes de outros sujeitos, em constante di-
alogo (cf. GUIMARAES, 2013). Essa nogdo bakhtiniana
também contribuiu para a elaboragdo contemporanea da



Maria Eloisa do Amaral Ledo; Danilo Silva Guimardes

Teoria do Self Dialdgico, de Hermans. Sobre o cogito
cartesiano, diz Hermans (2001, p 249): “A concepgdo
cartesiana do Self ¢ tradicionalmente formulada nos ter-
mos da expressdo ‘Eu penso’. Esta expressdo pressupde
que ha um eu centralizado responsavel pelos passos no
raciocinio ou no pensamento” (tradugdo nossa). Hermans
(2001, p. 250) enfatiza que o Self dialogico “¢ social, ndo
no sentido de que um individuo autocontido entra em
interagdes sociais com outras pessoas externas,' mas no
sentido de que outras pessoas ocupam posi¢des num Self
multivocal” (tradugdo nossa).

Pela leitura das Cartas do Vidente (RIMBAUD,
1871/2009a, 1871/2009b), observamos o comprometi-
mento historico e social de Rimbaud vinculado a reali-
dade da vida, que antecipa muito das nogdes dialogicas
discutidas acima. Rimbaud explicita as triades eu-para-
-mim, eu-para-0-outro € outro-para-mim em seu proces-
so estético e poético. As considera¢des acima, articuladas
a filosofia de Bakhtin, convergem com a posi¢do poética
de Rimbaud, contraria aos pressupostos cartesianos a res-
peito do Self. Essa convergéncia se expressa nos enun-
ciados das Cartas do Vidente que discutiremos a seguir.

Polifonia de vozes nas Cartas do Vidente

Agora eu me encrapulo o mais possivel. Por qué? Quero
ser poeta, e trabalho para me tornar Vidente.... Trata-se de
chegar ao desconhecido pelo desregramento de fodos os
sentidos. Os sofrimentos sdo enormes, mas € preciso ser
forte, ter nascido poeta, e eu me reconheci poeta. Ndo ¢é
de fato culpa minha. E falso dizer: Eu penso: deviamos di-
zer pensam-me. — Perddo pelo jogo de palavras. Eu é um
outro. Tanto pior para a madeira que se descobre violino,
e ao Diabo os inconscientes que chicaneiam sobre o que
ignoram por completo! [Carta a George Izambard, Charle-
ville, 13 de maio de 1871] (RIMBAUD, 1871/2009a, p. 35,
grifos do autor, énfase nossa)

A seguir, apresentamos alguns enunciados de Rim-
baud que dialogam responsivamente com enunciados de
interlocutores diretos e indiretos, explicitos e ocultos,
num discurso construido como réplica a um passado e
visando a um futuro. O discurso de Rimbaud esta prenhe
de respostas, principalmente a Descartes e a Platdo, que
funcionam como interlocutores ocultos de suas criticas.

e Voz de Rimbaud sobre si mesmo: “O primeiro estu-
do de quem aspira a ser poeta ¢ o conhecimento total
de si mesmo; buscar sua alma, inspeciona-la, expe-
rimenta-la, conhecé-la” (Carta a Demeny); “eu me
reconheci poeta. Nao ¢ de fato culpa minha” (Carta a
Izambard, RIMBAUD, 1871/2009a).

e Voz de Descartes (1641/2004): “penso, logo existo”;
o eu solipsista. Réplica de Rimbaud: “Eu ¢ um outro”.
O embate de Rimbaud com a voz de Descartes torna-
-se ainda mais claro quando ele faz esta afirmativa: “E
falso dizer: Eu penso. Deviamos dizer: Pensam-me”.

Obviamente, ele estd sendo responsivo a famosa no-

'Para a Teoria do Self Dialogico, outras pessoas podem ser externas ou

internas, uma vez que os outros experienciados pelo Self no campo
social sao internalizados como posi¢des do Self, constituido por uma
multiplicidade de posi¢des em que as pessoas internalizadas negociam
sentidos num processo de dialogo interno sobre as experiéncias vivi-
das com as pessoas externas.

6

¢do de Descartes do cogito ergo sum (“penso, logo
existo”). Ao refutar o cogito, nogdo fundante do pen-
samento racionalista que institui o eu transcendente,
solipsista, individualista, autocentrado e ensimesma-
do, Rimbaud opde-se ao pensamento iluminista mo-
derno do mundo-como-representacdo como forma
privada e ndo publica. O mundo das ideias como re-
flexdo de um mundo distante, subjetivado e ndo expe-
rienciado nas relagdes diretas com o outro. Rimbaud
diz que ndo se fez poeta: “foi feito”.

e Voz de Platdo: No Livro X de “A Republica”, Platao
(2002, p. 47; 59) propde o banimento dos poetas da
sua cidade idealizada, por considera-los imitadores
que ndo alcangam a verdade e por estarem voltados
a parte irascivel e irracional da alma. Platdo (2002,
p- 59; 61) afirma que a poesia pode “danificar até os
homens moderados” e provoca os “apetites sexuais,
a colera e todas as paixdes dolorosas e apraziveis da
alma”. Réplica de Rimbaud: “A arte eterna tera suas
fungdes, ja que os poetas serdo cidaddos”; “[o poe-
ta] responde pela humanidade e até pelos animais”,
“ele seria verdadeiramente um multiplicador do pro-
gresso” (RIMBAUD, 1871/2009b, p. 40). Anos mais
tarde, o poeta Ezra Pound (1989, p. 77) diria que “os
artistas sdo as antenas da raga”.

¢ Voz de Baudelaire: o primeiro vidente, rei dos poetas,
“um verdadeiro Deus” para Rimbaud. Contudo, “viveu
num meio por demais artistico e sua forma, tdo elogia-
da, ¢ de fato mesquinha: as invencdes do ignoto reque-
rem formas novas” (RIMBAUD, 1871/2009b, p. 42).

e Vozes dos poetas franceses: o eu lirico. Réplica de
Rimbaud: “Se os velhos imbecis tivessem descoberto
algo mais que a falsa significagdo do Eu, ndo teria-
mos de varrer esses milhdes de esqueletos que, des-
de um tempo infinito, vém acumulando os produtos
de sua inteligéncia caolha, arvorados em autores!”
(RIMBAUD, 1871/2009b, p. 38); “quantos egois-
tas se proclamam autores; ha muitos outros que se
atribuem seu progresso intelectual!” (RIMBAUD,
1871/2009b, p. 39).

e Voz de George Izambard: a poesia subjetiva. Réplica de
Rimbaud: “No fundo, o que vé em seu principio é ape-
nas poesia subjetiva. ... Um dia, espero... hei de ver em
seu principio a poesia objetiva.... O senhor ndo ¢ Ensi-
nante para mim” (RIMBAUD, 1871/2009a, p. 34).

e Vozes da Comuna de Paris: “Serei um trabalhador:
¢ a ideia que me retém, quando as coleras loucas me
empurram para a batalha de Paris, — onde tantos tra-
balhadores morrem ainda enquanto eu lhe escrevo!”
(RIMBAUD, 1871/2009a, p. 35)

Na Figura 1, expressamos os encontros afetivos de
Rimbaud com pessoas importantes que, em seu caminhar
errante, influenciaram a sua vida e obra literaria, cons-
tituindo o seu Self multiplo. Indicamos as varias vozes
habitando o Self multiplo de Rimbaud nas suas relagdes
intra e interpessoais. Seu discurso ¢ constituido a partir
dos discursos anteriores de outros, destinatarios diretos
ou indiretos de sua fala. Estes discursos sdo enderecados

Fractal, Rev. Psicol., v. 33 — n. 1, p. 2-11, 2021



aos destinatarios das cartas, mas, a0 mesmo tempo, sdo
didlogos com interlocutores subentendidos e voltam-se
para o proprio Rimbaud. Sobre a nog¢ao de enderegamen-
to da expressdo, Bakhtin (1929/2013, p. 132) diz: “A
cada palavra da enunciag¢do que estamos em processo de
compreender, fazemos corresponder uma série de pala-
vras nossas, formando uma réplica”.

O discurso de Rimbaud revela uma polifonia vocal
com as vozes de interlocutores do presente ou do pas-
sado em tom de critica e de contrariedade com seus in-
terlocutores. Suas relagdes dialogicas o levam a assumir
posicdes, concordar ou discordar, fazer escolhas, com-
partilhar, confrontar. Predominam, contudo, posiciona-
mentos de desacordo ou discordancia e de ruptura com
a sociedade de sua época, que apontam para a sua dificil
convivéncia com os outros.

Figura 1- Polifonia de vozes em Rimbaud.

Fonte: Elaboracdo da autora Maria Eloisa do Amaral Ledo (2016).

Como um visionario, Rimbaud prenuncia, na primei-
ra Carta do Vidente, a existéncia do Self multiplo e social
em contraste com o Selfnico e individual ao expressar,
com a sua formula radical da alteridade “Eu é um outro”,
a condi¢do existencial do Self preenchido pela alteridade.
A vida e o mundo estdo em didlogo constante com a al-
teridade e suas multiplas vozes. O Self multiplo do poeta
visionario Rimbaud, em seu caminhar errante, expressa-
-se com um discurso que atravessa o outro, em oposi¢do
a outro discurso. E um dialogo intrapessoal, a0 mesmo
tempo em que enderegado a seus interlocutores, os des-
tinatarios de suas cartas. Rimbaud ndo situa os outros na
posi¢do de mero objeto externo a sua consciéncia, mas
outorga-lhes a condig@o de sujeitos ativos, que o consti-

Fractal, Rev. Psicol., v. 33 - n. 1, p. 2-11, 2021

Perspectiva poética da alteridade: dialogos entre Rimbaud e Bakhtin

tuem. Ao mesmo tempo, pressupde a multiplicidade des-
se “eu”, ja que o outro a ocupar a posi¢do do “eu” pode
ser mais de um: pode ser varios outros.

Na segunda Carta do Vidente, observamos o tenso
dialogismo de Rimbaud com seus outros, expresso por
meio de uma “polémica velada” com dois interlocutores
que estdo ocultos no seu discurso responsivo: Descartes
e Platdo. A polémica velada ¢ um conceito que foi assim
explicado por Bakhtin (1929/2013, p. 224):

Na polémica velada, o discurso do autor esta orientado para
o seu objeto, como qualquer outro discurso; neste caso, po-
rém, qualquer afirmagdo sobre o objeto ¢ construida de ma-
neira que, além de resguardar seu proprio sentido objetivo,
ela possa atacar polemicamente o discurso do outro sobre
0 mesmo assunto e a afirma¢do do outro sobre o mesmo
objeto. Orientado para o seu objeto, o discurso se choca no
proprio objeto com o discurso do outro. Este ultimo néo se
reproduz, ¢ apenas subentendido.... na polémica velada o
discurso do outro ¢ repelido e essa repeléncia ndo € menos
relevante que o proprio objeto que se discute e determina
o discurso do autor. Isso muda radicalmente a semantica
da palavra: ao lado do sentido concreto surge um segundo
sentido — a orientagdo centrada no discurso do outro.

A nog¢do de Bakhtin permite perceber que o discurso
de Rimbaud na Carta do Vidente era orientado para o
outro como réplica dialdgica, repelindo enunciados de
Descartes acerca do eu, e de Platdo acerca da poesia. No
entanto, a Carta ndo se resume a polémica velada com
esses dois interlocutores ocultos. Ha, também, muita po-
lémica direta: com Hugo (“cabecudo demais”), Racine
(“Divino Tolo”), Musset (“catorze vezes execravel para
n6s”), Lamartine (“estrangulado pela forma envelheci-
da”), entre outros poetas e escritores franceses.

Coautoria e responsabilidade/comprometimento

Markova (2003, p. 10) afirma que “Bakhtin insistiu
que o eu pode ter consciéncia de si mesmo e tornar-se ele
mesmo somente através do reconhecimento de si mesmo
para o outro, através do outro e com a ajuda do outro”
(tradugdo nossa). De acordo com a autora, o mundo ¢
proliferado de outros que nos constituem ndo apenas em
nossa intersubjetividade; ao contrario, existe um didlogo
assimétrico entre coautores, cheio de tensdes e pulsagdes.
O dialogo entre os diferentes; ndo a mera diferenca que
instiga a um didlogo, este com comprometimento vincu-
lado a transformagdes ndo somente relativas a linguagem
verbal. Os sentidos aflorados; ndo s6 o que ¢ visivel,
mas o que ¢ invisivel, o que ndo se pode ver, mas apenas
sentir. Outras formas de ser afetado. Uma dialogicida-
de sinestésica que ndo se restringe somente a fala. “Essa
lingua sera de alma para alma, reunindo tudo, perfumes,
seres, sons” (RIMBAUD, 1871/2009b, p. 40).

A relagdo dialdgica com o outro para além do texto e
daquilo que ¢ verbalizado, segundo Bakhtin (1929/2013, p.
329), ¢ a finalidade da linguagem, pois a vida ¢ dialdgica:

Natureza dialdgica da consciéncia, natureza dialdgica da
propria vida humana. A tinica forma adequada de expressao
verbal da auténtica vida do homem ¢ o didlogo inconcluso.
A vida ¢ dialdgica por natureza. Viver significa participar



Maria Eloisa do Amaral Ledo; Danilo Silva Guimardes

do dialogo: interrogar, ouvir, responder, concordar etc. Nes-
se didlogo, o homem participa inteiro ¢ com toda a vida:
com os olhos, os labios, as méos, a alma, o espirito, todo o
corpo, os atos. Aplica-se totalmente na palavra, e essa pala-
vra entra no tecido dialdgico da vida humana, no simpdsio
universal (grifos do autor).

Bakhtin diz que o didlogo ¢ coautoria e ndo inter-
subjetividade, justamente por exigir do outro uma co-
autoria num ato que produz um movimento, uma acao
de comprometimento. A perda de comprometimento das
palavras de um pode resultar na perda da identidade e da
autenticidade do autor. Dialogicidade implica contrato:
responsividade e responsabilidade. A arte dialoga com o
outro, num comprometimento histérico e cultural e nao
alheio ao outro, mas em coautoria com o outro. A esse
respeito, Sobral (2014, p. 24) enfatizou que “O Circulo
[de Bakhtin] destaca o sujeito ndo como um fantoche das
relagdes sociais, mas como um agente, um organizador
de discursos, responsavel por seus atos e responsivo ao
outro”. O homem néo deve se dissociar do outro, de sua
cultura e da cultura do outro, da sua historia e da histo-
ria do outro, porque somos coautores. Conforme enfatiza
Markova (2003, p. 256):

Os humanos fazem o mundo em termos de outros, e a
existéncia inteira do self é orientada para a linguagem dos
outros ¢ para o mundo dos outros. Iniciamos a vida ao
aprender as palavras dos outros, o mundo multifacetado de
outros torna-se parte da nossa propria consciéncia e todos
os aspectos da cultura preenchem a nossa propria vida e
orientam a nossa existéncia para os outros. Mas viver no
mundo dos outros ¢ expresso por Bakhtin como coautoria
em vez de intersubjetividade (tradugo nossa).

Nas Cartas do Vidente, o discurso de Rimbaud esta em
consonancia com algumas vozes e em dissondncia com ou-
tras em torno de questdes poéticas, sociais e histdricas. Os
conflitos constituintes desse discurso explicitam qualidades
do Self polifonico de Rimbaud. O didlogo que ele mantém
com as vozes internas de seus outros ¢ uma responsividade
ativa. Como agente organizador de um discurso, Rimbaud
era responsivo ao outro e responsavel por seus atos.

A relagdo dialogica sujeito-sujeito entre Rimbaud e
seus interlocutores ¢ cheia de conflitos para ambas as
partes. Esse aspecto nos faz observar que as relagdes dia-
logicas sdo recheadas de discursos de oposi¢do, ¢ que o
dialogo com o estranhamento do outro requer a disponi-
bilidade para o envolvimento do outro que ¢ diferente.
Essas relagdes, embora possam ser de embate, criam um
processo de amadurecimento resultante da ampliagdo de
nossa capacidade de abrigar o que nos excede.

Estabelecer uma discussdo sobre a pertinéncia da nocéo filo-
sofica de alteridade, para aprofundar a compreensdo das re-
lagdes Eu-Outro, implica necessariamente enfocar a dispo-
nibilidade de alguém para o envolvimento com o diferente
dele mesmo (um outro), o que caracteriza a relagdo com a al-
teridade. Contudo, esse envolvimento ¢ sempre um processo
cheio de tensdes, ndo somente por causa das diferengas usu-
ais que o Eu e o outro percebem entre si, mas principalmente
por causa da impossibilidade, para eles, de conceber e aces-
sar plenamente “o outro diferente” nessa relagio (SIMAO,

2007, p. 12, grifos da autora, traduc@o nossa).

Na relagdo dialdgica, ndo ¢ necessaria a presenca fi-
sica do outro. O didlogo ndo se finaliza no momento em
que se encerra o acontecimento discursivo: ele continua
nos Selves internos dos interlocutores. O didlogo deve
contemplar o “excedente do didlogo” ja ocorrido entre
os interlocutores. Além disso, nem toda situac¢do discur-
siva pode ser considerada uma relagdo dialogica. Simdo
(2004, p. 31), nesta perspectiva, diz que:

[...] arelagdo dialdgica ndo ocorre necessariamente em todo
acontecimento de dialogo no qual a figura de um outro es-
teja presente. De fato, como alerta Valsiner (1997, 1998),
nem todo didlogo ocorre segundo uma relagdo dialdgica.
Se, de partida, pensar a construgdo de conhecimento como
processo que se da em uma relagdo dialdgica requer a con-
siderac@o do papel que a figura do outro ai desempenha, a
perspectiva dialdgica nos leva, contudo, para mais adiante.
Trata-se justamente de buscar no didlogo o que estd para
além dele, isto é, se e como se da ai a diferenciacdo simbo-
lica eu-outro (grifo da autora).

Um dialogo atual entre interlocutores esta sempre
marcado pelos discursos anteriores a ele, além dos dis-
cursos que surgem na ocasido. Estas marcas reverberam
nos Selves dos interlocutores e, talvez, em outras ocasi-
Oes, este mesmo dialogo continue a se desenvolver. O di-
alogo pode continuar reverberando devido a importancia
do que foi dito e do que ele ressignifica tanto para um
como para outro interlocutor.

Assim, a compreensdo dialogica do significado da intera-
¢do verbal envolve a consideragdo dos motivos, explicitos
ou ndo, conscientes ou ndo, das falas, como subsidio para
a compreensdo interpretativa de para onde os interlocutores
foram e/ou poderiam ter ido (potencialmente) com suas fa-
las na construcdo das relagdes eu-eu e eu-outro. Dessa for-
ma, o significado do didlogo ndo se resume, nem se identifi-
ca por equivaléncia, ao significado do contetido da conversa
que venha a ser acordado, consensuado, dissensuado ou
concluido, mas toca antes as ressignificagdes que os atores
fazem de si mesmos e do outro no processo de chegar até ai
ou de nio ter chegado. Em sintese, o significado do didlogo
que conta para a construgdo e reconstru¢do da relagdo eu-
-mundo esta para além daquilo que foi dito ¢ entendido no
ambito individual ou nos limites do proprio acontecimento
do dialogo: ele ¢ supra-individual (Bakhtin, 1981; Engel-
mann, 1983; Holquist, 1990) e implica relagdes espago-tem-
porais que estdo para além do aqui e agora (Bakhtin, 1981;
Holquist, 1990) (SIMAO, 2004, p. 32-33, grifos da autora).

Quando pensamos em como o outro nos afeta, ndo
podemos mais ter a certeza se somos um ou o outro. E
como se fossemos desconhecidos para nds mesmos. Esse
outro que esta fora de noés e que, a partir do nosso con-
tato com ele, passa a fazer parte do nosso Self, integrara
mais um outro a nos, que ndo conhecemos a principio.
Esses apontamentos explicitam os perigos e as vantagens
de vivermos em uma situagdo na qual nunca podemos
ter certeza de quem somos. Ou melhor, somos uma exis-
téncia cambiante de estabilidades provisorias e sujeitas a
continuas rupturas na relagdo com as diferencas dos ou-
tros, que geram diferencas em nos.

Fractal, Rev. Psicol., v. 33 — n. 1, p. 2-11, 2021



Consideracoes finais

A psicologia cultural, em sua vertente semiotico-
-construtivista, tem produzido reflexdes a respeito das
relagdes de alteridade, evidenciando que o contato com
aquilo do outro que nos excede ¢ gerador de tensdes in-
quietantes (cf. SIMAO, 2003, 2004, 2016). Algo que o
“eu” ndo visava causa uma inquietag¢do, um transtorno,
provocado por um outro que ndo era previsto ou espera-
do. Diluem-se nomes, sujeitos, representa¢des, axiomas
cristalizados por influéncias externas e internas, prisio-
nais, anteriores ao contato com o outro diferente, que, por
sua vez, ocasiona tensdes desestabilizantes, ambiguas,
com formas distintas das anteriores. H4 uma desestabili-
zacao possivelmente formativa do Self a partir de encon-
tros/acontecimentos dialogicos.

Uma vez que a relagao dialogica que inclui a alterida-
de ndo ¢ facil de ser delimitada de uma forma coerente e
clara, buscamos desenvolvé-la tecendo um sentido poéti-
co (Figura 2) que pudesse traduzi-la, para chegar proximo
a um entendimento, se ndo logico, a0 menos imagético e
perceptivo do que significa para nds a relagdo eu-outro:

Figura 2. Imagem do eu-outro imbricado, tocado, afetado, transbordado por um outro corpo.

Fonte: Elaboracdo da autora Maria Eloisa do Amaral Le&o (2016).

Rev. Psicol, v. 33 - n. 1, 2021

Fractal, p. 2-11,

Perspectiva poética da alteridade: dialogos entre Rimbaud e Bakhtin

A Figura 2 apresenta apenas parte do processo relacio-
nal entre o eu e o outro. Na relagdo com o outro, 0 “eu” se
entrelaca, perde seus contornos originais, podendo, com
isso, também criar novos contornos que ja nao o definem
mais como o “eu” que era antes. Por um lado, a estranheza
do outro pode inibir, intimidar, coagir e reprimir o “eu”;
por outro lado, o encontro com ela pode gerar crescimento;
um conhecimento a ser acrescentado e assimilado, que um
poderia oferecer ao outro na constru¢do de uma parceria
como possibilidade de desenvolvimento. Notamos, por-
tanto, que, nas relacdes de alteridade, algo de si sempre
permanece, a0 mesmo tempo em que ocorrem mudangas
que permitem constituir uma subjetividade afetada pelas
interlocugdes, verbais ou ndo verbais. O “eu” se transfor-
ma, mas ndo se funde ao outro. Sobre esta questio, Bakh-
tin (1979/2015, p. 80) fez um importante questionamento:

O que enriqueceria o acontecimento se eu me fundisse com
outra pessoa, se de dois passassemos a um? Que vantagem
teria eu se o outro se fundisse comigo? Ele veria e saberia
apenas o que eu vejo e sei, ele somente reproduziria em si
mesmo o impasse de minha vida; é bom que ele permanega
fora de mim, porque dessa sua posigdo ele pode ver e sa-
ber o que eu ndo vejo nem sei a partir
da minha posi¢do, ¢ pode enriquecer
substancialmente o acontecimento de
minha vida (grifos do autor).

A relacdo dialdégica com o ou-
tro € sempre um encontro de troca
e de experiéncia. O eu absorve,
sorve o que o outro oferece. O Self
“digere” o outro, engole-o. Na de-
gluticdo do outro, como um antro-
pofago, o “eu” se expande e cresce
na sua subjetividade. Passam a
surgir contornos novos, diferentes
dos que havia anteriormente, até se
dissiparem e o eu deixar de exis-
tir como era antes para se tornar
um outro diferente, tecendo novas
perspectivas de mundo. O eu nao
se funde ao outro, mas assimila-o,
expande-se e, consequentemente,
metamorfoseia-se, embora haja
mudancas que podem ocorrer de
forma violenta, sem respeito ou
responsabilidade pelo outro, pro-
duzindo mais dor e sofrimento do
que crescimento e expansao.

Para Bakhtin, ndo ha comunicacdo a
menos que o self viva através da com-
preensao ativa do estranho, do Alter. O
discurso dos outros e seus pensamen-
tos contém estranheza, que o self tenta
subjugar ao impor seu proprio signifi-
cado sobre o outro, ou apropriar ao tor-
na-lo parte de seus proprios pensamen-
tos e discursos. A luta constante entre a
estranheza dos pensamentos dos outros
torna a comunicagdo significativa e



Maria Eloisa do Amaral Ledo; Danilo Silva Guimardes

essencial a condigdo humana (MARKOVA, 2003, p. 257,
grifos da autora, traducdo nossa).

Figura 3. Eu antropofagico: ampliado, volumoso e expandido na relagdo eu-outro.

Fonte: Elaboracdo da autora Maria Eloisa do Amaral Ledo (2016).

A Figura 3 busca explicitar o processo em que o eu
e 0 outro, ao se imbricarem, ndo permanecem fundidos,
mas sao transformados numa mutua relagdo antropo-
fagica. O “eu” se expande, suas linhas tornam-se mais
delineadas e é possivel ver a diferenca em relagdo ao pri-
meiro desenho. Nesta figura, que expressa nossa presente
compreensdo a respeito da alteridade e dialogicidade no
Self, ha uma diferenga de volume e da amplitude do eu e
do outro, indicando o sentido ético da relagao dialogica
que envolve responsabilidade/comprometimento: uma
relagdo expansiva, de crescimento mutuo, tornando o eu
e o outro mais fortes e independentes.

O enunciado “Eu é um outro” expressa a recusa de
Rimbaud em aceitar a nogdo de um Self autocontido, um
Self narcisico que so6 enxerga o reflexo dele mesmo no
mundo. Essa condigao existencial de ser outro, presente ao
mesmo tempo em que se € si-mesmo, € expressa também
em um dos mais célebres poemas de Rimbaud (1871/1995,
p. 206-207): 0 “Barco Ebrio” [Le Bateau Ivre]:

.... Ora eu, barco perdido entre as comas das ansas,
Jogado por tufdes no éter de aves ausentes,
Sem ter um Monitor ou veleiro das Hansas
Que pescasse a carcaga, ¢bria de agua, a corrente...

Em um comentério sobre o poema, Barroso (1995, p.
347) afirma que “Estamos num barco doido, embriagado
de infinito, navegando ao 1éu ‘para chegar ao Insabido’.
E o barco ¢ o ‘Eu’, Rimbaud, ou seja: a Poesia”, sem-

10

pre enderecada a uma figura da alteridade. Assim como
a madeira ndo se faz violino, nem o cobre se faz clarim,
Rimbaud nos convoca a pensar a questdo da alteridade
como uma danga entre dois corpos que interrelacionam
seus Selves, tornando-os multiplos e fortalecidos.

Informacgoes sobre os autores:

Maria Eloisa do Amaral Ledo
https://orcid.org/0000-0002-4846-351X
http://lattes.cnpq.br/1470411364295186

Bacharel em Direito pela Universidade da Amazonia (UNAMA)

¢ mestre em Psicologia pela Universidade de Sdo Paulo (USP). E

co-autora, juntamente com o Prof. Dr. Danilo Guimardes, do artigo

“Rimbauding Worlds: Creation of Deranging Senses”, incluido no

livro Poetry and imagined worlds (2017). Desenvolveu carreira

profissional como cantora lirica (mezzosoprano), atuando em
operas, operetas, recitais, concertos, shows e outros espetaculos.

Trabalhou no Coro da Osesp — Orquestra Sinfonica do Estado

de Sdo Paulo (antigo Coral Sinfonico do Estado de Sdo Paulo) e,

como convidada, no Coral Paulistano do Theatro Municipal de Sao

Paulo. Atriz e performer, foi uma das fundadoras do grupo de teatro

Trompas de Phalopio, de Belém do Para.

Danilo Silva Guimardes

https://orcid.org/0000-0002-0583-2979

http://lattes.cnpq.br/9266781984642215
Bacharel e psicologo (2005), mestre (2008) e doutor (2010) pelo
Instituto de Psicologia da Universidade de Sdo Paulo (IPUSP,
com periodo sanduiche na Clark University, EUA). E Livre-
Docente (2017), na area de Historia e Filosofia da Psicologia, pelo
Departamento de Psicologia Experimental do IPUSP, onde exerce
atividades de docéncia e pesquisa (graduagdo e pos-graduacio),
em regime de dedicagdo exclusiva. Desenvolve e orienta pesquisas
na area de Problemas Tedricos e Metodologicos da Pesquisa
Picologica: construtivismo semiotico-cultural, com énfase em
psicologia indigena. E assessor de agéncia de fomento a pesquisa
e faz parte de conselhos editoriais de periddicos cientificos
nacionais e internacionais. Coordena o servigo Rede de Atengdo a
Pessoa Indigena - IPUSP/PSE (desde 2015), o Grupo de Trabalho
Psicologia Dialdgica, da ANPEPP (desde 2019) e o Programa de
Pos-Graduagdo em Psicologia Experimental (desde 2020).

Contribuicao dos autores:

Os autores colaboraram conjuntamente ao longo do processo, desde
a elaboragao até a revisdo final do manuscrito. Ambos aprovaram o
manuscrito final para publicagio.

Como citar este artigo:

ABNT

LEAO, Maria Eloisa do Amaral; GUIMARAES, Danilo Silva.
Perspectiva poética da alteridade: didlogos entre Rimbaud e
Bakhtin. Fractal: Revista de Psicologia, Niter6i, v. 33, n. 1, p. 2-11,
jan./abr. 2021. https://doi.org/10.22409/1984-0292/v3311/5693

APA

Ledo, M. E. A., & Guimardes, D. S. (2021, Janeiro/Abril).
Perspectiva poética da alteridade: didlogos entre Rimbaud e
Bakhtin. Fractal: Revista de Psicologia, 33(1), 2-11. doi: https:/
doi.org/10.22409/1984-0292/v3311/5693

Copyright:

Copyright © 2021 Ledo, M. E. A., & Guimaraes, D. S. Este ¢ um
artigo em acesso aberto distribuido nos termos da Licenca Creative
Commons Atribui¢do que permite o uso irrestrito, a distribuigao
e reproducdo em qualquer meio desde que o artigo original seja
devidamente citado.

Fractal, Rev. Psicol., v. 33 — n. 1, p. 2-11, 2021


https://orcid.org/0000-0002-4846-351X
https://orcid.org/0000-0002-4846-351X
http://lattes.cnpq.br/1470411364295186
http://lattes.cnpq.br/1470411364295186
https://orcid.org/0000-0002-0583-2979
https://orcid.org/0000-0002-0583-2979
http://lattes.cnpq.br/9266781984642215
http://lattes.cnpq.br/9266781984642215
https://doi.org/10.22409/1984-0292/v33i1/5693
https://doi.org/10.22409/1984-0292/v33i1/5693
https://doi.org/10.22409/1984-0292/v33i1/5693

Copyright © 2021 Ledo, M. E. A., & Guimaries, D. S. This is an
Open Access article distributed under the terms of the Creative
Commons Attribution License, which permits unrestricted use,
distribution, and reproduction in any medium, provided the original
article is properly cited.

Referéncias

BAKHTIN, Mikhail. Problemas da poética de Dostoiévski
(1929). Tradugdo de Paulo Bezerra. 5. ed. Rio de Janeiro:
Forense Universitaria, 2013.

BAKHTIN, Mikhail. Estética da criagdo verbal (1979).
Tradugdo de Paulo Bezerra. 6. ed. Sdo Paulo: Martins Fontes,
2015.

BALDWIN, James Mark. Genetic theory of reality. New York:
The Knickerbocker Press, 1915. Disponivel em: https://archive.
org/details/genetictheoryofrOObaldrich. Acesso em: 12 out.
2016.

BARONIAN, Jean-Baptiste. Rimbaud (2009). Tradugdo de
Joana Canédo. Porto Alegre: L&PM, 2011.

BARROSO, Ivo. Arthur Rimbaud: poesia completa. 2. ed. Rio
de Janeiro: Topbooks, 1995.

BARROSO, Ivo. Arthur Rimbaud: correspondéncia. Rio de
Janeiro: Topbooks, 2009.

BERNARD, Suzanne. Quvres de Rimbaud. Paris: Garnier, 1960.

BOESCH, Ernest. Symbolic action theory and cultural
psychology. New York: Springer, 1991.

DESCARTES, René. Meditagées sobre filosofia primeira
(1641). Tradugdo de Fausto Castilho. Campinas, SP: Unicamp,
2004. Disponivel em: https://marcosfabionuva.files.wordpress.
com/2011/08/meditac3a7c3bSes-sobre-a-filosofia-primeira.
pdf. Acesso em 04 fev. 2021.

FOWLIE, Wallace. Rimbaud e Jim Morrison: os poetas
rebeldes. Traducdo de Alexandre Feitosa Rosas. Rio de Janeiro:
Elsevier, 2005.

GADAMER, Hans-Georg. Mito ¢ Razdo (1954). In:
Hermenéutica da obra de arte. Tradugdo de Marco Antonio
Casanova. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2010a. p. 57-64.

GADAMER, Hans-Georg. Filosofia e Poesia (1977). In:
. Hermenéutica da obra de arte. Tradugdo de Marco
Antonio Casanova. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2010b. p. 81-90.

GADAMER, Hans-Georg. Mito e Logos (1981). In:
Hermenéutica da Obra de Arte. Tradugdo de Marco Antonio
Casanova. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2010c. p. 65-68.

GUIMARAES, Danilo Silva. Self and dialogical multiplication.
Interac¢des, v. 9, n. 24, p. 214-242, 2013. https://doi.
org/10.25755/int.2843

GUIMARAES, Danilo Silva; SIMAO, Livia Mathias.
Intersubjetividade e desejo nas relagdes sociais: o caso dos
jogos de representagdo de papéis. Interacgées, v. 7, p. 30-54,
2007. https://doi.org/10.25755/int.344

GUIMARAES, Danilo Silva; SIMAO, Livia Mathias Simdo.
A negociacdo intersubjetiva de significados em jogos de
interpretacdo de papéis. Psicologia: Teoria e Pesquisa, Brasilia,
v. 24, n. 4, p. 433-439, 2008. https://doi.org/10.1590/S0102-
37722008000400006

HERMANS, Hubert J. M. The dialogical self: toward a
theory of personal and cultural positioning. Culture &
Psychology, v. 7, n. 3, p. 243-281, sept. 2001. https://doi.
org/10.1177/1354067X0173001

Fractal, Rev. Psicol, v. 33 — n. 1, p. 2-11, 2021

Perspectiva poética da alteridade: dialogos entre Rimbaud e Bakhtin

LEAO, Maria Eloisa do Amaral. Alteridade, desrazio e
futuridade na experiéncia da criagdo artistica: iluminagdes
poéticas para a Psicologia Cultural a partir de Rimbaud. 2016.
Dissertagdo (Mestrado em Psicologia Experimental)-Programa
de Pos-Graduagdo em Psicologia da Universidade de Sao
Paulo, Sdo Paulo, 2016. https://doi.org/10.11606/D.47.2016.
tde-07102016-174002

MARKOVA, Ivana. Constitution of the self: intersubjectivity
and dialogicality. Culture & Psychology, v. 9, n. 3, p. 249-259,
sept. 2003. https://doi.org/10.1177/1354067X030093006

PLATAO. A Repiblica: livio X. Tradugio de Daniel
Rossi Nunes Lopes. Campinas, SP: [s.n.], 2002. p. 31-91.
Disponivel em: http://repositorio.unicamp.br/jspui/bitstreamy
REPOSIP/268982/1/Lopes_DanielRossiNunes M.pdf. Acesso
em: 4 fev. 2021.

POUND, Ezra. ABC da literatura. Tradugdo de Augusto de
Campos e José Paulo Paes. Sao Paulo: Cultrix, 1989.

RIMBAUD, Arthur. Poesia completa. Tradugao de Ivo Barroso.
Rio de Janeiro: Topbooks, 1995.

RIMBAUD, Arthur. Uma Estadia no Inferno (1873). In:
Prosa poétia. Tradugdo, prefacio e notas de Ivo Barroso. 2. ed.
rev. Rio de Janeiro: Topbooks, 2007a. p. 119-192.

RIMBAUD, Arthur. Iluminagdes (1886). In: . Prosa
poétia. Tradugdo, prefacio e notas de Ivo Barroso. 2. ed. revista.
Rio de Janeiro: Topbooks, 2007b. p. 195-303.

RIMBAUD, Arthur. Carta a Georges Izambard (1871). In:
. Correspondéncia. Tradugdo, notas e comentarios de
Ivo Barroso. Rio de Janeiro: Topbooks, 2009a. p. 34-36.

RIMBAUD, Arthur. Carta a Paul Demeny (1871). In:
Correspondéncia. Tradugdo, notas e comentarios de Ivo
Barroso. Rio de Janeiro: Topbooks, 2009b. p. 37-43.

SIMAO, Livia Mathias. Beside Rupture-Disquiet; Beyond the
Other-Alterity. Culture & Psychology, Londres, v. 9, n. 4, p.
449-459, 2003. https://doi.org/10.1177%2F1354067X0394007

SIMAO, Livia Mathias. Alteridade no dialogo e construgdo do
conhecimento. In: MARTiNEZ, Albertina Mitjans; SIMAO,
Livia Mathias (Org.). O outro no desenvolvimento humano:
dialogos para a pesquisa ¢ a pratica profissional em psicologia.
Sdo Paulo: Pioneira Thomson Learning, 2004. p. 29-39.

SIMAO, Livia Mathias. Bildung, culture and self: a possible
dialogue with Gadamer, Boesch and Valsiner. Theory
& Psychology, v. 15, n. 4, p. 549-574, 2005. https://doi.
org/10.1177%2F0959354305054751

SIMAO, Livia Mathias. Why “otherness” in the research
domain of semiotic-cultural constructivism? In: SIMAO,
Livia Mathias; VALSINER, Jaan (Ed.). Otherness in question:
labyrinths of the self. Charlotte, NC: IAP, 2007. p. 11-35.

SIMAO, Livia Mathias. Ensaios dialégicos: compartilhamento
e diferenca nas relagdes eu-outro. Sao Paulo: Hucitec, 2010.

SIMAO, Livia Mathias. Culture as a moving symbolic border.
Integrative Psychological & Behavioral Science, v. 50, p. 14-
28, 2016. https://doi.org/10.1007/s12124-015-9322-6

SOBRAL, Adail. Ato/atividade e evento. In: BRAIT, Beth.
(Org.). Bakhtin: conceitos-chave. 5. ed. Sdo Paulo: Contexto,
2014. p. 11-36.

WHITE, Edmund. Rimbaud: a vida dupla de um rebelde.
Tradug@o de Marcos Bagno. Sao Paulo: Companhia das Letras,
2010.

11


https://archive.org/details/genetictheoryofr00baldrich
https://archive.org/details/genetictheoryofr00baldrich
https://marcosfabionuva.files.wordpress.com/2011/08/meditac3a7c3b5es-sobre-a-filosofia-primeira.pdf
https://marcosfabionuva.files.wordpress.com/2011/08/meditac3a7c3b5es-sobre-a-filosofia-primeira.pdf
https://marcosfabionuva.files.wordpress.com/2011/08/meditac3a7c3b5es-sobre-a-filosofia-primeira.pdf
https://doi.org/10.25755/int.2843
https://doi.org/10.25755/int.2843
https://doi.org/10.25755/int.344
https://doi.org/10.1590/S0102-37722008000400006
https://doi.org/10.1590/S0102-37722008000400006
https://doi.org/10.1177/1354067X0173001
https://doi.org/10.1177/1354067X0173001
https://doi.org/10.11606/D.47.2016.tde-07102016-174002
https://doi.org/10.11606/D.47.2016.tde-07102016-174002
https://doi.org/10.1177/1354067X030093006
http://repositorio.unicamp.br/jspui/bitstream/REPOSIP/268982/1/Lopes_DanielRossiNunes_M.pdf
http://repositorio.unicamp.br/jspui/bitstream/REPOSIP/268982/1/Lopes_DanielRossiNunes_M.pdf
https://doi.org/10.1177%2F1354067X0394007
https://doi.org/10.1177%2F0959354305054751
https://doi.org/10.1177%2F0959354305054751
https://doi.org/10.1007/s12124-015-9322-6

	_Hlk63373775
	_Hlk63373418
	_Hlk63863825



