
Fractal: Revista de Psicologia, v. 33, n. 1, p. 2-11, jan.-abr. 2021. doi: https://doi.org/10.22409/1984-0292/v33i1/5693

Artigos

Este trabalho está licenciado com uma Licença Creative Commons Attribution 4.0 International License.

Recebido em: 16 de agosto de 2016

Aceito em: 10 de fevereiro de 2021

O presente artigo toma as Cartas do Vidente do poeta 
francês Arthur Rimbaud (1854-1891), escritas em 1871 
(1871/2009a, 1871/2009b), como suporte para uma re-
flexão sobre as noções de alteridade e dialogicidade no 
Self, amplamente discutidas e essenciais à psicologia 
cultural em sua vertente semiótico-construtivista em psi-
cologia (GUIMARÃES, 2013; GUIMARÃES; SIMÃO, 
2007, 2008; SIMÃO, 2003, 2005, 2010). Como uma 
perspectiva metateórica, metodológica e ética voltada à 
compreensão do desenvolvimento da pessoa, o construti-
vismo semiótico-cultural em psicologia focaliza proces-
sos relacionais envolvidos na relação eu-outro, tomando 
cada coparticipante da relação como singularidade ativa, 
construtora de sentidos e significados da experiência. 
O processo ativo e relacional acima destacado, situado 
num campo cultural (BOESCH, 1991), altera esse cam-
po, conduzindo as pessoas a novas configurações de vida 
(objetivas e subjetivas). 

Precursores e pesquisadores contemporâneos da 
área, como Mikhail Bakhtin (1895-1975), James Mark 
Baldwin (1861-1934), William James (1842-1910), Lev 

Vygotski (1896-1934), Ernst Boesch (1916-2014) e Jaan 
Valsiner (1951-    ), encontraram na arte um campo fér-
til para suas abordagens – linguísticas, filosóficas e psi-
cológicas. Bakhtin (1929/2013, 1979/2015), filósofo, 
crítico de literatura e linguista russo, e Baldwin (1915), 
psicólogo norte-americano criador do ‘pancalismo’ (teo-
ria estética da realidade), por exemplo, apontavam que a 
compreensão do fenômeno artístico, interligada à intera-
ção ou comunicação social, é essencial para a compreen-
são dos fenômenos humanos em geral. 

A tensão entre a poesia e a filosofia, por sua vez, 
acompanha todo o caminho do pensamento ocidental até 
a presente era da ciência (GADAMER, 1977/2010b). Na 
Grécia Antiga, antes de Platão (427a.C.-347a.C.), a poesia 
era considerada elevada, e o poeta, um criador original. 
Os conhecimentos da poesia e da filosofia caminhavam 
juntos, sem separação. Com o percurso histórico-cultural 
e epistemológico de distinção entre mito e logos (cf. GA-
DAMER, 1954/2010a, 1981/2010c), na história da cultu-
ra ocidental, os discursos poético (sensível/imagético) e 
filosófico (racional/argumentativo) tenderam a se purifi-
car como formas de expressão distintas, que, contudo, nu-
trem-se da mesma tensão “[...] entre descoberta e retração 
no mistério da linguagem” (GADAMER, 1977/2010b, p. 
89). Gadamer considera que a arte tem em comum, com a 
filosofia, a suspensão da experiência da realidade social-
mente imposta, em busca de uma experiência fenomeno-
lógica que ressoa ou reflete as coisas.

Perspectiva poética da alteridade: diálogos entre Rimbaud e BakhtinH

Maria Eloisa do Amaral Leão,   HH  Danilo Silva Guimarães 
Unversidade de São Paulo, São Paulo, SP, Brasil

Resumo

Este artigo procura apontar possíveis articulações entre a psicologia cultural e a poesia a partir do enunciado “Eu é um outro” do 
poeta francês Arthur Rimbaud (1854-1891), extraído de suas “Cartas do Vidente” e tomado como uma perspectiva poético-visio-
nária para a perspectiva do construtivismo semiótico-cultural em psicologia. O enunciado é endereçado às noções de dialogismo e 
polifonia em Mikhail Bakhtin (1895-1975), visando expressar a pluralidade das experiências de alteridade no campo das relações 
eu-outro-mundo. Bakhtin é um dos principais autores para esta vertente meta-teórica, metodológica e ética em psicologia, que 
focaliza processos relacionais envolvidos na relação eu-outro, tomando cada coparticipante da relação como singularidade ativa, 
construtora de sentidos e significados da experiência. Rimbaud foi um poeta-visionário, e sua perspectiva poética da alteridade 
constitui um campo fértil para um diálogo com a psicologia cultural. Suas Cartas do Vidente, escritas em 1871, servirão de suporte 
para uma reflexão sobre as noções de alteridade e dialogicidade no Self.
Palavras-chave: alteridade; dialogismo; poesia; Rimbaud; Bakhtin.

Poetic perspective of alterity: dialogues between Rimbaud and Bakhtin
Abstract

This paper aims to point out possible connections between cultural psychology and poetry from the utterance “I is another”, extract-
ed from Arthur Rimbaud’s “Letters of the Seer” (1871) and taken as a visionary-poetic perspective for the strand of semiotic-cul-
tural constructivism in psychology. This utterance is addressed to Mikhail Bakhtin’s notions of dialogism and polyphony, in order to 
express the plurality of otherness experiences in the field of I-other-world relations. Bakhtin (1895-1975) is one of the chief authors 
for that metatheoretical, methodological and ethical strand in psychology, which focuses on relational processes involved in the 
I-other relations, taking each co-participant in the relation as an active singularity, constructing senses and meanings of experience. 
Rimbaud (1854-1891) was a visionary poet, and his poetic perspective of alterity is a fertile ground for a dialogue with the cultural 
psychology. His “Letters of the Seer” will give support to a reflection on the notions of otherness and dialogicity in the Self.
Keywords: otherness; dialogism; poetry; Rimbaud; Bakhtin.

H A produção deste artigo esteve vinculada a projeto financiado pelo CNPq (Edi-
tal Universal processo número 476521/2013-0). Resultado de pesquisa da pri-
meira autora, que foi bolsista de mestrado (CNPq), sob orientação do segundo 
autor, que foi bolsista de produtividade em pesquisa (CNPq processo número 
306563/2013-4).

HH Endereço para correspondência: Universidade de São Paulo, Instituto de Psi-
cologia - Departamento de Psicologia Experimental:  Av. Prof. Mello Mora-
es, 1721 –Cidade Universitária – São Paulo, SP – Brasil. CEP: 05508-030. 
E-mails: eloisaleao@gmail.com, danilosg@usp.br
Os dados completos dos autores encontram-se ao final do artigo.

https://doi.org/10.22409/1984-0292/v33i1/5693
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-4846-351X
https://orcid.org/0000-0002-0583-2979
mailto:eloisaleao@gmail.com
mailto:danilosg@usp.br


Fractal, Rev. Psicol., v. 33 – n. 1, p. 2-11, 2021                                                         3

Perspectiva poética da alteridade: diálogos entre Rimbaud e Bakhtin

A partir de Gadamer e de seus autores fundamen-
tais, o construtivismo semiótico-cultural em psicologia 
tem valorizado o importante lugar da arte nos processos 
de construção de conhecimento. O presente artigo traz 
contribuições à promissora fronteira na qual se encon-
tram a psicologia e as artes, ao aprofundar o debate so-
bre as noções de dialogicidade e alteridade no Self. Ao 
tomarmos as proposições em torno do enunciado “Eu é 
um outro”, de Rimbaud (1871/2009a, 1871/2009b), para 
uma interlocução com as noções de polifonia, responsi-
vidade ativa, coautoria e comprometimento, oriundas das 
reflexões bakhtinianas, chegamos a uma proposta imagé-
tico-perceptiva que demonstra a possibilidade de desen-
volvimento do Self a partir do imbricamento no outro, 
sem que isso implique fusão. Concebemos a alteridade na 
relação dialógica como um processo antropofágico que 
possibilita a tessitura de novas perspectivas de mundo.

Rimbaud, o poeta da urgência da futuridade
Jean-Nicolas Arthur Rimbaud nasceu em Charle-

ville (Ardennes), na França. Era o segundo dos quatro 
filhos de Fréderic Rimbaud, capitão de infantaria, e Vita-
lie Rimbaud, filha de fazendeiros ardenenses. Durante a 
infância e a pré-adolescência, destacou-se nos colégios, 
demonstrando um talento precoce para o latim e para a 
poesia francesa. Baronian (2009/2011, p. 17) salienta 
esta habilidade do menino “ao entregar, após três horas e 
meia de trabalho em resposta ao exercício de versificação 
latina sobre as Odes de Horácio, um texto impecável de 
oitenta versos, todos perfeitos, que cantam a liberdade, a 
natureza e os poderes infinitos da imaginação”. 

Rimbaud ganhou inúmeros prêmios escolares em ma-
térias como religião, narração latina, versão latina, ver-
sificação latina, versificação grega, história e geografia, 
recitação, e o prêmio de melhor aluno no conjunto de 
todas as matérias. Foi um poeta precoce e revolucioná-
rio que passou a vida em andanças pela Europa e pela 
África. Nascido em uma pequena cidade provinciana e 
moralista – Charleville –, ele aspirava ganhar o mundo 
e viajar para os grandes centros, como Paris e Londres. 
Renunciou à tradição poético-literária de seu tempo, que 
considerava ultrapassada, e buscou uma nova linguagem, 
com a qual prenunciou o modernismo na arte. Chocou o 
moralismo vigente na sociedade de seu tempo, levando 
uma vida desregrada e adotando um comportamento re-
belde e contestador. Apoiou a Comuna de Paris, um mo-
vimento político revolucionário que aspirava a uma nova 
forma de governo: o da autogestão proletária. Passou os 
últimos anos de sua vida como comerciante na África, 
convivendo com diversas etnias africanas, em contato 
com culturas radicalmente diferentes da sua, deixando 
para trás uma obra que só sobreviveu graças ao seu lança-
mento, no meio poético-literário, por Paul Verlaine (BA-
RONIAN, 2009/2011; FOWLIE, 2005; WHITE, 2010). 

Entre suas principais obras, estão Uma Estadia no In-
ferno [Une Saison en Enfer] (RIMBAUD, 1873/2007a) e 
Iluminações [Illuminations] (RIMBAUD, 1886/2007b). 
Rimbaud influenciou os poetas e os escritores René Char, 
Marcel Proust, D. H. Lawrence, Ezra Pound, Antonin 

Artaud, Guillaume Appolinaire, Henri Michaux, Saint-
-John Perse, Henry Stein, Pablo Neruda, dadaístas e sur-
realistas, Jack Kerouak, Allen Ginsberg, John Ashbery; 
os músicos Jim Morrison, Lou Reed, Bob Dylan, Patti 
Smith e Renato Russo; os filósofos Martin Heidegger, 
Jean-Paul Sartre, Merleau-Ponty, Gilles Deleuze e Felix 
Guattari, Peter Pál Pelbart, Benedito Nunes; o antropó-
logo Viveiros de Castro e o psicanalista Jacques Lacan, 
entre outros. Encontramos vestígios de sua obra até hoje 
na poesia, literatura, filosofia, artes visuais, teatro, cine-
ma, música e psicologia. 

As Cartas do Vidente
As Cartas do Vidente [Lettres du Voyant] foram as-

sim denominadas pela crítica literária por conterem a ex-
planação de Rimbaud acerca de seu projeto de tornar-se 
um poeta vidente. Em linhas gerais, as Cartas do Vidente 
contêm a visão de Rimbaud sobre o futuro da poesia e a 
função do poeta na sociedade. “O poeta é um verdadei-
ro roubador do fogo” (RIMBAUD, 1871/2009b, p. 40), 
disse ele, numa alusão ao mito grego de Prometeu, que 
roubou o fogo dos deuses para dá-lo aos homens. A pri-
meira dessas cartas, mais breve, foi endereçada a Geor-
ges Izambard, seu professor de Retórica e amigo, em 13 
de maio de 1871; e a segunda, mais longa, a seu amigo, o 
poeta Paul Demeny, em 15 de maio de 1871. A carta en-
dereçada a Izambard (1871/2009a) é uma declaração de 
ruptura e emancipação de Rimbaud em relação à influên-
cia literária exercida por seu professor. Rimbaud critica 
a visão de poesia de Izambard, classificando-a de “subje-
tiva” e “insípida”, e afirma que um dia haverá de ver, em 
seu (dele) princípio, a “poesia objetiva”. Ele afirma que 
quer ser poeta e, para tanto, trabalha para tornar-se “vi-
dente”. Ao final, após dizer que “o senhor não é ensinante 
para mim”, Rimbaud encerra a carta com um poema inti-
tulado “Coração Logrado”. É na carta dirigida a Demeny, 
porém, que Rimbaud (1871/2009b) desenvolve sua visão 
acerca da função do poeta para a sociedade e expõe seus 
ideais para o futuro da poesia. Nela, ele aborda seu méto-
do para fazer-se vidente por meio de um “longo, imenso 
e racional desregramento de todos os sentidos”. Barroso 
(2009, p. 37) descreve, a seguir, a opinião de Suzanne 
Bernard (1960) sobre a famosa carta de Rimbaud endere-
çada a Paul Demeny: 

Na presente carta, “a mais importante de R.” (segundo Su-
zanne Bernard), um verdadeiro ensaio sobre a evolução da 
poesia francesa e a definição de seus novos ideais poéticos, 
ele resolve dar uma lição sobre o que considerava a verda-
deira poesia, e junta os últimos exemplos de sua produção. 
À margem dos poemas, escreve: “Que rimas! Ó que rimas”, 
para chamar a atenção do amigo. Ainda S. Bernard: sobre 
esta carta “já correram mares de tinta, embora seja neces-
sário recorrer-se permanentemente a esse texto essencial – 
desajeitado, sem dúvida, cheio de cortes bruscos, onde tur-
bilhonam milhares de ideias, e em que um furor iconoclasta 
se mescla à evolução de leituras recentes: mas que define 
perfeitamente o programa de uma poesia que se propõe ao 
mesmo tempo a exploração do ignoto e uma triunfante mar-
cha em direção ao progresso”. 



4                                                         Fractal, Rev. Psicol., v. 33 – n. 1, p. 2-11, 2021

Maria Eloisa do Amaral Leão; Danilo Silva Guimarães

Quando escreveu as duas cartas, Rimbaud era um 
adolescente de 16 anos. Naquela altura, teve lugar na 
França a Comuna de Paris, o primeiro governo proletá-
rio da história, fruto da resistência popular à invasão do 
país pelas forças da Prússia. Esta experiência de governo 
de autogestão popular estendeu-se de 26 de março a 28 
de maio de 1871 e marcou profundamente Rimbaud, que 
simpatizou com a causa – daí o tom de furor e rebelião 
impregnado nas duas cartas. Ao final, o governo dos tra-
balhadores operários foi cruelmente massacrado e desti-
tuído pelas forças prussianas, que executaram mais de 20 
mil communards e aprisionaram outros 38 mil. 

A carta, como um dos tipos de gênero do discurso 
(BAKHTIN, 1979/2015), posiciona o remetente e o des-
tinatário como sujeitos responsivamente ativos de uma 
relação dialógica. Consideramos que, em ambas as car-
tas, Rimbaud assume posições de poeta e de filósofo, 
apresentando proposições que ressoam e refletem tanto 
como consonâncias/convergências quanto como disso-
nâncias/divergências poéticas e filosóficas com proposi-
ções do construtivismo semiótico-cultural em psicologia 
relacionadas ao dialogismo teórico-metodológico pre-
sente na área.

A noção de dialogicidade em Bakhtin
Bakhtin (1929/2013, p. 209) afirma que “as relações 

dialógicas são extralinguísticas. Ao mesmo tempo, po-
rém, não podem ser separadas do campo do discurso, ou 
seja, da língua como fenômeno integral e concreto” (gri-
fo do autor). Segundo ele,

[...] as relações dialógicas são absolutamente impossíveis 
sem relações lógicas e concreto-semânticas, mas são irre-
dutíveis a estas e têm especificidade própria [...]. Para se 
tornarem dialógicas, as relações lógicas e concreto-semân-
ticas devem [...] materializar-se, ou seja, devem passar a 
outro campo da existência, devem tornar-se discurso, ou 
seja, enunciado, e ganhar autor, criador de dado enunciado 
cuja posição ela expressa (BAKHTIN, 1929/2013, p. 210).

As relações dialógicas requerem ao menos duas 
enunciações concretas e dois diferentes sujeitos. No caso 
de uma mesma enunciação e um único sujeito, para ha-
ver uma relação dialógica é preciso que haja, de algum 
modo, um distanciamento em relação a ela, uma ressalva 
interna, uma limitação ou desdobramento da autoridade. 
Igualmente, podem existir relações dialógicas entre os 
estilos de linguagem, os dialetos sociais etc. 

O dialogismo é a essência da linguagem (BAKHTIN, 
1929/2013). Todo discurso de alguém é endereçado a 
outrem, e é constituído como resposta ou reação a um 
discurso anterior, já dito, visando a uma resposta futura. 
Nesse sentido, é uma cadeia sempre aberta, não acabada, 
inconclusiva. O dialogismo é, portanto, uma relação en-
tre os sujeitos dos discursos, caracterizada pela respon-
sividade. A polifonia, por sua vez, é a trama ou teia de 
discursos que constituem os enunciados de alguém, fa-
zendo-se presentes nestes como ecos ou ressonâncias de 
outras vozes ou consciências. Isso significa que a fala do 
sujeito está impregnada pelas palavras de outros. Na vi-

são de Bakhtin, essas características da linguagem apon-
tam a presença da alteridade na formação do discurso do 
sujeito, indicando que o eu constitui-se a partir do outro. 

A posição dialógica torna-se compreensível a partir 
de uma atenção ao “enunciado”, que é a unidade real 
da comunicação discursiva (BAKHTIN, 1979/2015, p. 
274). O enunciado não deve ser confundido com a “ora-
ção”, que Bakhtin considera como a unidade da língua. 
A diferença entre eles reside no fato de que, na oração, 
a palavra é neutra, imparcial, sem expressão, ao passo 
que, no enunciado, a palavra vincula-se a uma situação 
concreta de comunicação, envolvendo um contexto, in-
terlocutores, endereçamento, responsividade etc. Na 
oração, a palavra reduz-se, portanto, ao seu aspecto lin-
guístico – com suas particularidades fonéticas, sintáticas, 
semânticas, gramaticais, lexicais etc –, enquanto que, no 
enunciado, ela ultrapassa este campo e torna-se extralin-
guística – adquirindo características de expressividade, 
intenção, entonação etc. 

De acordo com Bakhtin (1979/2015, p. 274), “o dis-
curso só pode existir de fato na forma de enunciações 
concretas de determinados falantes, sujeitos do discur-
so”. Assim sendo, todos os gêneros de discurso são enun-
ciados: desde o diálogo real, considerado a forma mais 
simples e clássica de comunicação discursiva, até as for-
mas de construção mais complexas, como as obras cien-
tíficas e artísticas, independente de sua extensão. Mas o 
que caracteriza um enunciado? Que traços os diferentes 
enunciados têm em comum?

O enunciado se caracteriza por algumas peculiari-
dades estruturais (BAKHTIN, 1979/2015, p. 275). Uma 
delas é possuir limites absolutamente precisos, definidos 
pela alternância dos sujeitos do discurso. Isso quer di-
zer que, antes de seu início, existem os enunciados de 
outros; e, depois do seu término, existem os enunciados 
responsivos de outros – ou, então, uma compreensão si-
lenciosa ativamente responsiva do outro, ou ainda uma 
ação responsiva baseada nessa compreensão. Dessa al-
ternância dos sujeitos do discurso decorre uma segunda 
peculiaridade do enunciado, que é a sua conclusibilida-
de específica. Essa conclusibilidade exprime uma certa 
posição do falante, que suscita a possibilidade de uma 
resposta (BAKHTIN, 1979/2015). Nesse sentido, “todo 
enunciado concreto é um elo numa cadeia da comunica-
ção discursiva de um determinado campo” (BAKHTIN, 
1979/2015, p. 296), pois todas as réplicas estão interli-
gadas. Outras peculiaridades constitutivas do enunciado 
são o seu direcionamento – ou endereçamento – a alguém 
e o seu elemento expressivo (BAKHTIN, 1979/2015, p. 
296), relacionado à escolha dos procedimentos composi-
cionais do discurso – estilo, meios etc.

A participação da alteridade no enunciado nos con-
duz à noção de “polifonia”, que, etimologicamente, quer 
dizer “vários sons”. Na música, a polifonia é um tipo de 
composição na qual as vozes executam linhas melódicas 
distintas, autônomas e independentes umas das outras, ar-
ticuladas segundo as regras do contraponto, em contraste 
com o que ocorre na música monofônica, na qual todas 
as vozes entoam uma mesma e única linha melódica em 



Fractal, Rev. Psicol., v. 33 – n. 1, p. 2-11, 2021                                                         5

Perspectiva poética da alteridade: diálogos entre Rimbaud e Bakhtin

uníssono (como no cantochão ou canto gregoriano), ou 
na música homofônica, na qual as vozes possuem linhas 
melodicamente diferentes mas ritmicamente idênticas. 

A polifonia é uma noção que Bakhtin (1929/2013) 
tomou de empréstimo da música para descrever a rela-
ção entre o autor e o herói nos romances de Dostoiévski. 
Bakhtin não foi o único, porém, a identificar caracterís-
ticas polifônicas no romance do escritor russo. Segundo 
ele, Komaróvitch e Lunatcharski abordaram esses traços 
em seus estudos sobre Dostoiévski, embora não com-
pletamente (BAKHTIN, 1929/2013, p. 22-41). Bakhtin 
salienta ainda a presença de “embriões” de polifonia em 
autores como Shakespeare e Balzac, a quem considera 
precursores de Dostoiévski nesse aspecto. No entanto, 
é Dostoiévski quem ele considera o criador do romance 
polifônico. Frisa, porém, que o emprego do termo musi-
cal “polifonia” é apenas uma metáfora, já que a música e 
o romance são muito diferentes, não havendo entre eles 
muito mais que uma analogia figurada:

A comparação que fazemos do romance de Dostoiévski com 
a polifonia vale como analogia figurada. A imagem da poli-
fonia e do contraponto indica apenas os novos problemas que 
se apresentam quando a construção do romance ultrapassa os 
limites da unidade monológica habitual, assim como na mú-
sica os novos problemas surgiram ao serem ultrapassados os 
limites de uma voz. Mas as matérias da música e do romance 
são diferentes demais para que se possa falar de algo superior 
à analogia figurada, à simples metáfora. Mas é essa metáfora 
que transformamos no termo romance polifônico, pois não 
encontramos designação mais adequada. O que não se deve 
é esquecer a origem metafórica do nosso termo (BAKHTIN, 
1929/2013, p. 22-23, grifos do autor).

Na polifonia, o eu não faz, do outro, um mero obje-
to de sua consciência, mas reconhece-o também como 
sujeito, dotado de consciência própria e de valor igual à 
sua. A essência da polifonia consiste no fato de as vozes 
permanecerem independentes e autônomas, ao mesmo 
tempo em que se combinam. “A vontade artística da po-
lifonia é a vontade de combinação de muitas vontades, a 
vontade do acontecimento” (BAKHTIN, 1929/2013, p. 
23). Neste ensejo, a noção de contraponto (do latim con-
trapunctus = ponto contra ponto) aponta para a relação 
entre duas ou mais vozes relativamente independentes. É 
o contraponto que dá origem à polifonia e a rege.

Dialogicidade no Self
O dialogismo é o oposto do monologismo, uma ca-

racterística do eu solipsista cartesiano, contra o qual ele 
se insurge. Com seu método de chegar à verdade pon-
do em dúvida a existência de todas as coisas, Descartes 
(1641/2004) concluiu que a primeira certeza inconteste 
e indubitável que se pode afirmar é que, “ao duvidar, 
eu penso; se penso, logo existo”. Segundo ele, todas as 
coisas que posso conceber fora de mim podem ter sua 
existência colocada em dúvida – como se fossem uma 
ilusão de um Deus enganador –, mas os pensamentos 
que tenho acerca dessas coisas estão em mim e, portanto, 
asseguram a minha existência. “Eu sou coisa pensante... 
Pois, embora as coisas que sinto e imagino fora de mim 

talvez não sejam nada ali, todavia, os modos de pensar 
que chamo sensações e imaginações..., tenho certeza de 
que eles estão em mim” (DESCARTES, 1641/2004, p. 
67-69). Portanto, o eu cartesiano constitui-se a partir das 
suas próprias representações do mundo, legitimando sua 
existência com seus próprios pensamentos.

O monologismo é a extrema negação da existência de outra 
consciência isônoma e isônomo-responsiva fora de si mes-
ma, de outro eu “tu” isônomo. No enfoque monológico (em 
forma extrema ou pura), o outro permanece inteiramente 
apenas objeto da consciência, e não outra consciência. Dele 
não se espera uma resposta que possa modificar tudo no 
universo da minha consciência. O monólogo é concluído e 
surdo à resposta do outro, não o espera nem reconhece nele 
força decisiva. Passa sem o outro e por isso reifica, em cer-
ta medida, toda a realidade. Pretende ser a última palavra. 
Fecha o mundo representado e os homens representados 
(BAKHTIN, 1929/2013, p. 329, grifos do autor). 

Bakhtin (1979/2015, p. 36) afirma que “pode até 
ser intuitivamente convincente e compreensível que o 
mundo inteiro se aloje na minha consciência”, como no 
solipsismo, mas “em termos intuitivos seria totalmente 
incompreensível alojar o mundo inteiro e a mim mesmo 
na consciência do outro”. Se eu posso supor que o mundo 
fora de mim é apenas uma ideia na minha mente, o outro 
também pode supor a mesma coisa sobre o mundo que 
lhe é exterior, o que inclui a mim. Entretanto, eu estou 
certo de que existo concretamente – porque penso e te-
nho uma consciência própria –, e não posso concordar 
que eu seja apenas uma ideia na mente do outro. A lógica 
não sustenta o eu solipsista. A noção de Bakhtin, portan-
to, vai de encontro à do Self cartesiano e coincide com a 
de Rimbaud, como veremos a seguir. 

O idealismo é um vivenciamento de si mesmo, das 
próprias ideias: “o idealismo torna intuitivamente con-
vincente o vivenciamento de mim mesmo e não o viven-
ciamento do outro; o realismo e o materialismo é que 
tornam mais convincente o vivenciamento do outro” 
(BAKHTIN, 1979/2015, p. 36). Percebo, aqui, a proxi-
midade das palavras de Bakhtin com o desejo de Rim-
baud (1871/2009a) de perseguir uma poesia objetiva, e 
não subjetiva – isto é, como expressão de um vivencia-
mento do outro, e não das próprias ideias. O eu não é uma 
entidade fixa, que pertence só a mim. O eu é móvel, um 
lugar que pode ser ocupado pelo outro. Uma metáfora: a 
brincadeira do “passa-anel”: numa hora, o eu está comi-
go; noutra hora, passo o eu e ele está com o outro. As-
sim traduzimos o Eu é um outro rimbaudiano em termos 
bakhtinianos: “O eu se esconde no outro e nos outros, 
quer ser apenas outro para os outros, entrar até o fim no 
mundo dos outros como outro, livrar-se do fardo de eu 
único (eu-para-si) no mundo” (BAKHTIN, 1979/2015, 
p. 383, grifos do autor).

A partir de reflexões que se apropriaram da filoso-
fia de Bakthin, o construtivismo semiótico-cultural em 
psicologia compreende o Self como multivocal, isto é, 
povoado pelas vozes de outros sujeitos, em constante di-
álogo (cf. GUIMARÃES, 2013). Essa noção bakhtiniana 
também contribuiu para a elaboração contemporânea da 



6                                                         Fractal, Rev. Psicol., v. 33 – n. 1, p. 2-11, 2021

Maria Eloisa do Amaral Leão; Danilo Silva Guimarães

Teoria do Self Dialógico, de Hermans. Sobre o cogito 
cartesiano, diz Hermans (2001, p 249): “A concepção 
cartesiana do Self é tradicionalmente formulada nos ter-
mos da expressão ‘Eu penso’. Esta expressão pressupõe 
que há um eu centralizado responsável pelos passos no 
raciocínio ou no pensamento” (tradução nossa). Hermans 
(2001, p. 250) enfatiza que o Self dialógico “é social, não 
no sentido de que um indivíduo autocontido entra em 
interações sociais com outras pessoas externas,1 mas no 
sentido de que outras pessoas ocupam posições num Self 
multivocal” (tradução nossa). 

Pela leitura das Cartas do Vidente (RIMBAUD, 
1871/2009a, 1871/2009b), observamos o comprometi-
mento histórico e social de Rimbaud vinculado à reali-
dade da vida, que antecipa muito das noções dialógicas 
discutidas acima. Rimbaud explicita as tríades eu-para-
-mim, eu-para-o-outro e outro-para-mim em seu proces-
so estético e poético. As considerações acima, articuladas 
à filosofia de Bakhtin, convergem com a posição poética 
de Rimbaud, contrária aos pressupostos cartesianos a res-
peito do Self. Essa convergência se expressa nos enun-
ciados das Cartas do Vidente que discutiremos a seguir.

Polifonia de vozes nas Cartas do Vidente

Agora eu me encrapulo o mais possível. Por quê? Quero 
ser poeta, e trabalho para me tornar Vidente.... Trata-se de 
chegar ao desconhecido pelo desregramento de todos os 
sentidos. Os sofrimentos são enormes, mas é preciso ser 
forte, ter nascido poeta, e eu me reconheci poeta. Não é 
de fato culpa minha. É falso dizer: Eu penso: devíamos di-
zer pensam-me. – Perdão pelo jogo de palavras. Eu é um 
outro. Tanto pior para a madeira que se descobre violino, 
e ao Diabo os inconscientes que chicaneiam sobre o que 
ignoram por completo! [Carta a George Izambard, Charle-
ville, 13 de maio de 1871] (RIMBAUD, 1871/2009a, p. 35, 
grifos do autor, ênfase nossa)

A seguir, apresentamos alguns enunciados de Rim-
baud que dialogam responsivamente com enunciados de 
interlocutores diretos e indiretos, explícitos e ocultos, 
num discurso construído como réplica a um passado e 
visando a um futuro. O discurso de Rimbaud está prenhe 
de respostas, principalmente a Descartes e a Platão, que 
funcionam como interlocutores ocultos de suas críticas. 
•	Voz de Rimbaud sobre si mesmo: “O primeiro estu-

do de quem aspira a ser poeta é o conhecimento total 
de si mesmo; buscar sua alma, inspecioná-la, expe-
rimentá-la, conhecê-la” (Carta a Demeny); “eu me 
reconheci poeta. Não é de fato culpa minha” (Carta a 
Izambard, RIMBAUD, 1871/2009a). 

•	Voz de Descartes (1641/2004): “penso, logo existo”; 
o eu solipsista. Réplica de Rimbaud: “Eu é um outro”. 
O embate de Rimbaud com a voz de Descartes torna-
-se ainda mais claro quando ele faz esta afirmativa: “É 
falso dizer: Eu penso. Devíamos dizer: Pensam-me”. 
Obviamente, ele está sendo responsivo à famosa no-

1 Para a Teoria do Self Dialógico, outras pessoas podem ser externas ou 
internas, uma vez que os outros experienciados pelo Self no campo 
social são internalizados como posições do Self, constituído por uma 
multiplicidade de posições em que as pessoas internalizadas negociam 
sentidos num processo de diálogo interno sobre as experiências vivi-
das com as pessoas externas.

ção de Descartes do cogito ergo sum (“penso, logo 
existo”). Ao refutar o cogito, noção fundante do pen-
samento racionalista que institui o eu transcendente, 
solipsista, individualista, autocentrado e ensimesma-
do, Rimbaud opõe-se ao pensamento iluminista mo-
derno do mundo-como-representação como forma 
privada e não pública. O mundo das ideias como re-
flexão de um mundo distante, subjetivado e não expe-
rienciado nas relações diretas com o outro. Rimbaud 
diz que não se fez poeta: “foi feito”.

•	Voz de Platão: No Livro X de “A República”, Platão 
(2002, p. 47; 59) propõe o banimento dos poetas da 
sua cidade idealizada, por considerá-los imitadores 
que não alcançam a verdade e por estarem voltados 
à parte irascível e irracional da alma. Platão (2002, 
p. 59; 61) afirma que a poesia pode “danificar até os 
homens moderados” e provoca os “apetites sexuais, 
a cólera e todas as paixões dolorosas e aprazíveis da 
alma”. Réplica de Rimbaud: “A arte eterna terá suas 
funções, já que os poetas serão cidadãos”; “[o poe-
ta] responde pela humanidade e até pelos animais”, 
“ele seria verdadeiramente um multiplicador do pro-
gresso” (RIMBAUD, 1871/2009b, p. 40). Anos mais 
tarde, o poeta Ezra Pound (1989, p. 77) diria que “os 
artistas são as antenas da raça”. 

•	Voz de Baudelaire: o primeiro vidente, rei dos poetas, 
“um verdadeiro Deus” para Rimbaud. Contudo, “viveu 
num meio por demais artístico e sua forma, tão elogia-
da, é de fato mesquinha: as invenções do ignoto reque-
rem formas novas” (RIMBAUD, 1871/2009b, p. 42). 

•	Vozes dos poetas franceses: o eu lírico. Réplica de 
Rimbaud: “Se os velhos imbecis tivessem descoberto 
algo mais que a falsa significação do Eu, não tería-
mos de varrer esses milhões de esqueletos que, des-
de um tempo infinito, vêm acumulando os produtos 
de sua inteligência caolha, arvorados em autores!” 
(RIMBAUD, 1871/2009b, p. 38); “quantos egoís-
tas se proclamam autores; há muitos outros que se 
atribuem seu progresso intelectual!” (RIMBAUD, 
1871/2009b, p. 39).

•	Voz de George Izambard: a poesia subjetiva. Réplica de 
Rimbaud: “No fundo, o que vê em seu princípio é ape-
nas poesia subjetiva. ... Um dia, espero... hei de ver em 
seu princípio a poesia objetiva.... O senhor não é Ensi-
nante para mim” (RIMBAUD, 1871/2009a, p. 34). 

•	Vozes da Comuna de Paris: “Serei um trabalhador: 
é a ideia que me retém, quando as cóleras loucas me 
empurram para a batalha de Paris, – onde tantos tra-
balhadores morrem ainda enquanto eu lhe escrevo!” 
(RIMBAUD, 1871/2009a, p. 35)
Na Figura 1, expressamos os encontros afetivos de 

Rimbaud com pessoas importantes que, em seu caminhar 
errante, influenciaram a sua vida e obra literária, cons-
tituindo o seu Self múltiplo. Indicamos as várias vozes 
habitando o Self múltiplo de Rimbaud nas suas relações 
intra e interpessoais. Seu discurso é constituído a partir 
dos discursos anteriores de outros, destinatários diretos 
ou indiretos de sua fala. Estes discursos são endereçados 



Fractal, Rev. Psicol., v. 33 – n. 1, p. 2-11, 2021                                                         7

Perspectiva poética da alteridade: diálogos entre Rimbaud e Bakhtin

aos destinatários das cartas, mas, ao mesmo tempo, são 
diálogos com interlocutores subentendidos e voltam-se 
para o próprio Rimbaud. Sobre a noção de endereçamen-
to da expressão, Bakhtin (1929/2013, p. 132) diz: “A 
cada palavra da enunciação que estamos em processo de 
compreender, fazemos corresponder uma série de pala-
vras nossas, formando uma réplica”. 

O discurso de Rimbaud revela uma polifonia vocal 
com as vozes de interlocutores do presente ou do pas-
sado em tom de crítica e de contrariedade com seus in-
terlocutores. Suas relações dialógicas o levam a assumir 
posições, concordar ou discordar, fazer escolhas, com-
partilhar, confrontar. Predominam, contudo, posiciona-
mentos de desacordo ou discordância e de ruptura com 
a sociedade de sua época, que apontam para a sua difícil 
convivência com os outros. 

Figura 1- Polifonia de vozes em Rimbaud.

Fonte: Elaboração da autora Maria Eloisa do Amaral Leão (2016).

Como um visionário, Rimbaud prenuncia, na primei-
ra Carta do Vidente, a existência do Self múltiplo e social 
em contraste com o Self único e individual ao expressar, 
com a sua fórmula radical da alteridade “Eu é um outro”, 
a condição existencial do Self preenchido pela alteridade. 
A vida e o mundo estão em diálogo constante com a al-
teridade e suas múltiplas vozes. O Self múltiplo do poeta 
visionário Rimbaud, em seu caminhar errante, expressa-
-se com um discurso que atravessa o outro, em oposição 
a outro discurso. É um diálogo intrapessoal, ao mesmo 
tempo em que endereçado a seus interlocutores, os des-
tinatários de suas cartas. Rimbaud não situa os outros na 
posição de mero objeto externo à sua consciência, mas 
outorga-lhes a condição de sujeitos ativos, que o consti-

tuem. Ao mesmo tempo, pressupõe a multiplicidade des-
se “eu”, já que o outro a ocupar a posição do “eu” pode 
ser mais de um: pode ser vários outros. 

Na segunda Carta do Vidente, observamos o tenso 
dialogismo de Rimbaud com seus outros, expresso por 
meio de uma “polêmica velada” com dois interlocutores 
que estão ocultos no seu discurso responsivo: Descartes 
e Platão. A polêmica velada é um conceito que foi assim 
explicado por Bakhtin (1929/2013, p. 224):

Na polêmica velada, o discurso do autor está orientado para 
o seu objeto, como qualquer outro discurso; neste caso, po-
rém, qualquer afirmação sobre o objeto é construída de ma-
neira que, além de resguardar seu próprio sentido objetivo, 
ela possa atacar polemicamente o discurso do outro sobre 
o mesmo assunto e a afirmação do outro sobre o mesmo 
objeto. Orientado para o seu objeto, o discurso se choca no 
próprio objeto com o discurso do outro. Este último não se 
reproduz, é apenas subentendido.... na polêmica velada o 
discurso do outro é repelido e essa repelência não é menos 
relevante que o próprio objeto que se discute e determina 
o discurso do autor. Isso muda radicalmente a semântica 
da palavra: ao lado do sentido concreto surge um segundo 
sentido – a orientação centrada no discurso do outro.

A noção de Bakhtin permite perceber que o discurso 
de Rimbaud na Carta do Vidente era orientado para o 
outro como réplica dialógica, repelindo enunciados de 
Descartes acerca do eu, e de Platão acerca da poesia. No 
entanto, a Carta não se resume à polêmica velada com 
esses dois interlocutores ocultos. Há, também, muita po-
lêmica direta: com Hugo (“cabeçudo demais”), Racine 
(“Divino Tolo”), Musset (“catorze vezes execrável para 
nós”), Lamartine (“estrangulado pela forma envelheci-
da”), entre outros poetas e escritores franceses.

Coautoria e responsabilidade/comprometimento
Marková (2003, p. 10) afirma que “Bakhtin insistiu 

que o eu pode ter consciência de si mesmo e tornar-se ele 
mesmo somente através do reconhecimento de si mesmo 
para o outro, através do outro e com a ajuda do outro” 
(tradução nossa). De acordo com a autora, o mundo é 
proliferado de outros que nos constituem não apenas em 
nossa intersubjetividade; ao contrário, existe um diálogo 
assimétrico entre coautores, cheio de tensões e pulsações. 
O diálogo entre os diferentes; não a mera diferença que 
instiga a um diálogo, este com comprometimento vincu-
lado a transformações não somente relativas à linguagem 
verbal. Os sentidos aflorados; não só o que é visível, 
mas o que é invisível, o que não se pode ver, mas apenas 
sentir. Outras formas de ser afetado. Uma dialogicida-
de sinestésica que não se restringe somente à fala. “Essa 
língua será de alma para alma, reunindo tudo, perfumes, 
seres, sons” (RIMBAUD, 1871/2009b, p. 40). 

A relação dialógica com o outro para além do texto e 
daquilo que é verbalizado, segundo Bakhtin (1929/2013, p. 
329), é a finalidade da linguagem, pois a vida é dialógica: 

Natureza dialógica da consciência, natureza dialógica da 
própria vida humana. A única forma adequada de expressão 
verbal da autêntica vida do homem é o diálogo inconcluso. 
A vida é dialógica por natureza. Viver significa participar 



8                                                         Fractal, Rev. Psicol., v. 33 – n. 1, p. 2-11, 2021

Maria Eloisa do Amaral Leão; Danilo Silva Guimarães

do diálogo: interrogar, ouvir, responder, concordar etc. Nes-
se diálogo, o homem participa inteiro e com toda a vida: 
com os olhos, os lábios, as mãos, a alma, o espírito, todo o 
corpo, os atos. Aplica-se totalmente na palavra, e essa pala-
vra entra no tecido dialógico da vida humana, no simpósio 
universal (grifos do autor).

Bakhtin diz que o diálogo é coautoria e não inter-
subjetividade, justamente por exigir do outro uma co-
autoria num ato que produz um movimento, uma ação 
de comprometimento. A perda de comprometimento das 
palavras de um pode resultar na perda da identidade e da 
autenticidade do autor. Dialogicidade implica contrato: 
responsividade e responsabilidade. A arte dialoga com o 
outro, num comprometimento histórico e cultural e não 
alheio ao outro, mas em coautoria com o outro. A esse 
respeito, Sobral (2014, p. 24) enfatizou que “O Círculo 
[de Bakhtin] destaca o sujeito não como um fantoche das 
relações sociais, mas como um agente, um organizador 
de discursos, responsável por seus atos e responsivo ao 
outro”. O homem não deve se dissociar do outro, de sua 
cultura e da cultura do outro, da sua história e da histó-
ria do outro, porque somos coautores. Conforme enfatiza 
Marková (2003, p. 256):

Os humanos fazem o mundo em termos de outros, e a 
existência inteira do self é orientada para a linguagem dos 
outros e para o mundo dos outros. Iniciamos a vida ao 
aprender as palavras dos outros, o mundo multifacetado de 
outros torna-se parte da nossa própria consciência e todos 
os aspectos da cultura preenchem a nossa própria vida e 
orientam a nossa existência para os outros. Mas viver no 
mundo dos outros é expresso por Bakhtin como coautoria 
em vez de intersubjetividade (tradução nossa). 

Nas Cartas do Vidente, o discurso de Rimbaud está em 
consonância com algumas vozes e em dissonância com ou-
tras em torno de questões poéticas, sociais e históricas. Os 
conflitos constituintes desse discurso explicitam qualidades 
do Self polifônico de Rimbaud. O diálogo que ele mantém 
com as vozes internas de seus outros é uma responsividade 
ativa. Como agente organizador de um discurso, Rimbaud 
era responsivo ao outro e responsável por seus atos. 

A relação dialógica sujeito-sujeito entre Rimbaud e 
seus interlocutores é cheia de conflitos para ambas as 
partes. Esse aspecto nos faz observar que as relações dia-
lógicas são recheadas de discursos de oposição, e que o 
diálogo com o estranhamento do outro requer a disponi-
bilidade para o envolvimento do outro que é diferente. 
Essas relações, embora possam ser de embate, criam um 
processo de amadurecimento resultante da ampliação de 
nossa capacidade de abrigar o que nos excede. 

Estabelecer uma discussão sobre a pertinência da noção filo-
sófica de alteridade, para aprofundar a compreensão das re-
lações Eu-Outro, implica necessariamente enfocar a dispo-
nibilidade de alguém para o envolvimento com o diferente 
dele mesmo (um outro), o que caracteriza a relação com a al-
teridade. Contudo, esse envolvimento é sempre um processo 
cheio de tensões, não somente por causa das diferenças usu-
ais que o Eu e o outro percebem entre si, mas principalmente 
por causa da impossibilidade, para eles, de conceber e aces-
sar plenamente “o outro diferente” nessa relação (SIMÃO, 

2007, p. 12, grifos da autora, tradução nossa).

Na relação dialógica, não é necessária a presença fí-
sica do outro. O diálogo não se finaliza no momento em 
que se encerra o acontecimento discursivo: ele continua 
nos Selves internos dos interlocutores. O diálogo deve 
contemplar o “excedente do diálogo” já ocorrido entre 
os interlocutores. Além disso, nem toda situação discur-
siva pode ser considerada uma relação dialógica. Simão 
(2004, p. 31), nesta perspectiva, diz que: 

[...] a relação dialógica não ocorre necessariamente em todo 
acontecimento de diálogo no qual a figura de um outro es-
teja presente. De fato, como alerta Valsiner (1997, 1998), 
nem todo diálogo ocorre segundo uma relação dialógica. 
Se, de partida, pensar a construção de conhecimento como 
processo que se dá em uma relação dialógica requer a con-
sideração do papel que a figura do outro aí desempenha, a 
perspectiva dialógica nos leva, contudo, para mais adiante. 
Trata-se justamente de buscar no diálogo o que está para 
além dele, isto é, se e como se dá aí a diferenciação simbó-
lica eu-outro (grifo da autora).

Um diálogo atual entre interlocutores está sempre 
marcado pelos discursos anteriores a ele, além dos dis-
cursos que surgem na ocasião. Estas marcas reverberam 
nos Selves dos interlocutores e, talvez, em outras ocasi-
ões, este mesmo diálogo continue a se desenvolver. O di-
álogo pode continuar reverberando devido à importância 
do que foi dito e do que ele ressignifica tanto para um 
como para outro interlocutor. 

Assim, a compreensão dialógica do significado da intera-
ção verbal envolve a consideração dos motivos, explícitos 
ou não, conscientes ou não, das falas, como subsídio para 
a compreensão interpretativa de para onde os interlocutores 
foram e/ou poderiam ter ido (potencialmente) com suas fa-
las na construção das relações eu-eu e eu-outro. Dessa for-
ma, o significado do diálogo não se resume, nem se identifi-
ca por equivalência, ao significado do conteúdo da conversa 
que venha a ser acordado, consensuado, dissensuado ou 
concluído, mas toca antes às ressignificações que os atores 
fazem de si mesmos e do outro no processo de chegar até aí 
ou de não ter chegado. Em síntese, o significado do diálogo 
que conta para a construção e reconstrução da relação eu-
-mundo está para além daquilo que foi dito e entendido no 
âmbito individual ou nos limites do próprio acontecimento 
do diálogo: ele é supra-individual (Bakhtin, 1981; Engel-
mann, 1983; Holquist, 1990) e implica relações espaço-tem-
porais que estão para além do aqui e agora (Bakhtin, 1981; 
Holquist, 1990) (SIMÃO, 2004, p. 32-33, grifos da autora).

Quando pensamos em como o outro nos afeta, não 
podemos mais ter a certeza se somos um ou o outro. É 
como se fôssemos desconhecidos para nós mesmos. Esse 
outro que está fora de nós e que, a partir do nosso con-
tato com ele, passa a fazer parte do nosso Self, integrará 
mais um outro a nós, que não conhecemos a princípio. 
Esses apontamentos explicitam os perigos e as vantagens 
de vivermos em uma situação na qual nunca podemos 
ter certeza de quem somos. Ou melhor, somos uma exis-
tência cambiante de estabilidades provisórias e sujeitas a 
contínuas rupturas na relação com as diferenças dos ou-
tros, que geram diferenças em nós.



Fractal, Rev. Psicol., v. 33 – n. 1, p. 2-11, 2021                                                         9

Perspectiva poética da alteridade: diálogos entre Rimbaud e Bakhtin

Considerações finais
A psicologia cultural, em sua vertente semiótico-

-construtivista, tem produzido reflexões a respeito das 
relações de alteridade, evidenciando que o contato com 
aquilo do outro que nos excede é gerador de tensões in-
quietantes (cf. SIMÃO, 2003, 2004, 2016). Algo que o 
“eu” não visava causa uma inquietação, um transtorno, 
provocado por um outro que não era previsto ou espera-
do. Diluem-se nomes, sujeitos, representações, axiomas 
cristalizados por influências externas e internas, prisio-
nais, anteriores ao contato com o outro diferente, que, por 
sua vez, ocasiona tensões desestabilizantes, ambíguas, 
com formas distintas das anteriores. Há uma desestabili-
zação possivelmente formativa do Self a partir de encon-
tros/acontecimentos dialógicos. 

Uma vez que a relação dialógica que inclui a alterida-
de não é fácil de ser delimitada de uma forma coerente e 
clara, buscamos desenvolvê-la tecendo um sentido poéti-
co (Figura 2) que pudesse traduzi-la, para chegar próximo 
a um entendimento, se não lógico, ao menos imagético e 
perceptivo do que significa para nós a relação eu-outro:

A Figura 2 apresenta apenas parte do processo relacio-
nal entre o eu e o outro. Na relação com o outro, o “eu” se 
entrelaça, perde seus contornos originais, podendo, com 
isso, também criar novos contornos que já não o definem 
mais como o “eu” que era antes. Por um lado, a estranheza 
do outro pode inibir, intimidar, coagir e reprimir o “eu”; 
por outro lado, o encontro com ela pode gerar crescimento; 
um conhecimento a ser acrescentado e assimilado, que um 
poderia oferecer ao outro na construção de uma parceria 
como possibilidade de desenvolvimento. Notamos, por-
tanto, que, nas relações de alteridade, algo de si sempre 
permanece, ao mesmo tempo em que ocorrem mudanças 
que permitem constituir uma subjetividade afetada pelas 
interlocuções, verbais ou não verbais. O “eu” se transfor-
ma, mas não se funde ao outro. Sobre esta questão, Bakh-
tin (1979/2015, p. 80) fez um importante questionamento:

O que enriqueceria o acontecimento se eu me fundisse com 
outra pessoa, se de dois passássemos a um? Que vantagem 
teria eu se o outro se fundisse comigo? Ele veria e saberia 
apenas o que eu vejo e sei, ele somente reproduziria em si 
mesmo o impasse de minha vida; é bom que ele permaneça 
fora de mim, porque dessa sua posição ele pode ver e sa-

ber o que eu não vejo nem sei a partir 
da minha posição, e pode enriquecer 
substancialmente o acontecimento de 
minha vida (grifos do autor).

A relação dialógica com o ou-
tro é sempre um encontro de troca 
e de experiência. O eu absorve, 
sorve o que o outro oferece. O Self  
“digere” o outro, engole-o. Na de-
glutição do outro, como um antro-
pófago, o “eu” se expande e cresce 
na sua subjetividade. Passam a 
surgir contornos novos, diferentes 
dos que havia anteriormente, até se 
dissiparem e o eu deixar de exis-
tir como era antes para se tornar 
um outro diferente, tecendo novas 
perspectivas de mundo. O eu não 
se funde ao outro, mas assimila-o, 
expande-se e, consequentemente, 
metamorfoseia-se, embora haja 
mudanças que podem ocorrer de 
forma violenta, sem respeito ou 
responsabilidade pelo outro, pro-
duzindo mais dor e sofrimento do 
que crescimento e expansão.
Para Bakhtin, não há comunicação a 
menos que o self viva através da com-
preensão ativa do estranho, do Alter. O 
discurso dos outros e seus pensamen-
tos contêm estranheza, que o self tenta 
subjugar ao impor seu próprio signifi-
cado sobre o outro, ou apropriar ao tor-
ná-lo parte de seus próprios pensamen-
tos e discursos. A luta constante entre a 
estranheza dos pensamentos dos outros 
torna a comunicação significativa e 

Figura 2. Imagem do eu-outro imbricado, tocado, afetado, transbordado por um outro corpo.

Fonte: Elaboração da autora Maria Eloisa do Amaral Leão (2016).



10                                                         Fractal, Rev. Psicol., v. 33 – n. 1, p. 2-11, 2021

Maria Eloisa do Amaral Leão; Danilo Silva Guimarães

essencial à condição humana (MARKOVÁ, 2003, p. 257, 
grifos da autora, tradução nossa).

Figura 3. Eu antropofágico: ampliado, volumoso e expandido na relação eu-outro.

Fonte: Elaboração da autora Maria Eloisa do Amaral Leão (2016).

A Figura 3 busca explicitar o processo em que o eu 
e o outro, ao se imbricarem, não permanecem fundidos, 
mas são transformados numa mútua relação antropo-
fágica. O “eu” se expande, suas linhas tornam-se mais 
delineadas e é possível ver a diferença em relação ao pri-
meiro desenho. Nesta figura, que expressa nossa presente 
compreensão a respeito da alteridade e dialogicidade no 
Self, há uma diferença de volume e da amplitude do eu e 
do outro, indicando o sentido ético da relação dialógica 
que envolve responsabilidade/comprometimento: uma 
relação expansiva, de crescimento mútuo, tornando o eu 
e o outro mais fortes e independentes.

O enunciado “Eu é um outro” expressa a recusa de 
Rimbaud em aceitar a noção de um Self autocontido, um 
Self narcísico que só enxerga o reflexo dele mesmo no 
mundo. Essa condição existencial de ser outro, presente ao 
mesmo tempo em que se é si-mesmo, é expressa também 
em um dos mais célebres poemas de Rimbaud (1871/1995, 
p. 206-207): o “Barco Ébrio” [Le Bateau Ivre]: 	

.... Ora eu, barco perdido entre as comas das ansas,

Jogado por tufões no éter de aves ausentes,

Sem ter um Monitor ou veleiro das Hansas

Que pescasse a carcaça, ébria de água, à corrente...

Em um comentário sobre o poema, Barroso (1995, p. 
347) afirma que “Estamos num barco doido, embriagado 
de infinito, navegando ao léu ‘para chegar ao Insabido’. 
E o barco é o ‘Eu’, Rimbaud, ou seja: a Poesia”, sem-

pre endereçada a uma figura da alteridade. Assim como 
a madeira não se faz violino, nem o cobre se faz clarim, 
Rimbaud nos convoca a pensar a questão da alteridade 
como uma dança entre dois corpos que interrelacionam 
seus Selves, tornando-os múltiplos e fortalecidos. 

Informações sobre os autores:

Maria Eloisa do Amaral Leão
  https://orcid.org/0000-0002-4846-351X
  http://lattes.cnpq.br/1470411364295186 

Bacharel em Direito pela Universidade da Amazônia (UNAMA) 
e mestre em Psicologia pela Universidade de São Paulo (USP). É 
co-autora, juntamente com o Prof. Dr. Danilo Guimarães, do artigo 
“Rimbauding Worlds: Creation of Deranging Senses”, incluído no 
livro Poetry and imagined worlds (2017). Desenvolveu carreira 
profissional como cantora lírica (mezzosoprano), atuando em 
óperas, operetas, recitais, concertos, shows e outros espetáculos. 
Trabalhou no Coro da Osesp – Orquestra Sinfônica do Estado 
de São Paulo (antigo Coral Sinfônico do Estado de São Paulo) e, 
como convidada, no Coral Paulistano do Theatro Municipal de São 
Paulo. Atriz e performer, foi uma das fundadoras do grupo de teatro 
Trompas de Phalópio, de Belém do Pará. 

Danilo Silva Guimarães
  https://orcid.org/0000-0002-0583-2979
  http://lattes.cnpq.br/9266781984642215 

Bacharel e psicólogo (2005), mestre (2008) e doutor (2010) pelo 
Instituto de Psicologia da Universidade de São Paulo (IPUSP, 
com período sanduíche na Clark University, EUA). É Livre-
Docente (2017), na área de História e Filosofia da Psicologia, pelo 
Departamento de Psicologia Experimental do IPUSP, onde exerce 
atividades de docência e pesquisa (graduação e pós-graduação), 
em regime de dedicação exclusiva. Desenvolve e orienta pesquisas 
na área de Problemas Teóricos e Metodológicos da Pesquisa 
Picológica: construtivismo semiótico-cultural, com ênfase em 
psicologia indígena. É assessor de agência de fomento à pesquisa 
e faz parte de conselhos editoriais de periódicos científicos 
nacionais e internacionais. Coordena o serviço Rede de Atenção à 
Pessoa Indígena - IPUSP/PSE (desde 2015), o Grupo de Trabalho 
Psicologia Dialógica, da ANPEPP (desde 2019) e o Programa de 
Pós-Graduação em Psicologia Experimental (desde 2020).

Contribuição dos autores:
Os autores colaboraram conjuntamente ao longo do processo, desde 
a elaboração até a revisão final do manuscrito. Ambos aprovaram o 
manuscrito final para publicação.

Como citar este artigo:

ABNT
LEÃO, Maria Eloisa do Amaral; GUIMARÃES, Danilo Silva. 
Perspectiva poética da alteridade: diálogos entre Rimbaud e 
Bakhtin. Fractal: Revista de Psicologia, Niterói, v. 33, n. 1, p. 2-11, 
jan./abr. 2021. https://doi.org/10.22409/1984-0292/v33i1/5693
APA
Leão, M. E. A., & Guimarães, D. S. (2021, Janeiro/Abril). 
Perspectiva poética da alteridade: diálogos entre Rimbaud e 
Bakhtin. Fractal: Revista de Psicologia, 33(1), 2-11. doi: https://
doi.org/10.22409/1984-0292/v33i1/5693

Copyright:
Copyright © 2021 Leão, M. E. A., & Guimarães, D. S. Este é um 
artigo em acesso aberto distribuído nos termos da Licença Creative 
Commons Atribuição que permite o uso irrestrito, a distribuição 
e reprodução em qualquer meio desde que o artigo original seja 
devidamente citado.

https://orcid.org/0000-0002-4846-351X
https://orcid.org/0000-0002-4846-351X
http://lattes.cnpq.br/1470411364295186
http://lattes.cnpq.br/1470411364295186
https://orcid.org/0000-0002-0583-2979
https://orcid.org/0000-0002-0583-2979
http://lattes.cnpq.br/9266781984642215
http://lattes.cnpq.br/9266781984642215
https://doi.org/10.22409/1984-0292/v33i1/5693
https://doi.org/10.22409/1984-0292/v33i1/5693
https://doi.org/10.22409/1984-0292/v33i1/5693


Fractal, Rev. Psicol., v. 33 – n. 1, p. 2-11, 2021                                                         11

Perspectiva poética da alteridade: diálogos entre Rimbaud e Bakhtin

Copyright © 2021 Leão, M. E. A., & Guimarães, D. S. This is an 
Open Access article distributed under the terms of the Creative 
Commons Attribution License, which permits unrestricted use, 
distribution, and reproduction in any medium, provided the original 
article is properly cited.

Referências
BAKHTIN, Mikhail. Problemas da poética de Dostoiévski 
(1929). Tradução de Paulo Bezerra. 5. ed. Rio de Janeiro: 
Forense Universitária, 2013.

BAKHTIN, Mikhail. Estética da criação verbal (1979). 
Tradução de Paulo Bezerra. 6. ed. São Paulo: Martins Fontes, 
2015.

BALDWIN, James Mark. Genetic theory of reality. New York: 
The Knickerbocker Press, 1915. Disponível em: https://archive.
org/details/genetictheoryofr00baldrich. Acesso em: 12 out. 
2016.

BARONIAN, Jean-Baptiste. Rimbaud (2009). Tradução de 
Joana Canêdo. Porto Alegre: L&PM, 2011.

BARROSO, Ivo. Arthur Rimbaud: poesia completa. 2. ed. Rio 
de Janeiro: Topbooks, 1995.

BARROSO, Ivo. Arthur Rimbaud: correspondência. Rio de 
Janeiro: Topbooks, 2009.

BERNARD, Suzanne. Ouvres de Rimbaud. Paris: Garnier, 1960.

BOESCH, Ernest. Symbolic action theory and cultural 
psychology. New York: Springer, 1991.

DESCARTES, René. Meditações sobre filosofia primeira 
(1641). Tradução de Fausto Castilho. Campinas, SP: Unicamp, 
2004. Disponível em: https://marcosfabionuva.files.wordpress.
com/2011/08/meditac3a7c3b5es-sobre-a-filosofia-primeira.
pdf. Acesso em 04 fev. 2021.

FOWLIE, Wallace. Rimbaud e Jim Morrison: os poetas 
rebeldes. Tradução de Alexandre Feitosa Rosas. Rio de Janeiro: 
Elsevier, 2005.

GADAMER, Hans-Georg. Mito e Razão (1954). In: ______. 
Hermenêutica da obra de arte. Tradução de Marco Antonio 
Casanova. São Paulo: Martins Fontes, 2010a. p. 57-64.

GADAMER, Hans-Georg. Filosofia e Poesia (1977). In: 
______. Hermenêutica da obra de arte. Tradução de Marco 
Antonio Casanova. São Paulo: Martins Fontes, 2010b. p. 81-90.

GADAMER, Hans-Georg. Mito e Logos (1981). In: ______. 
Hermenêutica da Obra de Arte. Tradução de Marco Antonio 
Casanova. São Paulo: Martins Fontes, 2010c. p. 65-68.

GUIMARÃES, Danilo Silva. Self and dialogical multiplication. 
Interacções, v. 9, n. 24, p. 214-242, 2013. https://doi.
org/10.25755/int.2843 

GUIMARÃES, Danilo Silva; SIMÃO, Lívia Mathias. 
Intersubjetividade e desejo nas relações sociais: o caso dos 
jogos de representação de papéis. Interacções, v. 7, p. 30-54, 
2007. https://doi.org/10.25755/int.344 

GUIMARÃES, Danilo Silva; SIMÃO, Lívia Mathias Simão. 
A negociação intersubjetiva de significados em jogos de 
interpretação de papéis. Psicologia: Teoria e Pesquisa, Brasília, 
v. 24, n. 4, p. 433-439, 2008. https://doi.org/10.1590/S0102-
37722008000400006  

HERMANS, Hubert J. M. The dialogical self: toward a 
theory of personal and cultural positioning. Culture & 
Psychology, v. 7, n. 3, p. 243-281, sept. 2001. https://doi.
org/10.1177/1354067X0173001 

LEÃO, Maria Eloisa do Amaral. Alteridade, desrazão e 
futuridade na experiência da criação artística: iluminações 
poéticas para a Psicologia Cultural a partir de Rimbaud. 2016. 
Dissertação (Mestrado em Psicologia Experimental)_Programa 
de Pós-Graduação em Psicologia da Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 2016. https://doi.org/10.11606/D.47.2016.
tde-07102016-174002 

MARKOVÁ, Ivana. Constitution of the self: intersubjectivity 
and dialogicality. Culture & Psychology, v. 9, n. 3, p. 249-259, 
sept. 2003. https://doi.org/10.1177/1354067X030093006  

PLATÃO. A República: livro X. Tradução de Daniel 
Rossi Nunes Lopes. Campinas, SP: [s.n.], 2002. p. 31-91. 
Disponível em: http://repositorio.unicamp.br/jspui/bitstream/
REPOSIP/268982/1/Lopes_DanielRossiNunes_M.pdf. Acesso 
em: 4 fev. 2021.

POUND, Ezra. ABC da literatura. Tradução de Augusto de 
Campos e José Paulo Paes. São Paulo: Cultrix, 1989.

RIMBAUD, Arthur. Poesia completa. Tradução de Ivo Barroso. 
Rio de Janeiro: Topbooks, 1995.

RIMBAUD, Arthur. Uma Estadia no Inferno (1873). In: ______. 
Prosa poétia. Tradução, prefácio e notas de Ivo Barroso. 2. ed. 
rev. Rio de Janeiro: Topbooks, 2007a. p. 119-192.

RIMBAUD, Arthur. Iluminações (1886). In: ______. Prosa 
poétia. Tradução, prefácio e notas de Ivo Barroso. 2. ed. revista. 
Rio de Janeiro: Topbooks, 2007b. p. 195-303.

RIMBAUD, Arthur. Carta a Georges Izambard (1871). In: 
______. Correspondência. Tradução, notas e comentários de 
Ivo Barroso. Rio de Janeiro: Topbooks, 2009a. p. 34-36.

RIMBAUD, Arthur. Carta a Paul Demeny (1871). In: ______. 
Correspondência. Tradução, notas e comentários de Ivo 
Barroso. Rio de Janeiro: Topbooks, 2009b. p. 37-43.

SIMÃO, Lívia Mathias. Beside Rupture-Disquiet; Beyond the 
Other-Alterity. Culture & Psychology, Londres, v. 9, n. 4, p. 
449-459, 2003. https://doi.org/10.1177%2F1354067X0394007 

SIMÃO, Lívia Mathias. Alteridade no diálogo e construção do 
conhecimento. In: MARTÍNEZ, Albertina Mitjans; SIMÃO, 
Lívia Mathias (Org.). O outro no desenvolvimento humano: 
diálogos para a pesquisa e a prática profissional em psicologia. 
São Paulo: Pioneira Thomson Learning, 2004. p. 29-39.

SIMÃO, Lívia Mathias. Bildung, culture and self: a possible 
dialogue with Gadamer, Boesch and Valsiner. Theory 
& Psychology, v. 15, n. 4, p. 549-574, 2005. https://doi.
org/10.1177%2F0959354305054751 

SIMÃO, Lívia Mathias. Why “otherness” in the research 
domain of semiotic-cultural constructivism? In: SIMÃO, 
Lívia Mathias; VALSINER, Jaan (Ed.). Otherness in question: 
labyrinths of the self. Charlotte, NC: IAP, 2007. p. 11-35.

SIMÃO, Lívia Mathias. Ensaios dialógicos: compartilhamento 
e diferença nas relações eu-outro. São Paulo: Hucitec, 2010.

SIMÃO, Lívia Mathias. Culture as a moving symbolic border. 
Integrative Psychological & Behavioral Science, v. 50, p. 14-
28, 2016. https://doi.org/10.1007/s12124-015-9322-6 

SOBRAL, Adail. Ato/atividade e evento. In: BRAIT, Beth. 
(Org.). Bakhtin: conceitos-chave. 5. ed. São Paulo: Contexto, 
2014. p. 11-36.

WHITE, Edmund. Rimbaud: a vida dupla de um rebelde. 
Tradução de Marcos Bagno. São Paulo: Companhia das Letras, 
2010.

https://archive.org/details/genetictheoryofr00baldrich
https://archive.org/details/genetictheoryofr00baldrich
https://marcosfabionuva.files.wordpress.com/2011/08/meditac3a7c3b5es-sobre-a-filosofia-primeira.pdf
https://marcosfabionuva.files.wordpress.com/2011/08/meditac3a7c3b5es-sobre-a-filosofia-primeira.pdf
https://marcosfabionuva.files.wordpress.com/2011/08/meditac3a7c3b5es-sobre-a-filosofia-primeira.pdf
https://doi.org/10.25755/int.2843
https://doi.org/10.25755/int.2843
https://doi.org/10.25755/int.344
https://doi.org/10.1590/S0102-37722008000400006
https://doi.org/10.1590/S0102-37722008000400006
https://doi.org/10.1177/1354067X0173001
https://doi.org/10.1177/1354067X0173001
https://doi.org/10.11606/D.47.2016.tde-07102016-174002
https://doi.org/10.11606/D.47.2016.tde-07102016-174002
https://doi.org/10.1177/1354067X030093006
http://repositorio.unicamp.br/jspui/bitstream/REPOSIP/268982/1/Lopes_DanielRossiNunes_M.pdf
http://repositorio.unicamp.br/jspui/bitstream/REPOSIP/268982/1/Lopes_DanielRossiNunes_M.pdf
https://doi.org/10.1177%2F1354067X0394007
https://doi.org/10.1177%2F0959354305054751
https://doi.org/10.1177%2F0959354305054751
https://doi.org/10.1007/s12124-015-9322-6

	_Hlk63373775
	_Hlk63373418
	_Hlk63863825



