
Brazilian Journal of Health Review 
ISSN: 2595-6825 

1 

  

 

Brazilian Journal of Health Review, Curitiba, v. 8, n. 1, p. 01-13, jan./feb., 2025 

 

O impasse entre o sujeito da psicanálise e o projeto naturalista em saúde 

mental 

 

The impasse between the subject of psychoanalysis and the naturalist 

project in mental health 

 

El impasse entre el sujeto del psicoanálisis y el proyecto naturalista en salud 

mental 
 
DOI:10.34119/bjhrv8n1-437 

 

Submitted: Jan 20th, 2025 

Approved: Feb 10th, 2025 

 

Edson Rodrigues Neto 

Mestrando pelo Programa de Psicologia Clínica 

Instituição: Departamento de Psicologia Clínica do Instituto de Psicologia da Universidade de 

São Paulo (IPUSP) 

Endereço: São Paulo, São Paulo, Brasil 

E-mail: erodriguesneto@gmail.com 

 

Maria Lívia Tourinho Moretto 

Doutora em Psicologia Clínica  

Instituição: Departamento de Psicologia Clínica do Instituto de Psicologia da Universidade de 

São Paulo (IPUSP) 

Endereço: São Paulo, São Paulo, Brasil 

E-mail: liviamoretto@usp.br 
 

RESUMO 

O artigo explora alguns impasses entre a psicanálise e o paradigma naturalista no campo da 

saúde mental. O paradigma naturalista compreende os transtornos mentais como disfunções 

orgânicas cerebrais. Isso implica que a subjetividade é entendida como um fenômeno individual 

e efeito neurobiológico. Em nome de uma interlocução entre campos do saber e melhor 

compreensão do sofrimento, tem-se verificado uma tentativa de aproximação entre 

neurociências e o conceito de sujeito da psicanálise. Entretanto, há um impasse importante à 

essa aproximação uma vez que sujeito para a psicanálise não pode ser confundido com 

indivíduo ou com interioridade. A metodologia utilizada foi uma revisão da literatura 

psicanalítica sobre o conceito de sujeito, considerando a influência da linguística estrutural e da 

matemática, especialmente a topologia. Como resultamos, verificamos que a psicanálise, 

particularmente com as contribuições de Jacques Lacan, desafia essa visão ao afirmar que o 

sujeito não é um fenômeno localizado no corpo, mas é constituído pela linguagem e pela 

interação com o Outro. Lacan formula tal conceito argumentando que ele é uma construção que 

emerge  como efeito da cadeia de significantes que constitui a fala, mas é, ao mesmo tempo, 

fundamentalmente excêntrico a ela, funcionando como falta ou lacuna do discurso, impossível 

de ser representado. Nesse sentido, a subjetividade estaria intimamente ligada à linguagem e 

com o campo da alteridade que se constitui fora e é anterior ao nascimento de qualquer corpo 

biológico. Lacan utiliza conceitos topológicos, como o toro e o cross-cap, para formalizar a 

estrutura do sujeito, mostrando que a subjetividade não pode ser reduzida a uma estrutura 

biológica ou individual, mas está estrutural e continuamente ligada à alteridade. 

 



Brazilian Journal of Health Review 
ISSN: 2595-6825 

2 

  

 

Brazilian Journal of Health Review, Curitiba, v. 8, n. 1, p. 01-13, jan./feb., 2025 

 

Palavras-chave: sujeito, indivíduo, neurociências, linguagem, topologia. 

 

ABSTRACT 

This article explores some impasses between psychoanalysis and the naturalist paradigm in the 

field of mental health. The naturalist paradigm understands mental disorders as organic brain 

dysfunctions. This implies that subjectivity is understood as an individual phenomenon and 

neurobiological effect. In the name of a dialogue between fields of knowledge and a better 

understanding of suffering, there has been an attempt to bring neurosciences and the concept of 

the subject of psychoanalysis closer together. However, there is an important impasse in this 

approach, since the subject for psychoanalysis cannot be confused with the individual or with 

interiority. The methodology used was a review of the psychoanalytic literature on the concept 

of subject, considering the influence of structural linguistics and mathematics, especially 

topology. As a result, we found that psychoanalysis, particularly with the contributions of 

Jacques Lacan, challenges this view by stating that the subject is not a phenomenon located in 

the body, but is constituted by language and interaction with the Other. Lacan formulates this 

concept by arguing that it is a construction that emerges as an effect of the chain of signifiers 

that constitutes speech, but is, at the same time, fundamentally eccentric to it, functioning as a 

lack or gap in discourse, impossible to be represented. In this sense, subjectivity would be 

intimately linked to language and to the field of otherness that is constituted outside and prior 

to the birth of any biological body. Lacan uses topological concepts, such as the torus and the 

cross-cap, to formalize the structure of the subject, showing that subjectivity cannot be reduced 

to a biological or individual structure, but is structurally and continually linked to otherness. 

 

Keywords: subject, individual, neuroscience, language, topology. 

 

RESUMEN 

El artículo explora algunos impasses entre el psicoanálisis y el paradigma naturalista en el 

campo de la salud mental. El paradigma naturalista entiende los trastornos mentales como 

disfunciones orgánicas del cerebro. Esto implica que la subjetividad se entiende como un 

fenómeno individual y un efecto neurobiológico. En nombre del diálogo entre campos de 

conocimiento y de una mejor comprensión del sufrimiento, se ha intentado acercar la 

neurociencia y el concepto de sujeto del psicoanálisis. Sin embargo, hay un impasse importante 

en este enfoque ya que, para el psicoanálisis, el sujeto no puede confundirse con el individuo 

ni con la interioridad. La metodología utilizada fue una revisión de la literatura psicoanalítica 

sobre el concepto de sujeto, considerando la influencia de la lingüística estructural y de las 

matemáticas, especialmente la topología. Como resultado, encontramos que el psicoanálisis, 

particularmente con los aportes de Jacques Lacan, desafía esta visión al afirmar que el sujeto 

no es un fenómeno ubicado en el cuerpo, sino que está constituido por el lenguaje y la 

interacción con el Otro. Lacan formula este concepto argumentando que se trata de una 

construcción que surge como efecto de la cadena de significantes que constituye el habla, pero 

que es, al mismo tiempo, fundamentalmente excéntrica a ella, funcionando como una falta o 

brecha en el discurso, imposible de ser representada. En este sentido, la subjetividad estaría 

estrechamente ligada al lenguaje y al campo de la alteridad que se constituye fuera y antes del 

nacimiento de cualquier cuerpo biológico. Lacan utiliza conceptos topológicos, como el toro y 

el cross-cap, para formalizar la estructura del sujeto, mostrando que la subjetividad no puede 

reducirse a una estructura biológica o individual, sino que está estructural y continuamente 

vinculada a la alteridad. 

 

Palabras clave: sujeto, individuo, neurociencia, lenguaje, topología. 



Brazilian Journal of Health Review 
ISSN: 2595-6825 

3 

  

 

Brazilian Journal of Health Review, Curitiba, v. 8, n. 1, p. 01-13, jan./feb., 2025 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Desde a década de 1970, temos assistido à hegemonia do paradigma naturalista dentro 

do campo da saúde mental. Os transtornos mentais passam a ser compreendidos como 

fenômenos psíquicos que encontram seu substrato no nível do organismo, mais especificamente 

do cérebro (GØTZSCHE, 2022). Embora considere efetivamente a influência de fatores 

ambientais e sócio-culturais, dentro desse paradigma tais fatores são compreendidos mais como 

elementos disparadores de uma cascata de eventos que se dá no âmbito dos neurônios e dos 

neurotransmissores. A disfunção orgânica que se deflagra configuraria, então, um transtorno 

mental. Com base nessa perspectiva, a maior parte das pesquisas tem buscado alcançar os 

mecanismos neurobiológicos e genéticos subjacentes aos transtornos, com o objetivo de 

aprimorar os diagnósticos bem como as terapias farmacológicas (MARTINHAGO & CAPONI, 

2019). 

Assim, esse paradigma carrega consigo o forte compromisso de que  o transtorno mental 

é um fenômeno que pertence ao nível do indivíduo e do seu corpo biológico. Essa perspectiva 

de saúde mental compreende a subjetividade como uma entidade contida e delimitada pelas 

fronteiras geográficas do corpo do indivíduo. As pacientes sofrem de forma mais ou menos 

parecida e regular, mas o fazem de forma individual, independente e autônoma. Disso decorre 

a ideia de que a subjetividade se torna sinônimo de "mente" e pertence ao mundo privado e 

interno do corpo individual de cada um (EIDELZSTEIN, 2008.). 

Mesmo no campo da psicanálise, historicamente crítica à posição naturalista, temos 

visto diversos autores e uma importante bibliografia que buscam aproximar os avanços 

neurocientíficos e genéticos com o conceito de sujeito do inconsciente em nome de uma 

interlocução necessária entre os campos e uma melhor compreensão do sofrimento 

(DAVIDOVICH; WINOGRAD, 2010). Com a epigenética e a neuroplasticidade, estaríamos 

aptos a estabelecer a complexidade da interação entre os acontecimentos psíquicos e o substrato 

corporal orgânico. Assim, fatores orgânicos e os acidentes psicossociais da vida da pessoa se 

somariam para a formação do transtorno mental (Davidovich; Winograd, 2010).  

Entretanto, o que chama a atenção dessa possibilidade de diálogo é justamente a 

manutenção da ideia de que o sujeito que padece do transtorno mental é correlato ao indivíduo. 

Embora as pesquisas sobre plasticidade e genética psiquiátrica tenham toda pertinência de 

existir e se legitimar no campo científico, o impasse segue sendo em relação ao objeto do 

estudo, uma vez que o fenômeno que se toma como individual e interno ao corpo orgânico de 

alguém não é assim fundamentado pela psicanálise. Nossa hipótese de trabalho se filia à 



Brazilian Journal of Health Review 
ISSN: 2595-6825 

4 

  

 

Brazilian Journal of Health Review, Curitiba, v. 8, n. 1, p. 01-13, jan./feb., 2025 

 

tradição de estudos que compreende uma dificuldade de partida para a aproximação do campo 

psicanalítico e do naturalista, pois para a psicanálise o sujeito não é um fenômeno individual 

nem está "dentro" de ninguém. 

Assim, com esse trabalho, buscaremos resgatar as contribuições do psicanalista Jacques 

Lacan à psicanálise e sua subversão da noção de sujeito do inconsciente. Tentaremos 

demonstrar como a fundamentação de sua noção de sujeito é incomensurável com o plano do 

indivíduo e inaugura uma experiência subjetiva que é indissociável da linguagem e do Outro, 

portanto que ultrapassa qualquer geografia de um organismo individual. Para isso, buscaremos 

resgatar o uso de que Lacan faz da linguística estrutural e da topologia para formalizar o 

conceito de sujeito do inconsciente, bem como de corpo e de objeto.  Nesse sentido, o sujeito 

que buscaremos esboçar não se liga a aspectos individuais tampouco biológicos, sendo sempre 

um fato que se dá no laço social mediado pela linguagem. 

 

2 METODOLOGIA  

 

Para o desenvolvimento desta pesquisa, foi realizada uma revisão de literatura a respeito 

da noção de sujeito na obra do psicanalista Jacques Lacan, construída a partir da linguística 

estrutural e das matemáticas. Para isso, sistematizamos e analisamos textos, artigos científicos 

e livros que articulam a temática, fazendo uso de bases de dados (SIBiNET USP; BVS-Psi, 

BVS-Saúde; PePSIC; PsycINFO; PEP – Psychoanalytic Electronic Publishing; PubMed, 

SciELO - Scientific Electronic Library Online) e livros clássicos sobre a temática (catálogo  

virtual Dedalus, englobando o acervo das bibliotecas da Universidade de São Paulo). 

 

3 RESULTADOS E DISCUSSÕES 

 

A primeira definição canônica que Lacan dá para sujeito é "o que um significante 

representa para um outro significante” (LACAN, 1998b). Assim, apoiando-se na linguística 

estrutural, Lacan localiza o sujeito num lugar vazio dentro da cadeia da fala, “o lugar do 

interdito, o intradito de um entre-dois-sujeitos” (LACAN, 1998c). Nesse sentido, o sujeito é 

efeito da articulação dos significantes, mas que, ao mesmo tempo, fica sempre excluído dela, 

porque está sempre no intervalo entre significantes. O sujeito é aquilo que produzido pela 

cadeia, é irrepresentável dentro dela mesma, é excêntrico em relação a essa rede (LACAN, 

1998c). Daí, Sujeito barrado, sempre dividido entre pelo menos dois significantes. 



Brazilian Journal of Health Review 
ISSN: 2595-6825 

5 

  

 

Brazilian Journal of Health Review, Curitiba, v. 8, n. 1, p. 01-13, jan./feb., 2025 

 

Entretanto, para Lacan, o conjunto de significantes, ou tesouro de significantes, como 

chamará, compõe justamente o Outro enquanto lugar da linguagem. Lugar, nesse sentido, não 

se trata de posição geográfica, mas instância simbólica a quem um falante se dirige toda vez 

que enuncia algo (LACAN, 1998a). Assim, o sujeito se constitui justamente nos intervalos, no 

lugar vazio do Outro, ou seja, é forjado no seio do tesouro dos significantes, no coração mesmo 

do Outro enquanto lugar desse tesouro (LACAN, 1998c). Sua relação de origem é, desde o 

início, indissociável da alteridade e não pode ser isolada em nenhum ente individual. 

Essa ideia já carrega em si toda proposta de uma subjetividade radicalmente 

dessubstancializada e, portanto, avessa a qualquer tentativa de ancoragem biológica 

individualista. O sujeito, como o descobriu Freud, não sabe que está falando. O sintoma, o 

chiste, o ato falho são as manifestações de um lugar que, a partir de uma mensagem direcionada 

a um outro, diz algo sem saber está dizendo. Há sujeito porque há fala e o problema se dá 

sempre entre dois, no inter. Mais rigorosamente, o sujeito só se constitui justamente porque 

falta ao Outro o significante que poderia dizer o que ele é e o que deseja. Trata-se de pensar por 

meio da linguística estrutural que ali onde o tesouro dos significantes do Outro se descompleta 

é que mora o sujeito; ali onde há falta no Outro é que nasce o sujeito. 

O problema do sujeito é o próprio estatuto dessa relação intrínseca com o campo da 

linguagem, ou seja, com o campo do Outro. Se está no vazio dos intervalos, ao sujeito sempre 

lhe faltará um significante que o designe, pois qualquer tentativa de apreendê-lo só redobra o 

problema: ele cai novamente no intervalo (LACAN, 1998c). 

A saída que resta ao sujeito é deixar de estar sempre no espaço vazio entre significantes 

e tentar se fixar em um. Ou seja, o sujeito nega sua origem buscando deixar de estar eternamente 

inefável no nada do entre dois significantes e se fixa naquele que será a marca da Onipotência 

do Outro, o Ideal do Eu, o traço unário do Outro que resgata o sujeito do nada deslizante na 

cadeia e o permite contar-se como Um (EIDELSZTEIN, 2021). Essa é a operação da 

identificação, a operação que permite ao sujeito produzir uma identidade que tentará igualar 

seu ser a um significante primeiro, a partir do qual ele poderá se contar agora pela cadeia 

significante. 

Trata-se, claro, de um percurso lógico. Rigorosamente falando, não há sujeito antes 

dessa identificação primária (EIDELSZTEIN, 2021). É somente por meio disso que o sujeito 

ganha consistência no significante e pode, agora, criar uma versão sobre seu nascimento, uma 

retroversão de si mesmo, o que inclui, inclusive, a própria imagem de seu corpo, eu ideal. É 

dessa forma, então, que o sujeito forja para si a imagem de seu corpo a partir da imagem 



Brazilian Journal of Health Review 
ISSN: 2595-6825 

6 

  

 

Brazilian Journal of Health Review, Curitiba, v. 8, n. 1, p. 01-13, jan./feb., 2025 

 

especular do outro, o que, como sabemos, antecipa sua própria maturação orgânica. Sujeito e 

seu corpo fundados estruturalmente pelo significante. 

Se a origem do sujeito está intimamente relacionada ao significante, Lacan busca, então, 

a própria origem do significante para formalizar seu sujeito. Assim, entram em cena, 

matemática, lógica e topologia. Numa visita ao Museu Saint-Germain em 1961, Lacan é 

inspirado por uma costela de um animal pré-histórico, sobre a qual foram inscritas marcas 

sucessivas em forma de pequenos traços (LACAN, 1962/2021). A série de bastões teria o 

objetivo de marcar a série de animais que foram abatidos, possibilitando que fossem 

enumerados. O traço, então, nasce como uma marca que se destaca de qualquer característica 

sensível da realidade ou qualquer fato empírico e serve apenas para enumerar a série de abates 

de animais. O primeiro traço não guarda nenhuma correlação com o primeiro abate, mas apenas 

o fato de ter sido o primeiro, o número 1 da série. Com os seguintes traços, a mesma coisa. 

Cada traço, então, funcionando exclusivamente para marcar a diferença entre cada evento. O 

segundo traço só existe para dizer que não é o primeiro nem o terceiro, assim sucessivamente. 

Assim, para Lacan, o traço é o que dá sustentação ao significante, é a entrada do simbólico no 

real, diferença pura que abre o real onde era pleno e sem fissura (LACAN, 1962/2021). 

A partir disso, Lacan passa a articular o traço com o nascimento da escrita e, assim, com 

o próprio fundamento do significante. A sucessão (mais lógica do que cronológica) começa 

com o advento do signo. O signo é aquilo que representa uma coisa para alguém. A coisa ganha 

um desenho, ao qual atribuímos um som, o nome da coisa. Nesse sentido, o signo nomeia, por 

meio do som e do desenho, todo o diverso dos objetos que definidos a partir. O nome próprio 

surge como o segundo estágio, descoberta trazida pela decifração da Tábua de Roseta. Nesse 

caso, um signo – seu som e sua escrita – estão associados exclusivamente a uma única pessoa. 

Até aqui, a coisa mantém-se atrelada ao som de seu nome. Quando, então, a par desenho e seu 

som são utilizados, juntos a outros desenhos-sons, para a construção de novos sentidos, agora 

sem qualquer relação com os objetos iniciais que lhes deram origem, nasce o significante, cuja 

única definição possível será: aquilo que representa o sujeito a um outro significante (LACAN, 

1962/2021). Aqui, então, Lacan articula significante à letra e à escrita. Trata-se da imagem 

acústica – o fonema, para ser preciso – atribuída a um elemento escrito, que se junta a outros 

fonemas com o objetivo de construir conceitos que nada têm a ver com os objetos que deram 

origem inicialmente à própria letra. Suportam o significante na condição de traço unário, 

enquanto escrita e enquanto pura diferença, apagamento de qualquer relação com o mundo real. 

Com esse percurso lógico, Lacan consegue uma reelaboração que justifica seu aforisma: o 

inconsciente estruturado como uma linguagem. Sublinhamos: estruturado como. Não se trata 



Brazilian Journal of Health Review 
ISSN: 2595-6825 

7 

  

 

Brazilian Journal of Health Review, Curitiba, v. 8, n. 1, p. 01-13, jan./feb., 2025 

 

de pensar o inconsciente em si como propriamente uma linguagem, mas como tendo a mesma 

estrutura que uma linguagem possui: som, escrita e diferença (LACAN, 1962/2021). 

Se agora o significante tem como suporte o traço unário, Lacan dá um passo a mais e 

aproxima o significante ao número (LACAN, 1962/2021). O debate aqui se ampara nos estudos 

de Frege e Russel, matemáticos que buscaram formalizar o conceito de número pelo conceito 

de conjunto. Podemos, então, destacar duas consequências da aproximação entre número e 

significante. A primeira é sobre o estatuto da incompletude do Outro. Lacan conjectura que, se 

significante é número e a bateria de significantes, o Outro enquanto lugar da linguagem, puder 

ser tomada como um conjunto numérico, esse conjunto – portanto o Outro – será necessária e 

logicamente incompleto. Isso se deve ao famoso paradoxo de Russell. Sabemos que todo 

conjunto pode ter como elemento a si próprio, pode se conter dentro de si. Então, o exercício 

que Russel propõe é a construção de um conjunto de todos os conjuntos cuja característica é 

não conterem a si próprios, não terem a si mesmos como um elemento contido. O conjunto a 

ser construído, então, deveria ele se conter? Se não se contiver, cai em contradição com sua 

própria definição, pois se é o conjunto daqueles que não se contêm, deveria se conter. Por outro 

lado, se se contiver, também cai em contradição, pois pela definição não poderia se conter. 

Agora, o que interessa a Lacan é o conjunto de todos os conjuntos, o conjunto de todos os 

significantes (RONA, 2021). Esse conjunto de todos os conjuntos é possível? A resposta 

também cai no paradoxo. Fazendo o exercício de imaginar que esse conjunto do todo possa ser 

dividido em dois, sem sobra ou resto: primeiro, um subconjunto de todos os conjuntos que 

contêm a si mesmos; segundo, o subconjunto de todos os conjuntos que não contêm a si 

mesmos. Então, a pergunta: esse segundo subconjunto, que só contém conjuntos que não 

contêm a si mesmos, deverá conter si próprio? O paradoxo se atualiza dentro do todo (RONA, 

2021). Lacan mostra assim que o Outro enquanto um conjunto, como um círculo que incluiria 

dentro de si todos os significantes, é necessariamente faltoso e paradoxal. Haverá sempre um 

significante que criará um impasse à tentativa de totalização. Justamente, o significante perdido 

do sujeito (LACAN, 1962/2021). 

A segunda consequência da aproximação entre significante e número é a relação do 

sujeito enquanto raiz quadrada de menos 1 (LACAN, 1962/2021). Isso se decorre do fato de 

que, ao pensar o significante como número, podemos entender a cadeia significante como a 

sequência de todos os números, a sequência dos números reais. Mas se, como vimos, sujeito é 

aquilo que a cadeia significante produz, mas que jamais poderá se inscrever dentro dela, sujeito 

será o resultado de uma equação feita de números reais mas cujo resultado não pode encontrar 

seu próprio suporte dentro dessa sequência. Tomando a equação: x² + 1 = 0, teremos uma 



Brazilian Journal of Health Review 
ISSN: 2595-6825 

8 

  

 

Brazilian Journal of Health Review, Curitiba, v. 8, n. 1, p. 01-13, jan./feb., 2025 

 

precisamente uma sequência de números todos pertencentes ao grupo dos números reais, cujo 

resultado será raiz quadrada de menos 1, um número imaginário, sem representação dentro dos 

números reais. 

Com esses dois desenvolvimentos lógico-matemáticos, a incompletude do Outro e a ex-

sistência do sujeito em relação à cadeia significante ganham uma nova formalização (LACAN, 

1962/2021). Por meio da matemática, redobramos a aposta na direção da dessubstancialização 

e desbiologização do sujeito e na impossibilidade de estabelecer a total separação entre sujeito 

e Outro, entre ser e linguagem (EIDELSZTEIN, 2021). Para que esse passo seja dado em toda 

a sua radicalidade, entrará em cena a topologia. 

É na estrutura do toro que o sujeito enquanto esse impossível foracluído do sistema, mas 

advindo dele, encontra, agora, suporte (LACAN, 1962/2021). Em topologia, a superfície tórica 

é gerada a partir da revolução de uma circunferência em torno de um eixo central, formando 

uma superfície fechada com um buraco central no meio, como uma boia ou a câmara de um 

pneu (CHAPUIS, 2019). Ela possui a estrutura necessária para a formalização do sujeito 

enquanto excluído da própria conta ao mesmo tempo em que diretamente enlaçado ao Outro. 

Isso é possível pois Lacan equivale a cadeia significante sob a forma da Demanda do 

sujeito aos círculos – mais precisamente, aos laços – que como uma bobina vão se repetindo e 

tecendo a superfície tórica até se fecharem sobre si (LACAN, 1962/2021). Voltas que se 

repetem mas que, como o traço unário, se diferenciam e se singularizam frente à sua própria 

repetição. Anéis cujo colar que se fecha anel de um outro colar feito de anéis. Com essa estrutura 

topológica da cadeia, podemos reapreender o engano matemático do sujeito. Uma vez 

identificado ao traço unário que o permite se contar a partir dos significantes, o sujeito se conta 

a partir das voltas da Demanda mas se engana em uma volta: a volta que deu a mais e que forma 

o buraco central do toro (LACAN, 1962/2021). Como se fôssemos contar o número de voltas 

que a Terra dá em 1 ano, contássemos 365, mas esquecendo de 1 volta: a que ela completa ao 

redor do Sol. Sujeito produto da conta onde não me conto, criado da sequência da qual me 

excluo e que me torna impronunciável. 

O interesse na superfície tórica também se dá na criação desse vazio central que surge 

como um rebento a partir das voltas da cadeia significante, desenhando a borda daquilo que 

será o lugar do objeto do desejo, objeto a (LACAN, 1962/2021). Isso permitirá a Lacan, então, 

estruturar topologicamente o enlaçamento do sujeito com o Outro, na medida em que, como 

efeito da estrutura do toro, o sujeito coloca no buraco central do objeto a, as Demandas do 

Outro, formando a figura dos dois toros abraçados. Com isso, estruturamos topologicamente o 



Brazilian Journal of Health Review 
ISSN: 2595-6825 

9 

  

 

Brazilian Journal of Health Review, Curitiba, v. 8, n. 1, p. 01-13, jan./feb., 2025 

 

impasse do sujeito de tentar dar conta da falta do Outro, pois o próprio vazio de objeto é efeito 

da impossibilidade do Outro para responder à Demanda (LACAN, 1962/2021). 

Vale ressaltar que, do ponto de vista estritamente topológico, um toro pode plenamente 

existir sozinho, sem o enlaçamento com outro toro (EIDELSZTEIN, 2006). Mas aqui se busca 

fundamentar de maneira matemática a impossibilidade de sobrepor sujeito a indivíduo, em 

outras palavras, a indissociação radical entre sujeito e Outro – a imisção de Outridade 

(EIDELSZTEIN, 2006) 

É importante observar que com o toro e seu enlaçamento, Lacan formaliza dois 

momentos lógicos da constituição subjetiva: tanto a estrutura do sujeito barrado quanto a sua 

dependência ao Outro na relação do desejo com a Demanda (EIDELSZTEIN, 2006). Ou seja, 

trata-se do engodo do sujeito que, nascido no seio da falta no Outro, busca responder ao 

problema do seu desejo fixando um objeto imaginário da Demanda do Outro. Essa é justamente 

a posição fantasmática (LACAN, 1962/2021). Diante do risco de se apagar frente ao 

significante, o sujeito se agarra e se fixa num objeto imaginário que possa garantir sua existência 

enquanto sujeito desejante. 

Mas o que se busca insistir é que o objeto imaginário da Demanda esconde atrás de si o 

problema fundamental do sujeito: o objeto a, vazio central que fundamenta seu desejo 

(LACAN, 1962/2021). É para dar conta do problema do estatuto do objeto que Lacan avança 

sobre a superfície do cross-cap. 

O cross-cap é uma representação tridimensional do plano projetivo (EIDELSZTEIN, 

2006). Trata-se de uma figura topológica fechada e sem bordas que Lacan apresenta para 

mostrar a estrutura do fantasma, a relação do sujeito barrado com o objeto a (LACAN, 

1962/2021). A construção do cross-cap pode ser feita a partir de uma esfera com um furo, cujas 

bordas são costuradas de forma invertida, cada ponto sendo ligado ao ponto diametralmente 

oposto. Assim, a superfície se constitui a partir de uma parte ovoide e uma parte que atravessa 

e interpenetra a si mesma. Outra forma de se construir o cross-cap, talvez mais palatável à nossa 

intuição, seja costurar as bordas de um círculo ou uma semiesfera a uma banda de Möbius, a 

superfície torcida que apresenta apenas um único lado e uma única borda. Banda de Möbius e 

círculo são, no fantasma, a estrutura do sujeito barrado, e do objeto a, respectivamente 

(CHAPUIS, 2019). 

Vale ressaltar que o cross-cap não pode ser, de fato, construído num espaço 

tridimensional porque a costura dessas bordas implica que a superfície se interpenetre, o que é 

impossível no mundo material tridimensional. Mas o que se destaca dessa região que se 



Brazilian Journal of Health Review 
ISSN: 2595-6825 

10 

  

 

Brazilian Journal of Health Review, Curitiba, v. 8, n. 1, p. 01-13, jan./feb., 2025 

 

autoatravessa é que ela consegue ligar o “dentro” e o “fora” da superfície sem nunca cruzar 

nenhuma borda. 

O uso topológico que Lacan faz do cross-cap é justamente para estabelecer a 

constituição fundamental do fantasma e da construção da realidade para o sujeito 

(EIDELSZTEIN, 2006). O cross-cap possui uma característica muito peculiar: ele não pode ser 

especularizável. Quando um objeto é posto diante de um espelho, sua imagem possui 

características simétricas e opostas às do objeto, direita e esquerda se invertem. No entanto, 

quando o cross-cap é confrontado com o espelho sua estrutura de auto-atravessamento faz com 

que a imagem não seja especular, não seja invertida, mas absolutamente idêntica e, portanto, 

sobreponível ao objeto de que partimos (LACAN, 1962/2021). Aqui, trata-se de uma 

propriedade topológica da figura, algo que nossa intuição comum pode resistir a apreender num 

primeiro momento. 

Se o cross-cap trata da relação fantasmática do sujeito com o objeto do desejo, o que 

podemos depreender é que sua resistência à especularização faz do objeto do desejo um objeto 

impossível de ser encontrado na representação dos objetos imaginários, inclusive do próprio 

corpo. A imagem que o sujeito constrói de si a partir do olhar do Outro terá uma hiância 

fundamental que constitui o buraco de uma perda central, o elemento que cai e descompleta a 

estrutura (LACAN, 1962/2021). O sujeito, marcado pelo traço unário, constitui a imagem de 

seu corpo no engodo da identificação especular, mas oculta, atrás dessa imagem de si, a relação 

com o objeto do seu desejo. 

Além disso, atestar que o sujeito possui estrutura de banda de Moebius é uma forma 

topológica de justificar axiomas fundamentais de sua obra, como "o inconsciente está 

estruturado como uma linguagem", "o inconsciente é o discurso do Outro", "o desejo do homem 

é o desejo do Outro", "a angústia é a sensação do desejo do Outro” , "o sintoma é o significado 

do Outro” (EIDELZSTEIN TOPOLOGIA). Pela superfície da banda, entendemos que é 

impossível a divisão entre o que é o sujeito e o Outro. Se o inconsciente é estruturado como 

uma linguagem e é o discurso do Outro, o cross-cap vem mostrar como o que está 

aparentemente instalado fora é incorporado àquilo que é apreendido como dentro. Além disso, 

o próprio objeto a surge também como nem interno nem externo ao sujeito, não pertence a ele 

nem ao Outro, mas apenas existindo na interpenetração dos respectivos campos 

(EIDELSZTEIN, 2006). 

É nesse sentido que podemos entender como o corpo, para a psicanálise, não é fundado 

na biologia, mas sim pela linguagem. Para Lacan, o significante faz o corpo, e não o contrário. 

O corpo simbólico faz o corpo biológico por se incorporar neste. O conceito de pulsão pode 



Brazilian Journal of Health Review 
ISSN: 2595-6825 

11 

  

 

Brazilian Journal of Health Review, Curitiba, v. 8, n. 1, p. 01-13, jan./feb., 2025 

 

elucidar essa relação. A criança que chora não possui nenhuma intencionalidade nem qualquer 

sentido em seu ato. É a mãe, enquanto primeiro Outro do bebê, que dá nome e sentido ao choro. 

Ali onde haveria uma necessidade mítica, agora o Outro introduz a Demanda por meio do 

significante e o matema da pulsão se constitui como sujeito barrado em relação à D maiúsculo. 

Assim, por meio da Demanda, o sujeito se aliena irrevogavelmente na linguagem e no campo 

do Outro, que passa não apenas a ressignificar tudo aquilo que, antes, era corpo biológico, mas 

subverte a própria organicidade, colocando o biológico à serviço da linguagem. A linguagem 

determina o lugar da biologia, o pênis nunca pode ser o suporte natural do falo, mas é o 

significante fálico que, produzindo um corpo, encontra no pênis a sua versão imaginária. 

Vale insistir que, para Lacan, não se trata de negar a existência mesma do corpo 

biológico, mas de atestar que para a psicanálise não é a ele que nos referimos quando falamos 

de pulsão, desejo, objeto etc. 

Isso também não implica que não há real quando falamos de corpo. Novamente, não se 

trata de um “corpo real” anterior à linguagem ou que coabita o corpo simbólico- imaginário. É 

com a invenção do objeto a, através da topologia do toro e do cross-cap, que podemos alcançar 

algo do corpo real (GARCIA, 2016). Surgindo a partir do nada central engendrado pelas voltas 

da demanda, o objeto a é o resto impossível de corpo, aquilo que cai do Outro, descompleta sua 

estrutura e se recusa a ser visto no espelho. O real, aqui, é o que surge como impossível dentro 

das coordenadas do possível fornecidas pelo simbólico e imaginário. O corpo real é o 

impossível de se apreender no campo do significante, o furo no simbólico. Não se tratam de 

objetos que pertencem ao sujeito, mas pertencem ao seu corpo justamente por surgirem a partir 

dos furos do Outro. 

 

4 CONCLUSÃO 

 

Com isso, o que Lacan buscou confrontar é a noção de “indivíduo” enquanto uma esfera, 

uma unidade fechada, tal como uma célula na biologia ou o próprio corpo anatômico, imersa 

no mundo circundante e dele separada por uma membrana de proteção. Ou mais modernamente, 

um cérebro interior que está em relação com o mundo exterior. A topologia de Lacan busca 

precisamente contradizer esse paradigma e radicalizar sua perspectiva anti-individualista e anti-

biologicista. Assim como vimos na constituição do sujeito enlaçado ao Outro, mundo “interno” 

do sujeito e mundo “externo” do Outro são estruturados em plena continuidade, sem nunca ser 

possível se estabelecer seus limites. Neologismos como "extimidade" e "internidade" 

respondem a esse modelo teórico. 



Brazilian Journal of Health Review 
ISSN: 2595-6825 

12 

  

 

Brazilian Journal of Health Review, Curitiba, v. 8, n. 1, p. 01-13, jan./feb., 2025 

 

Sujeito barrado, sujeito no interdito, significante como número, sujeito raiz de menos 

um, enlaçamento dos toros, objeto a não-especularizável: todos conceitos que parecem resistir 

fortemente a qualquer forma de biologização e individualização. 

  



Brazilian Journal of Health Review 
ISSN: 2595-6825 

13 

  

 

Brazilian Journal of Health Review, Curitiba, v. 8, n. 1, p. 01-13, jan./feb., 2025 

 

REFERÊNCIAS 

 

CHAPUIS, Jorge. Guia topológico para o aturdido: um abuso imaginário e seu além. São 

Paulo: Aller, 2019. 

 

DAVIDOVICH, Marcia Moraes; WINOGRAD, Monah. PSICANÁLISE e 

NEUROCIÊNCIAS: um mapa dos debates. Psicologia em Estudo. Maringá, v. 15, n. 4, p. 

801-809, out./dez. 2010   

 

EIDELSZTEIN, Alfredo. La topología en la clínica psicoanalítica. Buenos Aires: Letra 

Viva, 2006. 

 

EIDELSZTEIN, Alfredo. O grafo do desejo. São Paulo: Editora Toro, 2021. 

 

GARCIA, Luiz Fernando Botto. Despertar do real: a invenção do objeto a. 2015.  

Dissertação (Mestrado em Filosofia) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2016. 

 

GØTZSCHE, Peter J. Critical Psychiatry Textbook. Copenhagen: Institute for Scientific 

Freedom, 2022. 

 

LACAN, Jacques. A identificação: seminário 1961-1962. Recife: CEF - Centros de Estudos 

Freudianos do Recife, 2021. Publicação não comercial. 

 

LACAN, Jacques. O seminário, livro 2: O eu na teoria de Freud e na técnica da 

psicanálise. Tradução de Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Zahar, 1998a. 

 

LACAN, Jacques. Posição do inconsciente. In: ______. Escritos. Tradução de Vera Ribeiro. 

Rio de Janeiro: Zahar, 1998b. 

 

LACAN, Jacques. Subversão do sujeito e dialética do desejo no inconsciente freudiano. 

In: ______. Escritos. Tradução de Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Zahar, 1998c. 

 

MARTINHAGO, F.; CAPONI, S. Controvérsias sobre o uso do DSM para diagnósticos de 

transtornos mentais. Physis: Revista de Saúde Coletiva, Rio de Janeiro, v. 29, n. 2, e290213, 

2019. 

 

RONA, Paulo Marcos. O significante, o conjunto e o número: a topologia na psicanálise 

de Jacques Lacan. 2. ed. São Paulo: Zagodoni, 2021. 


