
http://dx.doi.org/10.1590/0103-6564e190133

Psicologia USP, 2022, volume 33, e190133 1-10

Resumo: A clínica psicológica, acompanhando entrelaces e experiências diversas no campo da saúde e da 
educação, é entendida como espaço de recolhimento de questões que tematizam a existência humana. 
Por  meio de leitura bibliográfica, pretendemos dialogar com fenômenos humanos que, sob o caos cotidiano, 
reverberam compreensões para a clínica psicológica como campo político de ação. Partimos de apontamentos de 
Hannah Arendt para abordar uma possível ação clínica que faz interface com a política. Buscamos evidenciar as 
identidades de gênero e orientações sexuais como constructos que permeiam e são permeados por forças que ora 
direcionam, ora excluem, dadas as confusões em torno do poder e da violência que desde tenra história revelam 
a sua não-conformidade com a ciência psicológica. Questionamos o lugar do fazer e do saber da psicologia, 
salientando que sua atitude deveria caminhar numa direção ética e dialogar com uma ação clínica e política.

Palavras-chave: ação clínica, ação política, população LGBTI, ciência psicológica.

1

Artigo

Discurso psicológico e população LGBTI: endereçamentos de uma ação clínica e política

Jailton Bezerra Melo* 
Henriette Tognetti Penha Morato 

Universidade de São Paulo, São Paulo, SP, Brasil

* Endereço para correspondência: melo.jailtonb@gmail.com

Nunca se ouviu falar tanto em gênero e sexualidade 
como nos últimos anos. Os estudos científicos (da saúde, 
da educação e os estudos sociais) articulam saberes 
a práticas diárias que tentam considerar o gênero e a 
sexualidade como forças de poder que dialogam com 
estratégias e recursos de que nem mesmo as ciências 
conseguem dar conta. Diversas perspectivas teóricas 
entram em debate para tentar elucidar e analisar como essas 
existências aparecem malogradas no decorrer da história 
(Bento, 2017; Leite Jr., 2011; Miskolci, 2013; Pelúcio, 2009). 
Apesar de tais considerações, a pertinência de esclarecer as 
demandas que se configuram como emergentes e urgentes 
aparece como problemática no campo da psicologia.

Desde que esta disciplina se inaugurou como 
ciência, não conseguiu identificar o cerne de seu objeto 
de estudo, por vezes nebuloso, a partir de suas diversas 
correntes teóricas e escolas filosóficas, tal como aponta 
Figueiredo (2014). Essa delegação de saberes reverbera 
na psicologia em uma consequente confabulação em 
torno de suas compreensões de humanidade e de mundo, 
refletindo no modo como as práticas psicológicas são 
endereçadas a clientelas, grupos e instituições, como aponta 
Martín-Baró (1991/2013).

No que diz respeito a essas práticas, parece que a 
psicologia tematiza e incorpora estudos de outras áreas 
do conhecimento para emprestar-se e empreitar-se na 
compreensão de nuances que fogem do que notoriamente 
se constituiu como normativo em nosso modelo ocidental 
de ciência. Assim como as noções de saúde e doença, 
direitos e deveres, vida e morte, normal e patológico, 
os estudos que buscaram propor um novo olhar para 
gênero e sexualidade resultaram na apropriação de 

contextos que demonstraram que a concepção de 
binarismo imposta pelo modelo patriarcal vigente não 
mais fazia sentido (Bento, 2017).

Com as acepções sobre o homem e a mulher, 
especialmente quando esta se torna o cerne de questões 
reflexivas com o movimento feminista, as construções 
de sentido que perfazem práticas privativas passam a 
ser reconfiguradas no espaço público. Nesse cenário, 
as existências lésbicas, gays, bissexuais, travestis, transexuais 
e de pessoas intersexo (LGBTI e outras atestações de 
identidades sexuais e de gênero) aparecem como geradoras 
de discursos e de saberes que permitem a edificação de 
posições sobre a vigilância e a punição da sexualidade. 
No entanto, tais existências são transpassadas pela manutenção 
de um arquétipo vivo nos espaços públicos e privados, 
que muitas vezes desqualifica suas experiências, e tem como 
produto “o controle, a defesa, a dominação e a manutenção 
de um ego modelo” (Silva & Ortolano, 2015, p. 15).

Esse retorno da sexualidade ao espaço privado 
evidencia o caráter violento subjugado pela notória 
concretização da exclusão e apagamento de existências que 
fugiriam da normatividade de desejo e identidade, tal qual 
a historicização desses corpos revela. Buscamos, assim, 
evidenciar esse contexto no qual a psicologia se debruçou 
sobre a escrutinação de verdades postas e impostas na tentativa 
de olhar para o fenômeno que advém das existências LGBTI.

Assim, chegamos à violência. O caráter da violência 
será aqui abordado como “a presença da ferocidade nas 
relações com o outro enquanto outro ou por ser um outro” 
(Chaui, 2018, p. 36), permeadas pelo caráter privativo da 
negação de direitos, contrapondo-se à noção de respeito às 
existências que fogem da diagramação biológica e social 
causal, como as que dialogam com as identidades de 
gênero e com as orientações sexuais.

https://orcid.org/0000-0003-3076-1217
https://orcid.org/0000-0002-1360-1169


Psicologia USP   I   www.scielo.br/pusp

2

2

Jailton Bezerra Melo﻿﻿ & Henriette Tognetti Penha Morato

2

Olharemos para estes fenômenos da violência 
simbólica (Borrillo, 2010; Silva & Ortolano, 2015; 
Sobral, Silva & Fernandes, 2019; von Smigay, 2002) que 
repercutem na trajetória vivida de LGBTIs a partir de uma 
compreensão de Hannah Arendt (1906-1975). Evidenciamos que 
tal reflexão não inaugura uma clínica psicológica, mas abre 
possibilidades de compreender uma clínica amparada pelo caráter 
político (Aragusuku & Lee, 2015; Martín-Baró, 1986, 1991/2013; 
Toledo & Pinafi, 2012) que ressoa numa ação – a qual sinaliza uma 
aproximação com a intervenção psicológica, sempre destinada a 
recolher nesse outro a sua presença enquanto outro por ser outro 
no mesmo mundo que habitamos e co-construímos.

Assim, pretendemos discutir o caráter obtuso 
que retira da psicologia o encontro com a ação política 
e deposita-lhe amarras científicas fincadas em leituras 
prévias sobre a aquisição de um sexo, instaurando fronteiras 
sexuais fundadas pelo prisma das hierarquias que situam as 
diversas formas de experiências dissidentes (Borrillo, 2010). 
Concebendo esta ciência como importante no que diz respeito 
à compreensão destes corpos-existências violentados pela 
impossibilidade de ser quem são, consideramos que a prática 
psicológica deve estar amparada e apropriada para requerer 
seu próprio estatuto de produtora e geradora de discursos.

Identidade de gênero e orientação sexual como 
tematização: pelos caminhos das diferenças

Chamaremos de gênero aquilo que aparece 
como um importante marcador social da diferença, 
que se apresenta enquanto uma categoria de análise 
implicada com a raça, a classe social, a regionalidade, 
a estética, a política, a cultura e o corpo (Bento, 2017; 
Louro,  2015), sendo, como  proposto por Chohfi, 
Melo e Souza (2021) “mantenedor de estratégias de 
sobrevivência e fortalecimento coletivo” (p. 28). Mulher cis 
ou trans, homem cis ou trans, travesti, agênero e gênero 
fluído são, portanto, exemplos de gêneros; já a orientação 
sexual pressupõe a veiculação do desejo, afeto e relações 
de poder, subsidiada pela direção para onde tais relações 
se destinam e particularizada pela experiência singular 
do exercício da sexualidade (Louro, 2015). Gay, lésbica, 
bissexual, heterossexual e pansexual são, portanto, 
exemplos de orientações sexuais.

Usualmente o termo “diversidade” é empregado 
em discussões em torno das identidades de gênero 
e das orientações sexuais. No entanto, tematizaremos o 
termo “diferença” por concordarmos com Miskolci (2013) 
quando fala que diversidade não tem o mesmo sentido 
que diferença. Para o autor, a diversidade representaria 
o diverso, o variado, o múltiplo, enquanto a diferença 
dialoga com a falta de igualdade ou de semelhança entre 
algo, fazendo uma distinção, separando.

Em diferença, estamos falando de questões 
relacionadas às desigualdades sociais, como as variações 
de poder entre orientações sexuais ou identidades de 
gênero, por exemplo; quando falamos em diversidade, 
estamos situando características vividas no cotidiano, 

frutos da dinâmica de sua relação com a diferença. 
É na diferença, portanto, que se marca, se aponta como 
este sujeito, e não outro.

Seguindo essa linha compreensiva, entendemos que 
a diferença demarcaria a condição de não-semelhança entre 
aquilo que foi entendido como natural, normal, regra e, 
portanto, presumiria a singularidade de existências LGBTI. 
Concebê-las a partir da noção de diversidade indicaria 
que a multiplicidade e variação entre sexo biológico, 
corpo e desejo, por exemplo, seriam amplamente entendidas 
como possibilidades naturais da condição humana. 
A alteridade seria a qualidade básica que daria conta dessa 
pluralidade. Ela se revela via acordos políticos e de poder, 
e é, nos campos da sexualidade, no seu exercício e no desejo, 
condição fundamental para assumir tais atributos como 
elementos da experiência humana (von Smigay, 2002).

Esse lugar do diferente demarca a natural evidência 
do caráter violento que repercute na trajetória de lésbicas, 
gays, bissexuais, travestis, mulheres trans, homens trans, 
pessoas intersexo , pessoas não-binárias e demais atestações 
de gênero e orientações sexuais que não seguem o padrão 
preestabelecido pela condição heterossexual cisnormativa. 
Para Bento (2017), “construir conceitos referenciados 
na binaridade e universalidade produz uma violência 
epistemológica sutil, porque contribui para reproduzir 
invisibilidades” (p. 48). O lugar discursivo a que estes 
corpos-existências foram fincados e (des)naturalizados 
indica, por si só, a  danosa relação de apagamento 
e anulação, desencadeando diversas práticas, saberes, 
estratégias e instrumentos que repercutem no viver cotidiano.

A violência de gênero, por exemplo, é um fenômeno 
social que está associada a outros problemas sociais e estruturais 
de difícil compreensão, especificamente porque depende de 
diversos fatores que se inter-relacionam/interseccionam 
(von Smigay, 2002). Diante disso, podemos elencar que os 
olhares acerca da temática de gênero e sexualidade necessitam 
de aprofundamento (Borrillo, 2010), especialmente a 
partir dos contextos locais, tais como outras formas de 
opressão/exclusão. Daí, torna-se necessária a revisitação 
de nosso fazer-saber psicológico, justificada pela importância 
de se criar epistemologias próprias para dar conta do sujeito 
investigado pela psicologia (Martín-Baró, 1986).

De fato, a ciência psicológica, embebecida e estabelecida 
por padrões de observação e mensuração de objetos que 
vêm desde o ponto de partida de sua condição científica, 
condiciona suas análises na tentativa de apontar e encaminhar 
questões sobre e para as vidas dos sujeitos. Esta atitude 
pré-reflexiva dialoga não somente com as ciências naturais, 
nas quais a psicologia busca raízes para incorporar em suas 
práticas privativas (como os testes psicológicos, por exemplo), 
como também aponta para a confabulação criada em torno 
do estatuto de verdade e legibilidade advindo de sua assepsia, 
produzindo, como aponta Figueiredo (2014),

o incremento do domínio técnico sobre a natureza, 
pressupondo a fiscalização, o autocontrole 
e a autocorreção do sujeito, que dão origem 



3

3

Psicologia USP, 2022, volume 33, e190133

3
Discurso psicológico e população LGBTI: endereçamentos de uma ação clínica e política

às preocupações epistemológicas e, principalmente, 
metodológicas, características da nossa época, e, 
numa decorrência, a um projeto de psicologia como 
ciência natural do subjetivo. (p. 19)

O estatuto da verdade, para as ciências humanas, 
presumiria a configuração da vigilância estabelecida em 
torno de métodos próprios que estabeleceriam ideais sobre 
o humano moderno, com um recorte da sua construção 
subjetiva. Essa pressuposição, a nosso ver, não consegue 
acompanhar o novo arranjo social com o qual lidamos 
no mundo contemporâneo, inclusive porque esse caráter 
subjetivo deflagra não somente as técnicas e métodos 
dispostos em decorrência da crítica ao modelo de projeto 
moderno, mas porque, e profundamente de natureza 
solitária, não acompanha esses mesmos sujeitos que 
presumiria como objetos de sua empreitada científica. 
Para Martín-Baró (1986, 1991/2013), torna-se importante 
sair do lugar psicológico centrado na lógica de modelos 
teórico-explicativos e experimentais advindos de 
ideais eurocêntricos e norte-americanos, ensejando um 
compromisso social com a comunidade brasileira e latina.

É nesse sentido que a sexualidade se torna uma 
das empreitadas modernas, passando a ser produzida 
em meio à coletividade, esta atravessada pelos ideais, 
preceitos e moral social e fundamentada por diversos 
aspectos da vida humana, diante do mundo, mas vivida 
na intimidade, dada a singularidade destes elementos 
(Toledo & Pinafi, 2012).

Foucault (2017) dirá que a sexualidade aparece 
como uma luta de poder à medida que sustenta a lógica 
dos escrutínios do lar, e é ameaçada pela analogia 
entre público-privado. Em sua análise, as verdades já 
postas sobre o atributo sexual passam a ser conduzidas 
pelo Estado como uma forma de vigilância instaurada 
sobre e para os corpos, indiciando regimes que 
regulamentam estratégias de sobrevivência legitimadas 
pela bioética do poder. Nesta direção, há um retorno 
do corpo ao esconderijo, tornando o lar o ponto central 
para o condicionamento de uma sexualidade sadia. 
A figura do pai entra em voga como uma ameaça ao 
desenvolvimento de questões que fugiriam do padrão 
estabelecido para a família, focalizando não só o ato 
sexual como um atributo do matrimônio, mas como o 
percalço da analogia reprodutiva.

Com o passar do tempo, a ordem discursiva em 
torno dos genitais e dos prazeres da carne são tematizados, 
enveredando pelo prisma da culpa cristã, tal como apontam 
Silva e Ortolano (2015), ao circunscreverem este fenômeno 
como oriundo da relação de dominação-exploração 
enraizada nas sociedades. Revelados na interpretação 
de “doenças e males sexuais” como causa da atividade 
sexual não-tradicional, fincam-se na ordem reprodutiva 
entre macho-fêmea, homem-mulher, sustentando a 
lógica da “perpetração dos subterrâneos, da negação 
da memória, da história e da palavra às minorias 
sexuais” (Silva  &  Ortolano, 2015, p.  4). Assim, 

a homossexualidade – e não só ela, mas tudo que envolve 
o campo da sexualidade “fora” do padrão – passa a ser 
palco não só de vigilância, mas de punição.

Com o surgimento da Síndrome da Imunodeficiência 
Adquirida (Aids), no século XX, a ciência incita diversas 
questões, mesmo que ainda amparada por um discurso que 
não se atenta à experiência e à singularidade das existências 
humanas. Há nessas práticas sexuais uma lacuna que modifica 
o contato e o conhecimento de práticas não-saudáveis e, 
por isso, a ciência passa a caracterizar e fomentar uma 
ordem discursiva que reflete em práticas de saúde que 
descaracterizam seu sujeito, implicando nesse discurso 
uma esquiva no que diz respeito às orientações sexuais não 
normativas (Bento, 2017; Leite Jr., 2011; Pelúcio, 2009).

Sucessivamente, essas práticas perfazem 
considerações que por vezes não dialogam com a necessidade 
de sua população, tal como vemos hoje nos serviços públicos 
de saúde. Os estudos em ciências humanas e sociais 
recentes apontam e demarcam a fragilidade na forma 
como a saúde lida com elementos que constituem a esfera 
do gênero e da sexualidade (Bento, 2017; Pelúcio, 2009), 
enfocando demarcações que a sintetizariam como um campo 
problemático do diferente – reverberando, nesses grupos 
vulneráveis, a marginalização estabelecida pela consideração 
dos manuais de saúde.

No que diz respeito à ciência psicológica – tendo 
a instrumentalização científica como estatuto – houve a 
interpretação, em suas práticas cotidianas, dessas existências a 
partir das categorizações pré-existentes estabelecidas pelo poder 
médico-científico, em especial a partir do Manual Diagnóstico 
e Estatístico de Transtornos Mentais (DSM) e da Classificação 
Estatística Internacional de Doenças e Problemas Relacionados 
à Saúde (CID), para entender e interpelar as orientações 
sexuais e as identidades de gênero. Assim, os atributos 
socioculturais, que transitam e perpassam a sexualidade 
e o gênero, passam a ser, muitas vezes, desconsiderados pelo 
crivo psicológico graças ao empréstimo que essa ciência faz 
de outras ciências.

Para Aragusuku e Lee (2015), no entanto, a psicologia 
teve um importante e potente lugar nas discussões sociais 
e políticas que passaram a constituir as lutas nacionais, o que 
é também verificado nos avanços do próprio Conselho Federal 
de Psicologia (CFP), em suas discussões e participações na 
esfera pública. Porém, ainda segundo os autores, os primeiros 
trabalhos em psicologia que tinham a sexualidade como tema 
surgem, no Brasil, a partir da década de 1920, enfocados em 
pautas eugenistas e higienistas para a população, visando 
o controle de doenças e suas consequentes ressonâncias no 
projeto de nação (Leite Jr., 2011; Silva & Ortolano, 2015; 
Toledo & Pinafi, 2012).

Tais premissas estão situadas nos avanços e retrocessos 
da psicologia em sua empreitada com a comunidade LGBTI 
brasileira, especialmente porque a formação do discurso 
psicológico necessita de um método para abordagens, e sua 
compreensão precisa ser definida a partir do encontro com a 
situação-problema e não o contrário, permitindo a superação 
da dualidade sujeito-objeto (Martín-Baró, 1991/2013) 



Psicologia USP   I   www.scielo.br/pusp

4

4

Jailton Bezerra Melo﻿﻿ & Henriette Tognetti Penha Morato

4

e desvencilhando de práticas criadas em instâncias 
conservadoras de poder (Sobral et al., 2019).

Como afirma Figueiredo (2014):

O conhecimento científico seria então não apenas 
conhecimento de um objeto que se transforma efetuado 
por um sujeito também em transformação, mas, 
fundamentalmente, um conhecimento das formas 
históricas das relações práticas que a  humanidade 
instaura com a matéria, criando e recriando assim as 
ordens naturais. (pp. 216-217)

Nesse sentido, é necessário questionarmos o lugar 
da psicologia e de sua clínica ao produzir estes discursos, 
não só porque representaria uma força elementar no que 
tange ao psicologismo do que é subjetivo do humano 
(gênero e sexualidade, nesse caso), mas porque estes 
mesmos discursos reverberam e cotejam em práticas 
diversas. Ao atentarmos às práticas cotidianas, é possível 
estabelecermos o diálogo com as existências LGBTI, 
possibilitando a reflexão de uma ação clínica que faça 
sentido e que se relacione com a experiência vivida.

Identidades de gênero e orientações 
sexuais: perseguindo caminhos da violência

Como falado anteriormente, tomaremos por 
violência a presença de atitudes e ações concretizadas 
em retiro de direitos (sejam eles de ordem psicológica, 
física, simbólica ou concreta) que se apresentam nas 
relações humanas, no caso em questão, em relações que 
têm o público LGBTI como foco.

No decorrer dos processos que evidenciam a 
privação de direitos de pessoas LGBTI, encontramos 
o termo “homofobia” como a atitude de violência 
destinada a esta população. Para Silva e Ortelano (2015), 
a homofobia é uma “injúria de base psicopolítica” (p. 1) 
que se relaciona com o sistema cisheteronormativo 
e eurocêntrico, no qual se opera a violência circunscrita 
na intolerância ao diferente, especialmente no seu desejo 
e exercício da sexualidade, como também corroboram 
Miskolci (2013), Sobral et al. (2019), Toledo e Pinafi (2012), 
von Smigay (2002) e Welzer-Lang (2001).

Notoriamente, o termo foi sofrendo alterações, pois o 
sentido que desprendia era resultado da violência contra 
homens cis gays, sem levar em consideração as singularidades 
existentes entre as demais identidades e orientações sexuais. 
Ainda que o termo represente a violência destinada às 
diferenças de experiências sexuais, no Brasil, o movimento 
social organizado solicita a inversão da lógica patriarcal 
para pensar as especificidades decorrentes das violências 
simbólicas destinadas às identidades de gênero e de 
sexualidade, como apontam Fonseca (2015), Peres, Soares 
e Dias (2018) e Torres e Pedroso (2020).

Assim, hoje os termos “lesbofobia”, “bifobia” e 
“transfobia”, por exemplo, que foram incorporados como 
discussão, são utilizados devido às especificidades em torno 

da violência sofrida por esses segmentos da comunidade 
LGBTI, visto que “as identidades emergem no interior do 
jogo de modalidades de poder e são o produto da marcação 
da diferença e da exclusão” (Toledo & Pinafi, 2012, p. 144). 
Isso sustenta a importância da visibilidade dos termos 
enquanto demarcadores de experiências dos respectivos 
segmentos sociais com a violência – importante premissa 
para a psicologia, tendo em vista a necessária aproximação 
com seu público atendido, como promulga Martín-Baró 
(1986, 1991/2013) em suas análises sobre a psicologia política.

Ao que se sabe, o Brasil é o país que mais mata 
LGBTI no mundo. Segundo a ONG Transgender Europe 
(TGEU, 2017), de janeiro a setembro de 2017, 271 pessoas trans 
foram assassinadas no mundo, em decorrência de crimes de 
ódio, resultados da transfobia. Destas 271 pessoas, 125 foram 
mortas no Brasil. Alarmante por si só, os dados capturam 
a violência quando ela se torna escancarada pelo crime de 
assassinato, pondo em questão, ao mesmo tempo, os demais 
tipos de violência sofridas por essa população, como as 
violências simbólicas – foco de nossa analítica aqui discutida.

A motivação de tais crimes aparece representada 
pela naturalização do preconceito e da discriminação 
sexual e de gênero, ancoradas por confabulações existentes 
a partir das relações sociais e culturais. Um exemplo disso, 
em escala nacional, é o “kit-gay” e a “ideologia de gênero”, 
ambos produtos do rechaço de ideais conservadores que 
assumem posições políticas importantes no Estado, 
via perspectiva de dominação sustentada por pautas do 
movimento conservador de direita, de um lado, e, de outro, 
pelos cânones da igreja católica – com a suspensão de 
materiais do projeto Escola Sem Homofobia, por exemplo, que, 
desde 2011, no governo Dilma Rousseff, empreende intensas 
discussões sobre o campo da saúde sexual e reprodutiva.

Especificamente pensando nas infâncias e 
juventudes discutidas no cenário político-partidário em 
nosso país, fica evidente que, para além de confabulações, 
existe um despreparo de instituições e políticas que 
incorporam o sentido de existências em suas práticas e 
ações, revelando o descuido com o compromisso ético 
e político na promoção da justiça e dos direitos humanos 
(Aragusuku & Lee, 2015).

O limite traçado entre o que se constitui como 
homem/mulher, masculino/feminino e macho/fêmea, 
reverbera, nestas práticas, ações e atitudes, na privação 
e afastamento das experiências sexuais e de gênero, 
bem como revelam no corpo a carga negativa dessas mesmas 
experiências. Singularmente, cada sujeito não hegemônico 
passa a criar processos de subjetivação que fogem da estrutura 
estereotipada do que se espera para um corpo, para o desejo, 
para o gênero (Toledo & Pinafi, 2012; von Smigay, 2002). 
Assim, é como se o corpo representasse o depositário que 
circunda masculino/feminino, para daí traçar o limite do 
que seria ser homem e ser mulher.

Diversos são os meios violentos pelos quais atitudes 
diárias representam a questão: a negação de um nome civil /
social a pessoas trans; a concepção de homem e masculinidade 
voltada a gays; a parafernália existente sobre as identidades 



5

5

Psicologia USP, 2022, volume 33, e190133

5
Discurso psicológico e população LGBTI: endereçamentos de uma ação clínica e política

lésbicas; o imaginário social sobre pessoas bissexuais; 
a negação de trabalho a travestis e transexuais; bem como 
a negação/desrespeito ao gêneroneutro/não-binárie, entre 
outros direitos. Tais atitudes representam tipos (re)velados e 
perversos de violência.

Este mesmo imaginário social que embebece práticas 
e discursos nas ciências humanas e sociais é reflexo do que 
se constituiu como delegações formalizadas pelo binarismo 
homem-mulher, marcando pela atestação genital binária e 
gonodal as identidades e orientações sexuais e conduzindo, 
atualmente, a questões centralizadoras de debates (Bento, 2017).

Segundo Leite Jr. (2011),

Até o século XVIII não havia a preocupação em 
focar exclusivamente a questão nos genitais de 
uma pessoa para saber se ela era homem ou mulher 
. . . . Possuir um pênis ou uma vagina era uma das 
características, mas não a privilegiada, que formava 
um todo Homem/masculino ou Mulher/feminino, 
pois mesmo esta diferenciação entre sexo e gênero 
ainda não fazia parte do universo conceitual do 
período e tanto o sexo quanto o gênero formavam 
uma única expressão do ser. (p. 57)

Assim, compreendemos que a partir desta conjunção 
diagramada pelas ciências, toda a caracterização da existência 
de uma sexualidade humana seria evidenciada, entendida 
e vivenciada a partir de suas composições corporais, as quais 
demarcariam o caráter do limite entre homem/mulher, 
instaurando a lógica do sexismo, “legitimando a violência 
contra mulheres e todos aqueles que, em determinadas 
circunstâncias, são reconhecidos como tendo uma posição 
feminilizada” (von Smigay, 2002, p. 35).

Por esse mesmo caminho, o caráter da violência 
entra em cena por se revelar enquanto atitude que compara 
a “verdade” sobre os sexos e as identidades, firmando a 
necessidade de caracterização específica entre a normalidade e 
o patológico. Esses intercruzamentos revelam uma penumbra 
em torno de tais existências, hierarquizando-as a partir das 
construções científicas sobre os corpos sociais (Beluche, 2008; 
Borrillo, 2010; von Smigay, 2002), revelados pelo prisma do 
imaginário social e não a partir da própria experiência do 
outro. Tais práticas privativas denotariam a violência simbólica 
(Aragusuku & Lee, 2015; Sobral et al., 2019).

Para Chaui (2018),

violência não é percebida ali mesmo onde se 
origina e ali mesmo onde se define como violência 
propriamente dita, isto é, como toda prática e toda ideia 
que reduz um sujeito à condição de coisa, que viole 
interior e exteriormente o ser de alguém. (p. 41)

É a partir das implicações que as pessoas, coletivamente, 
perfazem o que foi produzido em estruturas e funções sobre 
o humano. A constituição da violência contra minorias está 
relacionada com as condições de desigualdade estabelecidas 
pela diferença – sobretudo de poder –vividas por pessoas 

e grupos e, por isso, não atinge da mesma maneira a todas as 
pessoas, tal como aponta von Smigay (2002), especialmente em 
sociedades colonizadas nas quais o machismo e o patriarcado 
operam como plano de fundo.

A compreensão do lugar reservado socialmente às 
ciências, nesse sentido, constitui-se como uma “violência 
epistemológica sutil” (Bento, 2017, p. 48), pois à medida que 
direciona práticas coercitivas e vigilantes, reproduz invisibilidade 
e exclusão. Esta “sutileza” da violência aparece em práticas 
profissionais diariamente, seja pela medicina, pela educação 
ou pela própria psicologia – especialmente quando se exime 
de atendimentos a pessoas LGBTI com o pretexto de “não 
saber lidar com esta população”.

Compreendemos isso, amparados a Butler (2017), 
ao tratar o caráter do éthos coletivo. A autora sinaliza que 
a violência é instrumentalizada e aparece associada a uma 
fachada de coletividade, testemunhada pela historicização 
dos sujeitos como uma forma de tornar presente, pública e 
afirmativa essa mesma atitude. Assim, esse éthos pressupõe o 
reconhecimento de quais vidas são dignas de serem vividas, 
enquanto direciona modos e condições normativas para 
autenticá-las. Nessa direção, nem toda existência poderia ser 
reconhecida como vida, tornando-a marginal, como reflexos 
do submundo (Butler, 2016). Tal violência ameaça a liberdade, 
construindo um cárcere privado do sujeito nele mesmo 
e encapsulando sua própria existência, anulando-a.

Dialogando com essas concepções, a violência 
aparece não só como um fenômeno concreto nas diversas 
práticas profissionais, mas também gera discursos que 
fundamentam ações, minimizando estratégias em políticas 
públicas. Nesse sentido, o caráter ético da psicologia estaria 
na tematização e reflexão de sua ação, enraizada aos confins 
científicos, podendo reverberar novos endereçamentos que se 
intercruzam com as diversas existências do espaço político 
em comum. Sob essa perspectiva, pensamos que a psicologia, 
enquanto ciência e profissão, desempenha fundamental 
importância na reflexão e construção de uma ação que 
aconteça alinhada a essa perspectiva ética, a qual, ao mesmo 
tempo que pensa sua práxis, também reivindica e testemunha 
a coexistência do outro-no-mundo.

Essa possibilidade abre espaço para pensarmos 
a intranquilidade cotidiana que alimenta o caos 
contemporâneo, fazendo-se necessário rever nossa prática 
monopolizadora, primazia de uma psicologia construída aos 
moldes do psicologismo estabelecido por técnicas e teorias. 
Repensar a prática vai de encontro com nossa formação 
cartesiana e elitista, que subjuga, determina e aponta 
para algumas nuances entendidas como fundamentais 
para a prática psicológica e seu processo de destinação. 
Esse projeto formativo não se sustenta nele mesmo e nem 
nas próprias práticas, quando essas vão ao encontro da 
realidade vivida pelas minorias, em especial as brasileiras.

Assim, evidenciamos que as práticas psicológicas, 
as quais caminham na tentativa de fundamentar as existências 
LGBTI em torno de suas categorizações para apropriação 
de uma verdadeira existência-homem e uma verdadeira 
existência-mulher, perseguem a concretização de discursos e 



Psicologia USP   I   www.scielo.br/pusp

6

6

Jailton Bezerra Melo﻿﻿ & Henriette Tognetti Penha Morato

6

ações vazias e invasivas que dizimam diariamente lésbicas, 
gays, bissexuais, travestis, mulheres e homens trans, 
pessoas intersexo e não-bináries.

Para Carvalho e Melo (2019), “este olhar da psicologia 
. . . pode revelar-se como lugar coercitivo de vigilância, 
justamente pelo caráter tecnológico centralizado em razão 
da especificidade científica desta disciplina” (p. 60). Com isso, 
inserem-se normas coercitivas que deixam de visar o sujeito 
a ser compreendido e priorizam o controle e a confissão, 
como armadilhas do saber psicológico instruído por instituições 
e pela academia, criando um sujeito-objeto condicionado ao 
desejo e sexualidade num corpo pré-generificado.

Esses discursos, quando tematizam e categorizam 
as existências associadas a um corpo físico-material, 
buscando “a verdade sobre o gênero” e a “verdade do sexo”, 
incitam violações de direitos, gerando consequências para a 
população de travestis e pessoas trans, por exemplo – entre 
elas o suicídio, que socialmente ganha este nome, mas que 
surge e urge como uma tentativa de apagar o assassinato 
social que tais práticas testemunham e autenticam, como já 
sinalizam Toledo e Pinafi (2012), Silva e Ortolano (2015) 
e Sobral et al. (2019), ao compreenderem o suicídio como 
uma denúncia às violências sofridas. Nessa mesma direção, 
conforme Bento (2017) evidencia, a naturalização que gera a 
desvalorização das existências LGBTI demarca sua anulação 
violenta, mostrando a necessidade de uma luta constante para 
afirmar atributos humanos para esta “vida marginalizada”. 
Para Leite Jr. (2011),

[essa] busca pela verdade última, encontrada seja 
na biologia ou na psique, independentemente de 
qual verdade for, é a busca pelo exercício do poder 
legítimo, ou seja, o mais aceito e menos questionado 
por se originar convencionalmente de um discurso 
“legítimo” sobre uma verdade considerada 
“legítima”. A noção de verdade dos discursos sobre 
o sexo e gênero é tautológica; ela cria a si mesma 
como um saber que justifica seu poder. (p. 178)

É nesse sentido que compreendemos que a 
constante busca pela identificação da veracidade de 
identidades rebuscadas e associadas a construções 
de corpos, por parte das psicologias que avaliam a 
partir da escrutinação das experiências vividas, estaria 
associada não só à vigilância social coercitiva ou à 
violenta marginalização de existências periféricas; 
elas também se justificam pela confissão da sexualidade 
para corpos que carregam em si mesmos a condição 
de negação revelada pela higiene social – e, por que 
não, psicológica.

Ação clínica em psicologia: pelos 
caminhos da política em Hannah Arendt

As considerações discutidas no tópico anterior 
perfazem uma construção sobre o sentido advindo da prática 
psicológica, abrindo espaço para discutirmos a ação clínica 

do/a psicólogo/a. Nesse sentido, importa ressaltar o que 
compreendemos por ação clínica.

Para Barreto (2013), “a ação clínica desloca-se 
do âmbito das teorias e técnicas psicológicas para 
aquelas da existência” (p. 39) e é considerada como 
a atitude e disponibilidade de um olhar atento e 
compreensivo sobre os fenômenos que surgem no 
cotidiano de sua prática. Ou seja, a ação do/a psicólogo/a 
se revela como o modo de estar afinado/a, em direção 
ao diálogo fundamental sobre a compreensão da 
existência-no-mundo-com-outros.

Assim, é neste caminho que consideramos que, no que 
tange à clínica relacionada à comunidade LGBTI, não seria 
necessária uma prática instituída e especializada, mas uma 
abertura disponível que vai ao encontro de demandas urgentes 
e emergentes que estariam relacionadas às existências e ao 
mundo, como apontam Carvalho e Melo (2019) e Toledo 
e Pinafi (2012). Dessa forma, a ação clínica se aproxima do 
sentido de política se passamos a entendê-la como um espaço 
de compartilhamento de questões humanas.

Tomamos como referencial a pensadora Hannah 
Arendt (1906-1975) por acreditarmos que a clínica psicológica 
é o espaço de encontro entre o mundo vivido cotidianamente e 
a ação que dele decorre. Como falado anteriormente, a ciência 
cria arcabouços que, de modo diretivo, empreendem direções 
também no campo da psicologia. Essa “situação criada pelas 
ciências tem grande importância política. Sempre que a 
relevância do discurso está em jogo, as questões tornam-se 
políticas por definição, pois é o discurso que faz do homem 
um ser político” (Arendt, 2018a, p. 4).

Destarte, passamos a compreender a ação clínica 
do/a psicólogo/a como política à medida que encontramos 
o percalço dessa ação como fundamentado nas 
relações plurais, possibilitando abertura para tematizar 
e compreender o mundo a partir de sua constituição 
revelada pelas estratégias de vida. Isso permite entender 
que é a partir do caráter da pluralidade que a vida se torna 
elemento a ser tematizado pela significação no mundo.

Essa pluralidade só é possível, segundo Arendt 
(2018a), per-seguindo uma ação, entendida como constituinte 
da condição humana de existir. Juntamente com a ação, 
outras duas atividades humanas aparecem como fundamentais 
para a condição humana: o trabalho e a obra. Assim,

o trabalho é a atividade que corresponde ao processo 
biológico do ser humano. . . . A condição humana do 
trabalho é a própria vida.

A obra é a atividade correspondente a não-naturalidade 
da existência humana. . . . A condição humana da obra 
é a mundanidade.

A ação, única atividade que ocorre diretamente entre 
os homens, sem a mediação das coisas ou da matéria, 
corresponde a condição humana da pluralidade, 
ao fato de que os homens, e não o Homem, vivem na 
Terra e habitam o mundo. (Arendt, 2018a, p. 9)



7

7

Psicologia USP, 2022, volume 33, e190133

7
Discurso psicológico e população LGBTI: endereçamentos de uma ação clínica e política

Perseguindo essa ideia, é no caráter da ação que 
consideramos que a pluralidade humana se revela, ou seja, 
é a partir das relações entre mundo-humano-outros que é possível 
compreender o mundo, o humano e os outros. É na experiência 
que se intercruza que é possível dialogar e testemunhar os modos 
de vida constituintes da tessitura mundana.

Assim, conseguimos evidenciar que a natureza 
violenta que surge quando da negligência situada em 
práticas que reverberam privação da liberdade em “ser 
quem se é” pressuporia um modo apolítico, fora da 
política, que aos olhos arendtianos, é característico da 
vida privada do lar em família, tal como tematizavam 
os gregos em suas distinções entre o público e o privado.

Consonante a isso, entendemos que uma prática psicológica 
que se preze a, eticamente, lidar com pessoas, grupos e/ou 
instituições deve, necessariamente, recolher demandas a partir 
do cotidiano. Assumir esse lugar é o que possibilita compreender a 
ação clínica como o território de produção de discursos que surgem 
das relações de troca, permitindo horizontes compreensivos que 
a tematizam, associada à política, mudando contextos e criando 
condições favoráveis à libertação das opressões vividas e do 
comprometimento ético das práticas políticas na psicologia 
(Martín-Baró, 1986).

Para Arendt (2009), “política diz respeito a coexistência 
de associação de homens [e mulheres] diferentes” (p. 145). 
Destarte, o diálogo com a determinação de diferença 
discutida anteriormente liga-se ao que empreendemos como 
espaço de recolhimento da possibilidade de mostração 
e ação da pluralidade humana. Tais evidências ressoam 
na clínica psicológica por viabilizarem a compreensão 
de que quem faz a clínica não é o/a psicólogo/a, mas os 
fenômenos que emergem de sua relação com o mundo 
cotidiano experienciado pelo seu cliente, possibilitando 
intervenções, autenticando experiências e testemunhando 
uma ação clínica – incitada ao chamamento da política.

É nesse sentido que entendemos que toda ação clínica 
do/a psicólogo/a deve também ser política, pois à medida que 
construímos espaços para tematizar o vivido, também se 
revela um espaço para cuidar desse vivido. Tais considerações, 
oriundas de um sentido de clínica desvinculada ao enraizamento 
de um lugar físico e objetal, permite considerar que a existência 
de gays, lésbicas, bissexuais, travestis, mulheres  trans, 
homens trans, pessoas intersexo e outras atestações de 
gênero e orientações sexuais aproximam-se da noção 
de liberdade (Arendt, 2008, 2009), fundamento essencialmente 
político e pressuposto da condição humana de existir na 
pluralidade. Essa tessitura também dialoga com Butler (2016), 
quando evidencia a fronteira que intercruza as diferentes 
existências no mundo, indicando a necessária sobrevivência 
da espécie humana a partir do jogo de relações que se constitui 
pelo estatuto da própria vida.

Indo por esse caminho, a ação clínica imbricada 
com a política dialoga com o caráter da novidade, 
relação acontecimental que concretiza a possibilidade 
de trocas de experiência e compartilhamento de histórias. 
Nesse sentido, a ação do/a psicólogo/a é aqui entendida 
como um novo início que possibilita o encontro com a novidade, 

com a criação do presente, dando possíveis endereçamentos 
a uma destinação futura (Arendt, 2008, 2009).

Por esse percurso, compreendemos que a 
estranheza gerada em torno dessa ação transpõe 
o incômodo com as práticas coercitivas que a natureza 
científica promulga, alinhavando os pressupostos de 
avaliação e mensuração de padrões comportamentais 
para atestação de existências. Alia-se a isso também a 
abertura de possibilidades para conceber a psicologia 
como uma empreitada reflexiva que recolhe narrativas, 
sustentando tensões no amparo à diferença e diversidade.

As tensões geradas em torno da clínica, enquanto atitude 
que destina uma ação política, referenciam a crise de produção 
de sentido (Francisco, 2012) que a psicologia encontra em 
seu fazer interventivo. Desalinhavar o nó existente entre 
concepções naturalistas que presumiriam as existências 
LGBTI associadas a um aparato biológico causal dá indícios 
para questionar e assumir outras possíveis dimensões na 
clínica contemporânea.

Isso nos possibilita sair do lugar de poder concebido 
pelo crivo científico, assumindo um horizonte que permite 
esclarecer nossa prática, nossa clientela e a demanda 
advinda dessa relação (Carvalho & Melo, 2019). Assim, 
a via política da clínica destinaria uma “ação em conjunto, 
do ‘compartilhamento de palavras e atos’. A ação . . . é a única 
atividade que constitui [o mundo].” (Arendt, 2018a, p. 245), 
testemunhando (entre)linhas que fogem do saber previamente 
instituído pelos discursos teóricos e instrumentos práticos.

Nessa direção, pensamos que amparados à noção 
de clínica enquanto uma atitude entremeada a uma ação 
política, possibilitamos o endereçamento de práticas 
que saem dos confins confessionais do consultório para 
uma abordagem construída em meio ao viver cotidiano. 
Entrementes, como aborda Santos (2017),

a ação clínica no viver cotidiano se mostra nos 
diversos modos de ser psicólogo, e comporta 
diversas modalidades de prática psicológica a partir 
das demandas que surgem ao caminhar com-outros, 
do que vai acontecendo no caminho – escutar o que 
se sucede como sendo digno de ser pensado. (p. 198)

Isso justificaria a intercorrência de uma ação 
profundamente amparada na acontescência das 
experiências vividas no cotidiano. Desse modo, pensamos 
que é possível traduzir uma clínica que atue na tentativa de 
construir um mundo corresponsabilizado pela pluralidade 
que nele habita e realiza ação.

Assim, consideramos que pensar as questões que 
envolvem a nossa recusa e negligência profissional em torno 
da população LGBTI proporcionaria construir um sentido 
possível acerca da violência, permitindo sua ressignificação e 
ampliando para outras esferas do cuidado, como a saúde sexual 
e reprodutiva, por exemplo. Abre-se, com isso, a possibilidade 
de instigar não somente a reformulação dos serviços ofertados, 
mas também de profissionais que se tornam aliados aos direitos 
LGBTI (Aragusuku & Lee, 2015; Carvalho & Melo, 2019; 



Psicologia USP   I   www.scielo.br/pusp

8

8

Jailton Bezerra Melo﻿﻿ & Henriette Tognetti Penha Morato

8

Sobral et al., 2019; von Smigay, 2002). Compreendida como um 
elemento que surge entre relações, por vezes, essa possibilidade 
também poderia ser compreendida como poder. No entanto, 
Arendt (2008, 2018b) compreende que poder e violência se 
distinguem não só pelo seu sentido, mas porque implicam 
relações totalmente inversas. Isso acontece porque a 
terminologia que temos não é capaz de distinguir algumas 
palavras, alocando-as com o mesmo sentido, como acontece 
entre os impasses em torno dos termos diferença e diversidade, 
conforme propõe Miskolci (2013).

Segundo Arendt (2018b, p. 58), “uma das mais 
óbvias distinções entre poder e violência é que o poder 
sempre depende de números, enquanto a violência, 
até certo ponto, pode operar sem eles, porque se assenta em 
implementos”. Apesar de o poder ser associado à violência, 
como um pré-requisito, em alguns casos, o entendimento 
desses dois campos de forças representa a justificação 
de algumas estratégias no cenário público. Daí decorre a 
confusão centralizada na tentativa de ganhar poder a partir 
do fechamento, da vigilância, da confissão e da exclusão 
de certos grupos. À medida que entendemos a crítica aos 
discursos psicológicos como poder, não estaríamos, pois, 
confundindo com discursos violentos?

Seguimos adiante com Arendt (2018b, p. 73-74): 
“Poder e violência são opostos; onde um domina 
absolutamente, o outro está ausente. A violência aparece 
onde o poder está em risco . . . falar de um poder não violento 
é de fato redundante”. Consideramos que pensar a ação clínica 
política articulada a essa confusão entre práticas que trazem 
uma dimensão de poder é possibilitar a apropriação não só de 
um saber, mas de um fazer que acontece eticamente, ou seja, 
dialoga com o pensamento arendtiano de que a existência 
do poder incapacitaria a violência.

Portanto, acreditar na psicologia como uma ciência 
e profissão que se recusa ao atendimento de existências 
marginais ou que veraciza discursos patologizantes em busca 
de um “poder sobre o outro” seria, nessa medida, seguir o 
percalço da ação violenta. Assim, pensamos que nosso fazer 
ético e político caminha na busca pelo direito de ser quem 
se é, consolidando um espaço possível para a pluralidade ser 
publicizada e assumida em torno das diferenças.

No mundo inóspito e estranho, ou melhor, no país 
caótico e nebuloso como o Brasil, a psicologia, considerando as 
existências de gays, lésbicas, bissexuais, travestis, mulheres trans, 
homens trans, pessoas intersexo, pessoas não-binárias e demais 
atestações de gêneros e orientações sexuais como possíveis e 
potentes, legitimaria sua condição ética, clínica e política junto 
a essa população.

Considerações finais

No contexto de marginalização de existências 
brasileiras, encontramos a população LGBTI como uma 
das que mais clama direitos que lhes foram negados. 
Em detrimento de uma luta constante entre ideais fincados 
numa cultura machista, patriarcal e LGBTIfóbica, 
faz-se necessário dialogar com estratégias e políticas públicas 

que enveredem pelo descortinamento das identidades de 
gênero e orientações sexuais como fenômenos da existência 
humana, conferindo-lhes as noções de diferença encontradas 
em sua relação com outros marcadores sociais.

Entretanto, ao esbarrar nesses ideais, especialmente 
quando vivemos numa cultura ocidental permeada pelo 
pensamento científico mensurador, as ciências encontram um 
grande desafio. Tematizar gênero e sexualidade – em especial 
no Brasil – tornou-se um território de lutas de poderes, 
ou melhor, de ações que desencadeiam relações violentas.

Nessa direção, compreendemos que a clínica psicológica 
ainda assume uma dívida em torno de sua interpretação sobre 
os fenômenos da sexualidade humana, refletindo em sua 
prática um aprisionamento normativo como consequência 
de uma leitura fincada na biologia e na patologização de 
existências, sustentando práticas e discursos que não concebem 
as noções de diferença em torno de gênero, sexualidade e o 
exercício desta. Tal consideração é representada pelo arsenal 
de técnicas e instrumentos que perfazem esta ciência, dando a 
ela o caráter de condução e veracização de corpos subdivididos 
em manuais diagnósticos para construírem-se existências 
outras (amarrotadas e enclausuradas em mensurações).

Evidenciamos que as discussões aqui tematizadas 
não findam a procura constante em considerar a psicologia 
como uma ciência e profissão que se aproxima de questões 
do viver cotidiano; no entanto, agem na tentativa de 
considerá-la centralizadora e geradora de discursos que 
também marginalizam existências – seja por meio de 
técnicas fincadas em manuais relacionados à medicina e 
à biologia, seja por práticas privativas que se assemelham 
ao retorno de uma clínica confessional (Foucault, 2017).

O objetivo de nossa discussão não é apontar uma 
clínica para pessoas LGBTI, mas compreender a clínica a 
partir de uma ação política construída aos passos de quem 
demanda por cuidado, sustentando a crise do viver cotidiano, 
diante das diferenças. Nesse sentido é que encontramos em 
Hannah Arendt uma possibilidade de articulação para a 
psicologia, visto que seu pensamento parece contribuir para 
a reflexão de nosso fazer ético-político. Mais que um diálogo 
com a clínica psicológica, Hannah Arendt convida-nos a 
testemunhar a condição humana perante a comunhão, ou seja, 
ao compartilhamento possível pela experiência da pluralidade.

Compreendemos, a partir das questões levantadas 
em torno das análises construídas no projeto científico 
moderno sobre as existências LGBTI, que a ciência 
psicológica deve estar relacionada – antes de alinhavar-se 
e esconder-se em teorias psicológicas – à experiência 
vivida no cotidiano de sua mundanidade.

Concordamos com Arendt (2009) quando ela 
relaciona a psicologia moderna à possibilidade de um 
espaço de construção de pôr em diante e adiante as 
questões que envolvem a preocupação e o desejo de 
mudança, evidenciados pela presentificação do futuro. 
Essa psicologia, alinhavada às condições de existências 
minoritárias, só seria possível a partir de seu compromisso 
social com a clientela que lhe diz respeito, ou seja, 
todos os humanos que nesse mundo habitam. Assim, 



9

9

Psicologia USP, 2022, volume 33, e190133

9
Discurso psicológico e população LGBTI: endereçamentos de uma ação clínica e política

pela via do mundo humano é que, talvez, passemos a 
tematizar as existências LGBTI não mais como “apenas 

Psychological discourse and the LGBTQ+ population: directions of a clinical and political action

Abstract: The psychological clinic, involving different experiences and interrelations between health and education, is mainly 
understood as a space of recollection of questions that characterize human existence. By means of a bibliographical reading, 
this  study investigates human phenomena that, understood under the everyday chaos, echoes understandings for the 
psychological clinic as a political arena. Based on Hannah Arendt, the text begins by discussing a possible clinical action 
interfacing with politics. It highlights gender identities and sexual orientations as constructs that permeate and are permeated 
by forces that sometimes direct and sometimes exclude, given the confusions regarding power and violence that from antiquity 
reveals their non-conformity with psychological science. It calls into question the place of psychology, as knowledge and praxis, 
pointing out that the psychologist’s attitude should move towards ethics and dialogue with a clinical and political action.

Keywords: clinical action, political action, LGBTQ population, psychological science.

Le discours psychologique et la population LGBTQ+ : orientations d’une action clinique et politique

Résumé  : La clinique psychologique, impliquants différents expériences et entrelacements entre la santé et l’éducation, 
est largement comprise comme un espace de recueillement des questions qui caractérisent l’existence humaine. Par le biais 
d’une lecture bibliographique, cette étude examine des phénomènes humains qui, compris dans le chaos quotidien, font échos 
à la compréhension de la clinique psychologique en tant que champ politique d’action. En se basant sur Hannah Arendt, le texte 
commence par discuter d’une possible action clinique en interface avec la politique. Il souligne les identités de genre et les 
orientations sexuelles comme des constructions qui imprègnent et sont imprégnées par des forces qui parfois dirigent et parfois 
excluent, étant donné la confusion concernant le pouvoir et la violence qui, depuis l’antiquité, révèlent leur non-conformité 
avec la science psychologique. Il remet en question la place de la psychologie, en tant que savoir et praxis, en soulignant que 
l’attitude du psychologue devrait s’orienter vers une éthique et le dialogue avec une action clinique et politique.

Mots-clés : action clinique, action politique, population LGBTI, science psychologique.

El discurso psicológico y la población LGBTI: un camino hacia una acción clínica y política

Resumen: La clínica psicológica al seguir entrelaces y experiencias diversas, sobre todo, en el campo de la salud y la educación se 
entiende como un espacio de recogida de cuestiones que tematizan la existencia humana. Por medio de una lectura bibliográfica, 
pretendemos dialogar con fenómenos humanos que, al caos cotidiano, reflejan conocimientos para la clínica psicológica como 
un campo político de acción. Partimos de apuntes de Hannah Arendt para tematizar una posible acción clínica que hace interfaz 
con la política. Buscamos evidenciar las identidades de género y orientaciones sexuales como constructos que permean y están 
impregnados por fuerzas que ora dirigen, ora excluyen, dadas las confusiones en torno al poder y la violencia, que desde tiempos 
remotos revela la no conformidad de tales existencias con la ciencia psicológica. Cuestionamos el lugar del hacer y del saber de la 
psicología, demarcando que una actitud del psicólogo debería caminar hacia la ética y dialogar con una acción clínica y política.

Palabras clave: acción clínica, acción política, populación LGBTI, ciencia psicológica.

Referências

diversa e distinta”, mas vistas pelo prisma do respeito à 
diferença em meio ao mundo coabitado.

Aragusuku, H. A., & Lee, H. O. (2015). A psicologia 
brasileira e as políticas LGBT no Conselho Federal de 
Psicologia. Gestão & políticas Públicas, 5(1), 131-154. 
doi: 10.11606/issn.2237-1095.v5p131-154

Arendt, H. (2008). Homens em tempos sombrios (D. Bottmann, trad.). 
São Paulo, SP: Companhia das Letras.

Arendt, H. (2009). A promessa da política (2a ed., P. Jorgensen Jr., trad.). 
Rio de Janeiro, RJ: Difel.

Arendt, H. (2018a). A condição humana (13a ed. rev., R. Raposo, trad.). 
Rio de Janeiro, RJ: Forense Universitária.

Arendt, H. (2018b). Sobre a violência (9a ed., A. M. Duarte, trad.). 
Rio de Janeiro, RJ: Civilização Brasileira.



Psicologia USP   I   www.scielo.br/pusp

10

10

Jailton Bezerra Melo﻿﻿ & Henriette Tognetti Penha Morato

10

Barreto, C. L. B. T. (2013). Reflexões para pensar a ação clínica a 
partir do pensamento de Heidegger: Da ontologia fundamental 
à questão da técnica. In C. L. B. T. Barreto, H. T. P. Morato, 
& M. T. Caldas (Orgs.), Prática psicológica na perspectiva 
fenomenológica (pp. 27-50). Curitiba, PR: Juruá.

Beluche, R. (2008). O corte da sexualidade: O ponto 
de viragem da psiquiatria brasileira no século XIX.  
São Paulo, SP: Annablume.

Bento, B. (2017). Transviad@s: Gênero, sexualidade e 
direitos humanos. Salvador, BA: Edufba.

Borrillo, D. (2010). Homofobia: História e crítica de um 
preconceito. Belo Horizonte, MG: Autêntica.

Butler, J. (2016). Quadros de guerra: Quando a vida é passível 
de luto? (2a ed., S. T. N. Lamarão & A. M. Cunha, trads.). 
Rio de Janeiro, RJ: Civilização Brasileira.

Butler, J. (2017). Relatar a si mesmo: Crítica da violência 
ética. (R. Bettoni, trad.). Belo Horizonte, MG: Autêntica.

Carvalho, B. R. B., & Melo, J. B. (2019). A psicologia como 
produtora de subjetividades: Reflexões sobre a ação clínica face 
ao atendimento à população LGBTI. In P. C. García & E. Inácio 
(Orgs), Intersexualidades: Discursos interseccionais, saberes e 
sentidos do corpo (pp. 53-66). Uberlândia, MG: O sexo da palavra.

Chaui, M. (2018). Sobre a violência. Belo Horizonte, MG: Autêntica.
Figueiredo, L. C. M. (2014). Matrizes do pensamento 

psicológico (20a ed.). Petrópolis, RJ: Vozes.
Chohfi, L. M. S., Melo, J. B., & Souza, P. A. (2021).  

Da violência epistemológica a epistemologias próprias: 
Experiências de narrativas com mulheres cis periféricas, 
mulheres trans e travestis. Saúde Debate, 45(spe 1), 27-38. 
doi: 10.1590/0103-11042021E102

Fonseca, W. (2015). LGBTIfobia: Casos de violência por 
discriminação de gêneros, identidades e orientações 
sexuais na grande São Paulo. São Bernardo do Campo, 
SP: Lamparina Luminosa.

Foucault, M. (2017). História da sexualidade 1: A vontade 
de saber. (5a  ed., M. T. C. Albuquerque & J. A. G. 
Albuquerque, trads.). Rio de Janeiro, RJ: Paz & Terra.

Francisco, A. L. (2012). Psicologia clínica: Prática em 
construção e desafios para a formação. Curitiba, PR: CRV.

Leite, J., Jr. (2011). Nossos corpos também mudam: 
A invenção das categorias “travesti” e “transexual” no 
discurso científico. São Paulo, SP: Annablume.

Louro, G. L. (2015). O corpo educado: Pedagogias da 
sexualidade (3a ed.). Belo Horizonte, MG: Autêntica.

Martín-Baró, I. (1986). Hacia una psicología de la liberación. 
São Salvador, SV: UCA.

Martín-Baró, I. (2013). O método em psicologia política 
(F.  Lacerda, trad.). Psicologia Política, 13(28), 
575-592. (Trabalho original publicado em 1991)

Miskolci, R. (2013). Teoria queer: Um aprendizado pelas 
diferenças (2a ed.). Belo Horizonte, MG: Autêntica.

Pelúcio, L. (2009). Abjeção e desejo: Uma etnografia 
travesti sobre o modelo preventivo de aids. São Paulo, 
SP: Annablume.

Peres, M. C. C., Soares, S. F., & Dias, M. C. (2018). Dossiê sobre 
lesbocídio no Brasil: De 2014 até 2017. Rio de Janeiro, RJ: 
Livros Ilimitados.

Santos, S. E. B. (2017). “Olha!… Arru(a)ção!?…” 
Ação clínica no viver cotidiano: Conversação com 
a fenomenologia existencial (Tese de doutorado, 
Universidade Católica de Pernambuco, Recife). 
Recuperado de https://bit.ly/3u4K6Jo

Silva, A. S., & Ortolano, F. (2015). Narrativas psicopolíticas 
da homofobia. Trivium – Estudos interdisciplinares, 
7(1), 1-18. doi: 10.18370/2176-4891.2015v1p1

Sobral, H. S., Silva, M. L. V., & Fernandes, S. C. S. (2019). 
Homofobia: O que a psicologia brasileira tem a dizer? 
CES Psicologia, 12(3), 20-34. doi: 10.21615/cesp.12.3.2

Transgender Europe. (2017, 30 de março). Trans day of 
visibility 2017 press release: 2,343 trans people reported 
murdered in the last 9 years. Berlim, DE: TGEU. 
Recuperado de https://bit.ly/3cjOUET

Toledo, G., & Pinafi, T. L. (2012). A clínica psicológica e 
o público LGBT. Psicologia Clínica, 24(1), 137-163. 
doi: 10.1590/S0103-56652012000100010

Torres, M. A., & Pedroso, A. (2020). O reconhecimento de 
existências lésbicas e a lesbofobia no ensino superior. 
Linhas críticas, 26, 1-18. doi: 10.26512/lc.v26.2020.32636

von Smigay, K. E. (2002). Sexismo, homofobia e outras 
expressões correlatas de violência: Desafios para a 
psicologia política. Psicologia em Revista, 8(11), 32-46.

Welzer-Lang, D. (2001). A construção do masculino: 
Dominação das mulheres e homofobia. Estudos Feministas, 
9(2), 460-482. doi: 10.1590/S0104-026X2001000200008

Recebido: 14/10/2019
Revisado: 11/10/2021

Aprovado: 11/04/2022

Este artigo é fruto da tese de doutorado do primeiro autor, que recebeu 
apoio/financiamento da CAPES.




