
1/5

4 de junho de 2025

Papa Francisco e a COP 30
jornal.usp.br/artigos/papa-francisco-e-a-cop30/

Silmara Veiga de Souza Calestini Montemor – Foto: Arquivo
pessoal

https://jornal.usp.br/artigos/papa-francisco-e-a-cop30/
https://jornal.usp.br/artigos/papa-francisco-e-a-cop30/attachment/20250604_silmara-calestini-montemor/


2/5

Maria da Penha Vasconcellos – Foto: IEA-USP

A realização da 30ª Conferência das Partes da Convenção-Quadro das Nações Unidas
sobre Mudança do Clima (COP 30), que ocorrerá em 2025 em Belém do Pará,
representa um marco histórico: pela primeira vez, a floresta amazônica será o cenário de
um dos principais fóruns de negociação climática do mundo. Mais do que um gesto
simbólico, a escolha de Belém reforça a urgência de um compromisso global com a
preservação dos ecossistemas e a proteção dos povos tradicionais.
Neste contexto, o papa Francisco oferece uma contribuição valiosa para a reflexão
socioambiental contemporânea. Seu exemplo pessoal, sua obra filosófica e seu legado
espiritual traçam um caminho para uma visão mais humana e ecológica, como a
encíclica Laudato Si’ (2015), que diferencia o que é passageiro daquilo que realmente
importa, propondo uma forma de habitar o mundo: reconhecendo a Terra como nossa
Casa Comum e a biodiversidade como parte de uma grande família universal.

Este artigo propõe uma reflexão sobre como os ensinamentos da Laudato Si’ podem
iluminar os desafios e as possibilidades da COP 30, articulando espiritualidade e ética
ambiental, responsabilidade climática e da biodiversidade global, justiça social e
ecológica, e a valorização dos povos da floresta.

A Laudato Si’ e a noção de ecologia integral

https://jornal.usp.br/artigos/papa-francisco-e-a-cop30/attachment/20250604__maria-da-penha-vasconcellos/
https://jornal.usp.br/usp-sustentavel/
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


3/5

Em sua encíclica, o papa Francisco apresentou o conceito de “ecologia integral”,
rompendo com abordagens fragmentadas da crise ambiental e ressaltando a
interdependência entre fatores ambientais, sociais, econômicos e culturais. Segundo
Francisco, “não existem duas crises separadas, uma ambiental e outra social, mas uma
única e complexa crise socioambiental”. Dessa perspectiva, proteger o meio ambiente
significa, igualmente, proteger a dignidade humana e as condições de vida dos mais
vulneráveis.

A COP 30, ao reunir lideranças globais no coração da Amazônia, terá a oportunidade de
adotar essa visão integrada, reconhecendo que o enfrentamento das mudanças
climáticas demanda não apenas ações técnicas, mas uma profunda transformação
cultural e ética.

Espiritualidade e ética ambiental

A espiritualidade proposta pela Laudato Si’ transcende confissões religiosas específicas
e convida todos a uma relação de respeito e gratidão pela criação. Francisco nos lembra
que “o mundo é mais do que um problema a ser resolvido; é um mistério alegre que
contemplamos com jubilosa gratidão”. Essa ética do cuidado inspira uma nova atitude
diante da Terra, que deixa de ser vista como objeto de exploração para ser reconhecida
como “Casa Comum”.

Incorporar uma ética ambiental fundada no respeito à sacralidade da vida pode
fortalecer, na COP 30, compromissos globais mais sólidos e sustentáveis, orientando
políticas públicas ancoradas na prudência, na solidariedade e na justiça intergeracional.

Responsabilidade climática e da biodiversidade global

Outro eixo fundamental da Laudato Si’ é a crítica à “globalização da indiferença”, que
naturaliza desigualdades e torna invisíveis os impactos da crise ambiental sobre os mais
pobres. Para Francisco, “os seres humanos não são meros receptores passivos das
decisões econômicas e políticas, mas participantes ativos na construção de seu futuro”.

A responsabilidade climática, portanto, deve ser partilhada, mas também diferenciada,
reconhecendo a dívida ecológica histórica dos países industrializados. Já na Conferência
de Estocolmo, em 1972, a tensão entre países desenvolvidos e em desenvolvimento
evidenciava essa realidade: enquanto as nações industrializadas alcançaram altos níveis
de progresso econômico à custa da intensa exploração de seus recursos naturais —
como o carvão, por exemplo —, os países em desenvolvimento, embora preservassem
vastas áreas de biodiversidade, enfrentaram sérias dificuldades socioeconômicas. Não
seria, portanto, justo impor uma divisão igualitária de responsabilidades climáticas.

Essa desigualdade histórica se reflete até hoje, visível, por exemplo, na elevada pegada
de carbono e no volume desproporcional de emissões de gases de efeito estufa por
parte dos países desenvolvidos. Diante desse cenário, a COP 30 deverá reafirmar o



4/5

princípio das “responsabilidades comuns, porém diferenciadas”, impulsionando maior
ambição nas metas climáticas e fortalecendo os mecanismos de financiamento para
adaptação e mitigação nos países em desenvolvimento.

Justiça social e ecológica

Na Laudato Si’, Francisco denuncia a injustiça estrutural que faz com que “os mais
pobres são aqueles que mais sofrem com as consequências das agressões ambientais”.
Essa reflexão ecoa diretamente na realidade dos povos e comunidades tradicionais do
Brasil.

Na tese Povos e Comunidades Tradicionais do Brasil – aspectos sob o Direito Ambiental
Internacional, fica demostrado que povos indígenas, quilombolas, ribeirinhos e
comunidades extrativistas mantêm uma relação de profunda simbiose com a natureza e,
por essa razão, são duplamente vulneráveis: à violência fundiária e à degradação
ambiental. Reconhecer seus direitos territoriais não é apenas uma questão de justiça
histórica, mas também uma estratégia eficaz de conservação ambiental.

A COP 30 deve ser um espaço de afirmação da justiça climática, garantindo voz ativa e
protagonismo às comunidades tradicionais na definição das soluções globais.

Valorização dos povos da floresta e culturas tradicionais

O papa Francisco, especialmente na exortação apostólica Querida Amazônia (2020),
exalta a sabedoria ancestral dos povos da floresta e seu papel essencial na proteção dos
biomas. Ele alerta para o risco da cultura dominante sufocar modos de vida que
oferecem alternativas sustentáveis e harmoniosas de coexistência com a natureza.

Assim, a COP 30 tem a oportunidade histórica de reconhecer oficialmente os povos
tradicionais como agentes centrais na construção de soluções climáticas. É preciso ir
além da retórica: valorizá-los como sujeitos de direitos e protagonistas da conservação.

Portanto, a realização da COP 30 em Belém será mais do que uma conferência: será um
chamado ético e espiritual à responsabilidade global. A crise ecológica é, em essência,
uma crise moral. Superá-la exigirá não apenas inovação tecnológica, mas também uma
conversão do olhar, uma transformação das prioridades econômicas e um profundo
respeito pela dignidade da Terra e de seus povos.

A Laudato Si’ destaca que “tudo está interligado”. Cada escolha feita — por indivíduos,
empresas ou Estados — contribuirá para a construção de um futuro sustentável ou para
o agravamento da crise climática.

Pensar pelos princípios da ecologia integral, a COP 30 pode se tornar o marco de uma
nova aliança entre humanidade e natureza. Para tanto, serão necessários coragem,
compromisso e, sobretudo, esperança ativa.

https://bdtd.ibict.br/vufind/Record/SANT_1a7b76ee698ee501f6155a984cbe273b
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html


5/5

________________
(As opiniões expressas nos artigos publicados no Jornal da USP são de inteira
responsabilidade de seus autores e não refletem opiniões do veículo nem posições
institucionais da Universidade de São Paulo. Acesse aqui nossos parâmetros editoriais
para artigos de opinião.)

https://jornal.usp.br/noticias/parametros-editoriais-para-artigos-de-opiniao-no-jornal-da-usp/

