
   

Boletim Academia Paulista de Psicologia

ISSN: 1415-711X

academia@appsico.org.br

Academia Paulista de Psicologia

Brasil

Marconi Custódio, Eda

Maria Julia Kovács: uma pesquisadora refletindo sobre a morte

Boletim Academia Paulista de Psicologia, vol. 33, núm. 85, julio-diciembre, 2013, pp. 243-253

Academia Paulista de Psicologia

São Paulo, Brasil

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=94629531003

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=946
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=94629531003
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=94629531003
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=946&numero=29531
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=94629531003
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=946
http://www.redalyc.org


243

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 33, no 85, p. 243-253

• Maria Julia Kovács: uma pesquisadora refletindo sobre a morte

Maria Julia Kovacs: a researcher reflecting upon death

Maria Julia Kovács: Una investigadora reflexionando sobre la muerte

Eda Marconi Custódio 1

C. 20 – “João Toledo”

USP – UMESP

Resumo:  Este artigo é apresentado pela autora, na Sessão Solene da Academia Paulista
de Psicologia quando da saudação à Maria Julia Kovács, em 18 de setembro de 2013,
por ocasião de sua posse na Cadeira nº 24. Trata-se, a partir de sua formação em
Psicologia pela PUCSP, sua inserção nos estudos e práticas profissionais relacionados
às pessoas com deficiência, seu ingresso no Programa de Pós Graduação no IPUSP,
seu interesse pelos estudos em Psicologia da Morte. Apresenta sua grande produção
nessa área e sua contribuição aos pacientes hospitalizados, seus familiares e profissionais
da área da Saúde. Descreve o impacto que todos temos diante do tema da morte e como
vários autores têm abordado esse tema, tanto do ponto de vista social quanto psicológico.
Resgata algumas produções humanas, que demonstram como temos nos defrontado
com a questão da morte na tentativa de superá-la, ou representa-la artisticamente no
cotidiano. Apresenta a ideia de que a morte não diz respeito apenas ao término da vida,
mas como alguns autores e a própria Júlia, assinalam ao processo de experienciar
micro mortes no cotidiano.

Palavras-chaves: Maria Julia Kovács, Psicologia da morte, morte no cotidiano.

Abstract: This article was presented by the author at the Solemn Session of the São

Paulo Academy of Psychology for the greeting to Mary Julia Kovács on September 18,

2013, during her tenure at Chair 24. It is about her training in Psychology at PUCSP,

her inclusion in studies and professional practices related to people with disabilities,

her entry into the Post-Graduate Program at IPUSP, her interest in studies about the

Psychology of Death. Most of her production is in this area and contribution to

hospitalized patients , their families and professionals of Health. It describes the impact

we all have on the subject of death and how various authors have addressed this issue,

both from the social and the psychological point of view. Some human productions are

recalled, that demonstrate how we have to face with the question of death in an attempt

to overcome it , or represent it artistically in daily life. The idea presented is that death

is not just about the end of life, but as some authors and even Julia, indicate the

process of micro deaths in everyday experience.

Keywords: Maria Julia Kovács, Psychology of Death, death in daily life.

1 Cadeira nº 20 da Academia Paulista de Psicologia. Contato: R. Victor Meireles, 277, Jd. São
Caetano, CEP: 09581-460, São Caetano do Sul, SP – Brasil. Tel: (11) 4238 – 7669. E-mail:
edamc@cebinet.com.br



244

Resumen: Este artículo es presentado por la autora en la Sesión Solemne de la

Academia Paulista de Psicología, en el homenaje a María Julia Kóvacs, realizado el 18

de septiembre de 2013, durante su acto de posesión de la silla nº 24. Es a partir de su

formación en psicología en la PUCSP, su inclusión en estudios y prácticas profesionales

relacionadas con las personas con discapacidad, a partir de su ingreso al Programa

de Post grado en el  IPUSP emerge su interés por los estudios en Psicología de la

Muerte. Presenta una gran producción en este ámbito, así como su gran contribución a

los pacientes hospitalizados, sus familias, así como a los profesionales de la Salud,

describe el impacto que todos tenemos sobre el tema de la muerte y cómo varios

autores han abordado esta cuestión, tanto desde el punto de vista social como

psicológico. Rescata algunas reacciones humanas que demuestran cómo nos hemos

enfrentado con el problema de la muerte en el intento de superarlo, bien sea

representándolo artísticamente en la vida cotidiana. Presenta la idea de que la muerte

no es sólo el final de la vida, pero como algunos autores e incluso la propia Julia,

indican el proceso de vivenciar micro muertes en lo cotidiano.

Palabras claves: María Julia Kovács, Psicología de la muerte, muerte en lo cotidiano.

Introdução: o ingresso na vida acadêmica

Conheci Maria Júlia em 1979, quando ingressou no Instituto de Psicologia
da USP como aluna da Pós Graduação. Maria Júlia vinha da PUCSP, Pontifícia
Universidade Católica de São Paulo, onde ingressara em 1971. Eu também havia
sido aluna da PUC, portanto tínhamos algumas experiências em comum e
trocávamos informações sobre o programa de graduação em Psicologia do meu
tempo e do período cursado pela Júlia, como nós a chamamos.

Em seu Memorial, de onde pudemos trazer muitas informações aqui contidas,
Júlia apresenta seus primeiros passos em direção à área de pesquisa e reflexões
que desenvolveu. Aluna do Colégio Porto Seguro, queria fazer Medicina, pois
estava interessada em estudar a loucura, mas ingressou no Curso de Psicologia.
Inspirada no Dr. Petho Sandor, pensava em ser psicóloga clínica na abordagem
junguiana, mas fazia estagio no Centro Ocupacional Avanhandava, escola
especializada para crianças com deficiência mental e autismo, características
que passou a estudar. Também foi contratada pelo Centro de Integração Empresa-
Escola (CIEE) para atuar como auxiliar de classe na proposta de atividades
compatíveis às características de desenvolvimento de cada aluno.

Necessitando dar conta de suas atividades de estágio do curso de
Psicologia, saiu da escola e em 1975 começou a estagiar no setor de Psiquiatria
da Santa Casa de São Paulo. Seu interesse pela loucura reascende, mas na
unidade de internação para mulheres, de Vila Mariana, constata que a tarefa não
era fácil.

Em 1975 se forma em Psicologia e em 1976 foi convidada pela Profa. Odete
de Godoy Pinheiro, nossa professora na PUC para atuar como auxiliar de ensino

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 33, no 85, p. 243-253



245

na Cadeira de Técnicas de Exame Psicológico (TEP), nas Faculdades Objetivo
(atualmente UNIP), dando início à sua carreira como professora universitária. Já
no segundo semestre desse ano, assume, como professora responsável de TEP,
três classes de 70 alunos cada.

Mas já em 1977 vai para Montreal, no Canadá, e passa a estudar e visitar
escolas especializadas para crianças com deficiências múltiplas e autismo.

Em 1978, de volta ao Brasil, é contratada pela APAE de São Paulo e passa
a integrar a equipe de Maria Theresia Litjens no Programa de Estimulação
Precoce, trabalhando, em equipe multidisciplinar, com bebês e crianças com
Síndrome de Down e suas famílias. Particularmente, com as famílias, promovia,
juntamente com a assistente social, estratégias de atendimento para acolher os
sentimentos ambivalentes dos pais após a notícia do nascimento de uma criança
com deficiência. Nesse local começou a expandir seus conhecimentos e contatos,
participando de congressos e proferindo palestras em várias partes do país. Saindo
da APAE, passa a integrar novas equipes, retorna ao Centro Ocupacional
Avanhandava, agora como psicóloga, e começa a atuar com Nylse Cunha,
auxiliando-a a organizar o “Encontro sobre Recursos Pedagógicos em Educação
Especial” na Universidade Mackenzie em 1981. Começa a atuar, também como
psicóloga, na Escola Indianópolis, dirigida pela Nylse.

Com esta vasta experiência na área de estudos sobre a deficiência, foi
natural o convite para integrar o corpo docente do Instituto de Psicologia em
1982, local onde ingressara para fazer seus estudos de mestrado e passa a
ministrar as disciplinas Desenvolvimento do Deficiente Mental e Distúrbios da

Aprendizagem do Deficiente Mental na Faculdade de Educação da USP até
1995.

Nesse período integraram sua equipe as professoras Maria Lúcia Amiralian
e Elizabeth Becker, e o grupo propõe um curso de especialização sobre o tema.
Posteriormente agrega-se a ele a Profa. Ligia Assumpção Amaral e em 1991 foi
criado o Laboratório Interunidades de Estudos sobre a Deficiência (LIDE). Nesse
momento, mais participantes se agregam como, Marcos Mazzotta e Elcie Salzano
Masini, ambos da Faculdade de Educação da USP. Em 1995 a psicóloga Nancy
Vaiciunas, sua colaboradora até o momento, se integra à equipe e Júlia permaneceu
no LIDE até 1999.

Nesse ínterim participou da fundação do Grupo de Estudos e Pesquisas
sobre o Autismo e Psicoses Infantis (GEPAPI), composto por equipe
multiprofissional da área da Saúde. Nele permanece até 1996. Nesse tempo todo,
Júlia já se interessava pelas questões referentes à Psicologia da Morte.

Algumas questões sobre a morte

Poderíamos perguntar: com essa trajetória tão intensa e marcante na Área
das Deficiências, como Júlia foi se interessar pela questão da morte, do morrer?

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 33, no 85, p. 243-253



246

E na verdade, em 1982, quando se declarou interessada em estudar esse tema
muitos ficaram espantados. Que tema mais mórbido, poderíamos dizer! E porque
este tema impacta?

Vou dar dois exemplos: alguns alunos da Universidade Metodista me
procuraram para saber das possibilidades de se fazer estágio de Psicologia
Comunitária junto a profissionais de cemitério e IML de prefeituras. A reação dos
colegas da classe foi de estranheza, e ficaram imaginando porque alguns se
interessavam por um tema tão avesso à maioria das pessoas? E o mais
interessante é que esses profissionais que trabalham com a morte necessitam de
uma atenção especial dos psicólogos conforme constatam a própria Julia e Elaine,
sua orientanda (Kovács & Alves, 2004). Segundo Vizzotto e outros (1997),
trabalhadores de cemitérios públicos são aqueles que não serviram para outras
ocupações e foram colocados à disposição nessa atividade para não serem
demitidos. Meus estagiários constataram falta de equipamentos de segurança,
de auxílio para o transporte dos cadáveres, entre outros problemas.

O outro exemplo diz respeito ao estágio em um cemitério da rede
privada e os coveiros entrevistados constantemente solicitavam a presença dos
alunos durante uma exumação. Só assim eles teriam uma ideia do que é trabalhar
no cemitério. O grupo de estagiários ficou impactado e isto é natural, pois a
morte, o temor a ela é uma preocupação constante e grande parte da atividade
humana “é destinada a evitar a fatalidade da morte, a superá-la negando, de

alguma maneira, que seja o último destino do homem” (Becker, 1977, p.10). Aos
poucos a dupla que fazia o estágio concordou em participar da exumação, um
pouco à distância, e acompanhar os familiares presentes no processo.

Paul Barber, no seu livro Vampires, Burial and Death, argumentou que a
crença em vampiros resultava da tentativa, por parte das sociedades pré-industriais,
de explicar o processo de decomposição que, embora sendo algo natural, era
para eles inexplicável (Barber, 1998). Também poder-se-ia dizer que um suposto
ataque de vampiros talvez fosse, na verdade, a presença de uma doença altamente
contagiosa e fatal, uma epidemia que dizimasse uma comunidade. Também se
observava no passado que para se evitar o contagio com doenças, a sífiles, por
exemplo, usava-se de uma máscara de mulher bonita, uma noiva, encobrindo a
realidade, uma caveira, a personificação da morte (Carrara, 1996).

Ora, se dedicar ao estudo da morte assusta, pois em geral não ficamos à
vontade com as mudanças que ocorrem em nossos corpos após o falecimento.
Não conseguimos nos ver naquela massa informe, escurecida, decomposta, em
forma de caveira. É uma mudança muito grande e nos assusta. Sería visualizar a
velha átropos de dentuça arreganhada na descrição de Saramago (2005, p11).

Segundo Venutti, (2013),

Na Mitologia Grega, Atropos ou Átropos (do grego Ατροποζ, “Sem Retorno”)

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 33, no 85, p. 243-253



247

era uma das três Moiras, deusas que regiam os destinos, sendo sua contraparte
romana conhecida como Morta. Era considerada a mais velhas das Moiras,
conhecida como a “Inevitável” ou “Inflexível” sendo ela que cortava o fio da vida.
Seus atributos eram o quadrante solar, as balança e a tesoura ou ainda uma
esfera e um livro onde ela lia os destinos.

Seria o equivalente às Parcas na mitologia Romana.
Se por um lado nos deparamos com a dificuldade de enfrentar as mudanças

que ocorrem em nosso corpo, e num mundo atual onde a preservação da
juventude, o culto ao belo é uma constante, seria muito natural não estar à vontade
diante dos restos do cadáver. Tanto é assim que hoje instituímos a
necromaquiagem para atenuar o desconforto da visualização da morte nos funerais.
Muitos povos antigos instituíram a mumificação como estratégia de preservação
do corpo, guardando no seu interior o coração para um eventual retorno à vida.
Também instituímos a cremação o que nos poderia aliviar o desconforto da
decomposição do cadáver. Mas temos que nos preocupar com os sentimentos de
familiares em relação ao corpo do ente querido e até do moribundo que talvez
não se sinta confortável diante da expectativa de ser cremado. Será que ele
sentirá alguma coisa? Além disso, princípios religiosos poderão desaconselhar a
cremação.

O corpo como ponto central de tudo, segundo Rubem Alves (1982),
baseando-se nas idéias de Kierkegaard, nos atenta para o quanto nós estamos
apegados a ele. Existirá algum lugar onde nos encontramos fora de nós mesmos,

estando assim livres do radical corpocentrismo a que nossa carne nos obriga?

(p.32). Alves pergunta se não seria o corpo, o sol em torno do qual gira o nosso
mundo. Acrescenta ainda que um leitor cético (e saudável) diria que não, pois há
coisas mais importantes. Mas basta padecer de alguma doença incapacitante,
com dores, perda de controle sobre seu corpo... para que sua percepção mude.
E o sofrimento do corpo, a dor, é o prelúdio da morte. Daí a promessa para nos
aliviar da angústia: “creio na ressurreição do corpo”. Por outro lado, aquela imagem
nos faz tomar consciência da finitude do eu. Hoje nós somos, nós existimos, mas
e depois da morte o que seremos, o que é não ser, deixar de existir, de ter o
controle sobre nosso eu, nossas vontades...E nesse momento diante da
aniquilação, da morte, o ser humano lança mão de mais uma possibilidade de
continuar sendo – o encontro com o sagrado, com Deus. “E o fim, pela magia do

poder, se transforma em início: morte em ressurreição: é morrendo que nascemos

para a vida eterna” (Alves, 1982, p.59). Ou como o autor afirma, se baseando em
Romain Rolland, “...sensação inefável de eternidade e infinitude, de comunhão

com algo que nos transcende, envolve e embala, como se fosse um útero materno

de dimensões cósmicas” (op. cit, p. 60).

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 33, no 85, p. 243-253



248

E foi pensando nesse possível retorno que muitos povos antigos instituíram
o costume de alocar seus mortos em sarcófagos, urnas funerárias, ao lado de
seus bens, suas armas, de alimentos, pois eles “irão voltar e é bom que estejam
preparados para continuar a vida” (Kübler-Ross, 1977).

Mas há outro detalhe que impacta o ser humano: separar-se de seus entes
queridos, morrer e não poder ter mais contato com amigos, familiares, ou ainda
acompanhar o fim de alguém muito querido: ele se vai, mas deixa um vazio difícil
de ser preenchido. Como afirma Caruso (1984),

 “A consciência ou, no mínimo o pressentimento doloroso da separação vai até
às raízes da angústia que atormenta todos os homens: isso se torna tanto mais
frequente quanto mais o homem se afastar da natureza – e esse afastamento
constitui seu destino e sua história” (p.281).

Por conta dessa dificuldade de viver com a separação, a melancolia, o luto,
... o homem tem procurado se distanciar o mais possível da morte. E segundo o
autor, “...para não ter que viver com a morte, preferimos reprimir a vida, limitá-la

e restringi-la de múltiplas maneiras, dentro de nós e ao nosso redor” (p.283).
Imagina-se que os dragões, as imagens de esfinge, as mais variadas,

personificando a astúcia (cabeça humana), a rapidez na ação (asas) e a força
(corpo de leão), colocadas à frente dos palácios antigos, das entradas das cidades,
indicam exatamente isto: para eu continuar vivo, eu intimido e posso destruir
quem me ameaça.

O percurso de Júlia na área da psicologia da morte

Diante desses impasses tão sofridos que dizem respeito ao morrer, ou tentar
superar a morte, posterga-la, impasses que, conforme assinala Kübler-Ross
(1977), tanto as esquipes de saúde, os religiosos, as pessoas... devem enfrentar,
acreditamos que é muito importante para o mundo acadêmico que pesquisadores
como a Júlia nos brindasse com suas reflexões sobre o tema. E isto começou, já
na busca da ideia de pesquisa sobre a morte que poderia conduzir durante o
mestrado.

Julia, em seu Memorial, afirma que buscar literatura sobre o tema naquela,
época não foi fácil, mas em discussões sobre o projeto com seu orientador, Nelson
Rosamilha, ficou definido que sua pesquisa seria sobre o medo da morte entre
estudantes universitários das áreas de saúde, humanas e exatas. Com esse projeto
passou a integrar o corpo docente do Instituto de Psicologia em regime de turno
completo e em 1984 passou a Regime de Dedicação Integral à Docência e à
Pesquisa. Em 1985 defende sua dissertação (Kovács, 1985) e em 1987 apresenta
um artigo sobre o tema – Medo da morte: uma abordagem multidimensional

(Kovács,1987).

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 33, no 85, p. 243-253



249

Próximo à sua defesa, seu orientador é internado e em seguida falece por
conta de um câncer em estágio avançado. Assumo o papel de orientadora e
continuo no papel também no doutorado. Papel muito fácil de ser desempenhado
quando se tem uma orientanda inteligente, competente e produtiva como a Júlia.
No seu doutorado, Júlia defende a tese “A questão da Morte e a formação do
Psicólogo”, em 1989.

A partir desse momento o crescimento de Júlia na área foi impressionante.
Passou a ministrar disciplinas na graduação e pós-graduação, participar do CORA
(Centro Oncológico de Recuperação e Apoio); contatos com Edit Elek, Edmundo
Barbosa e a abordagem Simonton; foi para Londres patrocinada pela FAPESP e
pelo Conselho Britânico e lá, novos contatos muito importantes lhe permitiram
mergulhar no tema dos cuidados paliativos e a minimização do sofrimento de
pacientes a partir da integração da equipe de saúde com familiares. Observou
pacientes, em estágio terminal, conversando, sorrindo junto de seus familiares e
a partir daí lutou para desenvolver programas de cuidados paliativos, dentro
desses moldes, a serem implantados no Brasil.

Não foi fácil, pois conforme assinala em seu memorial, a mentalidade dos
profissionais daqui entende que cuidados paliativos são tratamentos de segunda
linha. Sobre esse tema escreve o capítulo Morrer com Dignidade, na obra
coordenada por Maria Margarida Carvalho, Introdução à Psico-oncologia (Kovács,
1994). Em 1994 organizou o I congresso de brasileiro de Psico-oncologia marcando
a sequencia de uma serie de outros que se realizaram de dois em dois anos,
tendo sido o último, agora em 2013.

No desenvolvimento dessas atividades surgiu o embrião para o
desenvolvimento de programas e filmes didáticos para falar sobre a morte com
crianças adolescentes, idosos e profissionais da saúde, para a criação do
Laboratório de Estudos sobre a Morte (LEM) e em 2002 defende a tese de Livre
Docência Educação para a Morte: desafio na formação de profissionais de saúde

e educação (Kovács, 2002). Mas não para por aí, desenvolve a pesquisa A questão

da morte nas instituições de saúde e educação: do interdito à comunicação para

profissionais de saúde e educação com Bolsa Produtividade do CNPq, onde
busca avaliar o impacto dos filmes produzidos pelo LEM entre estudantes e
profissionais que participaram dos cursos e atividades promovidos pelo laboratório.
Parte deste trabalho também já foi publicada (Kovács, 2008).

Sua produção intelectual é farta, proporcionando aos interessados um
conteúdo vasto sobre o tema da morte. No seu Currículo da plataforma LATTES
(Kovács, 2013), atualizado em março de 2013, constam 30 artigos publicados,
desses apenas um sobre deficiências ou correlatos; nove Livros publicados/
organizados ou edições, apenas um sobre a deficiência; 37 capítulos de livros,
apenas dois sobre deficiência; quatro textos em jornais de notícias/revistas; 14
trabalhos completos publicados em anais de congressos, sendo apenas três sobre

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 33, no 85, p. 243-253



250

deficiência; sete resumos publicados em anais de congressos; 45 apresentações
de trabalho em eventos; oito publicações do tipo Prefácio, Pósfacio/Apresentação;
uma resenha.

Além dessa produção, há que se destacar sua participação em 76 bancas
de mestrado; 47 de doutorado; 22 dissertações orientadas, 16 teses, 7 trabalhos
de iniciação científica e 114 participações em eventos, congressos...

Com essa produção fica bem caracterizada sua dedicação a uma área tão
importante no mundo atual.

A morte no cotidiano

A morte tem sido objeto de produção artística, romanceada, trabalhos
magníficos como Romeu e Julieta de Shakespeare, apresentada também de forma
melódica e em ballets clássicos; as várias óperas em que a cena de morte se faz
presente e impacta; a produção dos grandes pintores que deixaram seus registros
sobre a maneira de se ver a morte.

Poderíamos nos deter um pouco na música e para contrapor vida e morte
lembremo-nos da Sagração da Primavera de Igor Stravinsky, obra do início do
século XX, que segundo Santana (2013) “...narra a trajetória de uma garota

marcada para ser entregue como oblação à divindade primaveril, no auge de um

ritual pagão, com o objetivo de conquistar para seu povo uma colheita proveitosa.”
Em outras palavras, fica implícita a continuidade da vida desde que haja sacrifícios
com  morte.

 Esta imagem pode nos remeter ao desejo da morte daquele que nos destrói,
que ele seja destruído para nos manter vivos, presente no terceiro movimento da
Sinfonia n. 1 de Mahler. Entrar em contato com a história da Primeira Sinfonia de
Gustav Mahler, conhecida como “Titã” (Titan, no original), por si só nos faz lembrar
os dilemas vividos pelo ser humano no dia-a-dia. Wilkens (1995) observa a
dificuldade de se assinalar quando Mahler de fato começou a trabalhar nessa
obra. O número exato de movimentos também é controverso, pois há partes que
em versões posteriores foram retiradas, ou abandonadas. Sabe-se, a partir de
várias cartas, que o término da composição ocorreu em março de 1888, como
registra Gartenberg (1978) também.

O próprio Mahler viveu seu drama pessoal, um conflito intenso entre ser
compositor e ser regente que o atormentou por longo tempo, tendo superado
esta tensão somente quando compôs a Segunda Sinfonia. “Suas sinfonias são

realmente ‘mundos avassaladores’ “, segundo Assumpção (2013a). Esse drama
pessoal, vivido por cada um no seu dia-a-dia, nos lembra que é necessário morrer
um pouco (sonhos, desejos, ambições) para continuarmos vivos.

E assim Mahler, na primeira parte (Parte I) dessa sinfonia nos brinda com
um movimento allegro que trata da vida que se renova, flores, frutos, vegetação,
aves, entre elas o cuco. Como afirma Assumpção (2013a), “...uma concepção

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 33, no 85, p. 243-253



251

cósmica, que parece visitar amplitudes desconhecidas.” Já na segunda parte,
temos o que é hoje conhecido como terceiro movimento, com a melodia infantil
Frère Jacques tratada como marcha fúnebre para o caçador que é levado ao
túmulo, acompanhado por vários animais. É a morte daquele que destrói vidas
para permitir que a própria vida se refaça.

Outra melodia que poderia ser lembrada é a famosa Dança Macabra de
Camille Saint Saëns, obra de 1874 na qual a Morte se apresenta personificada,
cumprindo o seu papel de levar todos para seus túmulos, não importando questões
de gênero, idade, prestígio social, ou seja, como a Profa. Dra. Aidyl M. Q. Pérez-
Ramos assinalou durante a posse de Júlia na Academia Paulista de Psicologia
em 18 de setembro de 2013, a morte como a mais democrática das entidades.

 Assumpção (2013b) descreve a concepção da melodia como segue:

“Neste poema sinfônico, temos logo de início as 12 badaladas do relógio fazendo-
se ouvir pela harpa, e o violino solo que se segue anuncia o intervalo de trítono,
considerado ‘diabólico’ por toda a Idade Média....Frequentemente, a utilização
do xilofone na orquestração é entendida como sendo a busca do ‘timbre dos
ossos’, em alusão aos esqueletos que dançam.”

Essas produções artísticas são apenas algumas, muitas outras poderiam
ser lembradas.

No nosso cotidiano Kovács (1992) baseando-se na obra de Meltzer,
assinala que “...a morte é o inimigo que os vivos passam suas vidas tentando

superar e derrotar para sempre, sem ideia da consequência disso” (p.28).
Cassorla (1992) lembra seus leitores que na verdade vivemos muitas mortes
todos os dias. “A morte física será a última, mas teremos mortes parciais ou

totais nas áreas somáticas, mental ou social, lembrando que essa divisão é

apenas didática, pois todas se interpenetram” (p.99). São as “micromortes da
vida cotidiana”.  E é com essas mortes que temos que nos defrontar todos os
dias. Júlia o fez na sua trajetória como acadêmica, abrindo mão de algumas
atividades que apreciava para se lançar a outras.

Embora tenhamos muito pouco contato com essas ideias, pois não nos
satisfaz pensar em morte, e os meios de comunicação só se referem às grandes
desgraças, ainda nas igrejas é possível ouvir, por parte dos párocos, que na
verdade nós morremos todos os dias um pouco. Padre Jordélio Siles Ledo, da
Igreja Matriz Sagrada Família de São Caetano do Sul, assinala durante as missas
que amar é morrer. Uma pessoa focada no seu eu não ama, pois amar é
transcender a si mesmo, é enfrentar algumas micromortes da vida cotidiana para
se tornar livre, superar o medo e crescer. É a possibilidade de renovação, tal
como ocorre na natureza.

Essas palavras do Padre Jordélio também devem impactar alguns membros
da Igreja. Nem todos concordam com elas, pois nossa atenção está focada na

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 33, no 85, p. 243-253



252

morte física e o desaparecimento total. Mas vamos supor que o ser humano
consiga de fato superar a morte física. Quem nos apresenta uma possível
experiência desse tipo é Saramago (2005) ao imaginar um país onde a morte
física tinha deixado de existir. E aí se sucedem todos os percalços da situação: a
rainha mãe, muito idosa e doente, com dificuldades para governar, não morre e
consequentemente seu sucessor não pode ocupar o trono; assim como ela
milhares de idosos, incapazes, ficam totalmente a mercê de cuidadores,
abarrotando hospitais e centros de saúde; as verbas ficam escassas; os ministros
religiosos entram em crise e vão falar com o primeiro ministro para tentar mudar a
situação, pois sem morte não há ressurreição e sem ressureição não tem igreja;
os serviços funerários entram em colapso por falta de cadáveres e consequente
endividamento, e sugerem que o ministro torne obrigatório o sepultamento de
animais de estimação; cria-se um serviço clandestino para transportar idosos e
doentes para países onde a morte ainda existia...e assim por diante.

Diante desse quadro fantástico e assustador pode-se deduzir que todos
nós, imortais da academia ou não, somos mortais e imortal é o legado, a produção
humana, sua obra que também aos poucos parcialmente morre para se transformar,
crescer e morrer... São as micromortes.

Mas a morte é imortal. Graças a Deus!

Referências

• Alves, R. (1982), Variações sobre a vida e a morte. Edições Paulinas, São
Paulo.

• Assumpção, S. (2013a), Comentários sobre as obras. Programa da Orquestra
Filarmônica de São Caetano do Sul, apresentação em 14/09/2013.

• Assumpção, S. (2013b), Comentários sobre as obras. Programa da Orquestra
Filarmônica de São Caetano do Sul, apresentação em 10/08/2013.

• Barber, P. (1998), Forensic pathology and the european vampire, in A. Dundes
(Ed.) The vampire: a casebook. The University of Wisconsin Press, Wisconsin,
http://books.google.com.br/books?id=Acesso em 10/10/2013

• Becker, E. (1977), El Eclipse de la muerte, Ed. Fundo de Cultura Econômica,
México.

• Carrara, S. (1996), Tributo a vênus: a luta contra a sífilis no Brasil, da
passagem do século aos anos 40[online]. Rio de Janeiro: Editora FIOCRUZ,
339 p. ISBN: 85-85676-28-0. Available from SciELO Books <http://
books.scielo.org>.  Acesso em 10/10/2013.

• Caruso, I. (1984), A separação dos amantes. Cortez Editora, São Paulo.
• Cassorla, R.M.S. (1992), Reflexões sobre a psicanálise e a morte, in M.J.

Kovács (org.) Morte e desenvolvimento humano. Casa do Psicólogo, São
Paulo.

• Gartenberg, E. (1978), Mahler: the man and his music. Cassell&Co. Ltd.
London.

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 33, no 85, p. 243-253



253

• Kovács, M.J. (1985), Um estudo sobre o medo da morte em estudantes

universitários das áreas da saúde, humanas e exatas. Dissertação de
Mestrado, São Paulo, IPUSP.

• Kovács, M. J. (1987), O Medo da Morte: Uma Abordagem Multidimensional.
Boletim de Psicologia, v. 37, n. 87, p. 58-62.

• Kovács, M. J. (1992), Atitudes diante da morte: visão histórica, social e cultural,
in M.J. Kovács (org.) Morte e desenvolvimento humano. Casa do Psicólogo,
São Paulo.

• Kovács, M. J. (1994), Morrer com Dignidade. In: Carvalho, M.M.J. (Org.).
Introdução à psico-oncologia, Campinas: EDITORIAL PSY, 1994, v. 1, p. 263-
275.

• Kovács, M. J. (2002) Educação para a morte: desafio na formação de
profissionais de Saúde e educação, - Tese de Livre Docência – Instituto de
Psicologia – Universidade de São Paulo.

• Kovács, M. J.(2008), Educação para a morte: desafio na formação de
profissionais de saúde e educação, In: Kovács, M.J.. (Org.). Morte e existência

humana: caminhos de cuidados e possibilidades de intervenção. 1ed. Rio
de Janeiro: Guanabara Koogan, v. 1.

• Kovács, M. J. (2013),  Currículo LATTES. CV: http://lattes.cnpq.br/
3630610578226144.

• Kovács, M. J.; Alves, E. G. R.,(2004). A morte escancarada escancarando a
vida: estudo psicológico sobre o preparo dos funcionários do IML para trabalhar
com a morte violenta. Boletim de Psicologia, São Paulo, v. LIV, n.120, p. 001-
021.

• Kübler-Ross, E. (1977), Sobre a morte e o morrer. São Paulo, EDART, Ed. da
Universidade de São Paulo.

• Venutti, F. À. (2013) espera de Átropos; Revista Biografia http://
sociedadedospoetasamigos.blogspot.com.br. Acesso em 15/09/2013

• Vizzotto, M. M. ; Mauro, M. L. F. ; Tolosa, D. E. ; Costa, S. (1997). Trabalhadores
de Cemitério; um estudo qualitativo sobre aspectos da saúde mental e
ocupacional. Psicólogo inFormação (São Bernardo do Campo), S.Bernardo
do Campo, v. 1, (n.1), p. 19-36.

• Wilkens, S.(1995), Preface to the Revised Edition of the First Symphony.
International Gustav Mahler Society, Vienna. Prefaces and Critical Reports

http://www.gustav­_mahler.org., acesso em 06/10/2013.
• Saramago, J. (2005) As intermitências da morte, Companhia das Letras, São

Paulo.
• Santana, A.L. (2013), A sagração da Primavera de Igor Stravinsky http://

www.infoescola.com/musica/a-sagracao-da-primavera/.  Acesso em 11/10/
2013.

Recebido: 20/10/2103  /  Corrigido: 22/10/2013  / Aceito: 28/10/2013.

Bol. Acad. Paulista de Psicologia, São Paulo, Brasil - V. 33, no 85, p. 243-253


