
O QUE É UMA CATÁBASE?
A DESCIDA AO MUNDO INFERIOR 
NA GRÉCIA E NO ANTIGO ORIENTE 
PRÓXIMO

Alberto Bernabé

Recebido em: 02/03/2020 | Aceito em: 17/05/2021 | https://seer.ufs.br/index.php/revec 

REVISTA DE ESTUDOS DE CULTURA | São Cristóvão (SE)  | v.7  |  n. 18 |  Jan. Jun./2021 |  p. 11-24

1. INTRODUÇÃO

katábasis é uma categoria de difícil definição, pois assume formas diversi-
ficadas e, na maioria das vezes, é complicado dizer o que ela (não) é. Em 
uma apresentação como esta, onde o principal objetivo é introduzir o 
assunto, devo me limitar a discutir apenas algumas facetas desse compli-
cado caleidoscópio.

Começarei apresentando uma definição provisória de katábasis. A definição é 
necessária, uma vez que autores modernos frequentemente falam sobre o termo 
sem determinar seu significado, como se katábasis remetesse a um conteúdo 
claro (net content). No entanto, defini-la e discriminar o tipo de narrativa que 
pode ser incluído sob esta categoria não são medidas óbvias ou aceitas de forma 
irrestrita. Ao contrário, há uma grande diversidade de critérios, que varia de 
autor para autor.  Para citar alguns exemplos, M. Ganschinietz  (1919) inclui 
todas as narrativas relacionadas ao mundo inferior (por exemplo, o mito de Pro-
tesilaus, as Καθαρμοί de Empédocles ou os mitos escatológicos de Platão), R. J. 
Clark fala sobre o tema “Descida ao Mundo dos Mortos” e especifica que

the theme itself is [...] inextricably connected with the mythological 
deeds of the heroes Gilgamesh, Heracles, Odysseus, Orpheus, 
Peirithoos, Theseus, Aeneas, and many other who descended alive and 
returned from the Land of the Dead.

[o tema em si está [...] inextricavelmente conectado com os feitos 
mitológicos dos heróis Gilgámesh, Héracles, Odisseu, Orfeu, Pirítoo, 
Teseu, Enéias, e muitos outros que desceram vivos e voltaram da 
Terra dos Morto]. 



12	 |  Alberto Bernabé

REVISTA DE ESTUDOS DE CULTURA | São Cristóvão (SE) | v. 7  |  n. 18 |  Jan. Jun./2021 | p. 11-22 |  https://seer.ufs.br/index.php/revec

Mas Gilgámesh não desce ao Mundo dos Mortos e Pirí-
too não regressa. Sendo assim, ou existem elementos 
conflitantes na definição ou nem todas as personagens 
mencionadas efetuam a catábase. R. G. Edmonds III 
(2004) estudou um padrão em Orphic Gold Tablets, 
em Frogs, de Aristófanes, e em Platão; embora em The 
Frogs tenhamos uma verdadeira katábasis protagoni-
zada por um deus, nas outras referências encontramos 
uma jornada dos mortos. 

Por outro lado, Stamatia Dova (2012, p. 1) considera 
que:

Odyssey 11 allows us to sketch a basic outline 
of the requirements for this unique experience: 
the hero descends with divine assistance to the 
Underworld where he performs an important 
task, has significant encounters with ghosts, 
and comes back alive to proceed successfully 
with the rest of his endeavours.

[Odisseia 11 permite-nos traçar um esboço 
básico dos requisitos para esta experiência 
única: o herói desce, com assistência divina, 
ao Mundo dos Mortos, onde ele executa 
uma tarefa importante, tem encontros 
significativos com fantasmas e regressa vivo 
para continuar, de forma bem sucedida, o 
resto de seus dias].

Uma excelente definição, se for aplicada à Nékyia de 
Odisseu e à katábasis de Héracles. Ela não é facilmente 
extensível a Orfeu, já que o herói não contou com assis-
tência divina e não foi bem sucedido ao longo de seus 
esforços. A katábasis de Teseu e Pirítoo também não 
conta com assistência divina e acaba completamente 
fracassada. Não sabemos igualmente se as personagens 
referidas nos dois últimos casos tiveram encontros 
significativos com fantasmas. Anna-Leena Siikala e F. 
Díez de Velasco (2005) incluíram descidas bem e mal-
sucedidas na categoria katábasis, embora assinalem que 
o sucesso ou fracasso constituem uma diferença impor-
tante. Por outro lado, J. L. Calvo prefere definir katá-
basis como uma “quebra transitória das leis do tempo 
e do espaço, com o intuito de descer ao Mundo dos 

Mortos durante a vida” (“transitory breaking of the laws 
of time and space in order to go down into the Under-
world during lifetime”) e sugere que este é um “traço 
característico da biografia heroica” (“characteristic trait 
of heroic biography”). Ele também considera a katá-
basis “um privilégio reservado aos filhos dos deuses” 
(“a privilege reserved for the sons of gods”). Isso não é 
válido para Odisseu, que não é filho de um deus. Por 
outro lado, a tentativa de J. L. Calvo de procurar um 
padrão comum para a katábasis de Orfeu, Teseu e Pirí-
too leva-o a retomar uma velha ideia do Gruppe and 
Maass, segundo a qual a katábasis de Orfeu refletiria 
uma narrativa mais antiga, onde “a busca e abdução 
da Rainha de Hades” (“the search and abduction of the 
Queen of Hades”) são contadas. Tal proposta foi baseada 
no nome “Eurydice”, que parecia adequado para uma 
divindade infernal. Mas J. Bremmer (1991, p. 15ff) for-
nece uma boa explicação para tal escolha ao confirmar 
que o nome de Eurídice não foi definido até o período 
Helenístico. O. Tsagarakis aponta “algumas caracterís-
ticas catabáticas” (“some catabatic features”) que “se 
tornaram padrão e foram aplicadas a todas as descidas” 
(“became standard and applied to all descents”). Dentre 
essas características, ele destaca a “jornada ao mundo 
dos mortos, a descrição do Submundo, o encontro com 
os mortos, o diálogo etc.” (“journey to the land of the 
dead, the description of the Underworld, the encounter 
with the dead, the conversation, etc.”). No entanto, O. 
Tsagarakis deixa de fora de sua lista alguns dos aspectos 
discutidos anteriormente, como o sucesso ou fracasso, 
ou a natureza do protagonista. 

Depois de considerar esses exemplos, definidos como 
katábasis, parece que seu significado é alcançado com 
muita confiança. Consequentemente, eu resolvi propor 
uma definição para essas narrativas, que inclui aquelas 
conduzidas por deuses e homens. Ela levará em consi-
deração as histórias em que o viajante fracassa e perma-
nece no outro mundo para sempre, e tentará determinar 
alguns traços característicos da katábasis que possam 
distingui-la de narrativas semelhantes. O escopo do 
meu estudo será a katábasis no Oriente Próximo e em 
narrativas mais antigas do mundo grego, uma vez que 
elas são, até certo ponto, homogêneas. No entanto, tam-
bém farei referência a materiais egípcios e gregos mais 



			   O QUE É UMA CATÁBASE?  | 	 13

REVISTA DE ESTUDOS DE CULTURA | São Cristóvão (SE) | v. 7  |  n. 18 |  Jan. Jun./2021 | p. 11-22 |  https://seer.ufs.br/index.php/revec

tardios. Por outro lado, algumas variações que terão 
grande sucesso em datas posteriores não estão incluí-
das no âmbito deste estudo e não serão mencionadas 
(por exemplo, experiências nas quais a alma deixa o 
corpo durante um estado alterado de consciência ou de 
descidas xamânicas). 

2. PONTOS DE PARTIDA

Vou começar estabelecendo alguns pontos de partida 
que são tão óbvios quanto necessários. 

(1) Embora a katábasis possa ser associada, em um 
nível secundário, a um ritual ou manifestação religiosa 
de outro tipo, como os mistérios, ela é, acima de tudo, 
uma narrativa, um texto. 

(2) Com base nos textos existentes, uma verdadeira 
katábasis poderia ser definida como: “uma narrativa 
de viagem ao mundo subterrâneo dos mortos, liderada 
por uma personagem extraordinária e viva que tem um 
propósito determinado e deseja retornar” (“a tale of the 
journey to the subterranean world of the dead led by an 
extraordinary character while alive who has a determi-
ned purpose and is keen on returning”). Só podemos 
falar de katábasis stricto sensu quando todos esses ele-
mentos comparecem na narrativa.  

(3) Como veremos, a katábasis pode ser colocada na 
esfera de um grupo de textos heterogêneos, com os quais 
compartilha algumas características. Em certos casos, 
alguns textos que retomarei mais adiante são rotulados 
como katabáseis. Gostaria de enfatizar que, embora 
alguns temas, frases e vocábulos possam ser encontrados 
na katábasis e em outros tipos de narrativas, a ponto de 
as linhas entre elas ficarem borradas, podemos encontrar 
um conjunto de critérios para separar a katábasis desse 
grupo de textos heterogêneos, marcando as analogias e 
diferenças que existem entre eles. 

3. TIPOS DE NARRATIVA 

3.1. Critérios irrelevantes para este estudo

É óbvio que, embora alguns parâmetros – se a katábasis 
sobreviveu em forma de prosa ou verso, com uma nar-
rativa longa ou curta – sejam relevantes para qualquer 
estudo literário, eles não podem ser levados em con-
sideração neste estudo, uma vez que os textos sobre-
viveram por meio de fontes secundárias ou em estado 
fragmentado, o que nos impede de conhecer sua estru-
tura e outras características fundamentais.  

3.2. Narrativas 

Dois tipos de narrativa podem ser encontrados:

(a) Narrativa em primeira pessoa, na qual a voz do 
viajante pode ser ouvida. É o caso da Nékyia da Odis-
seia, quando Odisseu menciona as personagens com as 
quais se depara ao longo de sua viagem.

A katábasis de Orfeu, da qual restam apenas referên-
cias, poderia corresponder ao mesmo tipo de narrativa, 
a julgar por uma passagem da órfica Argonautica, onde 
o autor anônimo, personificando Orfeu, menciona seu 
próprio trabalho em primeira pessoa.

I told you also what I saw and perceived 
when I went the dark way of Taenarum into 
Hades 
trusting in my lyre and driven by love for my 
wife.

Eu disse a você também o que vi e percebi
quando fui pelo caminho escuro do Taenarum 
para o Hades
confiando em minha lira e movido pelo amor 
por minha esposa. 



14	 |  Alberto Bernabé

REVISTA DE ESTUDOS DE CULTURA | São Cristóvão (SE) | v. 7  |  n. 18 |  Jan. Jun./2021 | p. 11-22 |  https://seer.ufs.br/index.php/revec

Um texto desse gênero sobreviveu, fragmentariamente, 
até nossos dias, o Papyrus of Bologna, com descrições 
muito semelhantes às encontradas no Livro VI da 
Eneida, de Virgílio: o poema é narrado em primeira 
pessoa por alguém que está no submundo, talvez acom-
panhado por um guia. O narrador vê uma série de peca-
dores, bem como um julgamento das almas e a situação 
bem-aventurada de algumas delas. O sentido básico da 
narrativa parece ser uma sequência de sentenças que 
começa por “ele quem...”, seguido pela descrição das 
punições aplicadas a diferentes tipos de pecados.

(b) No segundo tipo de narrativa, um narrador onis-
ciente conduz a história, adotando a terceira pessoa. 
Ele não aparece como testemunha, como ocorre com a 
descida de Inanna. 

3.3. Diálogos e encontros no Submundo

Os diálogos são comuns em um número significativo de 
katabáseis. No submundo, o viajante encontra mortos, 
personagens divinas ou semidivinas, e conversa com 
elas. É o caso do encontro entre Anticleia e Odisseu na 
Odisseia (XI, 155ss). A estrutura da katábasis muitas 
vezes abre espaço para enunciar pequenas referências 
a mitos, com histórias sobre as personagens que o via-
jante encontra ao longo do caminho, ou que os mortos 
comunicam a ele. Além dos conhecidos exemplos da 
Odisseia, também parece ser o caso do encontro entre 
Teseu e Meleager no submundo, provavelmente perten-
cente a Minyas. 

No caso dos viajantes que encontram deuses ou seres 
que controlam o Mundo dos Mortos, os diálogos 
podem refletir as negociações entre a personagem prin-
cipal e as divindades ou as instruções fornecidas por 
elas. Esse é o caso do diálogo entre Neti e Inanna na 
Descent of Inanna (55 Wolkstein – Kramer). 

3.4. Instruções 

Além de diálogos e narrativas, encontramos um ter-
ceiro tipo de relato: as instruções fornecidas no pre-
sente ou no futuro, de forma imperativa, a depender se 
os lugares ou personagens da jornada são menciona-

dos, ou se o viajante é aconselhado sobre o que fazer 
ou dizer. A tábua XII de Gilgámesh conta a história de 
Enkidu, que tenta viajar ao submundo para recuperar 
alguns instrumentos com os quais Inanna presenteou 
Gilgámesh. Gilgámesh dá instruções precisas a Enkidu 
sobre como ele deve se comportar no mundo inferior 
(XII, 11). 

Instruções dessa natureza podem fazer parte da katá-
basis, embora na condição de episódio preliminar. 
No entanto, o caso é diferente em textos nos quais as 
instruções são fornecidas a um morto para ajudá-lo 
a alcançar o submundo, ou eventualmente a alcançar 
um lugar privilegiado com a intenção de lá permane-
cer. Esses tipos de texto não devem ser considerados 
katabáseis, se seguirmos a ideia de que as persona-
gens centrais da katábasis são seres extraordinários 
que viajam para o submundo na condição de vivos 
e com a clara intenção de regressar ao mundo dos 
vivos. 

De qualquer forma, evidentemente o que caracterizam 
a katábasis são os conteúdos. Eles são baseados em uma 
série de suposições ideológicas que parecem muito 
estáveis e que vou enunciar agora. 

4. SUPOSIÇÕES OBRE O CONTEÚDO DA 
KATÁBASIS 

4.1. Trânsito dos mortos e viagens dos vivos 

A katábasis assume que os seres humanos continuam 
tendo uma forma de existência após a morte, mesmo 
que seja precária e miserável. Como M. Ganschinietz 
apontou, isso não deve ser entendido como a vida da 
alma após sua separação do corpo. Em vez disso, para 
essa mentalidade existe uma unidade, o “homem”, que 
deixa de existir com a dissolução do corpo e que, após a 
morte, passa para um novo estado.

Apesar do novo estado, os mortos preservam sua iden-
tidade. Os protagonistas da katábasis podem reconhe-
cê-los, como Odisseu, que nomeia as pessoas que ele 
encontrou no submundo e parece capaz de identificá-
-los sem dificuldade. 



			   O QUE É UMA CATÁBASE?  | 	 15

REVISTA DE ESTUDOS DE CULTURA | São Cristóvão (SE) | v. 7  |  n. 18 |  Jan. Jun./2021 | p. 11-22 |  https://seer.ufs.br/index.php/revec

Em todo caso, o novo estado exige que eles habitem 
outro lugar, o reino dos mortos, que está localizado 
muito longe da terra dos vivos. No entanto, embora 
a morte seja considerada também uma jornada, por 
meio da qual o morto precisa “alcançar” um lugar no 
mundo inferior, a personagem principal da katábasis 
não pode seguir o mesmo caminho dos mortos, já que 
está viva. Seu caminho é mais complexo e reservado a 
personagens especiais. Nesse sentido, embora cômico 
por natureza, uma passagem de Frogs (117-119) é par-
ticularmente esclarecedora. Quando Dionísio pergunta 
a Héracles qual “a maneira mais rápida de se chegar ao 
Hades” (“quickest way to get to Hades”), Héracles sugere 
que ele se enforque, se envenene com cicuta ou pule 
de uma torre alta. Héracles está, portanto, descrevendo 
o caminho normal dos mortos. Apenas quando Dioní-
sio lhe diz que deseja seguir o mesmo caminho que ele 
percorreu, Héracles explica que é longo e complicado, e 
fornece instruções sobre o que ele vai encontrar. 

4.2. A residência dos mortos

A katábasis pressupõe a existência de um lugar habi-
tado por mortos ou pelo que resta deles. Se for uma ver-
dadeira katábasis, o lugar será subterrâneo. Em outras 
culturas, o reino dos mortos pode estar localizado às 
margens do mundo habitado ou do outro lado de um 
rio intransitável. Essas possibilidades não são mutua-
mente excludentes. Este mundo dos mortos normal-
mente é construído como uma transposição, positiva 
ou negativa, da imagem do mundo e é frequentemente 
um lugar sinistro. 

4.3. Inacessibilidade (com exceções) para os 
vivos 

Já que o reino dos mortos é caracterizado por sua sepa-
ração e alienação do reino dos vivos, o acesso dos vivos 
a tal espaço é sempre algo excepcional. Não pode ser 
absolutamente inacessível, pois, por definição, se fosse 
inacessível, as katabáseis não poderiam existir. No 
entanto, esse espaço costuma ser protegido por grandes 
obstáculos. Entre eles, muitas vezes encontramos uma 
porta, uma grande corrente de água e um barqueiro, 
vastos espaços de terras áridas e em chamas; às vezes 

todos esses elementos. Nas narrativas mesopotâmicas 
da “Great Door”, uma grande porta para o Inferno é 
mencionada, localizada no extremo oeste da região. A 
porta pode ser alcançada depois de cruzar uma série 
de terras áridas, um rio que deve ser atravessado com a 
ajuda do barqueiro infernal, e a fronteira da terra sem 
retorno. Em Ur-Nammu in the Netherworld (73-75) 
aparece um caminho lamentável, percorrido por uma 
carroça (cart). 

No entanto, não se trata apenas de obstáculos. A katá-
basis implica uma perturbação das leis do espaço e do 
tempo, porque o viajante vai para a terra dos mortos 
ainda vivo, embora esse espaço deva apenas ser alcan-
çado após a morte, e porque esse espaço é completa-
mente diferente daquele habitado pelos vivos. Nesse 
sentido, há uma transgressão porque contradiz a ordem 
do mundo. Portanto, apenas circunstâncias muito espe-
ciais permitem a transgressão de um ser vivo que entra 
no reino dos mortos; circunstâncias muito especiais 
que têm a ver com a identidade do viajante e com a 
existência de uma divindade mediadora. 

4.4. Viajantes extraordinários e assistentes divinos

Se a viagem for extraordinária, pressupõe-se que o 
viajante também seja extraordinário. A jornada é, 
portanto, um teste que irá comprovar o status excep-
cional do viajante, e o que precisa ser obtido também 
extrapola o ordinário. Isso é verdade tanto no caso 
dos deuses quanto no caso dos homens. A divindade 
tem maiores condições de viajar para o submundo, 
embora ele ou ela nem sempre tenha total liberdade 
para embarcar nessa jornada. Nas versões mais antigas 
do mito de Deméter e Perséfone, Deméter não pode 
ver sua filha porque ela não tem acesso ao mundo dos 
mortos. Inanna viaja para o submundo para adquirir 
maior poder e prestígio, mas paga um alto preço por 
sua audácia: ela não pode evitar sua morte ou que seu 
cadáver seja pendurado em um gancho.  

A natureza excepcional dos mortais pode ser a força, 
como no caso de Héracles e Pirítoo, ou uma habili-
dade mágica para persuadir, como no caso de Orfeu. 
Na maioria das vezes, o viajante precisa ser um semi-



16	 |  Alberto Bernabé

REVISTA DE ESTUDOS DE CULTURA | São Cristóvão (SE) | v. 7  |  n. 18 |  Jan. Jun./2021 | p. 11-22 |  https://seer.ufs.br/index.php/revec

deus, filho mortal de um deus, como Héracles, Teseu 
ou Orfeu. Mas esse status geralmente não é suficiente, 
já que o protagonista normalmente requisita assistên-
cia divina. Quando a ajuda divina, que pode legitimar a 
transgressão, não é fornecida, é muito difícil atingir um 
dos elementos determinantes da katábasis: o retorno do 
mundo dos mortos. 

Nesse sentido, é geralmente relevante para o sucesso ou 
fracasso da jornada se a katábasis parte de uma decisão 
do viajante ou se é fruto de uma solicitação, pois isso 
geralmente tem relação com a legitimação da viagem. 

5. MOTIVAÇÕES

5.1 Determinando fatores e variedades

As motivações para a catábase podem variar bastante, 
uma vez que elas são afetadas por fatores culturais. 
Esses fatores são diferentes na Grécia e nas culturas do 
Próximo Oriente e podem variar, dependendo da natu-
reza da narrativa. Quando digo motivações, utilizo a 
palavra em dois sentidos: (a) as motivações do viajante 
(internas ao texto), quer dizer, o objetivo definido por 
um herói ou um deus para começar a sua jornada rumo 
ao submundo, ou (b) as motivações do texto (externas a 
ele), quer dizer, as razões que levaram o autor a compor 
uma história que contém essas características.

5.2 Motivações do Viajante

Na definição provisória de catábase, insisti no fato de que 
o viajante tem um propósito. Uma vez que a catábase é a 
Grande Jornada, esses objetivos assumem grande impor-
tância: eles podem conceder a posse de dons especiais; 
acessar conhecimento superior etc. A intenção mais 
comum do viajante é trazer algo do Mundo Inferior. O 
repertório de coisas a serem obtidas é bem vasto.

(a) Pode ser que se trate de um habitante do submundo. 
Dentro desse grupo também há grande variedade, 
desde o caso de Peirithoos, que deseja a rainha do 
Hades de volta, Persephone; de Hércules, que tenta tra-

zer um dos monstros que guardam o lugar – Cérbero 
-, e Orfeu, que deseja trazer de volta sua amada esposa 
falecida. No caso de Dionísio, ele está tentando trans-
formar Semele em uma deusa, ou recuperar um admi-
rável poeta, como Eurípides, para Atenas, em Os Sapos. 
Curiosamente, no descenso de Inanna ocorre uma 
inversão do motivo: uma pessoa amada precisa viajar 
para o Mundo Inferior em seu lugar porque o retorno 
dela ao mundo precisa ser compensado. Isso intro-
duz outra característica típica: nada pode ser extraído 
impunemente do Submundo. Por isso, Heracles deve 
trazer Cérbero de volta ao lugar onde pertence.

(b) Pode se tratar de um objeto especial. Não é o caso da 
catábase grega, mas podemos encontrá-lo na catábase 
de Enkidu, que viaja para o Mundo Inferior a fim de 
encontrar os maravilhosos malho e bola de Gilgamesh; 
ou na catábase egípcia de Setne, em que o protagonista 
e seu irmão adotivo Inaros penetram na tumba do prín-
cipe Nanepherkaptah, em busca de um livro mágico 
escrito pelo deus Thoth, e encontram a múmia do prín-
cipe e os fantasmas (akh) de sua irmã, sua esposa e seu 
filho. Quando Setne traz o livro de volta para o mundo 
dos vivos, acontecem uma série de infortúnios até que 
ele o devolva para seu legítimo dono.

(c) O objetivo da jornada pode ser mais abstrato; com 
grande frequência, o viajante procura por conheci-
mento ou informação do Submundo, ou determina-
dos detalhes que um morto específico pode saber, 
considerando que os mortos podem ter um conhe-
cimento especial interdito aos homens. Uma vez que 
os mortos estão fora dos domínios do tempo, aqueles 
que não perderam suas habilidades podem se mos-
trar habilidosos em fundir presente, passado e futuro. 
Esse propósito é evidente na Nékyia que acontece na 
Odisseia, e ainda mais claro no descenso de Eneias, 
embora, nesse caso, haja fortes implicações políticas. 
Obter prestígio também pode ser considerado um 
objetivo abstrato. Sem dúvida, o herói que empreende 
uma catábase nota o incremento notável do seu pres-
tígio. Prestígio e poder é exatamente o que Inanna 
parece buscar em sua descida.



			   O QUE É UMA CATÁBASE?  | 	 17

REVISTA DE ESTUDOS DE CULTURA | São Cristóvão (SE) | v. 7  |  n. 18 |  Jan. Jun./2021 | p. 11-22 |  https://seer.ufs.br/index.php/revec

5.3 Motivações externas ao texto

O texto pode conter outras motivações.

(a) Quando há heróis protagonistas, frequentemente a 
catábase permite explorar as limitações do ser humano 
ou a sua relação com os deuses. O herói é apresentado 
antes do Grande Teste que evidenciará suas habilidades 
extraordinárias; ou, pelo contrário, poderá transfor-
má-lo no paradigma do Grande Engano, assegurando 
as diferenças entre homens e deuses. Esse é o caso de 
Enkidu, na 12a tábua de Gilgamesh, de modo similar 
com a catábase de Teseu e Peirithoos. Ela pode, inclu-
sive, estar conectada com uma apoteose, como no caso 
de Semele, após o descenso de Dionísio.

(b) No caso de poetas e filósofos, ela serve a aumentar o 
prestígio de seu conhecimento ou os trabalhos do pro-
tagonista que teve acesso a novas experiências religiosas 
ou filosóficas, durante a catábase. A catábase de Pitágo-
ras – juntamente com o seu conhecimento oriundo de 
existências anteriores – deve contribuir para o prestígio 
da personagem. Por essa razão, a maneira mais drástica 
de contrariar esses propósitos seria acusar de fraude 
alguém que reivindicasse ter vivenciado uma catábase, 
como aconteceu nos casos de Zalmoxis e Pitágoras.

(c) Da mesma forma, a catábase pode tentar influen-
ciar os ouvintes, exortando-os a se comportar de 
determinada maneira. Nesse sentido, a narrativa de 
Enkidu revela que a situação dos mortos no Mundo 
Inferior depende da atenção que os seus descendentes 
dão a eles.

No plano ético, a catábase pode funcionar como um 
elemento dissuasório do comportamento imoral – 
quando a narrativa mostra um Submundo que distribui 
recompensas e punições. Esse é o caso, como já dis-
cuti, do Papiro de Bologna. De modo similar, na Story 
of Setne and His Son, Si-Osiris, Setne é um poderoso 
mágico que guiou seu pai ao longo do Daut, no Mundo 
Inferior, para mostrar a ele os prazeres que aguardam 
aqueles que seguem uma vida pura, e os sofrimentos 
reservados àqueles que não seguem esse caminho.

(d) A catábase também pode se relacionar com um 
ritual ou processo religioso, como acontece na Decida 
de Ishtar ao mundo dos mortos, onde o descenso acom-
panha um rito de fertilidade. A catábase também pode 
se vincular a um ritual mágico, como no Papiro de 
Michigan, datado entre os séculos III e I DC, editado 
por H. D. Betz. H. D. Betz demonstrou que o papiro 
contém algumas fórmulas de um ritual de descida para 
o Submundo, a partir de um feitiço mágico. Ele contém 
elementos familiares ao texto do έπωιδή de Falasarna e 
os Hexâmetros de Getty.

Alguns elementos catabáticos também têm sido identi-
ficados no historiolae mágico, como aqueles transmiti-
dos pelos Hexâmetros de Getty, ultimamente estudados 
por Sarah Iles Johnston. 

(e) No nível mais elementar, a catábase pode ser utili-
zada simplesmente como um pretexto para apresentar 
aos ouvintes/leitores um conjunto de ideias ou imagens 
do Mundo Inferior, que sempre constituem ingredien-
tes literários muito impressionantes.

(f) Em casos extremos, a catábase pode veicular paró-
dia cujo alvo é provocar o riso dos espectadores, como 
acontece nos Sapos de Aristófanes.

6. ÊXITOS E FRACASSOS

Os propósitos do viajante podem ser cumpridos ou não. 
O herói que empreende a catábase pode atingir sucesso 
absoluto, ou seja, atingir seus objetivos. Esse é o caso 
de Heracles: ele desce para encontrar Cérbero, atinge 
sua meta, retorna com segurança e continua suas ati-
vidades. Em outros casos, a jornada pode redundar em 
absoluto fracasso, como no caso de Enkidu, que falha 
em recuperar o objeto de Gilgamesh e é aprisionado no 
inferno. A audácia de Peirithoo em procurar sua esposa 
no Hades é punida: ele permanecerá lá, como morto, 
para sempre. Pode haver resultados intermediários, 
como o de Inanna, que fracassa parcialmente. Ela não 
logrou conquistar poder, o que parecia ser seu princi-
pal propósito, mas conduziu as coisas de maneira a ser 
resgatada, colocando alguém em seu lugar. O propósito 



18	 |  Alberto Bernabé

REVISTA DE ESTUDOS DE CULTURA | São Cristóvão (SE) | v. 7  |  n. 18 |  Jan. Jun./2021 | p. 11-22 |  https://seer.ufs.br/index.php/revec

de Odisseu é perguntar a Tirésias sobre como conseguir 
retornar a Ítaca (Odisseia, XI, 164-167). Ele não obtém 
a informação por intermédio de Tirésias (é Circe que 
o dirá a ele); mas, a despeito disso, não se pode dizer 
que sua jornada foi em vão, uma vez que ele encontra 
importantes informações sobre o destino da humani-
dade e sobre sua própria morte.

O êxito ou o fracasso guarda relação com o fato de a 
jornada ser legítima ou não; e parece claro que, aqueles 
que rumam por uma catábase legítima e contam com 
assistência divina, podem retornar e atingir seus obje-
tivos; enquanto aqueles que a iniciam com propósitos 
ilícitos falharam e foram impelidos a permanecer no 
Mundo Inferior. Aqueles que não seguem as instruções 
também falham em atingir as metas, como Enkidu, no 
Gilgamesh, tábua XII. A catábase de Orfeu apresenta 
alguns recursos excepcionais, como veremos.

Finalmente, alguns efeitos inesperados relacionados ao 
herói podem derivar da catábase; alguns danos colate-
rais recaem sobre outros. Esse é o caso de um episódio 
da Descida de Ishtar, na versão em acádico (essa situação 
é pressuposta, mas não explicitada, no mito sumeriano 
do descenso de Inanna). Quando a deusa é aprisionada 
no Submundo, há efeitos prejudiciais (no mundo) que 
têm relação com a sua influência positiva, isto é, desejo 
sexual, que ameaçam a existência do mundo.

7. UMA CATÁBASE PARADOXAL: ORFEU

A catábase de Orfeu é um caso realmente paradoxal 
e não corresponde aos tipos mais frequentes. Ela não 
tem nada em comum com a opressiva demonstração de 
força pelo filho de Alcmena; e não se deve a um pedido 
do herói. Seu objetivo não é adquirir conhecimento, e 
ele não é tolo como Peirithoos, que pretendia se casar 
com uma deusa infernal, apesar de ele seguir a mesma 
espécie de transgressão. A jornada de Orfeu é ilícita 
porque não foi autorizada ou induzida por um deus. 
Ela não é violenta, porque suas principais ferramentas 
são a persuasão e a música. A jornada segue a decisão 

pessoal de Orfeu de se empenhar nela, com o propó-
sito de resgatar sua esposa – um objetivo que rompe a 
ordem das coisas. O poeta perturba o Mundo Inferior e 
o ameaça, uma vez que ele pretende apagar as fronteiras 
entre vida e morte. Por essa razão, o seu esforço não 
pode ser bem sucedido. Entretanto, o resultado da sua 
viagem é um duplo paradoxo. Primeiramente, Orfeu 
consegue legitimar a sua jornada persuadindo Hades e 
Perséfone com a sua música, de modo que eles atendem 
ao seu pedido. Portanto, ainda que por breve período, 
seu poder de transgredir a natureza foi sancionado 
pelos deuses, com a liberação de Eurídice. O que não 
foi dado a ele antes, foi concedido depois.

Não obstante, da perspectiva grega, a subjugação ou 
fraqueza dos deuses infernais não poderá ser total: na 
intencionalidade e finalidade da narrativa está incluída 
a prevenção contra qualquer alteração da ordem natu-
ral. Por muitas razões, o resgate está condicionado 
– assim como em várias histórias populares – ao cum-
primento de uma ação específica. Orfeu não pode 
olhar para trás, enquanto não deixar o Submundo – 
esse tópico foi soberbamente estudado por J. Bremmer 
(2004). O cantor viola a sua condição e perde Eurídice. 
Ele poderá retornar ao mundo dos vivos, mas sozinho.

O segundo paradoxo é que certo grupo religioso, 
chamado Órficos, especulou sobre o destino das 
almas após a morte e tomou Orfeu como o candi-
dato ideal e, por seu intermédio, expôs suas ideias, 
apelando para o seu prestígio como testemunha 
privilegiada, como cantor e como poeta. Orfeu não 
apenas experimentou o Mundo Inferior; ele também 
foi capaz de dizer algo sobre o mundo em si. Nesse 
sentido, a aquisição de conhecimento sobre o des-
tino das almas tornou-se o grande feito da viagem 
de Orfeu, embora não fosse seu objetivo inicial. Nas 
mãos dos Órficos, ele se torna um transmissor de 
verdades provenientes do Submundo; um mediador 
de deuses e homens; a voz que prescreve como os 
mortais deveriam se comportar, se quisessem con-
quistar posição privilegiada na vida após a morte.



			   O QUE É UMA CATÁBASE?  | 	 19

REVISTA DE ESTUDOS DE CULTURA | São Cristóvão (SE) | v. 7  |  n. 18 |  Jan. Jun./2021 | p. 11-22 |  https://seer.ufs.br/index.php/revec

8. INFLUÊNCIAS MÚTUAS ENTRE A KATÁBASIS 
E OUTROS TEXTOS SEMELHANTES

8.1. Espaços coincidentes: descrição de lugares 
infernais em gêneros épicos e líricos

A proximidade temática da katábasis com outros pro-
dutos letrados resultou em semelhanças entre os textos. 
Uma das primeiras coincidências ocorre na descrição 
de lugares infernais. Encontramos essas descrições não 
apenas na katábasis, mas também nas cosmologias poé-
ticas, in primis, Hesíodo, como também nas cosmogo-
nias órficas.

Na poesia lírica podemos encontrar descrições do 
mundo inferior, especialmente em alguns fragmentos 
pindáricos de threnoi, onde a vontade de consolar os 
parentes do falecido podem levar o poeta a oferecer 
uma descrição idílica daquilo que espera o falecido do 
outro mundo. Também encontramos uma descrição 
brilhante no Second Olympian, 66-80.

Este último caso compartilha com a katábasis o desejo 
de transmitir uma determinada ideologia e servir 
como elemento dissuasor contra rituais malévolos ou 
comportamentos imorais. O que distingue essas produ-
ções da katábasis é a ausência de um viajante que esteja 
vivo e a falta de uma conexão direta entre os vivos e os 
mortos.

8.2. A jornada extraordinária ou perigosa

Um gênero que está particularmente relacionado com 
a katábasis contempla jornadas extraordinárias, muitas 
vezes voltadas para as margens do mundo. Na tabuinha 
IX de Gilgamesh encontram-se muitos componentes de 
um katábasis: o herói inicia uma jornada em busca do 
extraordinário dom da imortalidade. Ele deve superar 
obstáculos quase intransponíveis como a porta da Mon-
tanha Masu, guardada por homens-escorpião. Algumas 
pessoas prestam auxílio em sua jornada, como Siduri, 
que o leva, antes, ao barqueiro Ursanabi. O barqueiro 
então navega nas águas da morte, levando o herói à 
presença de Utnapishtim. A jornada termina com uma 
falha parcial: Gilgamesh obtém a planta da juventude 

eterna, mas ela é roubada por uma cobra enquanto o 
herói está se banhando em uma fonte. Isto é paradig-
mático na medida em que demarca as fronteiras entre 
Deus e os homens, entre mortais e imortais, que o herói 
pode, de certa forma, transgredir, mas seu fracasso é 
uma indicação de que o estado das coisas não pode ser 
alterado.

Esses são todos os elementos de uma katábasis, exceto 
o principal: Gilgamesh não desce ao submundo ou ao 
reino dos mortos. Em vez disso, ele viaja para lugares 
remotos, às margens do mundo.

No mundo grego, podemos citar as Argonáuticas, 
embora pouco seja conhecido sobre as versões antigas 
desta jornada fabulosa. O esboço da viagem a uma terra 
distante em busca de um objeto valioso, os extraordi-
nários obstáculos como os Simplégades, ou as sereias 
com sua canção sedutora de morte, são muito infernais.
Em outro nível, embora dentro da mesma seção, há um 
interessante artigo de M. Herrero (2011), que prova que 
a jornada de Príamo rumo à tenda de Aquiles na Ilíada, 
24 é retratada, em vários pontos, como uma jornada 
para o Hades.

8.3. Instruções para o falecido: tábuas de ouro e 
textos mortuários egípcios

A katábasis também possui características comuns com 
um tipo muito particular de literatura: as instruções 
para o falecido alcançar o mundo inferior, encontradas 
na literatura egípcia, especialmente no Livro dos Mortos, 
e na esfera grega, sobretudo nas tabuinhas de ouro órfi-
cas associadas com os mistérios báquicos. Em ambos os 
casos, a morte é concebida como uma viagem. Há um 
trânsito em torno da geografia infernal, com obstáculos 
para os viajantes, diálogos entre o falecido e as perso-
nagens que ele encontra, e há, também, um objetivo a 
atingir. Por esta razão, Ch. Riedweg propõe que pode 
haver uma katábasis subjacente nestes textos.

No entanto, o que diferencia radicalmente os textos das 
tábuas de ouro de uma katábasis é que as personagens 
das lamelas não são seres vivos extraordinários via-
jando para o submundo e com a intenção de retornar. 



20	 |  Alberto Bernabé

REVISTA DE ESTUDOS DE CULTURA | São Cristóvão (SE) | v. 7  |  n. 18 |  Jan. Jun./2021 | p. 11-22 |  https://seer.ufs.br/index.php/revec

Elas são pessoas falecidas que desejam o contrário: per-
manecer por lá, livres do ciclo interminável da reencar-
nação. Isso pode corresponder muito bem com o que 
J. Assmann chama de “textos mortuários”, destinados 
principalmente a ajudar uma pessoa falecida a alcançar 
a bem-aventurada vida após a morte e que foram estu-
dados por Th. M. Dousa. Um exemplo dessa forma de 
apresentação seria a tábua de ouro de Hipponion (OF 
474.6-10). Uma cena muito semelhante pode ser lida 
no Livro dos Mortos egípcio (Feitiço 58).

Por outro lado, foram encontradas semelhanças entre 
as tábuas de ouro e o livro dos mortos no texto hitita 
chamado The Voyage of the Immortal Human Soul 
(KBo 22. 178 + KUB 43.109), onde uma divindade 
acompanha o que parece ser a alma do primeiro 
homem para um local preciso, com a finalidade de lhe 
conferir uma posição de privilégio, como paradigma 
do caminho que certos falecidos devem seguir, talvez 
aqueles para quem ritos específicos foram realizados 
com este fim. O texto parece dizer que o falecido que 
não cumprir certos requisitos terá uma vida infeliz no 
submundo.

8.4. Diálogos com os mortos: euocationes, apari-
ções e sonhos

O diálogo com os mortos é comum também na katába-
sis e nas euocationes, como a aparição do fantasma de 
Dario à sua esposa Atossa nos Persians, de Ésquilo. Em 
outras ocasiões, os mortos podem aparecer para um ser 
vivo sem um ritual de evocação, para dizer a ele ou a ela 
o que se passa no outro mundo. No caso da descida de 
Enkidu, que começa em uma katábasis fracassada, sua 
alma sai de uma fenda para instruir Gilgamesh sobre 
o que acontece no mundo inferior. O falecido também 
pode ser visto em sonhos, como Pátroclo, que aparece a 
Aquiles em um sonho.

Todos esses casos coincidem com a katábasis, em que 
há contato entre os vivos e os mortos. O falecido pode 
fornecer conhecimento especial aos vivos, a aparição 
pode evitar um ritual malévolo ou comportamento 
imoral, ou pode servir como um pretexto para apresen-
tar imagens do mundo inferior ou antecipar informa-

ções sobre o futuro. No entanto, as evocações, aparições 
e sonhos são diferentes de uma katábasis já que os vivos 
são passivos, evocando, recebendo ou sonhando, e não 
viajam para o submundo e não estão em perigo.

REFERÊNCIAS 

A. BERNABÉ (2013): “Filosofia e mistérios: leitura do Proêmio 
de Parmênides”, Archai: revista de estudos sobre as origens do 
pensamento ocidental 10, p. 37-55. 

A. BERNABÉ, Ana Isabel JIMÉNEZ SAN CRISTÓBAL (2008): 
Instructions for the Netherworld. The Orphic Gold Tablets, Lei-
den - Boston. 

A. BERNABÉ, Raquel MARTÍN HERNÁNDEZ (2013): 
“Orphica et magica. Rasgos órficos en las ἐπωιδαί suritálicas: 
consideraciones sobre los Hexámetros Getty”, in E. SUÁREZ DE 
LA TORRE, A. PÉREZ JIMÉNEZ (ed.), Mito y magia en Grecia 
y Roma, Barcelona, p. 117-148. 

Anna-Leena SIIKALA, F. DÍEZ DE VELASCO (2005): “Descent 
into the Underworld”, in Encyclopedia of Religion, 2nd ed., IV, 
2295-2300. 

BOTTÉRO (1991): “La mitología de la muerte en la antigua 
Mesopotamia”, in P. XELLA (ed.), Arqueología del infierno, 
Sabadell, p. 45-80. 

C. WATKINS (1995): “Orphic Gold Leaves and the Great Way 
of the Soul: Strophic Style, Funeray Ritual Formula, and Escha-
tology”, in ID., How to Kill a Dragon. Aspects of Indo-European 
Poetics, Oxford, p. 277-291.

Ch. A. FARAONE, D. OBBINK (ed.) (2013): The Getty Hexa-
meters. Poetry, Magic and Mystery in Ancient Selinus, Oxford. 

Ch. RIEDWEG (1998): “Initiation - Tod - Unterwelt: Beo-
bachtungen zur Komunikationssituation und narrativen Tech-
nik der orphisch-bakchischen Goldblättchen”, in F. GRAF (ed.), 
Ansichten griechischer Rituale. GeburtstagSymposium für W. 
Burkert, Stuttgart - Leipzig, p. 359-398. 

EDMONDS III (2004): Myths of the Underworld Journey. Plato, 
Aristophanes, and the ‘Orphic’ Gold Tablets, Cambridge.

F. GRAF, Sarah Iles JOHNSTON (2013): Ritual Texts for the 
Afterlife: Orpheus and the Bacchic Gold Tablets, 2nd ed., Lon-
don - New York. 

H. A. HOFFNER (1988): “A Scene in the Realm of the Dead”, 
in E. LEICHTY, M. J. ELLIS, P. GERARDI (ed.), A Scientific 
Humanist. Studies in Memory of Abraham Sachs, Philadelphia, 
p. 191-199. 

H. D. BETZ (1980): “Fragments from a Catabasis Ritual in a 
Greek Magical Papyrus”, HR 19, p. 287-295. 



			   O QUE É UMA CATÁBASE?  | 	 21

REVISTA DE ESTUDOS DE CULTURA | São Cristóvão (SE) | v. 7  |  n. 18 |  Jan. Jun./2021 | p. 11-22 |  https://seer.ufs.br/index.php/revec

J. ASSMANN (2005): Death and Salvation in Ancient Egypt, 
Ithaca (NY) - London. J. 

J. BREMMER (1991): “Orpheus: from Guru to Gay”, in Ph. 
BORGEAUD (ed.), Orphisme et Orphée, en l’honneur de Jean 
Rudhardt, Genève, p. 13-30. 

J. BREMMER (2004): “Don’t Look Back: From the Wife of Lot 
to Orpheus and Eurydice”, in E. NOORT, E. J. C. TIGCHELAAR 
(ed.), Sodom’s Sin, Leiden, p. 131-146. 

J. L. CALVO (2000): “The Katábasis of the Hero”, in Vinciane 
PIRENNE-DELFORGE, E. SUÁREZ DE LA TORRE (ed.), Héros 
et héroïnes dans les mythes et les cultes grecs, Liège, p. 67-78. 

L. ALBINUS (2000): The House of Hades. Studies in Ancient 
Greek Eschatology, Aarhus. 

M. DOUSA (2011): “Common Motifs in the ‘Orphic’ Tablets and 
Egyptian Funerary Texts: Continuity or Convergence?”, in R. G. 
EDMONDS III (ed.), The “Orphic” Gold Tablets and Greek Reli-
gion. Further along the Path, Cambridge, p. 120-164. 

M. GANSCHINIETZ (1919): “Katábasis”, RE X, 2 , col. 
2359-2449. 

M. HERRERO (2011): “Priam’s Catabasis: Traces of the Epic 
Journey to Hades in Iliad 24”, TAPA 141, p. 37-68. 

M. LICHTEIM (1980): Ancient Egyptian Literature. A Book of 
Readings III, Berkeley - Los Angeles - London. 

O. TSAGARAKIS (2000): Studies in Odyssey 11, Stuttgart. 

P. BONNECHÈRE (2003): Trophonios de Lébadée : Cultes et 
mythes d’une cité béotienne au miroir de la mentalité antique, 
Leiden. 

Paloma CABRERA, A. BERNABÉ (2007): “Échos littéraires de 
l’enlèvement de Perséphone. Un vase apulien du Musée Archéo-
logique National de Madrid”, AK 50, p. 58-75. 

R. J. CLARK (1978): Catabasis: Vergil and the Wisdom Tradi-
tion, Amsterdam. Th. 

Raquel MARTÍN, J. A. ÁLVAREZ-PEDROSA (2011): “Creen-
cias escatológicas de los pueblos tracios”, in A. BERNABÉ, M. 
KAHLE, M. A. SANTAMARÍA (ed.), Reencarnación. La trans-
migración de las almas, entre oriente y occidente, Madrid, p. 
163-178. 

Sarah Iles JOHNSTON (2013): “Myth and the Getty Hexame-
ters”, in Ch. A. FARAONE, D. OBBINK (ed.) (2013), p. 121-156. 

Stamatia DOVA (2012), Greek Heroes in and out of Hades, 
Lanham (MD). R. G. 

W. BURKERT (1969): “Das Proömium des Parmenides und die 
Katabasis des Pythagoras”, Phronesis 14, p. 1-30 (Engl. vers. Th. 
A. SZLEZÁK, K.-H. STANZEL [ed.], Kleine Schriften VIII: Phi-
losophica, Göttingen, 2008, p. 1-27). 

W. LUPPE (1978): “Abermals das Goldblättchen von Hippo-
nion”, ZPE 30, p. 23-26. 

Yulia USTINOVA (2009): Caves and the Ancient Greek Mind, 
Oxford. 

NOTAS

1.	 Tradução do artigo original “What is a katábasis? The Descent 
into the Netherworld in Greece and the Ancient Near East”, publi-
cado na Les Études Classiques, 83, em 2015, realizada por Cleber 
Vinicius do Amaral Felipe (INHIS-UFU) e Jean Pierre Chauvin 
(ECA-USP). 

2.	 R. J. CLARK (1978), p. 3.
3.	 Stamatia DOVA (2012), p. 1.
4.	 J. L. CALVO (2000), p. 67.
5.	 J. L. CALVO (2000), p. 69, with bibliography.
6.	 J. BREMMER (1991), p. 15ff.
7.	 O. TSAGARAKIS (2000), p. 26.
8.	 Cf. e.g. Od., XI, 266-268.
9.	 Orph., Arg., 40-42. Tradução: GRAF, JOHNSTON (2013), p. 176. 
10.	 P. Bon., 4 = “Orpheus” fr. 717.47-51 Bernabé (from now on OF 

followed by a number). See bibliography quoted in this edition.
11.	 Minyas: fr. 7 Bernabé (= fr. 7 West) (P.Ibscher).
12.	 M. GANSCHINIETZ (1919), col. 2360.
13.	 Anticleia apresenta a natureza desses seres de forma vívida (Od., 

XI, 218-220).
14.	 L. ALBINUS (2000).
15.	 J. BOTTÉRO (1991), p. 60.
16.	 J. BOTTÉRO (1991), p. 59.
17.	 J. L. CALVO (2000), p. 67.
18.	 Anna-Leena Siikala; F. Díez de Velasco (2005), col. 2294.
19.	 Zalmoxis: Hdt., IV, 94-96. Pythagoras: Hermioo., 20. Wehrli; Hier-

onym., Phil., 42 Wehrli. Cf. Raquel Martín; J. A. Álvarez-Pedrosa 
(2011), p. 167-173.

20.	 Gilgamesh, XII, 102ff.
21.	 London, P. BM 604, cf. M. Lichteim (1980), p. 140.
22.	 PMich. Inv. 7 (III-IV AD). Cf. H. D. Betz (1980).
23.	 Sobre os Hexâmetros de Getty, cf. Ch. A Faraone; D. Obbink (ed.) 

(2013).
24.	 Sarah Iles Johnston (2013), cf. A. Bernabé, Raquel Martín-Hernán-

dez (2013).
25.	 E.g. Hes., Th., 749ff.; OF 61-63 and 341-344. 
26.	 Pind., fr. 129-130 (58, 58b Cannatà Fera = OF 439-440).
27.	 Ch. RIEDWEG (1998), p. 377 and 389.
28.	 J. ASSMANN (2005), p. 238.
29.	 Th. M. DOUSA (2011), p. 120-164.
30.	 Cf. A. BERNABÉ, Ana Isabel JIMÉNEZ SAN CRISTÓBAL (2008), 

p. 35-47.
31.	 Cf. Th. M. DOUSA (2011), p. 144.
32.	 Cf. H. A. HOFFNER (1988), p. 34; C. WATKINS (1995); A. BER-

NABÉ, Ana Isabel JIMÉNEZ SAN CRISTÓBAL (2008), p. 209-217.

SOBRE O AUTOR

Alberto Bernabé
	 Universidad Complutense 




