
Coleções,
colecionadores
e práticas de representação
Edmundo Pereira e Manuel Lima Filho (org.)

Cegraf UFG



Universidade Federal  
de Goiás

Reitora 
Angelita Pereira de Lima

Vice-Reitor 
Jesiel Freitas Carvalho

Diretora do Cegraf UFG 
Maria Lucia Kons

MUSEU ANTROPOLÓGICO
Diretor
Manuel Ferreira Lima Filho

Vice-Diretora
Rossana Klippel de Souza José

Universidade Federal  
do Rio De Janeiro

Reitora
Denise Pires de Carvalho
Vice-Reitor 
Carlos Frederico Leão Rocha

MUSEU NACIONAL
Diretor
Alexander W. A. Kellner
Vice-Diretora
Andrea Ferreira da Costa
Diretora Adjunta de Coleções
Cristiana Serejo
Diretor Adjunto 
Técnico-Científico
Ronaldo Fernandes
Diretora Adjunta de Ensino
Marcia Souto Couri
Diretor Adjunto 
Administrativo
Wagner William Martins
Diretora Adjunta de Integração 
Museu e Sociedade
Juliana Sayão

Comissão Editorial de 
Livros Científicos da ABA

Coordenação: 

Carlos Alberto Steil 
(UFRGS, Unicamp)

Antonio Carlos Motta 
de Lima (UFPE)

Bernardo Fonseca 
Machado (UNICAMP)

Nathanael Araújo da 
Silva (UNICAMP)

Rodrigo Toniol (UFRJ)

Tânia Welter (Instituto 
Egon Schaden)

Associação Brasileira de 
Antropologia (Gestão 2021-2022)

Presidente 
Patricia Birman (UERJ)
Vice-Presidente 
Cornelia Eckert (UFRGS)
Secretaria Geral 
Carla Costa Teixeira (UnB)
Secretaria Adjunta 
Carly Barboza Machado (UFRRJ)
Tesoureira 
Andrea de Souza Lobo (UnB)
Tesoureiro Adjunto 
Camilo Albuquerque de Braz (UFG)
Diretor 
Fabio Mura (UFPB)
Diretora 
Patrícia Maria Portela Nunes (UEMA)
Diretor 
João Frederico Rickli (UFPR)
Diretora 
Luciana de Oliveira Dias (UFG)



Coleções, 
colecionadores 
e práticas de representação
Edmundo Pereira e Manuel Lima Filho (org.)

Cegraf UFG

2023



Apoio: 

DOI: https://doi.org/10.5216/COL.ebook.978-85-495-0663-4/2023

©  Cegraf UFG, 2023

©  Edmundo Pereira e Manuel Lima Filho (org.), 2023

Capa, projeto gráfico e diagramação
Julyana Aleixo Fragoso

Revisão
Ana Lucia de Godoy Pinheiro

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
GPT/BC/UFG

Bibliotecária responsável: Joseane Pereira / CRB1: 2749

Bibliotecária responsável: Joseane Pereira / CRB1: 2749

.

C689   Coleções, colecionadores e práticas de representação. [E-book] / organizadores
Edmundo Pereira e Manuel Lima Filho. –  Dados eletrônicos (1 arquivo : 
PDF).– Goiânia : Cegraf UFG, 2023.
il.

Realização: Museu Nacional – UFRJ ; Museu Antropológico ; Universidade   
Federal de Goiás – UFG.
Apoio : Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado do Rio de Janeiro – FAPERJ
e  ABA publicações.
ISBN (E-book):  978-85-495-0663-4

1. Antropologia. 2. Etnografia. 3. Museologia.  I. Lima Filho, Manuel. II. Pereira,
Edmundo. III Museu Nacional. VI. Museu Antropológico. V. Universidade Federal 
de Goiás. VI. Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado do Rio de Janeiro. VII. 
ABA publicações.

CDU: 39



“É que, como toda coleção, esta também é um diário: 
diário de viagens, claro, mas também diário de senti-
mentos, de estados de ânimo, de humores; ainda que 
não possamos estar seguros de que realmente exista 
uma correspondência entre a fina areia cor de terra 
de Leningrado ou a finíssima areia de Copacabana e os 
sentimentos que elas evocam quando as vemos aqui, 
engarrafadas e etiquetadas. Ou talvez apenas diário 
daquela obscura agitação que leva tanto a reunir uma 
coleção quanto a manter um diário, isto é, a necessi-
dade de transformar o escorrer da própria existência 
numa série de objetos salvos da dispersão, ou numa 
série de linhas escritas, cristalizadas fora do fluxo 
contínuo dos pensamentos”.

Italo Calvino. Coleção de Areia



Sumário

Introdução: coleções, colecionadores e práticas de 
representação

8
Edmundo Pereira e Manuel Lima Filho 

A Exposição Antropológica Brasileira de 1882: práticas de 
colecionamento e circulação de indígenas no Museu Nacional

29
Michele de Barcelos Agostinho

As histórias de uma coleção etnográfica dos Asurini do Xingu
73

Fabíola Andréa Silva

O oculto em movimento: ressignificando uma coleção 
etnográfica na reserva técnica

112
Cecilia de Oliveira Ewbank e Maria Pierro Gripp

Folclore, práticas governamentais e colecionismo: um caso de 
mediação entre agentes técnico-intelectuais e remanescentes 

indígenas na Campanha de Defesa do Folclore Brasileiro
141

Carlos Guilherme do Valle

“Gente da sua gente”: os registros sonoros de Théo Brandão
196

Wagner Neves Diniz Chaves



O moderno rústico: arte e indumentária na década de 1960
250

Patricia Reinheimer 

Imagens do inconsciente: Nise da Silveira e a genealogia  
de uma coleção da loucura

286
Felipe Magaldi

Labirintos da memória: reflexões sobre o projeto  
de criação do Memorial da Anistia e Direitos Humanos  

no prédio do antigo Dops
330

Andrea Falcão

Pessoas mortas vivendo em museus: os “objetos-humanos”  
do Museo Nacional de Antropología de Madrid

393
Renata Montechiare

Etnocolecionismo e dignidade imagética: possibilidades  
do ato antropológico de colecionar

423
Yuri Schönardie Rapkiewicz e José Luís Abalos Júnior

Museu arqueológico e etnográfico:  
cruzamentos e caminhos para a musealização

452
Marília Xavier Cury

Biografia dos autores
483



Museu arqueológico e etnográfico: 
cruzamentos e caminhos para a 

musealização1

Marília Xavier Cury2

1	 Trabalho apresentado na 30ª Reunião Brasileira de Antropologia, realizada entre os 
dias 3 e 6 de agosto de 2016, em João Pessoa/PB, GT 021 - Coleções, Colecionadores 
e Práticas de Representação.

	 Este texto foi adaptado e ampliado de Cury, M. X. Direitos indígenas no museu – 
Novos procedimentos para uma nova política: a gestão de acervos em discussão 
(2016d).

2	 Museu de Arqueologia e Etnologia, Universidade de São Paulo.



453 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

A 
inexistência de legislação específica e de normativas se 
torna preocupante para aqueles que se dedicam cotidia-

namente à musealização de coleções provenientes de culturas 
indígenas, para os próprios indígenas e os profissionais de mu-
seus. Apesar das lacunas ou ausência de suporte das políticas 
públicas para a musealização de coleções na atualidade, o museu 
deve buscar a regularização da tomada de registros visuais e so-
noros e a entrada de objetos indígenas nos museus (musealia), 
bem como construir uma política que regule a coleta, entradas, 
usos e normalização para o sistema documental da instituição, 
a fim de avançar nas questões inerentes à gestão de coleções. É 
exatamente no ponto de cruzamento entre o quê, porque e como 
deve ser feito, as interpretações possíveis (que extrapolam mui-
tas vezes o museu) e as impossibilidades de fundamentos, que a 
discussão que propomos se faz necessária. O ponto central recai 
sobre a produção de conteúdos intangíveis a partir do tangível e 
da musealização no e do contemporâneo. No entanto, igualmente 
central são os novos olhares sobre as coleções formadas no pas-
sado, pois sobre elas recaem outras intangibilidades, sobretudo 
considerando que tais coleções carregam em si outras concepções  
de outros tempos que precisam ser reveladas e explicitas no 
momento atual, além de passar por novos crivos éticos que re-
conduzam a museografia, a considerar os direitos indígenas na 
atualidade, revendo o passado criticamente. 

Este texto visa, então, discutir os direitos dos povos indíge-
nas na relação com os museus, mas também outras orientações 



454 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

cabíveis sobre patrimônio indígena, partindo do pressuposto de 
que legislação e ética devem se complementar. Entendemos que, 
com isso, avançaremos não somente no debate, mas na prática 
museal, possivelmente intervindo em outras esferas de atuação 
da preservação e curadoria, da musealização, das quais os indí-
genas participam, devendo ser respeitados.

As considerações e os argumentos apresentados partem de 
pesquisa empírica com grupos indígenas na relação destes com 
o museu, destacando a centralidade das instituições museais na 
preservação patrimonial.

Museus e indígenas - novas relações

Há séculos que os museus se relacionam com povos indígenas, 
porém, o contrário é mais recente.

Não podemos nos esquecer que os museus etnográficos e arque-
ológicos se constituíram pelo colecionismo, afirmado por saques, 
pilhagens em conflitos, espólios, trofeus de guerra, ações militares, 
ora expansionistas para e pelo colonialismo, mas também decor-
rentes da colonialidade, conjunto de regras que se manifestam no 
ideal da economia, do desenvolvimento e crescimento (Mignolo, 
2018), muito acentuadamente no presente na versão neoliberal 
presente também nas universidades e nos museus. 

A antropologia, a arqueologia e a museologia são áreas, as-
sim como outras, que vêm se transformando, mas que deixaram 
marcas do passado nos museus, por meio de coleções formadas 
sob concepções de outras épocas. A musealização, então, acumu-



455 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

la musealidades aos musealia coletados no transcurso do tempo, 
deixando sucessivas e diferentes marcas na museografia. 

É por meio da musealização que a mudança de status do objeto 
acontece, caracterizada como a passagem de um meio onde cir-
cula para o mundo museal disciplinar e normativo; trata-se da 
inserção no mundo cultural da preservação pela musealidade. Já 
a museografia, prática de museu ou museologia aplicada, define-
-se como conjunto de técnicas e procedimentos metodológicos 
que estabelecem os sinalizadores de que os musealia, “aquilo que 
nos é apresentado [,] não pertence à vida, mas ao mundo fechado 
dos objetos” no museu (Desvalles; Mairesse, 2014, p. 70).

Os objetos no museu são desfuncionalizados e “descon-
textualizados”, o que significa que eles não servem mais 
ao que eram destinados antes, mas que entraram na or-
dem do simbólico que lhes confere uma nova significação 
(o que conduziu Krzysztof Pomian a chamar esses “porta-
dores de significado” de semióforos) e a lhes atribuir um 
novo valor – que é, primeiramente, puramente museal, 
mas que pode vir a possuir valor econômico. Tornam-se, 
assim, testemunhos (con)sagrados da cultura. (Desvalles; 
Mairesse, 2014, p. 70).

Os musealia, por sua vez, são objetos museológicos que passam 
pela musealidade, atribuição de valores científicos, culturais, 
simbólicos, objetivos, subjetivos, no momento da seleção (escolha 
pela musealidade), antes da coleta no lugar de origem ou proce-
dência. Ou seja, “Não basta estar no museu, o objeto necessita 
tornar-se museológico e fazer parte de uma realidade cultural 
distinta” (Cury, 2020a, p. 132) daquela da qual foi retirado. 



456 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

Essa objetivação sistemática das coisas permite estudá-
-las muito mais a fundo do que se elas permanecessem 
em seus contextos de origem (campo etnográfico, cole-
ção privada ou galeria), mas também pode apresentar 
uma tendência fetichista: uma máscara ritual, uma ves-
timenta cerimonial, uma ferramenta de arar, etc. mudam 
bruscamente de status ao entrarem no museu. (Desvalles; 
Mairesse, 2014, p. 70).

Apesar das concepções acima, a musealização é processo con-
tínuo de integração (acúmulo) e manutenção (continuidade) dos 
objetos no museu, revalidando sua importância museal sob um 
olhar no presente. Em outras palavras, estamos sempre revali-
dando, mas também atualizando os motivos pelos quais os objetos 
se mantêm como musealia. Dito de outra forma, se a musealidade 
constituiu-se em um sistema museal antes visto como fechado, 
hoje se estrutura em bases disciplinares, mas com outras partici-
pações, pois a musealidade é ora excludente –pois retira/omite 
atributos –, ora cumulativa, uma vez que retem muitas e diver-
sas atribuições de diferentes orientações, de múltiplos contextos 
e fragmentações sociais, além das visões dos especialistas. “Com 
isso, temos que colocar em discussão o pós-colonialismo, a des-
colonização e as conquistas civis em torno do direito à memória 
e à participação na musealização.” (Cury, 2020a, p. 136).

A musealização compreende olhares de hoje sobre o passado 
dos museus e das áreas que os constituem interdisciplinarmen-
te. Nesse sentido, e considerando que há inúmeras musealidades 
(des)concatenadas em um mesmo museu, há muitas falas jus-
tapostas, sobrepostas e mesmo opostas ou contraditórias, que 



457 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

revelam também o colecionismo presente por meio de seus co-
letores, formadores de coleções. O museu, a partir da curadoria 
das coleções de culturas diversas, representa essas culturas, 
mas representa fundamentalmente a si mesmo simbolicamente 
(Cury, 2020a), ao tempo que manifesta o seu poder a partir da 
musealidade e musealização dos patrimônios culturais alheios, 
nos museus de arqueologia e etnologia. 

Os museus são o que constroem sobre si, o que agregam, as ideias 
que selecionam (e omitem, rejeitam) para si, suas políticas (institu-
cional, de comunicação museal, de curadoria e gestão de acervo).

Pela musealidade e musealização, os museus etnográficos e ar-
queológicos ainda mantêm controle sobre aquilo que é do “outro” 
e, em certa medida, exercem o controle sobre o “outro”, por meio 
dos seus objetos, pois preservam, mas o fazem à revelia do conhe-
cimento dos indígenas, na maioria das vezes, e sem contar com o 
protagonismo indígena como uma prática na musealização.

Hoje, não podemos mais deixar de falar de museus etnográfi-
cos e arqueológicos sem considerar a participação indígena nos 
processos de musealização. E isso tem implicações, tais como: 
informar os povos, populações e grupos sobre o que está sob 
a guarda dos museus (coleções arqueológicas e etnográficas) e 
como se deram as coletas, prestar contas das ações de curadoria 
empreendidas, realizar curadorias compartilhadas e em colabo-
ração, para que os direitos à musealização sejam reconhecidos e 
gerem ações de fato.



458 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

Na curadoria e na museografia, é preciso garantir o lugar dos 
indígenas e os pontos de vista dos indígenas – como se veem no 
museu e como veem aquilo que é seu no museu. 

Os museus etnográficos e arqueológicos precisam cons-
truir uma pauta nova, um olhar crítico sobre o colonialismo 
e a colonialidade, mas também retrabalhar a curadoria, rever 
a política de gestão de acervo, estudar as coleções com outros 
referenciais, ampliar a base documental, rever os discursos das 
exposições e das ações de educação, em se tratando das ações 
que estruturam o museu, abrindo-se à participação dos indíge-
nas e a novas incorporações.

Percurso

Se propomos novas concepções, metodologias, formas, forma-
tos, narrativas e discursos para os museus, estamos afirmando 
que isso deve se dar também com as participações indígenas em 
ações conjuntas na musealização, de modo a intervir nos pro-
cessos curatoriais e na museografia com suas contribuições. As 
relações dialógicas fazem parte destes processos e, pelo tanto que 
isso exige e aciona, tais processos dinâmicos de trocas e mútuas 
influências compreendem também as divergências e conflitos, 
como as negociações e elaborações de acordos tácitos no rol de 
interesse da comunicação museológica, subárea da museologia 
que se ocupa também da expologia e da educação museal, em-
bora não somente, pois seu alcance é maior. A participação e o 



459 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

que ela envolve é um tema caro à museologia e, obviamente, à 
comunicação museológica.

As experiências aqui consideradas fazem parte da construção 
de um pensamento que, na comunicação museológica, traz ques-
tões de natureza ética surgidas nas relações que o museu pode/
quer engendrar.

Nessa perspectiva, enfrentamos a construção de relações no 
trabalho conjunto entre os grupos indígenas presentes nas re-
giões Centro-Oeste e Oeste do estado de São Paulo – Kaingang, 
Krenak, Terena e Guarani Nhandewa, das TI Icatu (Braúna), Va-
nuíre (Arco-Íris) e Araribá (Avaí). Trata-se de uma sucessão de 
ações que acontecem desde 2010, destacando a consolidação no 
percurso longitudinalmente (Cury, 2016b, 2019b). 

Foram muitas as experiências e, em cada uma delas, novas si-
tuações para análise das relações entre os indígenas envolvidos 
e o museu como locus cultural e da cultura tradicional. Além dos 
grupos acima, também foram vários os contatos com os Kaingang 
da TI Nonoai, em Passo Fundo (RS), por meio das articulações 
com o pesquisador indígena nascido nesta TI, Josué Carvalho. 
Esse pesquisador também desenvolveu um pós-doutorado em 
museologia,3 aprofundando questões pertinentes à musealidade 
e à musealização, à imaterialidade (aquilo que é sagrado para os 
Kaingang e o mundo mítico) e materialidade (os objetos), sob o 

3	 O estudo intitulado As relações entre o mundo dos humanos e o mundo dos espíritos a par-
tir dos artefatos: o índio, o museu e a musealização do objeto, desenvolvido de 1/08/2016 
a 31/01/2019, esteve vinculado ao MAE-USP, com bolsa CNPq, e ao Programa de Pós- 
-Graduação Interunidades em Museologia (PPGMus-USP), com bolsa PNPD-Capes. 



460 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

olhar do Kujá (pajé) Jorge Garcia (TI Nonoai), abordagem funda-
mental para reflexões sobre a musealidade (Carvalho, 2015). 

Muitas destas ações foram organizadas entre o Museu Índia 
Vanuíre e o Museu de Arqueologia e Etnologia da Universida-
de de São Paulo (MAE-USP), dentre elas o Encontro Paulista 
Questões Indígenas e Museus, que ocorre anualmente, assim 
intitulados:4 Questões indígenas e museus – Debates e possibi-
lidades, 2012; Questões indígenas e museus – Enfoque regional 
para debate museológico, 2013; Museus e indígenas – Saberes e 
ética, novos paradigmas em debate, 2014; Direitos indígenas no 
museu – Novos procedimentos para uma nova política: a gestão 
de acervos em discussão, 2015; Museus etnográficos e Museu in-
dígenas – Diálogo e diferenciação, 2016; Museus etnográficos e 
indígenas – Aprofundando questões, reformulando ações, 2017; 
Políticas públicas para ampliação da gestão compartilhada, 2018, 
e Línguas Indígenas no Oeste Paulista: Aprendizagens, Avanços 
e Futuro, 2019.

O Encontro, de cujas edições resultou uma série de livros (Cury, 
Vasconcellos, Ortiz, 2012; Cury, 2015, 2016c, 2016d, 2020b), tem 
como objetivo realizar discussões conjuntas entre pesquisado-
res, profissionais de museus e grupos indígenas, com a finalidade 
de construir caminhos de interação no museu tradicional, mas 
com trocas e com as contribuições das conquistas dos museus  

4	 As programações dos Encontros listados encontram-se disponíveis em: https://www.museu 
indiavanuire.org.br/epqim/.

https://www.museuindiavanuire.org.br/epqim/
https://www.museuindiavanuire.org.br/epqim/


461 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

indígenas.5 As experiências museais levantaram diversas ques-
tões, muitas delas consolidadas nas edições desse evento.

Nas várias edições do Encontro, participaram, a convite da or-
ganização, com recursos públicos da Associação Cultural de Apoio 
ao Museu Casa de Portinari (Acam Portinari), MAE-USP e da Coor-
denação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (Capes), 
além dos Kaingang, Krenak, Guarani Nhandewa e Terena das TI 
Araribá, Icatu e Vanuíre, representantes da TI Apucarana (PR), 
e da TI Rio Silveira (SP), do Museu Kanindé (edições 2014, 2015, 
2016), do Museu Jenipapo-Kanindé (edições 2015, 2016), Casa da 
Memória do Tronco Velho Pankararu (2014) e Museu Pitaguary 
(CE) (edições 2016, 2017), e do Museu Kapinawá (PE) (edições 2015, 
2016), e do Museu Kuahí (AP) (edição 2015). Os Kujás Jorge Garcia e 
Maria Constante, com seus dois filhos, da TI Nonoaí (RS), também 
participaram (edições 2013 e 2014).

Ainda, participações diversas foram importantes, tais como 
no Fórum de Museus Indígenas do Ceará e Fórum Nacional de 
Museus Indígenas do Brasil, ambos ocorridos em 2014, no Museu 
Kanindé, no município de Aratuba (CE). O II Fórum de Museus 
Indígenas do Ceará e II Fórum de Museus Indígenas do Brasil 
aconteceram, respectivamente, no Museu Indígena Jenipapo-
-Kanindé e no Museu Indígena Kapinawá em 2016. O III Fórum 
Nacional de Museus Indígenas do Brasil foi organizado em 2017 

5	 Nas regiões paulistas, há quatro museus indígenas em funcionamento: Museu Worikg (Kain-
gang) e Museu Akãm Orãm Krenak, ambos na TI Vanuíre, Museu-Trilha Dois Povos Uma Luta 
(Kaingang e Terena) na TI Icatu, e a Casa de Memória (Guarani e Terena), Aldeia Teregua, TI 
Araribá. Há outros em formação. A esse respeito, ver artigos indígenas sobre seus museus em 
Cury (2020b).



462 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

pela Comunidade de Nazaré, povo Tabajara, em Lagoa de São 
Francisco (PI). 

O que vimos aqui apresentar para discussão são questões rela-
tivas à produção de informações durante os trabalhos nas Terras 
Indígenas, entrando no cotidiano indígena, mas também nos 
espaços dos museus, visando entender, na musealização, como 
construímos a musealidade ou a reproduzimos no dia a dia e em 
cada projeto. 

O que se registra (em vídeo, audio e fotografia) ou recolhe 
(saberes, objetos, matéria prima) em ações museais nas terras 
indígenas, individualmente ou em equipe, requer cuidados, pois 
esse material, a priori, é integrado ao museu. Mas os cuidados 
concernem principalmente a como registrar e, ainda, aos usos 
possíveis dos registros e saberes, pontos que devem ser orienta-
dos por uma política de gestão de acervo e pelo que entendemos 
como tecnologias e procedimentos para coleta, entrada, inserção 
institucional, uso e acesso. O que há de novo, nesse sentido, são 
as demandas indígenas aos museus, acompanhando suas reivin-
dicações e lutas que vêm se intensificando após a Constituição 
de 1988, atingindo vários setores (saúde e educação), inclusive o 
museu. Entre antigas práticas museais, atualizações da antropo-
logia, arqueologia e museologia e as reivindicações indígenas há 
um trânsito de ideias e práticas que precisa ser afinado. 

As políticas culturais museais, apesar dos avanços, ainda 
necessitam se aperfeiçoar nos aspectos apontados sobre a reali-
dade dos museus e os anseios dos indígenas. No entanto, vimos 



463 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

trazer uma discussão sobre procedimentos para que os indíge-
nas, individualmente, em grupo e/ou coletivamente, tenham 
suas autorias, imagens e personalidades preservadas pelo museu 
e nos espaços do museu, resguardando seus desejos atuais e mo-
tivações para as futuras gerações de indígenas e de profissionais 
que atuem nas instituições envolvidas, considerando o caráter 
de permanência dos museus (Cury, 2016a). Temos que lembrar: 
se generalizações são incompatíveis com a diversidade cultural 
indígena, igualmente nesta situação é preciso ampliar as políti-
cas de forma a dar conta da diversidade no museu, aspecto para 
o qual a política de gestão de acervo deve atentar também.

Outro ponto cujas atenções das políticas museais ainda de-
vem contemplar diz respeito àquilo que é sagrado aos povos 
indígenas – objetos de pajé, ritualísticos e outros ligados à es-
piritualidade e sepultamentos, e também os remanescentes 
humanos em museus. Tais questões se tornam evidentes quan-
to à premência de discussão quando, em ações com indígenas 
em museu para a requalificação de coleções e curadoria com-
partilhada, se sucederam pajelanças, orientações de guarda e de 
conservação preventiva, conselhos sobre manipulação e pedidos 
e recusas para não expor e divulgar (Pereira; Melo, 2020), mas 
também sobre o sagrado (Barbosa et al., 2020) e a espiritualidade 
na musealidade e musealização (Cury, 2020a).

Os trabalhos nas terras indígenas, envolvendo os mais ve-
lhos, adultos, jovens, crianças, homens e mulheres, narrativas, 
saberes, revelações, tomadas de imagens diversas em diferentes 



464 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

ambientes (a casa, o quintal, a mata, áreas e cabanas sagradas, 
cachoeiras etc.) e manifestações (muitas vezes relacionadas à 
espiritualidade) requerem muito cuidado e atenção, agora consi-
derando equipes e trocas que se fazem com os indígenas, com os 
benefícios e entraves próprios da colaboração. Os trabalhos den-
tro das quatro paredes do museu, por sua vez, podem envolver 
os mesmos agentes, incluindo o pajé, diretamente envolvente 
na cultura material, ancestralidade/antepassado, presente-pas-
sado-futuro e espiritualidade manifesta em diversas ações, mas 
evocada nas formas como os objetos são curados (Cury, 2020a, 
2019a, 2018, 2017, 2016b). 

Política de gestão de acervo na pauta

Há um descompasso entre os avanços da antropologia, arque-
ologia e museologia e a museografia que é preciso colocar em 
equilíbrio. Os museus que vêm trabalhando em colaboração com 
povos indígenas estão contribuindo com as relações necessá-
rias para aproximações e reorientações de rumos, sobretudo se 
a parceria universidade e poder público se estabelecer. Há dois 
exemplos que não podem ser esquecidos sobre a importância da 
colaboração para as práticas museais. O primeiro, nos EUA, refe-
re-se à Native American Graves Protection and Repatriation Act 
(NAGPRA), o segundo, no Canadá, ao Turning the page - forging 
new partnerships between museums and First Peoples - Task 
Force on Museums and First Peoples (1992), elaborado em co-
laboração pelas Primeiras Nações e a Associação Canadense de 



465 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

Museus; além da essência colaborativa do documento, entre os 
diversos tópicos tratados, há um específico que aborda a Part-
nership. Nuno Porto nos traz um exemplo, também do Canadá, 
a Rede de Pesquisa Recíproca. Conforme Porto (2016), a Rede 
é constituída pela parceria entre o Museum of Anthropology 
(MOA) da Universidade da Colúmbia Britânica, os Musqueam, a 
Nação Stó:lõ, e o centro U’mista dos Kwakwaka’wakw, visando 
reunir coleções de diferentes instituições e tornar as classifi- 
cações indígenas e não indígenas inteligíveis entre si.

No Brasil, há algumas contribuições bastante relevantes nos 
Museus de Arqueologia e Etnologias das universidades federais 
de Santa Catarina (UFSC), do Paraná (UFPR) e de São Paulo (USP), 
e do Museu de Antropologia da Universidade Federal de Goiás 
(UFG), bem como no Museu Paraense Emílio Goeldi no Pará e 
no Museu do Índio, no Rio de Janeiro, que envolvem formação 
de coleções, curadoria de exposições e coleções, catalogação, re-
patriamento virtual e outras ações, com abordagens diferentes, 
mas com o protagonismo indígena.

Entre tantas possibilidades, a requalificação de coleções é uma 
delas, pela amplitude nas construções da musealidade e novas 
formas de musealização dos musealia.

A associação dos povos indígenas às práticas interpreta-
tivas das coleções desconstruiria a visão dos coletores e 
das técnicas museais vigentes e reconstruiria uma nova 
percepção das mesmas. A apreensão dos objetos etno-
gráficos, enquanto artefatos dotados de uma função e 
uma significação, sofreria então uma mudança qualita-



466 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

tiva, pois seria portadora de um poder evocativo e de 
mediação. Nessa ótica, os objetos etnográficos seriam 
apreendidos menos como testemunhos de culturas tradi-
cionais e mais como suportes de um discurso identitário 
de povos longamente silenciados nessas instituições. 
(Velthem, 2012, p. 64).

O alcance da requalificação é imenso, tanto pelos conheci-
mentos produzidos e informações levantadas quanto pelas 
relações estabelecidas entre os integrantes do grupo partici-
pante, e entre o grupo e os profissionais de museus, por um 
lado. Por outro lado, a requalificação como ação de curadoria se 
dirige à gestão de coleções, considerando uma política em cons-
tante definição, e precisamos da participação indígena para 
reformulações e atualizações.

Entre opções e inovações em curso, muitas delas envolvendo 
populações, povos ou grupos indígenas, embora ainda locali-
zadas, os manuais de gestão de coleções tornam-se limitados, 
aspecto que colocamos a seguir.

Não é objetivo deste texto fazer a crítica aos manuais, eles têm 
um papel a cumprir. O que se coloca é sua atualidade e pertinên-
cia, dentro das circunstâncias trazidas, que tendem a se ampliar. 
Os manuais precisam ser atualizados ao passo que atualizamos 
as políticas institucionais e as práticas museais. É importante di-
zer que os manuais se sustentam na legislação e éticas vigentes, 
isto é, Código de Ética para Museus do Conselho Internacional 
de Museus (Icom), legislação profissional do Conselho Federal de 
Museologia (Cofem), Estatuto Brasileiro de Museus, mas há que 



467 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

se considerar as recomendações internacionais feitas pela Orga-
nização das Nações Unidas (ONU) pela Organização das Nações 
Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura (Unesco) e pela 
Organização Internacional do Trabalho (OIT). A questão pontu-
al está nos direitos indígenas não somente à musealização, mas, 
antes de tudo, à musealidade. Um ponto objeto de crítica é que 
os manuais não atendem às demandas indígenas, e aqui a muse-
ologia se faz necessária nas suas diversas vertentes, tais como: a 
museologia social, a museologia crítica e a museologia indígena, 
preferencialmente as três, para se chegar aos termos que aten-
dam a autodeterminação6 indígena no museu tradicional, pois 
no museu indígena já está presente pela autogestão.

Nos direitos atuais, ações são levadas a cabo com indígenas 
nas terras indígenas e no museu. Essa aproximação e a gera-
ção de registros e coletas requer consentimento, o que deve ser 
questionado. Afinal como o consentimento é obtido em uma 
ação que beneficia os grupos indígenas? Como o consentimento 
foi construído? Como o próprio consentimento foi registrado? 
O consentimento envolve quais sujeitos? Consentimento para o 
quê, para quê, por quanto tempo? Qual o instrumento de registro 
do consentimento? Foi considerado o direito ao consentimento 
livre, prévio e informado (CLPI) aplicado ao museu?

A museografia não está preparada para acompanhar 
esse processo de formação, aquisição e entrada de acer-
vo, dada a situação dos envolvidos – indígenas que vêm 

6	 Na aplicação no museu da Declaração dos Direitos dos Povos Indígenas (Organização das 
Nações Unidas, 2007).



468 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

sofrendo expropriações de seus lugares sagrados, de seu 
modo de vida, de sua cultura e saberes por mais de cinco 
séculos. Isso acontece até hoje em diferentes níveis e pla-
nos na sociedade brasileira. (Cury, 2016a, p. 12). 

Buscando uma discussão, damos alguns exemplos. Os manuais 
de documentação museológica orientam que:7

1. No que se refere à musealização:

a) Na visão sobre a biografia do objeto – “[...] o objeto passa a 
ser descrito sob duas circunstâncias: sua vida útil antes de fazer 
parte do museu e depois, quando ganha novos usos e sentidos 
dentro do espaço de salvaguarda.” (Padilha, 2014, p. 20).

b) Na visão sobre procedimentos de gestão –

ao ingressar no museu, um objeto passará por um pro-
cesso de musealização, ou seja, ele deixará de ter uma 
função cotidiana e passará a ter uma função simbólica. 
Na prática, isso significa que, inicialmente, ele será ava-
liado por uma comissão que deverá decidir se deve – ou 
não – fazer parte da coleção. (Bottallo, 2010, p. 53).

Não queremos que as culturas indígenas sejam tratadas pelos 
museus tradicionais como exceções, mas como especificidades e 
diferenças. O museu pode fazer isso, colocando em prática aquilo 
que defende: a diversidade e as diferenças culturais.

7	 Ambos os exemplos estão apresentados em Cury (2016a, p. 12-14).



469 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

O marco entre a vida do objeto e os novos sentidos adquiridos 
no museu, o antes e o depois do ingresso no museu para as cultu-
ras indígenas, deve ser ampliado. 

O objeto doado ao museu por indígenas – ou seja, escolhido 
por ele para ser preservado – já tem um valor simbólico atri- 
buído que não se perde (musealidade), como se, na passagem ao 
museu, o objeto fosse destituído de seus valores essenciais de-
finidos anteriormente por uma coletividade e, ainda, esvaziado 
politicamente em termos da sua escolha para a musealização. 
Não raramente, certas questões relativas ao sagrado somen-
te são percebidas e vividas por alguns indígenas, o que impõe 
um reconhecimento e respeito pelo museu, de modo a permitir 
acessos definidos. E porque há uma seleção prévia feita pelos in-
dígenas a respeito do que é importante estar no museu, qualquer 
comissão de avaliação, que deve existir, precisará considerar as 
escolhas indígenas, mesmo que haja controvérsias geradas por 
outros pontos de vistas, inclusive os acadêmicos. 

O caráter de patrimônio cultural (patrimônio nacional, da hu-
manidade ou universal) é também deveras problemático, posto 
que todo objeto indígena é, antes de tudo, um patrimônio indí-
gena. Quanto ao uso e acesso do objeto pelo museu, no caso das 
culturas indígenas, deve-se prever condições e restrições a se-
rem discutidas e estabelecidas com os indígenas para cada caso 
ou situação, o que pode comprometer o acesso ao público em 
geral, entendendo acessos a públicos especificados por razões 
particulares.



470 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

2. No que se refere ao uso do objeto no museu:

Para tais definições [sobre aquisição e descarte de objetos 
museológicos], é necessário o reconhecimento do objeto 
ou da coleção com a finalidade e a missão do museu que 
pretende incorporá-lo. Cabe ressaltar que o objeto ou a 
coleção não devem ter condições e nem restrições para 
sua utilização, pois, uma vez acervo museológico, seu 
acesso deve ser permitido ao público em geral. (Padilha, 
2014, p. 26).

O que se afirma, e o que queremos debater, é como os museus 
estão preparados e o que devem considerar para uma política 
institucional e de gestão de acervo contemporâneas que respei-
tem os direitos indígenas de musealizar aspectos da sua cultura 
para as futuras gerações indígenas, especialmente de pajés, e não 
indígenas; e, ainda, como querem dialogar com os profissionais 
de museus e com a sociedade da qual fazem parte. Como pano de 
fundo, temos o papel contemporâneo dos museus e a definição 
de procedimentos que garantam, no presente e no futuro, os di-
reitos indígenas.

Caminho

Mais do que nunca, os museus precisam trabalhar com os po-
vos indígenas para intervir na política institucional e de gestão 
de acervo, alcançando todos os níveis da ação museal.

Muitas das reivindicações indígenas são conhecidas – retorno 
dos pesquisadores sobre os resultados das pesquisas nas quais 



471 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

fizeram parte como informantes, usos dos objetos e imagens 
indígenas pelo museu e representações em exposições e publi- 
cações, ter voz e falar por si (autorrepresentação). Há, no entanto, 
outros aspectos a serem considerados, que, apesar da complexi-
dade, dificuldades e limitações, devem ser contemplados, caso a 
caso, o que a política de gestão deve observar. Referimo-nos aos 
Direitos da personalidade, Direito à imagem, e Direito autoral in-
dividual e coletivo.8

Os indígenas têm seus direitos de personalidade e de imagem 
resguardados bem como o controle do uso da sua imagem, com-
preendendo a representação fiel ou da sua aparência por meio 
de fotografias, retratos, pinturas, desenhos, gravuras e outras 
formas plásticas, caricaturas e elementos de decoração, incluido 
ainda manequins, máscaras, imagem sonora e gestual, e ou-
tras formas de expressão da personalidade. Têm, também, seus 
direitos autorais individuais ou coletivos garantidos pela Consti-
tuição e pela lei de direitos autorais, embora os casos específicos 
mereçam atenção.

Podemos nos basear nos resultados da discussão do Museu do 
Índio9, em 2013:

- O interesse dos índios por seus acervos documentais 
e culturais impõe uma nova agenda para as instituições 

8	 Sobre a problemática desses direitos, à luz da aplicação no museu, para atender às deman-
das indígenas, ver Cury (2016a, p. 14-16). A propósito de uma discussão sobre a legislação, 
no que concerne às culturas indígenas, ver Baptista e Valle (2004).

9	 Fazemos referências também ao I Encontro de Museus Indígenas de Pernambuco, realizado 
em 2012, e ao Seminário Políticas Públicas para o Patrimônio, a Memória e os Museus dos 
Grupos Étnicos e Tradicionais do Ceará, ocorrido em 2009.



472 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

públicas de repensar sua relação com os povos indíge-
nas, a partir de demandas para a identificação, reunião e 
recuperação e acesso a acervos constituídos no passado, 
depositados em inúmeras instituições, constituindo fun-
dos de referência para a preservação cultural indígena.
- O registro e a documentação cultural, com o uso de di-
ferentes tecnologias, coloca a questão da necessidade 
de estabelecer critérios sobre o que guardar e para que 
guardar, bem como levantam a questão do direito de uso 
das informações e imagens coletadas no passado e no 
presente. (Museu do Índio, 2013, p. 3).

A formalidade deve ser estruturada, visto que se trata tam-
bém de formas de proteção, seja dos indígenas, dos profissionais 
envolvidos, seja das relações entre eles e da instituição que se 
coloca comprometida com uma função social. Embora a práxis 
nos apresente muitas dificuldades para que tal concepção políti-
ca reverta em mudanças políticas para gestões procedimentais e 
técnicas, uma mudança de cultura institucional deve chegar aos 
museus, isso está assinalado.

Cruzamentos, integração e equilíbrio

Com a Política Nacional de Museus (Brasil, 2003) e a cria-
ção do Instituto Brasileiro de Museus - Ibram (Brasil, 2009), os 
museus brasileiros passam a um importante processo de profis-
sionalização, por meio de parâmetros sobre como se organizar 
institucionalmente. Uma orientação fundamental refere-se ao 
Plano Museológico (Instituto do Patrimônio Histórico e Artís-
tico Nacional, 2009), introduzido não como uma novidade, mas 



473 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

como política pública museal em proveito do desenvolvimento 
do campo no país – “Art. 44. É dever dos museus elaborar e im-
plementar o Plano Museológico” (Brasil, 2009). No art. 45, temos 
o conceito tal como segue:

O Plano Museológico é compreendido como ferramenta 
básica de planejamento estratégico, de sentido global e 
integrador, indispensável para a identificação da vocação 
da instituição museológica para a definição, o ordena-
mento e a priorização dos objetivos e das ações de cada 
uma de suas áreas de funcionamento, bem como fun-
damenta a criação ou a fusão de museus, constituindo 
instrumento fundamental para a sistematização do tra-
balho interno e para a atuação dos museus na sociedade. 
(Brasil, 2009).

Do art. 45, destacamos o “sentido global e integrador” para a 
“identificação da instituição museológica”, seus objetivos e or-
ganização setorial e por programas. 

Entre os programas, traçados interdisciplinarmente para 
flexibilidade na exequibilidade, trazemos para esta discussão 
aqueles referentes ao que está posto em discussão: os programas 
Institucional, de Acervos, de Exposições, Educativo e Cultural e 
de Pesquisa. 

A Política de Gestão de Acervo aborda a importância do acer-
vo e das coleções para a conceituação e operacionalização dos 
museus, por isso está no cruzamento entre diversos programas 
do Plano Museológico. 

A identificação da instituição e seu estatuto conceitual com-
preende a gestão política, características institucionais, trajetória 



474 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

e histórico da formação de coleções e abrangência territorial. As 
linhas de pesquisa no escopo da cultura material, os estudos de 
público/recepção e patrimoniais e elaborações sobre colecio-
nismo e colecionamento se colocam no programa de pesquisa. 
O programa de exposições trata desses processos, podendo es-
tar relacionado ao programa de educação, o qual compreende 
os projetos e atividades destinados a diferentes públicos. O pro-
grama de acervo gerencia a aquisição, salvaguarda e restauração 
(Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 2006). De 
fato, estes programas dizem respeito à curadoria, ações em tor-
no dos musealia – formação de coleção, pesquisa, salvaguarda e 
comunicação museal, aqui destacada como processo sustentado 
pela política de gestão de acervo, por envolver não somente tudo 
o que diz respeito aos musealia, mas a musealidade e os agentes 
envolvidos na musealização como curadores, quais sejam:

1. Os profissionais de museu – todos os envolvidos: ar-
queólogos, antropólogos, museólogos, educadores, 
conservadores, documentalistas, arquitetos etc.
2. Os visitantes do museu.
3. Os constituents10 – de quem se fala no museu, os inte-
grantes das culturas re-lacionadas ao museu. Neste texto 
os povos originários no Brasil.
4. Os encantados que, desde a espiritualidade indígena, 
fazem suas contribuições, especialmente por meio dos 
pajés. (Cury, 2020a, p. 19-140). 

10	 “Welsh [1988] chama de ‘público visitante’ aqueles que vão ao museu para vê-lo, e de ‘cons-
tituents’ aqueles cuja cultura está sendo vista/exposta. Para Welsh, ambos são considerados 
constituencies.” (Ames, nota 5, p. 58).



475 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

A gestão cuida dos objetos no sentido do status que adquirem 
ao serem musealizados, para normalizações na entrada e in-
corporação institucional, armazenamento, circulação e no que 
concerne à informação, dando suporte a um protocolo integrado 
de ação que determine diretrizes e procedimentos a serem in-
corporados à rotina institucional para consolidação e trato de 
coleções quanto ao cuidado físico e da informação, assim como 
seus usos e a potencialização da disseminação da informação.

Desde as contribuições dos manuais, tomamos como base que

Uma Política de Gestão de Acervo deve esclarecer pon-
tos fundamentais sobre o tratamento das coleções desde 
formas de uso (estudo, exposição, empréstimos insti-
tucionais, por exemplo), até o estabelecimento de uma 
Política de Aquisição que contemple as principais orien-
tações sobre formas de aquisição e tipologia museológica 
que deve ser incorporada ao museu. Dessa forma, e por 
oposição, essa política deve orientar sobre eventuais 
descartes que possam contribuir para dar ao museu uma 
característica marcante em relação ao tratamento das 
coleções. (Bottallo, 2010, p. 53).

Ainda temos como referência que

A Política de Gestão de Acervo é um documento extrema-
mente fundamental, que assegura o que a administração 
de cada museu elege e formata. Trata-se de uma política 
registrada, que estabelece os parâmetros de aquisição, 
preservação, uso e descarte do acervo. Esse documento 
objetiva identificar e selecionar o tipo de acervo que vai 
ser adquirido e descartado pelo museu, tendo em vista 
a missão e os objetivos da instituição, a necessidade de 



476 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

investigação do acervo e os caminhos que devem ser to-
mados para a sua preservação. (Padilha, 2014, p. 26).

A política de gestão de acervo é o lugar de cruzamento, mas 
de integração de setores, mas de diálogos e trocas, para a cons-
tituição de um museu que se organize no equilíbrio entre sua 
autoridade, inquestionável, mas com atenção e respeito aos di-
reitos indígenas ao museu, inserindo a autodeterminação e a 
autorrepresentação em pauta e ação. Assim propomos:

1.	 Discutir sobre formação, musealidade e musealização de 
coleções indígenas para sustentar a formulação de políti-
cas públicas e institucionais,

2.	 Apontar procedimentos para a gestão documental de cole-
ções oriundas de grupos indígenas na atualidade,

3.	 Estudar criticamente a documentação de momentos pas-
sados, sem apagamento dos registros anteriores, o que 
consistiria em apagamento de expressões do colonialismo 
e da colonialidade que precisamos manter,

4.	 Rediscutir representação no museu por meio de exposi-
ções, materiais de educação e gráficos e outros amplamente 
utilizados pela divulgação para a construção de uma ima-
gem institucional, à luz dos direitos indígenas a imagem, 
personalidade e autoral,

5.	 Fundamentar a participação indígena na musealização, 
musealidade e curadoria das coleções formadas no passa-
do, mas também naquelas em formação na atualidade, e



477 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

6.	 Ao lado da representação, promover a autorrepresentação na 
curadoria, também em publicações e outras formas em que 
os indígenas falem por si e manifestem suas autonarrativas.

O trecho a seguir corresponde ao depoimento de Dirce Jorge 
Lipu Pereira, Kaingang (TI Vanuíre, SP), feito em 18 de maio de 
2020, sobre o lançamento do livro no qual ela e outros indígenas 
são autores:

Meu nome é Inã que significa mãe. Sou Kujã [pajé], sou 
Kaingang. O que significa pra nós, o livro, é nós contando 
a nossa história, nóis mesmos contando a nossa história, 
do jeito que a gente fala, e o livro vai ser escrito do jeito 
que a gente fala da nossa cultura, do nosso povo, porque 
isso é muito importante pra nóis que fala da nossa cul-
tura, não é outras pessoa, o que tá escrito no livro é do 
mesmo jeito, a mesma linguagem que a gente fala, não 
é a voz do não índio, é a voz do índio, é a voz nossa, nóis 
indígena, isso pra nóis é muito importante, porque não é 
outras pessoa que tá contando a história indígena, é nóis 
mesmo que tamo contando a nossa história, isso é muito 
importante pra mim, não só pra mim mas para o nosso 
povo isso é muito importante e nóis temos muito orgulho 
de falar de nós mesmo. Isso é muito orgulho!

Esperamos que a autorrepresentação traga alguma inspiração 
para o trabalho museológico.



478 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

Referências
AMES, Michael. “Cannibal tours”, “glasses boxes” e a política de interpre- 
tação. In: OLIVEIRA, João Pacheco de; SANTOS, Rita de Cassia (org.). De acer-
vos coloniais aos museus indígenas: formas de protagonismo e de construção da 
ilusão museal. Trad. Rafaela Mendes Medeiros. João Pessoa: Editora da UFPB, 
2019. p. 51-68. Acesso em: 17 jul. 2020.

BARBOSA, Pajé et al. O sagrado no museu. In: CURY, M. X. (org.). Museus etno-
gráficos e indígenas: aprofundando questões, reformulando ações. São Paulo: 
SEC-SP, ACAM Portinari, Museu Índia Vanuíre, MAE-USP, 2020. p. 37-47.

BOTTALLO, Marilúcia. Diretrizes em documentação museológica. In: Docu-
mentação e conservação de acervos museológicos. Brodowski: ACAM Portinari; 
São Paulo: Governo do Estado de São Paulo, 2010. p. 48-79.

BRASIL. Ministério da Cultura. Política Nacional de Museus: memória e cidada-
nia. Brasília: Ministério da Cultura, 2003.

BRASIL. Lei nº 11.904, de 14 de janeiro de 2009. Insitui o Estatuto de Museus e 
dá otras providências. Brasília: Casa Civil, 2009a.

BRASIL. Lei nº 11.906, de 20 de janeiro de 2009. Cria o Instituto Brasileiro de 
Museus – IBRAM, cria 425 cargos efectivos do Plano Especial de Cargos da 
Cultura, cria Cargos de Comissão do Grupo-Direção e Assessoramento Supe-
riores – DAS e Funções Gratificadas, no ámbito do Poder Executivo Federal, 
e dá otras providências. Brasília: Casa Civil, 2009b.

BRASIL. Ministério da Cultura. Portaria nº 422, de 30 de novembro de 2017. 
Dispõe da política Nacional de Educação Museal – PNEM e dá otras providên-
cias. Brasília: Ministerio da Cultura/Ibram, 2017a.

BRASIL. Ministério da Cultura. Portaria nº 315, de 6 de setembro de 2017. 
Dispõe sobre a instituição do Programa Pontos de Memória no âmbtio do 
Instituto Brasileiro de Museus – IBRAM e dá otras providências. Brasília: Mi-
nistério da Cultura/Ibram, 2017b.

BATISTA, Fernando Mathias; VALLE, Raul Silva Telles do. Os povos indígenas 
frente ao Direito autoral e de imagem. São Paulo: Instituto Socioambiental, 2014.

CARVALHO, Josué. O museu, o nativo e a musealização do objeto. Campus, 
Brasília, v. 16, n. 2, p. 59-74, 2015.



479 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

CONSELHO INTERNACIONAL DE MUSEUS - ICOM. Disponível em: www.icom.
museum. Acesso: 27 jul. 2020.

CURY, Marília Xavier. Política de acervo. Museu Histórico e Pedagógico Índia 
Vanuíre: Proposta preliminar. Tupã: ACAM Portinari; MAE-USP, 2014.

CURY, Marília Xavier (org.). Questões indígenas e museus – Enfoque regional 
para debate museológico. Brodowski: ACAM Portinari; MAE-USP; SEC, 2015. 
Disponível em: https://www.museuindiavanuire.org.br/publicacoes/. Aces-
so em: 20 jul. 2020.

CURY, Marília Xavier. Direitos indígenas no museu: Novos procedimentos 
para uma nova política: a gestão de acervos em discussão. In: CURY, M. X. 
(org.). Direitos indígenas no museu: Novos procedimentos para uma nova po-
lítica: a gestão de acervos em discussão. São Paulo: Secretaria da Cultura; 
ACAM Portinari; Museu de Arqueologia e Etnologia da Universidade de São 
Paulo, 2016a. p. 12-22. 

CURY, Marília Xavier. Relações (possíveis) museus e indígenas – em discus-
são uma circunstância museal. In: LIMA, M. F.; ABREU, R.; ATHIAS, R. (org.). 
Museus e atores sociais: perspectivas antropológicas. Recife: UFPE; ABA, 2016b. 
p. 149-170.

CURY, Marília Xavier (org.). Museus e indígenas – Saberes e ética, novos pa-
radigmas em debate. Brodowski: ACAM Portinari; MAE-USP; SEC, 2016c. 
Disponível em: http://www.livrosabertos.sibi.usp.br/portaldelivrosUSP/
catalog/view/86/74/359-1. Acesso em: 20 jul. 2020.

CURY, M. X. Direitos indígenas no museu – Novos procedimentos para uma 
nova política: a gestão de acervos em discussão. In: IV Encontro Paulista 
Questões Indígenas e Museus / V Seminário Museus, Identidades e Patrimô-
nios Culturais. Programa e Resumos. Tupã: ACAM Portinari, SEC, MAE-USP, 
2016d.

CURY, Marília Xavier. Lições Indígenas para a descolonização dos Museus: 
Processos comunicacionais em discussão. Cadernos Cimeac, Uberaba, Minas 
Gerais, v. 7, n. 1, p. 184-211, 2017. 

CURY, Marília Xavier. La museología y lo sagrado: La resacralización del 
museo. In: Mairesse, F. (Ed.). Museology and the sacred. Materials for the dis-
cussion. Paris: Icofom, 2018. p. 60-64.

http://www.icom.museum
http://www.icom.museum
https://www.museuindiavanuire.org.br/publicacoes/
http://www.livrosabertos.sibi.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/view/86/74/359-1
http://www.livrosabertos.sibi.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/view/86/74/359-1


480 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

CURY, Marília Xavier. The sacred in museums, the Museology of the sacred: 
the spirituality of indigenous people. ICOFOM Study Series, Rio de Janeiro, n. 47,  
p. 89-104, 2019a. 

CURY, Marília Xavier. Museu e exposição: O exercício comunicacional da co-
laboração e da descolonização com indígenas. In: Museu Goeldi: 150 anos de 
ciência na Amazônia. Belém: Museu Paraense Emílio Goeldi, 2019b. p. 313-348.

CURY, Marília Xavier. Metamuseologia: Reflexividade sobre a tríade mu-
sealia, musealidade e musealização, museus etnográficos e participação 
indígena. Museologia & Interdisciplinaridade, Brasília, v. 9, n. 17, p. 129-146, 
2020a. 

CURY, Marília Xavier. (org.). Museus etnográficos e indígenas: aprofundando 
questões, reformulando ações. São Paulo: SEC-SP, ACAM Portinari, Museu 
Índia Vanuíre, MAE-USP, 2020b.

CURY, Marília Xavier; VASCONCELLOS, Camilo de Mello; ORTIZ, Joana Montero 
(org.). Questões Indígenas e Museus – Debates e Possibilidades. Brodowski: 
ACAM Portinari; MAE-USP; SEC, 2012. Disponível em: https://www.mu 
seuindiavanuire.org.br/publicacoes/. Acesso em: 20 jul. 2020.

DESVALLÉES, André; MAIRESSE, François (dir.). Conceitos-chave de Museologia. 
Trad. e comentários de Bruno Brulon e Marília Xavier Cury. São Paulo: ICOM 
Brasil, SEC-SP, 2014.

I ENCONTRO DE MUSEUS INDÍGENAS DE PERNAMBUCO. Documento final. Re-
cife: Universidade Federal de Pernambuco, 2012.

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL - IPHAN. 
Portaria Normativa n° 1, de 5 de julho de 2006. Dispõe sobre a elaboração 
do Plano Museológico dos museus do Instituto do Patrimônio Histórico e 
Artístico Nacional, e dá outras providências. Diário Oficial da União, Brasília, 11 
de julho de 2006. Disponível em: https://www.museus.gov.br/wp-content/
uploads/2010/09/portaria_normativa_n_1_de_5_de_julho_de_2006_DOU_
de_11_07.pdf. Acesso em: 20 jul. 2020.

INSTITUTO BRASILEIRO DE MUSEUS - IBRAM Disponível em: https://www.
museus.gov.br/. Acesso: 27 jul. 2020.

MIGNOLO, Walter. Museus no horizonte colonial da modernidade. Garim-
pando o museu (1992) de Fred Wilson. Trad. Simone Neiva Loures Gonçalves 

https://www.museuindiavanuire.org.br/publicacoes/
https://www.museuindiavanuire.org.br/publicacoes/
https://www.museus.gov.br/wp-content/uploads/2010/09/portaria_normativa_n_1_de_5_de_julho_de_2006_DOU_de_11_07.pdf
https://www.museus.gov.br/wp-content/uploads/2010/09/portaria_normativa_n_1_de_5_de_julho_de_2006_DOU_de_11_07.pdf
https://www.museus.gov.br/wp-content/uploads/2010/09/portaria_normativa_n_1_de_5_de_julho_de_2006_DOU_de_11_07.pdf


481 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

e Gisele Barbosa Ribeiro. Museologia & Interdisciplinaridade, Brasília, v. 7, n. 13, 
p. 309-324, 2018. 

MUSÉES DE LA CIVILISATION. Indigenous peoples policy. Québec, jan. 2015.

MUSEU DO ÍNDIO. Gestão de acervos culturais em centros de formação, de docu-
mentação, de cultura e museus indígenas no Brasil. Documento final do seminário. 
Rio de Janeiro: Museu do Índio, 2013.

NATIVE AMERICAN GRAVES PROTECTION AND REPATRIATION ACT 
- NAGPRA, 1990. Disponível em: www.nps.gov/nagpra/mandates/25US-
C3001etseq.htm. Acesso em: 20 jul. 2020.

ORGANIZAÇÃO INTERNACIONAL DO TRABALHO - OIT. Convenção nº 169, de 7 
de junho de 1989.

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS - ONU. Resolução 42/7: Retorno ou resti-
tuição dos bens culturais a seus países de origem. Conselho de Segurança das 
Nações Unidas, 5 mar. 1948.

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS - ONU. Declaração das Nações Unidas so-
bre os direitos dos povos indígenas. Nações Unidas, 13 de setembro de 2007.

PADILHA, Renata Cardozo. Documentação museológica e gestão de acervo. Flo-
rianópolis: FCC, 2014. (Coleção Estudos Museológicos, v. 2).

PEREIRA, Dirce Jorge Lipu; MELO, Susilene Elias de. Ética: remanescentes 
humanos em museus. In: CURY, M. X. (org.). Museus etnográficos e indígenas: 
aprofundando questões, reformulando ações. São Paulo: SESC-SP; ACAM 
Portinari; Museu Índia Vanuíre; MAE-USP, 2020. p. 32-36.

PORTO, Nuno. Para uma museologia do sul global. Multiversidade, desco-
lonização e indenização dos museus. Revista Mundaú, Maceió, n. 1, p. 59-72, 
2016.

REDE de Pesquisa Recíproca. Disponível em: https://www.rrncommunity.
org. Acesso em: 20 jul. 2020.

SEMINÁRIO POLÍTICAS PÚBLICAS PARA O PATRIMÔNIO, A MEMÓRIA E OS 
MUSEUS DOS GRUPOS ÉTNICOS E TRADICIONAIS DO CEARÁ. Documento final 
do seminário Emergência étnica. Fortaleza: Rede Cearense de Museus Comuni-
tários, 2009.

https://www.rrncommunity.org
https://www.rrncommunity.org


482 

Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização

TURNING THE PAGE: Forging new partnerships between museums and First 
Peoples - Task Force on Museums and First Peoples. Ottawa, Canada: Assem-
bly of First Nations, Canadian Museum Association, 1992.

VELTHEM, Lucia van. O objeto etnográfico é irredutível? Pistas sobre novos 
sentidos e análises. Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi, Belém, v. 7, n. 1, 
p. 51-66, 2012.


	_GoBack
	Museu arqueológico e etnográfico: cruzamentos e caminhos para a musealização
	Marília Xavier Cury

	_heading=h.2r0uhxc
	_heading=h.1664s55

