
 

Anuário Antropológico 
v.38 n.2 | 2013
2013/v.38 n.2

A rua no Brasil em questão (etnográfica)
The Street in Brazil as an ethnographic issue

Fraya Frehse

Edição electrónica
URL: http://journals.openedition.org/aa/572
DOI: 10.4000/aa.572
ISSN: 2357-738X

Editora
Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social (UnB)

Edição impressa
Data de publição: 31 dezembro 2013
Paginação: 99-129
ISSN: 0102-4302
 

Refêrencia eletrónica 
Fraya Frehse, «A rua no Brasil em questão (etnográfica)», Anuário Antropológico [Online], v.38 n.2 |
 2013, posto online no dia 01 fevereiro 2014, consultado o 28 abril 2021. URL: http://
journals.openedition.org/aa/572 ; DOI: https://doi.org/10.4000/aa.572 

Este documento foi criado de forma automática no dia 28 abril 2021.

Anuário Antropológico is licensed under a Creative Commons Atribuição-Uso Não-Comercial-Proibição
de realização de Obras Derivadas 4.0 International.

http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org/aa/572
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


A rua no Brasil em questão
(etnográfica)
The Street in Brazil as an ethnographic issue

Fraya Frehse

NOTA DO EDITOR

Recebido em: 08/10/2013

Aceito em:04/11/2013

À memória de Meire de Oliveira

1 Quando, após anos perscrutando antropológica e sociologicamente corpos humanos em

deslocamento físico e em interação social nas ruas e largos do centro histórico da São

Paulo oitocentista e do início do século XX (Frehse, 2005, 2011), o olhar etnográfico se

volta  para  o  presente  ali,  é  inevitável  estranhar  tempo  e  espaço  sociais.  Se  a

materialidade física das vias e praças é quase totalmente outra, e isso vale ainda mais

para a materialidade humana – os corpos dos pedestres, seus modos de agir, pensar,

imaginar  e  se  relacionar  socialmente  –,  não  há  como  não  se  questionar  sobre  a

atualidade espacial e temporal dessa humanidade.

2 Ainda mais quando, como no meu caso, interessam as regras de interação social que

impregnam a presença física regular, em tais ruas e praças no horário comercial dos

chamados dias úteis, de pedestres mais ou menos intensamente envolvidos em trabalho

braçal e/ou no ócio que o acompanha: vendedores ambulantes, engraxates, sapateiros,

os  chamados  plaqueiros,  pregadores,  além  de  gente  popularmente  conhecida  como

maloqueira, desocupada; pedestres que moram ou não na rua. Por compartilharem ali,

sem saber, ao menos uma técnica corporal em um ritmo peculiar – a permanência física

regular  nesse  espaço  –,  venho  denominando  tais  pedestres  analiticamente  não-

transeuntes (Frehse, 2013). Com efeito, do ponto de vista analítico o não-trânsito é um

comportamento corporal definido (Frehse, 2011:46). Ele persiste vigoroso ali em meio às

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

1



intensas  pressões  físicas  e  sociais  da  passagem física  regular  de  outros  pedestres  –

transeuntes (Frehse, 2011:45); sem falar de veículos e mercadorias.

3 Ora, é evidente que os não-transeuntes não se confundem com os muitos pedestres que

permaneciam fisicamente  com regularidade  nas  vias  e  logradouros  centrais  da  São

Paulo oitocentista: quitandeiras, tropeiros, roceiros etc. – cativos, libertos ou forros. Ali

e  então,  o  trânsito  não  era  regra  minimamente  consensual,  e  o  transeunte,  uma

novidade histórica, de modo que nem faz sentido falar em não-transeuntes. Nem por

isso a etnografia das ruas e praças do centro paulistano do presente deixa de revelar

padrões  de  conduta  que  nutrem  intrigantes  afinidades  com  aqueles  da  cidade

escravista. 

4 É o que convida à  pergunta:  Que rua é  essa,  da perspectiva de uma etnografia  dos

padrões de interação social de tais não-transeuntes no centro paulistano?

5 Falo em “rua” sabendo que, no senso comum analiticamente apreensível no Brasil, o

termo  recobre  um  campo  semântico  bastante  abrangente.  Remete,  de  um  lado,  à

existência  física  de  ruas  e  logradouros  de  acesso  legal  irrestrito,  em  povoamentos

humanos  socialmente  concebidos  como  “cidades”:  respectivamente  vias  e  suas

variações  (os  chamados  becos,  ladeiras,  avenidas)  localizadas  entre  edificações,  e

alargamentos dessas mesmas vias (os chamados largos e praças). De outro lado, “rua”

alude a modos socialmente precisos de conceber a vida social.1

6 Como tais concepções perpassam criativamente também conceituações sociológicas e

antropológicas  que  vêm  se  acumulando  desde  a  década  de  1930,  os  primórdios  da

sociologia  universitária  entre  nós,  ganha  sentido  questionar  o  que  a  realidade

sociocultural de ruas e praças públicas empiricamente localizáveis no país – espaços

socialmente significados como virtualmente “de todos”, lugares públicos – pode revelar

acerca de traços socioculturais da rua no Brasil. De fato, as ciências sociais acadêmicas

deixam entrever um debate conceitual mesmo que tácito sobre o assunto: discussões de

natureza  teórica  que,  partindo  de  objetos  empíricos  diversos  em  ruas  e  praças

brasileiras, associam o espaço da rua (teórica) a regras específicas de relacionamento

social.

7 Sendo as ruas e praças no Brasil “boas para pensar” a rua no país, cabe aqui avaliar em

particular  os  rendimentos  teóricos  e  metodológicos  que,  para  “essa”  rua do debate

conceitual, oferece um segundo espaço. Refiro-me à rua que emerge de uma etnografia

das regras de interação social  dos não-transeuntes de um lugar público definido do

centro histórico paulistano dos dias de hoje: a Praça da Sé. 

8 Para  tanto,  são  três  as  etapas  a  percorrer.  Primeiramente,  caracterizarei  social  e

culturalmente a rua das ciências sociais, por referência ao Brasil. Seus autores se ligam

a instituições de pesquisa e ensino superior do país, e publicizaram tais estudos como

“sociológicos”  e/ou  “antropológicos”,  fazendo-os  integrarem  o  que  sintetizo  como

ciências sociais brasileiras. A análise trará à tona quatro espaços, do ponto de vista dos

padrões de convivência social dos pedestres: a rua como espaço de desigualdade social, de

criatividade, de oscilação entre a casa e a rua, de resistência.

9 Num  segundo  momento,  cabe  confrontar  tais  ruas  com  aquela  que  emergiu

etnograficamente  de  meu  contato  fenomênico  regular  com  os  não-transeuntes

notadamente  da  maior  praça  central  paulistana,  no  intervalo  entre  14  e  19h  das

segundas e sextas-feiras “úteis”, entre fevereiro e julho últimos. Recorrerei a anotações

de  meu  caderno  de  campo,  elaboradas  in  loco ou  logo  após  o  campo  acerca  das

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

2



interações sociais que travaram comigo pedestres que se autoclassificaram oralmente de

modos  específicos:  “desempregado”,  “aposentado”,  “artista  de  rua”,  “engraxate”,

“sapateiro”,  “camelô”,  “morador de rua”,  “pregador” e gente que “debate” religião.

Como o emprego recorrente destes termos veio acompanhado de técnicas corporais

relativas ao comportamento corporal da permanência física regular na praça, reforçou-

se em mim a impressão de estar diante de pedestres que compartilham, mesmo sem

saber,  a  condição  fenomênica  de  não-transeuntes  da  praça.  Essa  se  tornou  a  base

comum  de  comparação  em  prol  da  apreensão  de  regras  de  interação  social  deles

comigo.

10 Para tanto, não ignorei que cada classificação é prenhe de pré-conceitos politicamente

mobilizados.2 Mas foi analiticamente mais produtivo relembrar, com Erving Goffman

(1967:2), que interação social envolve a comunicação simbólica entre os atos recíprocos

dos  seres  humanos  em  copresença  física.  Ela  transcorre  em  “situações”  definidas,

“ambientes  espaciais”  com  “possibilidades  de  monitoramento”  que  alçam  qualquer

ingressante a participante de um “ajuntamento” de duas ou mais pessoas (Goffman,

1963:18,  243).3 Não  importa  que  nas  “ruas  públicas”  prevaleçam  “interações

desfocadas”, nas quais indivíduos meramente administram a sua presença uns perante

os outros”, sem “um único foco de atenção conjunta”: de fato, “as pessoas presentes em

diferentes  pontos  da  rua  conseguem  observar  e  ser  observadas  por  um  conjunto

levemente diferente de outras” (Goffman, 1963:17, 24, 17). 

11 Analisar  as  interações  sociais  referenciadas  nos  relatos  de  campo  sob  a  inspiração

metodológica da “autoetnografia” (Ellis & Bochner, 2000:739), permitiu discernir três

situações  dos  não-transeuntes  comigo:  nosso  primeiro  contato  fenomênico,  sua

apresentação a mim e nossa convivência social posterior. Recorrências simbólicas ali

implícitas permitiram reconhecer a viração e a autointegração pessoais como regras na

rua que a Praça da Sé dos não-transeuntes revela.

12 Tais padrões evidenciarão, por fim, duas contribuições teóricas e uma metodológica da

rua dos não-transeuntes da praça para as ciências sociais sobre a rua no Brasil.  Em

termos  conceituais,  virá  a  lume  um  espaço  público  de  pessoalidade  moral.  Já

metodologicamente,  ficará  explícito  que  qualquer  espaço  resultante  de  nossas

etnografias  deve  muito  à  dimensão  interacional  de  nosso  contato  fenomênico  com

aqueles que,  em  campo,  exotizamos  antropologicamente  como  “nativos”.  Assim,  a

contribuição  transcende  a  discussão  sobre  a  rua  no  Brasil,  embora  os  dilemas

interpretativos da problemática se evidenciem com mais clareza ali, dada a natureza

desse espaço nas grandes cidades ocidentais contemporâneas – e, à luz disso, dadas as

suas especificidades em praças como a Sé, no primeiro semestre de 2013. 

 

As ciências sociais brasileiras e a rua no Brasil

13 Já se vão décadas desde que a rua no Brasil  foi cenário essencialmente empírico de

investigação das ciências sociais: um espaço a ser, quando muito, descrito. Até os anos

de 1970, foram excepcionais empenhos conceituais como o de Gilberto Freyre (2000:16),

que,  recorrendo  à pesquisa  documental,  associou  fragmentariamente  a  “rua”,  nas

grandes urbes brasileiras oitocentistas, a uma “força” com “dignidade social” crescente,

embora a  “casa” continuasse,  como nenhuma outra  “força”,  a  influir  na “formação

social  do  brasileiro  de  cidade”.  O  costume  investigativo  era  mesmo  tematizar

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

3



descritivamente  ruas  e  praças  para  conceituar  fenômenos  outros  (cf.  por  exemplo,

Lowrie, 1938; Fernandes, 2004; Perlman, 1977).

14 Na  década  de  1970,  há  novas  tendências.  É  verdade  que  nos  estudos  sobre

marginalidade urbana, comuns na América Latina de então (cf.  a respeito Kowarick,

1975:13-22),  continuam  prevalecendo  descrições  da  rua  (cf.,  por  exemplo,  Perlman,

1977:70-72;  Moisés,  1981;  Ferreira,  1979).  É  raro  conceituá-la,  por  exemplo,  como

“território” que os mendigos dotariam de uma “constituição sócio-ecológica própria” –

em diálogo tácito com a sociologia de Chicago (Stoffels, 1977:118-119, 144). Em 1979,

porém, vem a lume uma abordagem teórica que contempla a rua ensaisticamente a

partir de suas relações com a casa (DaMatta, 1997a, 1997b). Inspirado em Freyre, mas

em interlocução conceitual sobretudo com a antropologia estrutural francesa e suas

releituras  britânicas,  Roberto  DaMatta  (1997a:94)  concebe,  com  base  em  textos

literários,  provérbios e ditos populares,  afora relatos de viagem oitocentistas,  a  rua

como “domínio social” que sintetiza o “aspecto público, não controlado” do “mundo

urbano”.

15 Essa preocupação com a dimensão representacional da rua, seu caráter de “categoria

sociológica” que, ao lado da casa, poderia revelar “mecanismos socio-lógicos explícitos

ou implícitos” da sociedade brasileira como “sistema” sincrônico (DaMatta, 1997a:26),

tem influído significativamente nas ciências sociais brasileiras. Às vezes, a concepção

constitui parâmetro interpretativo – em etnografias de tipos urbanos como moradores

de bairro, usuários de equipamentos urbanos (Magnani, 1998:2, 1998:61s, 2004:3; Santos

& Vogel, 1985:50s), meninos nas ruas (Gregori, 2000:62, 233, nota 6). Mais recentemente,

é também contraponto – em etnografias dos usos da rua por pedestres do presente

(Leite, 2004; Frangella, 2009) e do passado (Frehse, 2005, 2011). 

16 Essas últimas interpretações são indissociáveis do uso de concepções teóricas de espaço

que  se  distanciam  do  caráter  representacional  próprio  das categorias  de  DaMatta.

Comum tem sido mobilizar sobretudo noções dialéticas.  E  aí  penso,  de um lado,  na

acepção mais dialógica que subjaz às perspectivas de Michel de Certeau sobre espaço e

lugar  (Leite,  2004:214s;  Frangella,  2009:101;  Schuch,  2012:17);  de  outro  lado,  na

imanência da dialética marxiana retrabalhada por Henri Lefebvre em relação ao espaço

(Martins, 1992:165, 2008:88s; Arantes, 2000:84; Frehse, 2005:30, 2011:32s, 2013).

17 De fato,  também as  respectivas  noções  teóricas  de  espaço  permitem caracterizar  o

debate sobre a rua no Brasil.  Sob esse prisma, uma terceira vertente se insinua em

trabalhos de natureza etnográfica que definem “rua” sem conceituá-la. Esta é onde a

vida social transcorre: o “espaço” de trabalho e/ou moradia de crianças e adolescentes

(Rizzini & Rizzini, 1996:71); onde a “população de rua” sobrevive e mora (Vieira et al.,

1994:47);  onde  atividades  sociais  não  institucionalizadas  convivem  mais  ou  menos

conflituosamente (Frúgoli, 1995:70); enfim, “local” dos “excluídos” (Silva & Milito, 1995;

Bursztyn,  2000).  Se  muito,  a  rua  é  “territorialidade”  no  sentido  de  “espaço  urbano

ocupado” (Escorel,  2000:147),  mas sem que as  bases  teóricas  fiquem explícitas.  Tais

acepções vão ao encontro de uma noção de espaço antiga no pensamento ocidental, e

que Albert Einstein (1988:92) criticou através da associação entre espaço e “caixa”.

18 Já para os fins deste estudo, as respectivas teorias de espaço interessam menos do que o

tipo  de  interpretação sobre  a  rua  no  Brasil  que,  do  ponto  de  vista  dos  padrões  de

convivência social entre pedestres, resulta do confronto investigativo dos autores com

a  empiria.  Refiro-me  às  formas  de  relacionamento  respectivamente  referenciadas,

mesmo que – significativamente – nem sempre na chave analítica da interação social.

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

4



Com efeito, a possibilidade de interlocução conceitual e metodológica da rua dos não-

transeuntes da Praça da Sé com aquela das ciências sociais brasileiras reside no fato de

estas  enfocarem  objetos  empíricos  como  a  “prática  da  mendicância”  (Stoffels,

1977:237); modos de vida e de sobrevivência na “exclusão” (Ferreira, 1979; Rizzini &

Rizzini, 1996; Bursztyn, 2000); “fatos de consciência” do senso comum (DaMatta, 1997a:

19); “atividades” dos moradores de bairros (Santos & Vogel, 1985:51); “modo[s] de vida”

ou  “cultura(s)  de  rua”  de  grupos  sociais  variados  que  privilegiam  a  rua  para  suas

relações (Frúgoli, 1995:37); “tarefas” dos usuários das ruas, “suas referências culturais,

seus horários e formas de ocupação” (Magnani, 2004:3); “experiências” de meninos nas

ruas  (Gregori,  2000);  “contra-usos”  da  rua  por  seus  usuários  “vernaculares”  (Leite,

2004:215s);  acontecimentos  da  vida  cotidiana  do  homem  comum  (Martins,  2008);  a

“corporalidade de moradores de rua” (Frangella, 2009).

19 Assumidos como contrapontos analíticos, esses trabalhos se deixam agrupar em torno

de quatro associações interpretativas, quanto ao vínculo entre regras de convivência

social entre pedestres e rua, no Brasil. A ênfase comum em situações de marginalidade

e/ou exclusão – dependendo da perspectiva teórica (Ferreira, 1979; Rizzini & Rizzini,

1996; Bursztyn, 2000) – traz para o primeiro plano a rua como espaço de desigualdade

social. Percebo, em segundo lugar, o destaque para a rua como espaço de criatividade, nas

relações de protagonistas definidos entre si e com terceiros: “mendigos”, “malandros”,

camelôs,  engraxates,  prostituas,  gente  que  mora  nas  ruas  (Stoffels,  1977;  DaMatta,

1997a; Frúgoli, 1995; Gregori, 2000; Frangella, 2009). 

20 Uma  terceira  associação  é  aquela  entre  rua  e  uma  hesitação  entre  padrões  de

convivência  social  próprios  da  casa  (ou,  dependendo  do  autor,  da  vida  privada)  e

aqueles ligados justamente à rua – e à vida pública (DaMatta, 1997a, 1997b; Santos &

Vogel, 1985; Martins, 1992, 2008; Frúgoli, 1995; Magnani, 1998, 2004). Resumindo, a rua

é espaço de oscilação entre a casa e a rua. E isso para “indivíduos” ou “pessoas” associados

a “brasileiro”, a “morador”, a “homem comum”.

21 Por fim, uma última regra possível de relacionamento social na rua no Brasil se insinua

em abordagens da sociabilidade conflituosa ali: tensões com o poder público, pautado,

por  sua  vez,  em  mecanismos  de  “institucionalização”  (Frúgoli,  1995)  e,  mais

recentemente, em políticas de “gentrificação” (Leite, 2004); e conflitos mais ou menos

tácitos  com  “movimentações  urbanas”  supostamente  excludentes  (Frangella, 2009).

Tais  resultados  interpretativos  remetem  à  resistência  como  mediação  simbólica  da

convivência social na rua. Esta é, pois, espaço de vínculos sociais de resistência.

22 À  luz  dessas  quatro  ênfases  argumentativas,  a  questão  específica  anteriormente

anunciada se deixa formular de maneira mais precisa: o que uma etnografia como a que

aqui proponho pode revelar sobre as ruas resultantes de tais enfoques?

23 Sua  especificidade  é  metodológica.  Não  tanto  pelos  sujeitos  enfocados

etnograficamente: centrada em não-transeuntes, privilegio categorias sociais diversas 

na  rua,  o  que  outros  pesquisadores  também  têm  feito  (Frúgoli,  1995;  Leite,  2004),

mesmo  que  com  recortes  analíticos  outros  –  atividades  sociais  definidas  (venda

ambulante, usos etc.), e não modos de estar fisicamente e interagir socialmente na rua

pela mediação fenomênica do próprio corpo. Penso na natureza fenomênica do enfoque

etnográfico, dirigido à mecânica das interações que os não-transeuntes da Praça da Sé

travaram comigo como etnógrafa ali durante o primeiro semestre de 2013.

24 É comum que as pesquisas de cunho etnográfico sobre a rua no Brasil contemporâneo

se nutram analiticamente das impressões dos pesquisadores acerca do campo (Stoffels,

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

5



1977; Santos & Vogel, 1985; Frúgoli, 1995; Gregori, 2000; Bursztyn, 2000; Arantes, 2000;

Magnani,  2004;  Leite,  2004;  Frangella,  2009).  O  que não surpreende,  se  a  etnografia

depende  de  “uma  atitude  de  estranhamento  e/ou  exterioridade  por  parte  do

pesquisador em relação ao objeto” – e, assim, em relação às “impressões etnográficas”

no/do campo (Magnani, 2009:134, 148s). Entretanto, como será que as interações que os

nativos travam conosco em campo impactam nossas  interpretações? Interessa-me a

dimensão interacional do “diálogo para valer” que particulariza a etnografia como modo

de conhecer a vida social (Viveiros de Castro, 2002:486). Eis um aspecto cuja relevância

interpretativa se evidencia notamente quando o espaço empírico de investigação é a

rua no Brasil, em praças como a dos não-transeuntes da Sé paulistana.

25 A  hipótese  de  trabalho  que  cabe  perseguir  a  partir  de  agora  é  que  interpretações

etnográficas  sobre  as  regras  de  convivência  social  dos  pedestres  na  rua  dependem

fundamentalmente  das  regras  de  interação  social  que  medeiam  o  contato  fenomênico  do

etnógrafo com eles ali. Em suma, nossas “impressões etnográficas” são indissociáveis das

impressões que os “nativos” têm de nós em campo.

26 Enfrentar analiticamente tal possibilidade com vistas à rua que os não-transeuntes da

Praça da Sé revelam, requer uma perspectiva metodológica que sensibilize o meu olhar

etnográfico justamente para as interações de tais pedestres comigo em campo. Por que

não se inspirar na autoetnografia? 

 

Autoetnografando situações de interação na Praça da
Sé

27 Trata-se de um gênero de escrita  e  pesquisa definido,  “autobiográfico”,  que “expõe

múltiplas camadas de consciência, conectando o pessoal ao cultural”. Como perspectiva

epistemológica,  a  autoetnografia  não  se  restringe  a  um  modo  de  conceituar  o

conhecimento do etnógrafo sobre o mundo pela mediação de sua experiência pessoal

ali.  Traduz-se em formas narrativas, inclusive literárias, além da “prosa própria das

ciências sociais” (Ellis & Bochner, 2000:739).

28 Aqui, o seu uso será bem mais singelo: metodologicamente inspirador. Se o trabalho de

campo  é  uma  experiência  pessoal,  também  ele  pode  ser  objeto  do  olhar

autoetnográfico.  Este  prevê  mirar,  “primeiro,  com  lentes  etnográficas  grande-

angulares, para fora, por sobre aspectos sociais e culturais da sua experiência pessoal”;

e, num segundo momento, “para dentro, expondo um self vulnerável, que, movido por

interpretações culturais, pode também se mover através delas, refratá-las ou resistir-

lhes”  (Ellis  &  Bochner,  2000:739).  E  não  foi  essa  a  dinâmica  cognitiva  por  que  fui

engolfada, mesmo sem saber, em campo, à medida que o semestre na Sé transcorria? 

29 Primeiramente,  o olhar se dirigiu “para fora”,  quando ali  passei  a  permanecer com

regularidade,  em  fevereiro  de  2013  –  portanto,  sem  recorrer  às  “caminhadas  ‘sem

destino fixo’” da “etnografia de rua” (Eckert & Rocha, 2003:4). Norteada pela sintética

sugestão  metodológica  de  José  Guilherme Magnani  (1996:37)  de  rastrear  em campo

“cenários/atores/script  ou  regras”,  não  faltou  observação  direta  e  participante.  E

caderno de campo, no qual,  além de anotações,  desenhei os pontos a meu ver mais

frequentados pelos tipos mais assíduos de não-transeuntes: 

 

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

6



Figura 1: Localizações mais recorrentes de equipamentos urbanos e tipos de pedestres na Praça
da Sé, fevereiro-julho de 2013 

© Fraya Frehse + Jenny Perez

30 De fato privilegiei fisicamente, nos mais de 30 mil metros quadrados da atual Praça da

Sé, três setores. Enfoquei o tablado retangular pontilhado de palmeiras imperiais que se

estende para nordeste a partir da escadaria da catedral:

 

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

7



Figura 2: Vista sul da praça a partir do segmento entre a estátua de Paulo e o Marco Zero, outubro
de 2013 

© Fraya Frehse

 
Figura 3: Vista nordeste da praça a partir da escadaria da catedral, outubro de 2013 

© Fraya Frehse

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

8



31 Ademais, etnografei outro retângulo cimentado mais a nordeste ainda, com árvores de

sombra:

 
Figura 4: Vista nordeste da praça a partir de seu setor retangular sombreado, outubro de 2013 

© Fraya Frehse

32 Enfim, centrei-me num triângulo também cimentado e sombreado, no extremo norte

da praça: 

 

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

9



Figura 5: Vista sudoeste da praça a partir de seu setor triangular, outubro de 2013 

© Fraya Frehse

33 Afora  croquis,  observações  e  anotações,  muitas  conversas  informais  com  pedestres

variados. Foram, de um lado, tipos que ali permaneciam com regularidade nas tardes

em  questão  com  fins  explícitos  de  ganho  monetário  –  pelo  que  pude  ver  ou  me

disseram:  mendigos,  prostitutas,  vendedores  ambulantes,  plaqueiros,  pregadores,

engraxates,  sapateiros,  artistas.  De  outro  lado,  interagi  com  não-transeuntes  cuja

presença na praça era mediada sobretudo pelo intuito de sociabilidade mais ou menos

descontraída  –  pelo  que  pude  discernir  conversando  com  eles:  “aposentados”,

“desocupados”, mas também os espectadores mais ou menos críticos dos pregadores,

depreciados  por  estes  como  “fariseus”  –  e  que  denominarei,  para  fins  analíticos,

debatedores de religião. Dado esse propósito primordial de convivência social, tais não-

transeuntes se deixam diferenciar analiticamente entre pessoas da e de rua. O primeiro

termo remete a pedestres que, envolvidos em bate-papos mais ou menos sóbrios na

praça, no final do dia se despediam me dizendo pretender passar a noite em algum

lugar fechado (“quartinho”, “casa”, “albergue”). Já pessoas de rua alude a pedestres que

me  explicitaram  passar  a  noite  ao  relento,  em  “ruas”  ou  “praças”  (Frehse,

2013:143-144).4

34 Assim, fui sendo “afetada” pelas alegrias e tristezas dos não-transeuntes da praça. Em

particular a consternação pela morte, ali, de uma “moradora de rua” com a qual tivera

contato frequente, me conscientizou do quanto o meu “lugar” nas interações com tais

pedestres “mobiliza[va] ou modifica[va] meu próprio estoque de imagens, sem contudo

instruir-me sobre aquele dos meus parceiros” (Favret-Saada, 2005:159).

35 Já à luz do contato com a “autoetnografia”, a tristeza em questão tornou-se expressão

de um olhar “para dentro” profundamente mobilizado por aquele “para fora”. Foi desse

(des)encontro de olhares que nasceu este estudo, fruto do estranhamento intuitivo das

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

10



diferenças da “rua brasileira” das ciências sociais em relação àquela que as interações

dos não-transeuntes comigo na Praça da Sé me revelaram. 

36 Esclarecidos tais aspectos, há enfim como aprofundar-se autoetnograficamente nas três

situações  interacionais  que  vivi  com  os  não-transeuntes,  do  ponto  de  vista  da

fenomenologia temporal implícita em qualquer encontro social. 

37 Penso  no  primeiro  contato,  ambiente  engendrado  quando  ainda  éramos

reciprocamente estranhos: não nos conhecíamos nem biográfica nem culturalmente,

algo comum nas ruas e  praças das cidades ocidentais  com a modernidade (Lofland,

1998:7). Fugazes, as interações desse momento inicial de qualquer encontro social são

logo substituídas por outras, próprias de uma segunda situação: no caso, a apresentação

fenomênica dos não-transeuntes a mim, como eles se deram a conhecer a minha pessoa

através de palavras e/ou gestos.  Em geral,  essas situações viabilizam uma mudança

definitiva no status fenomênico de quem interage: desaparece o estranho absoluto.

38 Segue, em terceiro lugar, o amplo conjunto de situações temporalmente posteriores à

introdução do estranho. No caso, penso nos ambientes espaciais de convivência verbal

ou não verbal dos não-transeuntes comigo justamente após o nosso primeiro contato e

a  apresentação  recíproca.  Às  vezes,  as  situações  transcorreram  no  dia  mesmo  do

primeiro encontro; outras, posteriormente. Salientarei em particular os comentários

que tais pedestres fizeram na minha frente sobre o meu próprio “idioma corporal” e

aquele  de  terceiros,  não-transeuntes  como  eles  –  recorrendo,  aqui,  à  concepção

goffmaniana acerca da dimensão comunicativa de gestos, posturas, trajes e expressões

faciais  que  integram  a  linguagem  através  da  qual  os  corpos  humanos  transmitem

mensagens recíprocas, quando em copresença física (Goffman, 1963:32). 

39 De  fato,  a  palavra  é  mediação  simbólica  importante  nos  três  momentos  aqui

discernidos. Mas ela é indissociável do que “falam” os corpos. 

Entrando em contato comigo

40 Nos três setores da Praça da Sé não faltam pedestres, afora carrinhos de mão, mochilas,

cadeiras de engraxate e demais equipamentos e acessórios pessoais – sem falar de uma

ou  outra  viatura  da  Guarda  Civil  Municipal  que,  por  vezes,  cruza  o  tablado  em

performance vigilante,  diante  de  uma feira  clandestina  diária  de  produtos  diversos

conhecida  como  “do  rolo”.  Aos  demais  automóveis,  ônibus,  bicicletas  e  caminhões

restam  os  leitos  das  ruas  que  emolduram  o  conjunto,  tomado  por  edificações  que

sediam, afora a Catedral Metropolitana de São Paulo e o Tribunal de Justiça, bancos,

uma  farmácia,  uma  livraria,  afora  vendinhas  e  lanchonetes  frequentadas  por

(não-)transeuntes.  Já  do subsolo da praça brotam ininterruptamente passageiros  do

entroncamento crucial que é, desde o início dos anos de 1970, a Estação Sé do metrô.

41 Essa movimentação humana permite imaginar que reine ali a impessoalidade absoluta,

própria  das  interações  dos  “indivíduos”  que  adentraram  as  cidades  grandes  da

sociologia pela pena de Georg Simmel. A Praça da Sé seria um “mundo de estranhos”,

como as ruas e praças das cidades norte-americanas e europeias (Lofland, 1973, 1998).

42 Entretanto,  nada  disso.  Nunca  permaneci  mais  de  15  minutos  na  praça  sem  ser

abordada por pedestres que, com o tempo, discerni como não-transeuntes de lá. Em

especial  tipos  que  mais  tarde  se  revelaram  a  mim  como  pregadores  pentecostais,

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

11



debatedores de religião e “moradores de rua” se aproximavam interpelando “O que está

fazendo aqui?”, “É jornalista”?, “É assistente social?”, “É pesquisadora?”.

43 Dever-se-iam tais perguntas ao meu fenótipo (tez muito branca, cabelos loiros), trajes

(calça jeans azul e camiseta preta sem rótulos aparentes) e acessórios (afora bolsa de

lona preta e  óculos de grau com aros pretos,  e  também sem rótulos aparentes,  um

caderno de capa monocromática em tamanho A4)? Não há uma resposta cabal. Uma

orientanda  de  Iniciação  Científica  viveu  experiência  análoga  ao  estudar  as  técnicas

corporais  dos  não-transeuntes  ali.  Com  efeito,  meus  trajes  e  acessórios  foram

escolhidos propositalmente, como veículos de expressão de uma imagem de mim como

alguém “que estuda” (daí o caderno), considerando que na interação social os outros

são invariavelmente  impressionados  pelo  que  o  indivíduo  expressa  de  si  (Goffman,

1959:2). 

44 Do ponto de vista fenomenológico, as razões para esse tipo de estranhamento importam

menos do que sua mera possibilidade factual. Ele insinua que na Praça da Sé há pouco

lugar  para  impessoalidade.  Ao  menos  comigo.  Buscando situar-me no  espaço  social

através de minha atividade profissional, as perguntas dos pedestres sinalizam para a

possibilidade de uma regra de interação social vigorosa nas ruas e largos do centro

histórico paulistano oitocentista e da virada do século XX: a pessoalidade,  vinculação

simbólica que o pedestre, pela mediação do idioma corporal na rua, nutre voluntária ou

involuntariamente com o todo social em que se situa (Frehse, 2011:254). Daí a intrigante

sensação de afinidade em relação ao passado aludida no início deste estudo...

45 Mas pessoalidade em que termos? Certamente não se trata do centro histórico da São

Paulo daquele passado. Em busca de respostas, nada como as situações em que os não-

transeuntes se deram a conhecer a mim, em campo.

 

Apresentando-se a mim

46 As  conversas  sempre  transcenderam  as  questões  iniciais  sobre  a  minha  identidade

profissional.  Até  porque  sempre  as  respondi  indicando  ser  “professora”  (e  quando

perguntavam “de onde”, eu dizia ser “da Universidade de São Paulo”), que “estuda o dia

a dia na Praça da Sé de quem ali trabalha, frequenta e vive”. Quando sucedia um “Para

quê?”, eu indicava estar “escrevendo um livro”. Tais respostas os incentivavam a contar

de si, relembrando “professoras” de seu passado. 

47 Transcendida  a  interlocução  verbal  do  primeiro  contato,  apresentaram-se  a  mim

pessoas (personas,  “máscaras”) definidas, modos de ser membro da sociedade (Mauss,

1997). E isso nem sempre conscientemente, reiterando que expressar-se para terceiros

e impressionar-se com isso não são sempre atos intencionais (Goffman, 1959:2).

48 Dois  itens  desse  “equipamento  expressivo”  (Goffman,  1959:22)  próprio  de  qualquer

interação  social  são  reveladores  de  regras  de  interação  comigo.  Refiro-me,

primeiramente, às evocações orais dos pedestres acerca de suas próprias atividades em

prol de ganho monetário, ou àquelas de outros não-transeuntes, na Praça da Sé. Eram

assuntos que eles invariavelmente abordavam, ao saber do objetivo de meu estudo. Em

segundo lugar, penso em documentos que eles me mostraram na ocasião.

49 Os comentários sobre as atividades econômicas próprias ou alheias sinalizaram para

uma  pletora  de  ocupações  informais,  muitas  delas  clandestinas,  aludidas  apenas

gestualmente,  em  silêncio.  Recebi,  por  exemplo,  na  palma  da  mão  duas  “balas  de

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

12



gengibre com própolis”, que seriam vendidas por uma aparente “aposentada”, Janaína*

(25/02).5 E isso, embora a mulher tenha se apresentado como alguém que viria à praça

todos os dias apenas por “gostar”,  para “ver gente”.  Já alguns dias antes (08/02),  o

acordeonista  do  “Trio  Agrestino”  me  flagrou  escrevendo  no  tablado  da  praça  e,

contando vir de Alagoas, me ofereceu oralmente seu CD, que ele venderia “na surdina,

por R$ 10”, porque “os homem não pode ver”, mirando os guardas municipais. Naquele

momento, a Prefeitura ainda proibia artistas de venderem discos na rua (Deiro, 2013).

50 Outro tipo de não-transeunte, mas é semelhante a ocupação econômica apresentada

indiretamente  no  primeiro  encontro.  Relembro,  de  um  lado,  o  jovem  caolho  que,

puxando um carrinho de supermercado repleto de roupas velhas, certo dia (25/02) se

aproximou da “caixa” do sapateiro Méier*, com quem eu conversava - e que se tornou,

aliás, um informante privilegiado, no apelido a alusão ao bairro que ele teria adotado

para  o  time  de  futebol  que  capitaneou  na  Zona  Leste  paulistana.  Depois  de

cumprimentá-lo, o jovem ofereceu-lhe duas camisas por “R$ 2 cada”, que Méier* não

aceitou  por  lhe  parecerem  apertadas.  A  ocupação  em  questão  só  se  evidencia

gestualmente:  venda  de  roupas  velhas  –  clandestinamente,  proibido  que  está  o

comércio nas ruas paulistanas. Outro dia (22/04), foi um aparente sexagenário que se

aproximou da “caixa”, nas mãos um saco grande de lixo do qual despontaram duas

lanternas  enormes.  “Pra  pescaria”,  esclareceu Méier*,  “iluminá  carro  etc.,  mas  não

quero não, agora”; embora o vendedor oferecesse uma por R$ 50: “na loja custa R$ 129”.

51 Também  outros  tipos  de  não-transeuntes  se  revelaram  envolvidos  com  vendas

ambulantes insuspeitadas, no primeiro encontro: Claudio*, filho de Méier*, apresentou-

se  a  mim (04/03)  como sapateiro  e  “há  pouco tempo com cigarros”  –  clandestinos

“paraguaios” quando lhe perguntei a marca, que se insinuava dentro da sacola grande

de plástico carregada às costas pela praça toda, o olhar aparentemente ao léu. Já um

conhecido  de  Méier*,  Petrone*,  à  primeira  vista  apenas  um  visitante  eventual  do

sapateiro para “bater papo”, cumprimentou-me (18/03) se dizendo “camelô” envolvido

com “documentos para RG, carteira de motorista etc.”, e cigarros. Por sua vez, Teresa*,

jovem “moradora de rua”, grávida, contou-me (25/03) que, passando o dia na praça,

também vendia  roupa na  “feira  do  rolo”  quando não “faço  algum corre”.  Enfim,  o

engraxate Josué*, com o qual só conversei quando ele sinalizou gestualmente para eu

me aproximar de sua “cadeira” (24/05), explicitou que na praça também jogaria cartas

por dinheiro: era, aliás, o que acontecia ali então, ele e dois companheiros de pé em

volta do assento da cadeira de engraxar, sua mesa de jogo.

52 Tais referências remetem à estratégia comunicacional reconhecida por Maria Filomena

Gregori  (2000:31)  nos “meninos de rua” paulistanos.  É a “viração”,  noção relativa à

“tentativa  de  manipular  recursos  simbólicos  e  ‘identificatórios’”  diversos  e  não

reciprocamente excludentes, a fim de “dialogar, comunicar e se posicionar” em relação

à “cidade e seus vários personagens”.

53 Mas,  do  ponto  de  vista  das  interações  sociais  dos  não-transeuntes  da  Praça  da  Sé

comigo, parece haver mais em jogo. “Viração” sintetiza menos um conjunto de regras

vigentes em categorias sociais específicas do que uma lógica conceitual da rua que os

não-transeuntes da Praça da Sé insinuam ao se apresentar a uma “escrevente” como eu

–  conforme certa  vez  (08/07)  me caracterizou Méier*.  Passar  o  dia  na  Praça  da  Sé

parece  vir  de  mãos  dadas  com  a  exploração  de  oportunidades  econômicas  –

clandestinas ou não – de ganhos monetários que se apoiam justamente na importância

social  da  pessoalidade  ali:  camelôs  ou  não,  ao  menos  alguns  não-transeuntes

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

13



asseguram,  ao  interagir  com  seus  pares,  ganhos  monetários  pela  mediação  da

vinculação  instantânea  de  tais  pedestres  a  lugares  definidos  do  espaço  social,  na

perspectiva, com efeito, de suas possibilidades de viração. Parecem importar pouco, por

exemplo, os nomes dos interlocutores, chamados indiscriminadamente de “Bahia” (cf.,

por exemplo, 29/04 e 27/05).

54 É o que me leva a chamar de viração pessoal uma primeira regra que reconheço como

mediação das interações sociais dos não-transeuntes entre si diante de mim. Já uma

segunda regra vai na contramão da flexibilidade comunicacional implícita na noção de

viração.  A  autointegração  pessoal entra  em  cena  quando  se  consideram  os  símbolos

materiais mobilizados pelos pedestres ao se apresentarem a mim. São documentos que

simbolizam a integração supostamente evidente deles no espaço social paulistano.

55 Enquanto tematizávamos as respectivas ocupações econômicas, entrava em pauta, sem

eu  perguntar,  o  status  social  de  meus  interlocutores.  Afinal,  carteiras  e  cartões

comprobatórios  de  trajetórias  de  vínculos  profissionais  e  civis  definidas  saíam  de

mochilas e bolsos de calça e me eram mostrados sem que eu pedisse.

56 Significativamente, a carteira de trabalho só me foi mostrada por Douglas* “morador

de rua” de mais de 30 anos viciado em cocaína. Seus poucos erros orais de português me

sugeriram  uma  condição  social  relativamente  privilegiada  (05/04).  Mas  a  carteira

evidenciou atividades profissionais apenas pregressas, em meio a um discurso que me

fez  anotar:  “Mostra-me  a  carteira  como  que  para  atestar  um  passado  digno”.  Não

podemos  esquecer  que  o  documento  constitui,  nas  ruas  brasileiras,  um símbolo  de

status historicamente poderoso.  Desde que instituída no país por Getúlio Vargas em

1932, a carteira ganhou os lugares públicos urbanos, por seu poder de livrar o detentor

de eventuais suspeitas policiais de “vadiagem”. Esta, por sua vez, se tornou um motivo

de  perseguição  comum no Brasil,  sobretudo após  a  abolição  da  escravidão  africana

(Frehse,  2011:126,311):  repressão,  de  um  lado,  à  “vagabundagem”  (pressuposta  em

quem não tivesse ocupação fixa e andasse pelas ruas vagando à procura do que fazer) e,

de outro, à “vadiagem” (pressuposta, por sua vez, em quem, afora ausência de vínculo

empregatício, não tivesse domicílio). A perseguição ganhou novo impulso com o artigo

59 da Lei de Contravenções Penais de 1941, deixando “vadiagem” de se referir à falta de

domicílio, mas não de ocupação. Considerando que o artigo foi revogado apenas em

agosto de 2012 (Rachid, 2013:5, 10), compreende-se a simultânea atualidade e densidade

histórica do gesto de Douglas*.

57 Já outros pedestres recorreram, sem que eu perguntasse, a documentos alternativos.

Talvez por falta de vínculos formais de emprego, foi mais comum apresentar-me o “RG”

– quando se era “aposentado por invalidez” e se passava tardes inteiras “batendo papo”

com Méier* (26/04), ou se era o “morador de rua” que, evidenciando tal documento, me

pediu, com forte hálito de cachaça, “pra sentar” ao seu lado no chão, sem “precisá tê

medo”  (04/02).  Neste  caso,  apareceu  também  a  “carteira  do  Bom  Prato”,  serviço

estadual de restaurantes a R$ 1. Já “desempregados”, morando ou não em albergues,

recorreram ao “cartão do meu benefício” creditado na Caixa Econômica Federal (12/04

e 10/05).

58 Quando, por sua vez, se tinha emprego, mesmo que só recente, aí valia o logotipo da

empresa na camisa do uniforme, ressaltado com orgulho (20/05), ou o cartão de visitas

da loja de comércio popular da qual se era “puxador de clientes” (24/05). Se a atividade

era mais informal, os símbolos eram outros: o cartão de visita – quando se era pregador

pentecostal na praça (18/03) –, fotocópias em tamanho A4 de propagandas do “curso

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

14



intensivo do inglês” – do qual se era o proprietário e único professor, quando não se

estava pregando pelas ruas da cidade (13/05) – ou a “carteira da Ordem dos Músicos do

Brasil”, com “foto e assinatura” de “artista” (25/02).

59 O  uso  potencialmente  recorrente  de  tais  mediações  documentais  sinaliza  para  a

relevância  de  apresentar  à  professora-escritora  a  persona  de  alguém  socialmente

integrado em São Paulo.  A presença constante na rua não impediria  esse  status.  Se

apenas raramente se tem emprego, que fique evidente ao menos que já se o teve; ou que

se  tem,  na  sociedade  civil  brasileira,  um  lugar  simbolicamente  assegurado  pelo

“Registro Geral”. Este é raro sobretudo entre os “moradores de rua” da Praça da Sé, que

com frequência me contaram que o documento lhes teria sido roubado.

60 Evidenciando-se nas situações de apresentação fenomênica a mim, ambas as regras de

interação social – a viração pessoal nas relações econômicas e a autointegração pessoal

nas relações sociais – de fato se inserem na lógica simbólica da pessoalidade própria do

espaço da praça. É porque se é pessoa, que é possível “virar-se” ali; é a reafirmação de

pessoas definidas que cartões, carteiras e carteirinhas viabilizam.

61 Pode-se argumentar que viração e autointegração pessoais são regras absolutamente

fragmentárias e parciais,  já que tributárias essencialmente de minha presença física

diante desses pedestres. Estes só seriam pessoas viradoras e autointegradoras na minha

frente, o que reduziria o rendimento teórico da interpretação. 

62 Justamente  porque  a  presença  mediadora  do  etnógrafo  em  campo  é  dimensão

metodológica  crucial  da  hipótese  aqui  em jogo,  cabe  agora  enfrentar  a  questão  do

alcance empírico de ambas as regras na Sé, por referência às interações sociais dos não-

transeuntes estudados. Para tanto, nada como os padrões que mediaram a convivência

social dos não-transeuntes comigo após nossa apresentação recíproca.

 

Convivendo comigo

63 Fórmulas  verbais  e  não  verbais  de  contato  e  apresentação  logo  cederam  espaço  a

outras, próprias de comentários dos pedestres em questão sobre mim e terceiros, na

minha frente. Interessam aqui em particular observações deles a respeito tanto do meu

idioma corporal quanto daquele de não-transeuntes específicos,  a poucos metros de

nós.

64 Como veremos, também tais evocações remetem à viração e à autointegração pessoais.

Mas as regras são tematizadas através de atributos classificatórios de densidade moral

variável: conteúdo valorativo – positivo ou negativo – mais ou menos marcado. É este

critério moral que sugere estarmos em face de padrões socialmente mais abrangentes

no logradouro. Por sua mediação, a Praça da Sé dos não-transeuntes revela às ciências

sociais brasileiras uma rua insuspeitada. 

65 Chamou a minha atenção a comoção que emanava da voz e das expressões faciais em

especial dos “moradores de rua” quando eu me dirigia a eles nominalmente, a cada

reencontro.  “Você se  lembra do meu nome...”,  surpreendeu-se  Cesar*,  ao  me rever

(08/02) uma semana após o nosso primeiro contato: “O seu é... Como você disse?”. Mais

do  que  surpresa,  foi  incredulidade  que  irradiou,  por  sua  vez,  do  rosto  de Dirceu*

quando cheguei no horário previamente combinado para entrevistá-lo (10/05): “Você

lembra do meu nome e veio pontualmente? Quero lhe dar um presente”. E retirou de

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

15



baixo da jaqueta estendida no tablado da praça uma bolsa vermelha surrada que teria

comprado na “feira do rolo” para me dar, por eu ser tão “legal” com “nóis”.

66 Descontadas as estratégias de sedução afetiva implícitas nesses tipos de abordagem, os

exemplos revelam certo padrão de reação corporal – verbal mas não só - a qualquer

gesto, postura ou fala que expresse que o nome, as histórias, as prioridades afetivas do

pedestre  em  questão  foram  levadas  em  consideração.  De  fato,  insinua-se  uma

sensibilidade  ímpar  para  quaisquer  manifestações  do  idioma  corporal  alheio  que

sinalizem respeito pela pessoa que se é, moldada socialmente em meio à tez e às unhas

escuras de fuligem, ao odor de roupas e corpos que há dias não veem sabão ou sabonete.

67 Embora explícitas notadamente nas minhas interações com os homens que moravam

nas ruas ou em albergues, expressões emocionais semelhantes transpareceram também

na convivência com outros não-transeuntes.  Só que nesses casos a  receptividade se

manifestou,  por exemplo,  em recomendações verbais  para terceiros  –  também não-

transeuntes  da  praça  –,  a  fim de  que  se  dispusessem a  conversar  comigo:  eu  seria

“muito legal”, “de confiança” e “gente boa” (segundo, respectivamente, a “moradora de

rua” Renata*, Méier* e o pregador Jivaldo*, em situações diversas de 06/05 e 28/06).

Isso para não falar da disposição de me “ajudar” com o meu estudo: seja porque, como o

“sanfoneiro”  Goiás*,  se  assumia  que  eu  seria  “pessoa  maravilhosa”  após  ter  lhe

oferecido certo dia (17/05)  uma cópia da legislação municipal,  então ainda recente,

autorizando atividades artísticas nas ruas;  seja por eu ter conversado bastante com

Carlos*, que, ativo carteador na praça, comentou: “A senhora é uma moça de respeito,

de família” (24/05).  Mas no mesmo dia houve também quem se dispusesse,  como o

engraxate Marco*, a me “ajudar” ao constatar que Méier* estaria me “ajudando”. Já o

debatedor  de  religião  Assad*  quis  “ajudar”  ao  ouvir  que  eu  teria  estudado

“antropologia” e que trabalho “na USP” (07/06).

68 Imbuídos voluntária ou involuntariamente de tais ênfases, os comentários sobre o meu

idioma corporal diante dos não-transeuntes acabam por ir ao encontro da mesma regra

de  autointegração  pessoal  anteriormente  mencionada.  Porém,  há  duas  cruciais

novidades aqui. As reações ratificam a validade do padrão de modo contrapontístico: é

a surpresa pelo tratamento supostamente respeitoso que evidencia o quanto o não-

transeunte preza ser respeitado como pessoa que é – e com quão pouca frequência ele

parece ser tratado assim... Ademais, a autointegração pessoal, que surpreende e comove

quem  dela  lança  mão,  parece  ser  menos  de  cunho  amplamente  social  do  que

especificamente moral. Tanto que é tentador demais etnografar as reações em questão

recorrendo a termos como “consideração” e “respeito”.

69 Com efeito,  é  sobretudo  nos  comentários  verbais  a  respeito  do  idioma corporal  de

outros  não-transeuntes  que  a  dimensão  moral  das  duas  regras  anteriormente

discernidas se deixa entrever com vigor. Em relação à viração pessoal, são reveladoras

sobretudo classificações linguísticas que, dirigidas focadamente a mim ou referenciadas

desfocadamente na minha frente, tematizam o trabalho.

70 Ao comentar comigo diante de Méier* sobre o “sucesso” deste na praça, um de seus

visitantes  habituais,  o  aposentado  Galdino*,  taxista  no  logradouro  por  décadas,  foi

sintético:  ele  seria  “trabalhador  e  malandro”  (04/02),  condições  sine  qua  non para

conseguir permanecer na Praça da Sé em meio a “muita coisa ruim, muita coisa boa”

que ali  haveria,  e  de que Galdino* me falou posteriormente (25/02).  A referência à

valorização do mundo do trabalho retorna, mas ligada a atividades de natureza definida

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

16



ali: precisamente aquelas marcadas pela “malandragem”. E eis que voltamos à viração,

capacidade de não perder as oportunidades que a rua oferece a quem é versátil.

71 É um tipo de acepção que se modula de modo sui generis quando é o próprio Méier* que

comenta  a  respeito  das  atividades  econômicas  do  filho  Claudio*  na  praça:  ele  “tá

vendendo droga –  cigarro”  (25/02),  embora,  para  desespero  do  pai,  demonstre,  em

outro momento (19/04), “preguiça: falta nele o que chamo de disciplina”. Mais de um

mês depois (21/06), falta “jeito”: subempregado de outro sapateiro da praça que teria

ido viajar, Claudio* seria “malandro”, sumindo com os materiais do homem.

72 Marcada  positiva  ou  negativamente,  a  associação  trabalho-malandragem  atravessa,

assim, ao menos duas observações de não-transeuntes sobre seus pares. Elas sugerem

que permanecer fisicamente na Praça da Sé com regularidade inevitavelmente torna a

pessoa do pedestre objeto de avaliações morais quanto à sua suposta relação com o

trabalho  –  mesmo  informal.  Quando  quem  fala  da  venda  frequente  de  “celulares

roubados na cara dura, afora assaltos e roubos na Praça da Sé”, é o sanfoneiro Goiás*, o

próprio ganha-pão  é  contemplado  como  “trabalho  limpo,  honesto”  (26/04).  Não

importa que então artistas de rua ainda estivessem proibidos em São Paulo.

73 As apreciações reiteram, agora em meio a interações verbais próprias da convivência

social após a apresentação recíproca, a viração como padrão de intercâmbio econômico

entre os não-transeuntes. Mas há mais. Como são pessoas que “se viram”, a viração é

moralmente marcada: a de Méier* e de Goiás* é positiva, oposta à de Claudio*, embora

em todos esses casos se trate de atividades econômicas informais.

74 Nos  outros  comentários  proferidos  na  minha  frente  sobre  o  idioma  corporal  de

terceiros, é a dimensão moral da autointegração que, por sua vez, se insinua. 

75 Embora de aparência completamente transitória, o mundo social dos “moradores de

rua” da praça é bastante rigoroso, em termos morais. Foi o que me sugeriu a dinâmica

social que testemunhei na “maloca da cachaça” da praça, “espaço de maloqueiro” –

como me esclareceu um de seus membros, Jô* (01/02): isto é, de “cara que vive na vida,

trecheiro; não tá na rua de graça: alguma coisa ele fez. É vagabundo e quer ser livre pra

usar droga”. Era um perímetro específico no canteiro em torno do tablado da Praça da

Sé nos momentos do dia em que ali permanecia, segundo outro membro, Dirceu*, um

conjunto de no mínimo “cinco caras” que dividiriam entre si tarefas ligadas à busca de

dinheiro, de cachaça, de comida e de cigarro para o conjunto, em meio às pressões da

polícia e de outros “maloqueiros” (08/07).6

76 Aqui, importa que os “maloqueiros” usavam entre si, na minha frente, classificações

linguísticas próprias de estruturas familiares nucleares consolidadas. Com seus 53 anos,

Dirceu*,  por  exemplo,  revelou-se  “pai  de  rua”  de  Flávia*,  24  anos,  enquanto  sua

“mulher” seria a “mãe” dela. Já Cadu*, de 27 anos, teria como “pai de rua”, pelo que me

contou sua “mulher” Sabrina*  certo  dia  (17/05),  um “maloqueiro” bastante  arredio

comigo, aparentemente de uns 35 anos de idade. Mas Cadu* seria também “irmão de

rua” de outro jovem de idade aparentemente próxima, e que só me foi apresentado

muito fugazmente (27/05). Em todos esses casos, a classificação assegurava a “pai” e

“mãe” um tratamento profundamente respeitoso e protetor.

77 A importância da “reprodução de estruturas familiares” na rua já foi ressaltada por

referência a “meninos nas ruas” (Gregori, 2000:130s). Do ponto de vista das interações

sociais entre não-transeuntes diante de mim, por sua vez, as classificações sinalizam

que a  integração moral  do pedestre  no espaço social  da maloca parece se  dar  pela

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

17



atribuição, à pessoa, de um lugar simbólico definido numa suposta estrutura familiar

nuclear consolidada - com pai, mãe e irmãos.

78 Tais classificações são inconfundíveis com outras que têm sido mobilizadas para pensar

as relações sociais fugazes no Brasil. Penso, por um lado, na categoria de “chegado” –

destrinchada por Magnani (2004:115) em relação ao “pedaço”, na periferia paulistana

dos  anos  de  1980:  “o  conhecido  de  fulano  que  nutre  com  este  vínculos  apenas

superficiais”,  na  “rede  de  relações  que  combina  laços  de  parentesco,  vizinhança,

procedência”.  Impressionou-me  não  apenas  que  os  integrantes  da  maloca

desconhecessem  os  nomes  uns  dos  outros,  mas  que  Méier*  frequentemente

demonstrasse na minha frente ignorar o nome de seus visitantes. Também ele recorria

ao vocativo “Bahia” – que certa vez (29/04) me explicou usar “porque é mais fácil”.

Entretanto, isso não significa que se trata, por outro lado, de “estranhos” nos termos da

noção discernida por José de Souza Martins (1997:19) na fronteira amazônica dos anos

de 1970 e 1980: o estranho como “não-membro do grupo”.

79 Se nos atributos referentes aos mundos do trabalho e da família  a  dimensão moral

aparece nuançada, a parcialidade valorativa é explicita quando as categorias provêm

dos mundos da religião, da saúde mental, da drogadição e da sexualidade. 

80 Parece crucial a fidelidade à Bíblia, não importa a religião. Assim Méier*, devoto de

Nossa  Senhora  da Aparecida,  fazia  questão  de  receber  às  segundas-feiras  a  oração

bíblica do angolano sexagenário “Pastor” Darrell*, sendo sexta-feira dia de retribuir:

ele polia “de graça” os sapatos do pregador (04/02). Com efeito, não só quem é pregador

conta com a Bíblia. O sanfoneiro Goiás* justificou certo dia (26/04) as dificuldades que

enfrentaria para tocar na praça aludindo indiretamente ao livro sagrado: “faz parte;

nem de Jesus todo o mundo gostava”.

81 Por  outro  lado,  não  basta  ser  pregador  para  ser  positivamente  associado  à  Bíblia.

Sentada no banquinho de um engraxate após assistir à pregação, a aposentada Janaína*

afirmou, no dia de nossa longa conversa (25/02), que o pregador então em ação não era

“bom”, por “gritar muito, e a palavra de Deus não é pra ser gritada; é pra ser dita com

calma, em paz”.  Já para o assíduo debatedor de religião Alagoano*, o problema dos

pregadores seria outro: um discurso cheio de “contradições”, que ele viria “todo dia” à

Sé para “pegá”, já que “leio a Bíblia sempre” (04/02).

82 Se, para tais debatedores, alguns pregadores seriam moralmente execráveis pelo modo

como  interpretariam  e  divulgariam  a  “palavra  de  Deus”,  o  mesmo  vale  para  eles

próprios.  Basta conversar com o pregador Jivaldo* sobre tais  debates,  enquanto ele

observa os “fariseus” à distância (13/05): “A Bíblia proíbe isso”. Mas já Jesus teria tido

de enfrentá-los: “tem gente que realmente tem problema na cabeça”. De fato, “o pior

não são os moradores de rua e o público”, seus espectadores, mas “essas pessoas”, com

“doenças na cabeça”. Nada de muito diferente aconteceu quando tematizei os debates

com o engraxate Marco*, também pastor da Assembleia de Deus, embora não na Sé:

Esses “fariseus não acreditam em Jesus”, teriam “doença na cabeça”; mas “faz parte”,

pois “[j]á na Bíblia, quando Jesus pregava, tinha gente que não acreditava nele” (26/04).

83 Permeados por tais atributos, os comentários dos pedestres explicitamente vinculados

a religiões remetem de modo involuntário a um quarto critério classificatório de cunho

moral a permear as interações dos não-transeuntes com seus pares, na minha frente:

além  de  uma  capacidade  específica  de  viração,  certo  pertencimento  a  vínculos

familiares e uma suposta fidelidade à Bíblia, importa uma saúde mental peculiar. Certo

dia  (27/05),  Marco*  sugere,  com  o  característico  dedo  indicador  na  têmpora,  que

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

18



“doença na cabeça” se aplicaria também ao engraxate Arnaldo*, aparente sexagenário

que recobriu com papel alumínio a “cadeira” e outros acessórios de engraxar .

84 Mas tudo fica valorativamente ainda mais marcado quando o comentário se dirige à

drogadição. Contemplando, ao meu lado, uma jovem moça “crackeira” deitada a uns 3

metros de sua “caixa”, num canteiro sombreado do setor triangular da praça, Méier*

comentou comigo, em certa ocasião (12/04): “Você acha normal lavar a mãos na rua?”.

Ademais, “ela trocou de roupa na árvore, fazendo strip-tease na praça”.

85 Já outro dia (05/04) a moradora de rua Renata* me recebeu na maloca esbravejando

contra uma mulher que ela acompanhava com o olhar a poucos metros dali: seria uma

“zuretada” que “roubou minha mochila”, o que “eu só descobri porque ela tá com a

minha jaqueta; olha lá”. A referência a um suposto estado mental alterado, implícito na

palavra “zureta”,  se alia à possibilidade efetiva do uso de drogas,  como o crack e  a

cocaína, facilmente à mão na praça hoje em dia.

86 Porém  a  drogadição  pode  ser  também  explicitamente  associada  a  atributos  morais

depreciativos  em relação  à  prática  do  sexo.  Nesse  caso,  são  mulheres  os  alvos  dos

comentários  –  de  outras  mulheres.  Observando uma jovem aparentemente  drogada

adentrar,  trajando  shorts e  camiseta,  a  área  onde  um  pregador  orava,  e  criticar  o

discurso  do  homem  com  virulência  (25/02),  Janaína*  “passou”  –  como  anotei  –  “a

‘meter  a  lenha’  na  moça  mais  abertamente  que  os  espectadores  masculinos,

expulsando-a literalmente de lá com palavras que conotavam ‘drogada’, ‘mulher sem

vergonha’, ‘vagabunda’”. Se, imbuído de um fervor religioso ímpar, o comportamento

de Janaína* pode ser visto como extremo, a poucos metros dali a maloca contava com

possibilidades análogas, quando a não-transeunte se encontrava de shorts e camiseta

bem  rentes  ao  corpo,  em  geral  acompanhada  de  seu  “marido”.  Os  pretextos  eram,

entretanto,  outros:  o fato de a “loira Mônica*,  essa puta,  mexê na minha mochila”,

chorou Renata*  certo  dia  (20/05);  ou o  fato  de que a  jovem Sabrina*,  “mulher” de

Cadu*, “dorme toda noite com um cara diferente”: é “mulher da vida, vadia” (07/06).

87 Pautados  nas  ênfases  acima,  os  comentários  trazem  a  inexorável  marca  da

fragmentação  própria  dos  relatos  etnográficos  que,  produzidos  no  “calor da  hora”,

foram  aqui  submetidos  a  uma  primeira  análise.  Ademais,  não  os  cotejei  com  as

entrevistas  em  profundidade  já  realizadas  no  ínterim.  Tal  caráter  preliminar  não

impede,  contudo,  discernir  uma  rigorosa  linha  moral  a  separar,  na  minha  frente,

pessoas de pessoas, dentre os não-transeuntes da Praça da Sé. O que amplia o alcance

empírico,  no  logradouro,  das  regras  de  viração  e  autointegração  pessoais  que  as

situações  do  primeiro  contato  e  da  apresentação  dos  não-transeuntes  a  mim

evidenciaram. Se não tenho ainda elementos para discernir os critérios que tornam a

viração  moralmente  condenável  ou  não,  para  esses  pedestres,  e  o  que  assegura  a

sensação  de  que  se  está  integrado entre  os  pares,  os  conteúdos  claramente  morais

dessas regras sugerem que elas podem ter validade também em situações outras afora

aquelas em que estive presente. 

88 Assim, desemboco enfim na hipótese que norteou este estudo. Viração e autointegração

pessoais devem tudo aos padrões de interação que mediaram o meu contato fenomênico

com os  não-transeuntes  na praça;  já  o  conteúdo moral  que lhes  subjaz  relativiza  a

importância analítica de nossas interações. 

89 Se a reflexão faz sentido, então o “diálogo para valer” que impregna a etnografia ganha

uma “cara” peculiar quando se inicia pelo estranhamento das regras que medeiam as

interações sociais do próprio etnógrafo em campo. Identificadas tais regras, só o que

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

19



resta é reconhecer sua natureza fenomênica e, portanto, a dimensão interacional que

impregnará a interpretação daí resultante. Eis a base epistemológica para inquirir, num

momento  analítico  posterior,  o  alcance  empírico  dessas  regras  em  campo,  por

referência  à  presença  física  do  etnógrafo  ali.  Foi  o  que  tentei  fazer  nesta  última

subseção.

 

Contribuições da rua etnográfica à rua teórica e
metodológica

90 A autoetnografia revelou a Praça da Sé como espaço essencialmente moral: concepções

sobre o bem e o mal embebem com vigor as interações verbais e não verbais dos não-

transeuntes ali. Talvez a ilustração mais sintética da pertinência empírica dessa rua seja

a observação do taxista aposentado Galdino* sobre a Praça da Sé: “Na rua aprendi a

reconhecer quem é malandro, quem é honesto, quem é bandido, quem é puta” (25/02).

91 Estamos, por tudo isso, em face de uma praça que oferece duas contribuições teóricas

definidas  para  o  debate  sobre  a  rua  no  Brasil.  Do  ponto  de  vista  da  viração  e  da

autointegração pessoais de forte densidade moral, emerge, em primeiro lugar, uma rua

marcada etnograficamente por uma inegável dimensão material, sem a qual tais regras

de interação social seriam empiricamente impossíveis. A rua, pois, não se restringe a

uma representação. Mas tampouco é apenas onde a vida social se dá. Trata-se de um

espaço definido, que se produz socialmente por intermédio, entre outros, dos padrões de

convivência social dos não-transeuntes aqui discernidos. É inevitável relembrar a noção

do espaço como “conjunto de relações” socialmente produzidas que interfere de modo

simultâneo nas relações econômicas e sociais (Lefebvre, 2000:xx, xxv)...

92 Chego assim a uma segunda contribuição teórica da Praça da Sé às  ciências  sociais

brasileiras. O que há de comum entre as duas regras aqui expostas é seu caráter pessoal

essencialmente moral. Então, há como falar de um espaço público de pessoalidade moral,

padrão de interação social que torna essa rua etnográfica inconfundível com aquela que

o contato com a bibliografia sobre a rua no Brasil deixou entrever. O que assim vem

para o primeiro plano da interpretação é uma lógica definida de interação social face a

face, do ir e vir fugaz e improvisado de efeitos recíprocos: um conjunto de mediações

simbólicas  vigentes  e  apreensíveis  apenas  fenomenicamente,  através  daquilo  que

Goffman  (1967:1)  chamou  de  “exame  próximo,  sistemático  desses  ‘comportamentos

pequenos’”.  Pelo  prisma  dessa  possibilidade  interpretativa,  a  desigualdade  social,  a

criatividade, a oscilação entre a casa e a rua e a resistência se revelam não somente

tributárias de planos outros de análise. Elas deixam em aberto como o caráter moral –

mais ou menos pessoal – das regras de interação social dos pedestres na rua interfere

(ou  não)  na  “exclusão”,  na  “viração”,  na  “malandragem”,  na  “cultura  de  rua”,  nos

“contra-usos”, entre outros, ali discerníveis empiricamente. 

93 Então, a rua etnográfica tem também uma contribuição metodológica para o debate. À

luz da pessoalidade moral que a autoetnografia revela, a rua da desigualdade social e

aquelas da criatividade, da oscilação entre a casa e a rua, e da resistência remetem a

concepções  sobre  a  rua  no  Brasil  forjadas  a  partir  de  pontos  de  vista  etnográficos

espacialmente específicos. Elas localizam-se fora das situações de interação social do

etnógrafo com seus “nativos”.  É  que,  embora elaboradas em intenso contato com o

campo,  as  interpretações  em  questão  não  explicitam  o  papel  metodológico  que  as

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

20



interações com os “nativos” exerceram sobre os resultados conceituais acerca da rua

dali derivados. 

94 E qual a importância de tal explicitação? A antropologia pós-moderna foi pródiga em

problematizar abertamente as relações de poder a mediarem os contatos etnográficos

entre antropólogo e nativos. Mas e a dimensão espacial de tais relações de poder, a

mediação da materialidade física nos vínculos sociais em campo? 

95 O que tentei aqui foi problematizar justamente a interferência de minha presença em

campo sobre os meus próprios dados etnográficos. Se o que sabemos do outro depende

das “impressões” que “damos” (Goffman, 1959:2), o ofício de etnógrafo se complexifica

de maneira insuspeitada. As ruas nas grandes cidades ocidentais viram típico-ideais dos

dilemas do etnógrafo em campo, predominando ali interações desfocadas. E a rua dos

não-transeuntes da Praça da Sé coloca isso em xeque. Afinal, o “desfoque” ali é apenas

aparente. Ou melhor, ele é e não é ao mesmo tempo, mediado pelo foco moral certeiro das

pessoas que ali se deixam ficar em meio ao trânsito fremente de muitas outras, mais ou

menos individualizadas, no cotidiano da metrópole. A rua dos não-transeuntes da Praça

da  Sé  é  produzida,  entre  outros,  pela  mediação  de  interações  sociais  focadamente

desfocadas entre pessoas morais.

BIBLIOGRAFIA

ARANTES, Antonio A. 2000. Paisagens paulistanas. Campinas, São Paulo: Editora da Unicamp/

Imprensa Oficial.

BURSZTYN, Marcel (org.). 2000. No meio da rua. Rio de Janeiro: Garamond.

DAMATTA, Roberto. 1997a. Carnavais, malandros e heróis. 6. ed. Rio de Janeiro: Rocco.

_____. 1997. A casa & a rua. 5. ed. Rio de Janeiro: Rocco.

DEIRO, Bruno. 2013. “Câmara aprova artistas de rua em SP até 22h”. O Estado de S. Paulo,

8/05/2013. Disponível em: <www.estadao.com.br/noticia_imp.php?req= impresso,camara-

aprova-artistas-de-rua-em-sp-ate-22h,1029512,0.htm>. Acesso em: 13/05/2013.

ECKERT, Cornelia & ROCHA, Ana Luiza C. da. 2003. “Etnografia de rua: Estudo de antropologia

urbana”. Iluminuras, 4(7):1-22.

EINSTEIN, Albert. 1988. Über die spezielle und die allgemeine Relativitätstheorie. 23. ed. Berlin:

Springer.

ELLIS, Carolyn & BOCHNER, Arthur P. 2000. “Autoethnography, Personal Narrative, Reflexivity.

Researcher as Subject”. In: Norman K. Denzin & Yvonna S. Lincoln (orgs.). Handbook of Qualitative

Research. 2. ed. Thousand Oaks et al.: Sage. pp. 733-768.

ESCOREL, Sarah. 2000. “Vivendo de teimosos: Moradores de rua da cidade do Rio de Janeiro”. In:

Marcel Bursztyn (org.). No meio da rua. Rio de Janeiro: Garamond. pp. 139-171.

FAVRET-SAADA, Jeanne. 2005. “Ser ‘afetado’”. Trad. P. Siqueira. Rev. Técn. T. S. Lima. Cadernos de

Campo, 13:155-161.

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

21

http://www.estadao.com.br/noticia_imp.php?req=%20impresso,camara-aprova-artistas-de-rua-em-sp-ate-22h,1029512,0.htm
http://www.estadao.com.br/noticia_imp.php?req=%20impresso,camara-aprova-artistas-de-rua-em-sp-ate-22h,1029512,0.htm


FERNANDES, Florestan. 2004. Folclore e mudança social na cidade de São Paulo. 2. ed. São Paulo:

Martins Fontes.

FERREIRA, Rosa M. F. 1979. Meninos de rua. São Paulo: Ibrex.

FRANGELLA, Simone M. 2009. Corpos urbanos errantes. São Paulo: Annablume/ Fapesp.

FREHSE, Fraya. 2005. O tempo das ruas na São Paulo de fins do Império. São Paulo: Edusp.

_____. 2011.

_____. 2013a. “Os tempos (diferentes) do uso das praças da Sé em Lisboa e em São Paulo”. In:

Carlos Fortuna & Rogerio P. Leite (eds.). Diálogos urbanos. Coimbra: Almedina. pp. 127-173.

FREYRE, Gilberto. 2000. Sobrados e mucambos. 12. ed. Rio de Janeiro: Record.

FRÚGOLI, Heitor. 1995. São Paulo: Espaços públicos e interação social. São Paulo: Marco Zero.

GOFFMAN, Erving. 1959. The Presentation of Self in Everyday Life. New York: Anchor Books.

_____. 1963. Behavior in Public Places. New York/ London: The Free Press/ Collier-Macmillan

Limited.

_____. 1967. Interaction Ritual. Garden City: Anchor Books.

GREGORI, Maria Filomena. 2000. Viração. São Paulo: Companhia das Letras.

KOWARICK, Lúcio. 1975. Capitalismo e marginalidade na América Latina. Rio de Janeiro: Paz e Terra.

LEFEBVRE, Henri. 2000. La production de l’espace. Paris: Anthropos.

LEITE, Rogerio P. 2004. Contra-usos da cidade. Campinas/ Aracaju: Editora da Unicamp/ Editora-

UFS.

LOFLAND, Lyn. 1973. A World of Strangers. Prospect Heights: Waveland Press.

_____. 1998. The Public Realm. New York: Aldine De Gruyter.

LOWRIE, Samuel. 1938. “Pesquisa do padrão de vida das famílias dos operários da limpeza pública

da municipalidade de São Paulo”. Revista do Arquivo Municipal, 51.

MAGNANI, José Guilherme C. 1998. Festa no pedaço. 2. ed. São Paulo: Hucitec.

_____. 1996. “Quando o campo é a cidade: Fazendo antropologia na metrópole”. In: José

Guilherme C. Magnani & Lilian de L. Torres (orgs.). Na metrópole. São Paulo: Edusp. pp. 13-53.

_____. 1998. “Transformações na cultura urbana das grandes metrópoles”. In: Alberto da S.

Moreira (org.). Sociedade global. Petrópolis/ São Paulo: Vozes/ Universidade São Francisco. pp.

56-78.

_____. 2004. “Rua. Símbolo e suporte da experiência urbana”. In: José Guilherme C. Magnani. 

“Rua: Símbolo e Suporte da Experiência Urbana”. In: NAU-Núcleo de Antropologia Urbana da

USP. Disponível em: <http://www.n-a-u.org/ruasimbolo esuporte.html>. Acesso em: 22/07/2004.

_____. 2009. “Etnografia como prática e experiência”. Horizontes Antropológicos, 15 (32):129-156.

MARTINS, José de Souza. 1992. Subúrbio. São Paulo/São Caetano do Sul: Hucitec/Prefeitura de São

Caetano do Sul.

_____. 1997. Fronteira. São Paulo: Hucitec.

_____. 2008. A sociabilidade do homem simples. 2. ed. São Paulo: Contexto.

MAUSS, Marcel. 1997. Sociologie et anthropologie. 7. ed. Paris: Quadrige/Puf.

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

22

http://www.n-a-u.org/ruasimbolo%20esuporte.html


MOISÉS, José Álvaro. 1981. “Protesto urbano e política: O quebra-quebra de 1947”. In: ____ et al. 

Cidade, povo e poder. Rio de Janeiro: Paz e Terra. pp. 50-64.

PERLMAN, Janice E. 1977. O mito da marginalidade. Trad. W. M. Portinho. Rio de Janeiro: Paz e

Terra.

RACHID, Raquel. 2013. “Vadiagem: Efeitos revogados de uma contravenção que vigora”. 

Liberdades, 13:3-14.

RIZZINI, Irene & RIZZINI, Irma. 1991. “‘Menores’ institucionalizados e meninos de rua: Os grandes

temas de pesquisas na década de 80”. In: Ayrton Fausto & Ruben Cervini (orgs.). O trabalho e a rua.

São Paulo: Cortez. pp. 69-90.

SANTOS, Carlos N. F. dos & VOGEL, Arno. 1985. Quando a rua vira casa. 2. ed. Rio de Janeiro: FINEP/

IBAN.

SCHUCH, Patrice. 2012. “A ‘situação de rua’ para além de determinismos: Explorações

conceituais”. In: Aline E. Dornelles et al. A rua em movimento. Belo Horizonte: Didática. pp. 11-25.

SILVA, Hélio R. S. & MILITO, Cláudia. 1995. Vozes do meio-fio. Rio de Janeiro: Relume Dumará.

STOFFELS, Marie-Ghislaine. 1977. Os Mendigos de São Paulo. Rio de Janeiro: Paz e Terra.

VIEIRA, Maria Antonieta da C. et al. (orgs.). 1994. População de rua. 2. ed. São Paulo: Hucitec/

Prefeitura do Município de São Paulo.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. 2002. A inconstância da alma selvagem. São Paulo: Cosac & Naify.

NOTAS

1. Para interpretações pioneiras a respeito, cf. Freyre (2000) e DaMatta (1997a, 1997b).

2. Sobre os “moradores de rua”, cf. Schuch (2012:16ss).

3. São de minha autoria todas as traduções para o português de textos cujos tradutores não

aparecem indicados nas referências bibliográficas.

4. Evito a noção atualmente corrente de “situação de rua” (Schuch, 2012:17), que, a meu ver,

embute o risco de induzir à associação interpretativa da rua a um mero cenário espacial empírico

onde  as  relações  e  simbolizações  se  dão.  O  que  é  pouco,  quando  interessa  explorar

conceitualmente o papel mediador do espaço na vida social.

5. O asterico indica o caráter fictício do nome, para fins de anonimato;  já  os números entre

parênteses apontam para o dia e o mês da situação respectivamente etnografada.

6. Sobre a noção de maloca em outro contexto etnográfico no centro de São Paulo dos anos de

2000, cf. Frangella (2009:153).

RESUMOS

Quais os rendimentos teóricos e metodológicos que, para o debate das ciências sociais sobre a rua

no Brasil,  oferece uma etnografia das regras de interação social de pedestres específicos, que

denomino não-transeuntes, no centro histórico da São Paulo de hoje? Após caracterizar a rua do

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

23



cenário  acadêmico  nacional,  cabe  confrontá-la  com  as  regularidades  simbólicas  apreendidas

“autoetnograficamente” na copresença física de pedestres que permaneceram com regularidade

notadamente  na  Praça  da  Sé  no  primeiro  semestre  de  2013.  O  vigor  empírico  de  viração  e

autointegração  pessoais  dos  não-transeuntes  em  três  situações  interacionais  comigo  (nosso

primeiro contato, a apresentação deles a mim e nosso convívio posterior) remete à rua como

espaço público de pessoalidade moral. A rua dos não-transeuntes da Praça da Sé é mediação de

práticas sociais que evidenciam de modo sui generis os dilemas metodológicos do etnógrafo em

situações de interação social “focadamente desfocada” entre pessoas morais.

Which are the theoretical and methodological profits that the social sciences debate on the street

in Brazil may gain from an ethnography of the rules of social interaction by specific pedestrians –

whom  I  term  non-passers-by  –  in  the  present-day  São  Paulo  historical  city  centre?  After

characterizing the street concepts implicit in the national academic debate, I analytically bring

them  face  to  face  with  the  symbolic  regularities  implicit  in  the  physical  co-presence  of

pedestrians that  used to stay on a regular  basis  especifically  in Praça da Sé during the first

semester of 2013. The empirical vigour of what I term the personal viração and the personal auto-

integration of these non-passers-by in three definite interactional situations with me (i.e., those

related respectively to our first  social  contact,  to their presentation to me and to our living

together afterwards) points to the street as a public space of a moral pessoalidade. The street of

the Praça da Sé non-passers-by mediates between social practices which evidence in a sui generis

way the  methodological  dilemmas  of  the  ethnographer  in  situations  of  “unfocused  focused”

social interaction by moral persons.

ÍNDICE

Keywords: street, (auto)ethnography, social interaction, city (Brazil), Praça da Sé (São Paulo)

Palavras-chave: rua, (auto)etnografia, interação social, cidade (Brasil), Praça da Sé (São Paulo)

AUTOR

FRAYA FREHSE

USP Fraya Frehse é professora do Departamento de Sociologia da USP, no qual coordena o

Núcleo de Estudos e Pesquisas em Sociologia do Espaço, além de ser pesquisadora colaboradora

do Núcleo de Apoio à Pesquisa “São Paulo: Cidade, Espaço, Memória” (USP). Mestre e doutora em

Antropologia Social (USP), e pós-doutora em sociologia urbana (Universidades Livre e Humboldt

de Berlim), é autora, entre outros, de O Tempo das Ruas na São Paulo de Fins do Império (Edusp, 2005)

e Ô da Rua! O Transeunte e o Advento da Modernidade em São Paulo (Edusp, 2011).

A rua no Brasil em questão (etnográfica)

Anuário Antropológico, v.38 n.2 | 2013

24


	A rua no Brasil em questão (etnográfica)
	As ciências sociais brasileiras e a rua no Brasil
	Autoetnografando situações de interação na Praça da Sé
	Entrando em contato comigo
	Apresentando-se a mim
	Convivendo comigo

	Contribuições da rua etnográfica à rua teórica e metodológica


