
Revista de Antropología del Museo de Entre Ríos
7 (2): 73-82 (2022)
e-ISSN: 2347-033x

Los trabajos publicados en esta 
revista están bajo la licencia Creative 
Commons Atribución - No Comercial 
2.5 Argentina.

Narrativas museográficas e autorrepresentação indígena: 
a museologia colaborativa em construção

Marília Xavier Cury*

* Museu de Arqueologia e Etnologia, Universidade de São Paulo. Av. Prof. Almeida Prado, 1466, 05508-070, São Paulo. maxavier@usp.br

Recibido el 2 de junio de 2022, aceptado para su publicación el 20 de septiembre de 2022.

https://www.doi.org/10.5281/zenodo.7839197

RESUMO
O artigo tem como base a colaboração com grupos indígenas na direção da autorrepresentação em museu, lugar 

consagrado da representação. A partir de um exercício museográfico, o objetivo do artigo é descritivo, a partir da 

ótica da museologia, considerando experiências diretas com grupos indígenas e os impactos no pensamento e 

na prática observados em museus de arqueologia e/ou etnologia. Os pontos trazidos para discussão voltam-se às 

possibilidades de novos estudos que explorem o tema da autorrepresentação do campo museológico.

ABSTRACT
The article finds its base on the collaboration with indigenous groups in the direction of self-representation in a 

museum, a consecrated place of representation. Based on a museographic exercise, the objective of the article is 

descriptive, from the perspective of museology, considering direct experiences with indigenous groups and the 

impacts on thought and practice observed in archeology and/or ethnology museums. The topics brought up for 

discussion turn to the possibilities of news studies that explore the theme of self-representation of the museological 

field.

Palavras-chave: 

autorrepresentação; 

indigenização do museu; 

museologia colaborativa; 

direito indígena; 

protagonismo indígena.

Keywords: 

self-representation; 

indigenization of the museum; 

collaborative museology; 

indigenous rights; 

indigenous protagonism.

1. Introdução

A autorrepresentação é tratada neste artigo 
“como um novo objeto de representação do campo 
museológico, isto é, um metaobjeto” (Silva, 2020, p. 49). 
É implementada em contextos museais por meio de 
trabalhos conjuntos, identificados como colaboração.

Os trabalhos conjuntos entre profissionais de 
museus e povos indígenas não são recentes, decorrem 
dos movimentos civis e das transformações das áreas 
de conhecimento a partir da década de 1970. Mas, 
ao mesmo tempo, esses trabalhos trazem inovações 
epistemológicas e metodológicas a que se propõem 
os campos envolvidos. Por mais de cinco décadas, 
experiências vêm se acumulando e métodos vão se 
adequando a novos pensamentos museológicos e 
práticas museais que alcançam a autorrepresentação.

Este artigo concentra-se na descrição feita por quem 
esteve à frente – como pesquisadora em museologia 
e coordenadora – de ações de colaboração com 
povos indígenas em museus, explorando parcial e 
fragmentariamente algumas reflexões decorrentes 
dos trabalhos. Para alcançar o objetivo do artigo de 
descrever o processo a partir da ótica profissional 

da museologia, a museografia será aproximada do 
processo de autorrepresentação, considerando as 
contribuições da comunicação museológica.

A autorrepresentação é “(…) um novo objeto de 
representação do campo museológico, isto é, um 
metaobjeto de formas socialmente reconhecíveis, 
derivado de uma específica tecnologia social (…)” (Silva, 
2020, p. 49), para a qual a colaboração auxilia, “(…) cuja 
lógica de operação e efeitos práticos dos seus possíveis 
modos de uso ainda reclamam por investigações mais 
detalhadas” (Silva, 2020, p. 49). Contribuímos com uma 
discussão com questões, tendo em vista a representação 
por aqueles que, por muito tempo, foram alijados da 
atuação no museu, visando reconhecer a(s) lógica(s) 
trazida(s) ao longo de processos de curadoria indígena. 
O museu é um lugar de representação do “outro” e a 
ampliação do ângulo de atuação nos leva, profissionais 
de museus, a nos inserir em outros processos de 
participação ativa dos sujeitos indígenas no museu 
com seus objetivos, pesquisas, narrativas e formas de 
se representar. Em síntese, os museus arqueológicos e/
ou antropológicos mantêm séculos de consolidação de 
formas e perspectivas de representação e na atualidade 



74 Cury – RAMER – 7 (2): 73-82 (2022)

têm o desafio de se preparar para inserir nas estruturas 
museais a autorrepresentação, aqui entendida como 
indigenização no museu tradicional (Roca, 2015a, 2019).

A museografia, que não se confunde com 
museologia, é também designada como prática de 
museu (museum practice) ou museologia aplicada, “(…) 
o conjunto de técnicas desenvolvidas para preencher 
as funções museais, e particularmente aquilo que 
concerne à administração do museu, à conservação, 
à restauração, à segurança e à exposição” (Desvallées 
& Mairesse, 2013, p. 58). Não obstante, a museografia 
como prática, mas também campo de conhecimento, 
nos leva a uma formação profissional para o olhar crítico 
sobre o museu, para avaliá-lo quanto à sua eficiência e/
ou descrevê-lo a partir de como se organiza e opera 
a musealização. Assim, este artigo se fundamenta na 
prática museal, mas também no olhar crítico capaz de 
entender as escolhas e decisões presentes nos planos, 
planejamentos, projetos, procedimentos, protocolos, 
métodos, ações, normativas, ou seja, a gestão na 
operacionalização das políticas, base da musealização 
conduzida para a musealidade. Por isso, observar um 
museu requer um olhar preparado para uma descrição, 
nunca neutra, sempre atenta às naturalizações de 
antigas práticas consolidadas no cotidiano museal.

Há muito de museografia na musealização, processo 
que envolve diversas atuações e especializações que 
interagem entre si, seja para a execução de uma ação, 
seja para que ações diferentes se apoiem. Há muito de 
museografia nos trabalhos de colaboração, para que se 
dê o encontro das perspectivas museais e indígenas, 
visando a requalificação de coleções, a curadoria de 
exposições e outras ações em que a musealidade se 
anuncia. Há muito de museografia na musealidade, pois 
para se chegar às qualidades e aos valores atribuídos 
aos objetos museológicos, musealia, a museografia se 
organiza para promover ações, protocolos e registros 
documentais das interpretações, sentidos e significados 
sobre objetos e coleções (Cury, 2020c). Há muito 
de museografia na indigenização no museu, pois a 
estrutura museal precisa estar disponível e se adequar a 
esse processo levado a cabo pelos indígenas. E há muito 
de museografia na autorrepresentação expográfica, 
pois nela se encontram os saberes indígenas e os 
saberes museológicos quanto à organização espacial 
da narrativa e dos demais elementos e recursos de 
comunicação.

A colaboração é um método que, na sua aplicação 
contínua entre profissionais de museus e grupos 
indígenas, torna-se uma forma de “tecnologia social de 
visibilidade de identidades” (Silva, 2020), baseada nas 
relações dialógicas, por isso o interesse da comunicação 
museológica na autorrepresentação, tendo em vista as 
diferenças entre os sujeitos envolvidos – indígenas e 

não indígenas –, com seus embates, dilemas, conflitos, 
negociações, como compromissos e acordos (Roca, 
2019).

Visando olhar para as práticas colaborativas, há de se 
considerar:
•	 O museu público como espaço comum, 

particularmente no Brasil e outros países em que o 
Estado elabora políticas públicas museais em torno 
do direito à participação em museus sob sua gestão 
e/ou por sistemas museais – o que vimos afirmando 
como direito à musealização (Cury, 2020b, 2020e) –  
parte do direito cultural (Brasil, 2012). Com isso, a 
autorrepresentação vem buscando o apoio que 
cabe às políticas sustentarem a participação direta 
e ativa de grupos diversos, com suas visões, vozes 
e lógicas próprias no museu, nas exposições e na 
educação museal, entre outros alcances como a 
pesquisa, conservação e documentação. Temos 
como referência a Política Nacional de Museus (Brasil, 
2003), a lei nº 11.906, que cria o Instituto Brasileiro 
de Museus (Brasil, 2009), a emenda constitucional 
nº 71 (Brasil, 2012) e a Convenção sobre a Proteção 
e Promoção da Diversidade das Expressões Culturais 
(Unesco, 2005).

•	 Os espaços coletivos das relações com as coleções, 
prevendo os usos por seus herdeiros culturais e 
identitários no presente e no futuro.

•	 A infraestrutura institucional e o espaço profissional 
que se colocam a serviço da sociedade, a partir do 
direito a uma musealização diferenciada no museu 
que, semelhante à educação e à saúde indígenas, 
expressa-se legitimamente nos museus indígenas 
(Cury, 2020e).

•	 O lugar na comunicação (Martín-Barbero, 2009), 
considerando as culturas e os indígenas como 
sujeitos, atores ativos e agentes de suas próprias 
trajetórias. O protagonismo indígena é reconhecido 
na descrição museográfica, ou seja, o protagonismo 
indígenas no museu (Roca, 2019).
Partimos da premissa do respeito às vozes daqueles 

que se relacionam identitariamente com as coleções 
museológicas e com os produtores de tais objetos já 
integrados ao museu, sem negligenciar a formação de 
novas coleções. O museu e tais coleções – do passado 
e do presente – estão ligados aos processos de lutas 
indígenas por seus direitos constitucionais, entre os 
quais o controle de suas estratégias políticas, o que 
compreende os usos de seus patrimônios por meio dos 
e nos museus. A “Recomendação referente à proteção e 
promoção dos museus e coleções, sua diversidade e seu 
papel na sociedade” orienta:

18. Nos casos em que o patrimônio cultural de 
povos indígenas esteja representado em coleções 



75Cury – RAMER – 7 (2): 73-82 (2022)

de museus, os Estados Membros devem tomar 
as medidas apropriadas para encorajar e facilitar 
o diálogo e o estabelecimento de relações 
construtivas entre estes museus e os povos 
indígenas como respeito à gestão dessas coleções 
e, onde apropriado, ao retorno ou restituição de 
acordo com as leis e políticas aplicáveis. (Unesco, 
2015, p. 6).

No deslocamento dos meios para as mediações 
(Martín-Barbero, 1997), deslocamos a atenção dos 
museus para as matrizes culturas indígenas – as 
mediações culturais presentes no cotidiano dos 
povos indígenas. Queremos, assim, contribuir com os 
estudos das mediações culturais a partir dos processos 
museais de forma integrada e holística. “O sujeito da 
comunicação não é o meio, mas a relação. Importante 
não é o que diz o meio, mas o que fazem as pessoas com 
o que diz o meio, com o que elas veem, ouvem, leem”, 
como afirmado por Jesus Martín-Barbero em entrevista, 
valorizando o protagonismo do sujeito (Moura, 2009, p. 
14). Em outros termos, há a pretensão de entender como 
os grupos indígenas se apropriam dos museus dentro 
das suas próprias perspectivas históricas, de identidades 
e memórias, narrativas e políticas, a partir de situações 
colaborativas em museus, envolvendo profissionais 
e coleções museológicas. Respeitando o ângulo dos 
sujeitos, o artigo tece uma descrição museográfica, 
considerando o processo comunicacional integrado 
– emissão/ meio /recepção –, sem perder de vista a 
dinâmica entre os papéis envolvidos e os profissionais 
como atores implicados em relação dialógica com 
indígenas.

Ainda se torna necessário reafirmar que o museu 
não dá a voz, não empodera, não protagoniza. A voz 
é dos indígenas, o poder e o protagonismo são deles. 
O museu é uma infraestrutura e deve dar acesso às 
coleções e estar à disposição dos povos indígenas pela 
curadoria, visando a autorrepresentação.

Penso a colaboração como um processo de 
comunicação com um reposicionamento de e 
valorização das vozes indígenas na relação com 
profissionais da musealização, colocando em atenção a 
capacidade do museu de se adequar à participação e à 
autorrepresentação.

2. O direito de acesso e de musealização: na direção 
da autorrepresentação

Este artigo circula dentro do museu e entre novos 
pensamentos e práticas museológicas. Trata-se de 
um exercício descritivo e museográfico, que busca 
entender como o museu trabalha (se prepara, se 
organiza, se autoavalia) para que os direitos indígenas 

à musealização sejam efetivados na estrutura museal. 
Com a atenção voltada às condições de produção, 
o artigo quer contribuir com reflexões sobre a 
indigenização do e o protagonismo indígena no museu.

O movimento indígena em direção ao museu é 
crescente e a prática museal colaborativa deve ser 
contínua e cumulativa, portanto, menos episódica 
ou momentânea, mesmo considerando essas 
possibilidades recorrentes nos museus, com agendas 
comemorativas ou de gestão política muitas vezes 
baseada no conservadorismo populista.

Os processos com participação indígena nos museus 
brasileiros vêm ganhando relevo (Cury, 2017, 2020d, 
2020e) e cada vez mais fundamentos – metodologias 
explicitadas, novas técnicas aplicadas, implementação 
de dinâmicas e estratégias para a tomada de decisões 
conjuntas, e “tantos outros aspectos que auxiliem 
a uma reflexão aprofundada, em se tratando, 
inclusive, das inseguranças, das incertezas e dos 
erros inerentes a qualquer ação de cunho inovador 
e emergente.” (Cury, 2019, p. 345-346). Ressaltamos 
os museus universitários, pois, a partir de pesquisas 
antropológicas, arqueológicas e museológicas, estes 
desenvolvem tecnologias sociais e, com a colaboração 
com grupos identitários, tecnologia de visibilidade 
de identidades (Silva, 2020), quando a ação se 
relaciona, principalmente, à autorrepresentação. 
Essas experiências se aplicam fortemente no museu 
de antropologia, arqueologia e de outras tipologias 
ou modelos de organização museal transversal. A 
colaboração vem se configurando, mesmo quando se 
coloca com outras denominações, como “cooperação, 
colaboração, interatividade, etnomuseologia, 
museologia colaborativa, museologia compartilhada, 
curadoria compartilhada e outros termos que revelam 
novos pensamentos e criativas práticas museológicas” 
(Cury, 2019, p. 344), que abrangem um conjunto 
de ações, pautado em “processos históricos que 
resultaram no desenvolvimento de coleções de museus 
e que usa esse conhecimento para criar oportunidades 
de colaboração contemporânea entre museus e 
interessados.” (Françozo, 2013, p. 451). Seja qual for o 
termo, a colaboração não é ação simplista, ingênua 
ou que deve ser romantizada. Tampouco neutra e 
preservada de outros modos de uso colonialistas, 
revigorando as hegemonias no museu. A complexidade 
da colaboração – seus desafios, nuances e modos de 
uso – já vem sendo bastante discutida (por ex. Roca, 
2015b), com o museu “atendendo à demanda indígena 
de reparação histórica e social” (Roca, 2018, p. 527). Foi 
com essa perspectiva que o Museu de Antropologia 
(MoA) da Universidade da Columbia Britânica, tendo a 
responsabilidade de gerar representação, organizou a 
exposição Speaking to Memory: Images and Voices from 



76 Cury – RAMER – 7 (2): 73-82 (2022)

St. Michael’s Indian Residential School (veiculada entre 
setembro de 2013 e maio de 2014).

Como parte da sua política universitária, o MoA, 
entre outras articulações que envolvem a problemática 
da reparação, mantém integrados aos seus programas 
regulares grupos indígenas com curadorias próprias, 
arte contemporânea, festivais, e não por acaso os 
indígenas trabalham em inúmeros setores do museu 
(Silva, 2021).

Mas, como explana Andrea Roca (2019, p. 134), 
indigenização não se faz unicamente na descolonização, 
vai muito além, “pelo fato de descrever processos 
que apontam, em primeiro lugar, à afirmação de uma 
identidade cultural que já não se baseia ‘no colonial’, 
porque o que está em jogo é um processo cívico.”

Não obstante, além de combater preconceitos, 
mobilizar memórias, redesenhar seleções 
historiográficas e criar exercícios de 
contextualização que desafiam as histórias 
nacionais e coloniais, os processos de 
indigenização produzem conhecimentos que 
expõem principalmente processos de formação 
de identidades, que habilitam espaços de políticas 
performativas, e que articulam estratégias de 
luta fundiária; aliás, todas essas ações políticas 
são ativadas e/ou administradas pelos próprios 
indígenas (Roca, 2019, p. 134).

A antropóloga argumenta com a experiência da 
exposição itinerante de organização indígena, Inquiry/
Thunder in our Voices, que circula desde 2009 e foi 
montada em mais de 40 espaços no Canadá e nos 
Estados Unidos, como “escolas, centros comunitários, 
museus de comunidade, auditórios, centros culturais, 
galerias, universidades, um campo de hockey e até ao 
ar livre (na ribeira de um rio, e na floresta, no meio das 
árvores)” (Roca, 2019, p. 130).

Neste artigo, reforçamos as contribuições dos museus 
universitários no desenvolvimento de tecnologia de 
visibilidade de identidades (Silva, 2020) que envolve a 
autorrepresentação, uma de suas grandes atribuições 
para gerar efeito prático construtivo e efetivo às políticas 
públicas museais. O Estado tem responsabilidade na 
elaboração de políticas públicas e a força ou fragilidade 
delas na relação com os povos indígenas transcendem 
o museu, mas chegam até ele com políticas museais. 
Com políticas públicas frágeis, o museu fica suscetível 
às pressões para investimentos privados, o que no Brasil 
vem se reforçando com o modelo misto de gestão com 
organizações sociais (Silva, 2021). Ou, por outro lado, as 
políticas públicas:

(…) transferem à iniciativa privada a decisão 

de onde aplicar recursos públicos através de 
instrumentos de renúncia fiscal (Lei Rouanet, 
Lei do Audiovisual, leis estaduais e municipais 
disseminadas em quase todos os estados da 
federação e em seus maiores municípios). Por 
fim, sem instrumentos legais que efetivamente 
garantissem o investimento privado e sem uma 
tradição de doação significativa na sociedade 
brasileira, as finanças dos museus permaneceram 
sob pressão (Silva, 2021, p. 27).

Se falamos em reparação, elas se implementam a 
partir de políticas fortes, para alteração da histórica 
posição que o Estado tem com os povos indígenas. Mas 
como nos lembra Jesus Martín-Barbero (2009, p. 154):

(...) “as sociedades” latino-americanas, por sua 
vez, se divorciam fortemente desse Estado, 
estimulando processos que seguem uma direção 
totalmente contrária: aquela que, sem esconder 
os riscos e as contradições do presente, assume-
os, pois somente com eles pode-se construir o 
futuro (Martín-Barbero, 2009, p. 154).

As organizações indígenas vêm fortalecendo suas 
ações cada vez mais, a exemplo da Articulação dos 
Povos Indígenas do Brasil (APIB) e o Acampamento 
Terra Livre (ATL), lembrando o Estado sobre seus 
direitos constitucionais. Entre esses movimentos, as 
obrigações do Estado e os direitos constitucionais dos 
povos indígenas estão o museu e outras instituições, 
como a saúde e a escola. E está o museu universitário 
que, com seu alcance, pode exercer alguma influência, 
para o Estado e para uma museologia colaborativa 
que respeite a participação indígena, na sua agência 
e ativismos. Nesse sentido, não podemos deixar 
de mencionar a enorme contribuição dos museus 
indígenas, pois na articulação comunitária nos 
ensinam a como as tecnologias sociais acontecem 
dinamicamente na prática (Cury, 2020e), mais uma 
lição dada ao Estado, considerando ainda a sua 
responsabilidade na articulação de sistemas museais 
inclusivos e agregadores.

Se os museus indígenas nos ensinam muito, os 
museus universitários se consolidam em fatores, quais 
seriam:

El factor histórico se refiere a las condiciones de 
origen y el devenir que el museo ha experimentado 
durante su existencia; el factor estructural tiene 
que ver con la dependencia administrativa que 
presenta el museo, es decir, a qué institución o sector 
se encuentra adscrito administrativamente y debe 
responder en términos de cumplir con la misión y 



77Cury – RAMER – 7 (2): 73-82 (2022)

visión de largo plazo de dicho ente, así como con sus 
normas y procedimientos. El factor profesional se 
vincula con la mano de obra profesional con la que 
cuenta el museo dentro de su personal, y la oferta 
de la misma, que se encuentra en el medio laboral 
donde el museo ejerce sus funciones. Finalmente 
está el factor social que es la determinación del 
contexto humano donde el museo decide insertarse 
o al sector de la sociedad al que decide servir, lo haya 
manifestado explícita o implícitamente (Navarro & 
Tsagaraki, 2009-2010, p. 51).

A museografia a seguir parte de reflexões que se 
deram no contexto de uma instituição, o Museu de 
Arqueologia e Etnologia da Universidade de São Paulo 
(MAE-USP). Este museu foi criado em 1989, a partir da 
reunião das coleções arqueológicas e etnográficas 
da USP, antes sob a responsabilidade do antigo MAE, 
do Instituto de Pré-História Paulo Duarte, do Museu 
Paulista e da Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras 
– fusão que definiu o fator histórico preponderante da 
instituição, transpondo para a nova instituição coleções, 
equipes e expertises. O fator estrutural compreende o 
MAE como unidade autônoma integrada à estrutura 
da USP, com orçamento próprio e Regimento Interno 
(USP, 2011). A gestão acadêmica é de responsabilidade 
de um diretor e vice-diretor eleitos por colegiado 
em processo eleitoral amplamente divulgado, sendo 
ao menos um deles docente do museu. Tal fato é 
relevante, frente aos fatores histórico e estrutural, 
considerando um processo contínuo e a execução 
do projeto acadêmico que se atualiza a cada 5 anos, 
baseado na contemporaneidade da arqueologia, 
etnologia e museologia. O fator profissional do museu é 
definido pelo quadro docente e técnico-administrativo 
que se organiza no tripé ensino-pesquisa-extensão e 
atende às especificidades da curadoria de coleções. 
O fator social tem atenção especial, considerando os 
públicos de visitantes, a vizinhança, as comunidades 
próximas aos locais de pesquisa e grupos identitários 
que se relacionam com o acervo, como os indígenas. 
No MAE-USP, recai especialmente sobre o fator social 
a constância de ações dialógicas e em colaboração 
com seus públicos de visitantes, grupos identitários e 
coletivos com os quais está conectado pelas coleções 
formadas no passado.

2.1. O museu e sua infraestrutura: a curadoria, as 
narrativas e os discursos institucionais

Para o MAE-USP no seu Regimento Interno: 
“A curadoria compreende o ciclo completo de 
procedimentos técnicos e científicos necessários à 
interpretação, conservação e promoção dos acervos 

institucionais.” (USP, 2011, s/p). A museografia, 
organizada em pontos que o artigo quer destacar, 
centra-se na concepção de curadoria como ações 
em torno dos objetos museológicos (musealia) e nos 
agentes envolvidos (curadores). 

A curadoria é esse todo que se faz em partes 
interligadas, em cada posição há um agente, 
o/a curador/a, o/a pesquisador/a de coleções, 
o/a conservador/a, o/a documentalista, o/a 
museólogo/a, o/a educador/a e outros/as 
profissionais que atuam interdisciplinarmente 
(Cury, 2020d, p. 75).

Se o Regimento Interno do MAE indica as atuações 
curatoriais do corpo profissional, experiências em 
comunicação museológica (exposição e educação) 
e de colaboração com indígenas nos trazem novas 
incorporações. Assim, são curadores todos aqueles que 
participam da musealidade (interpretação, atribuição 
de sentidos e (re)significações) conforme Cury (2020c, 
p. 139-140):

1. Os profissionais de museu – todos os envolvidos: 
arqueólogos, antropólogos, museólogos, 
educadores, conservadores, documentalistas, 
arquitetos, etc.
2. Os visitantes do museu.
3. Os constituents1– de quem se fala no museu, os 
integrantes das culturas relacionadas ao museu. 
Neste texto, os povos originários no Brasil.
4. Os encantados que, desde a espiritualidade 
indígena, fazem suas contribuições, especialmente 
por meio dos pajés (Cury, 2017b, 2018, 2019a).

Os visitantes do museu são curadores, da mesma 
forma que aqueles que planejam, concebem, 
desenham e produzem as exposições. Os visitantes que 
estão no museu por meio de ações de educação são 
curadores, destacando a educacão museal como parte 
da curadoria, como acontece no MAE-USP e no MoA 
(Vancouver, Canadá), “diferentemente de boa parte dos 
museus universitários brasileiros onde o educativo é 
um departamento ou serviço independente, com maior 
ou menor grau de participação nas decisões curatoriais” 
(Silva, 2021, p. 20).

Grupos indígenas no museu são curadores, seja 
como visitante-observador implicado naquilo que está 
na exposição e/ou reserva técnica, mas principalmente 

1 “Welsh [1988] chama de “público visitante” aqueles que vão ao 
museu para vê-lo, e de ‘constituents’ aqueles cuja cultura está sendo 
vista/exposta. Para Welsh, ambos são considerados constituencies.” Ver 
nota 5 em Ames (2019, p. 58).



78 Cury – RAMER – 7 (2): 73-82 (2022)

em ações que envolvem coleções com as quais se 
relacionam. Os “encantados” são curadores, pois o museu 
faz parte de suas lógicas ancestrais através dos objetos 
indígenas musealizados. No museu, as orientações 
dos encantados são diversas quanto à conservação, 
manuseio e armazenamento de objetos em reserva 
técnica, pesquisa, exposição e educação (Cury, 2020a), 
entre outras contribuições que não podem ser citadas, 
em respeito aos saberes da espiritualidade e a quem 
nos ensina algo acerca dessa dimensão, intervindo na 
nossa formação profissional.

O museu é uma instituição estruturada para o 
desenvolvimento da representação em toda curadoria 
– coleta e formação de coleções, estudo de coleções, 
conservação, documentação, exposição e educação. 
Mas, “o que parece uma sequência lógica, no cotidiano 
museal acontece de forma dinâmica com diferentes 
associações, a depender dos contextos, necessidades, 
demandas, lacunas, imprecisões, inovações e 
dinamismo institucional.” (Cury, 2020d, p. 75).

O que o museu vem implementando são 
ações de colaboração, colocando em prioridade a 
indigenização e nela a autorrepresentação. No sentido 
da autorrepresentação indígena, a curadoria se torna 
ainda mais dinâmica, renovada e inovadora, outras 
relações e desafios se colocam entre os indígenas 
e entre os indígenas e os profissionais do museu. 
Praticar a curadoria museológica em colaboração com 
indígenas pode exigir mais dos profissionais, com 
muitas aprendizagens e renovações.

No MAE-USP, pesquisadores e indígenas se uniram, 
o indígena é pesquisador, mas o pesquisador não 
é indígena. E muito além da pesquisa, os indígenas 
são curadores porque nos orientaram sobre a 
conservação preventiva e armazenamento de 
objetos sagrados, subsidiaram a documentação 
museológica com a lógica da oralidade, definiram 
as narrativas expositivas, orientaram os princípios 
para a ação de educação, delimitaram, limitaram, 
abriram perspectivas, e, ainda, desafiaram o 
museu a trabalhar diferentemente (Cury, 2020d, 
p. 90).

A relação entre museus e povos indígenas busca 
soluções conjuntas para superação de questões 
históricas que extrapolam o museu, mas estão presentes 
nele pelas coleções e também pelas práticas. Por outro 
lado, os indígenas buscam espaços de visibilidade 
para suas próprias narrativas, demandas, discursos, 
mediante suas formas de ser e de pensar e o museu é 
reconhecido por eles como um bom espaço para suas 
lutas – os desafios que os povos indígenas enfrentam 
historicamente até o presente.

O museu é, também, um bom espaço para as relações 
dialógicas, parte da estratégia política indígena com os 
não indígenas. Devemos registrar, no entanto, que os 
indígenas trabalham para as suas culturas no museu e 
não para o museu, o que não significa que não recebam 
pró-labore pelo tempo dedicado e seus conhecimentos, 
lógicas de organização e políticas, tal qual um assessor 
ou consultor. 

Os Kaingang, Guarani Nhandewa e Terena (SP) 
se referem à exposição autonarrativa Resistência Já! 
Fortalecimento e união das culturas indígenas da 
seguinte maneira: “nossa exposição está no MAE” (fala de 
Kaingang Susilene Elias de Melo, Terra Indígena Vanuíre, 
SP). Essa fala carrega a clareza de inserir em “nossa” os 
profissionais que ensinaram acerca de suas culturas e 
com os quais trabalharam, reforçando a ação que só foi 
possível conjuntamente, contando com a infraestrutura 
de uma instituição pública com lugar social definido. 
Os ensinamentos indígenas passados a pesquisadores 
é uma pré-condição antes da escrita, como nos explica 
o Kaingang da Terra Indígena Vanuíre (SP), José da Silva 
Barbosa de Campos (2016). Com a equipe do Museu 
Índia Vanuíre e eu mesma, a aprendizagem antecedeu 
a concepção da exposição, processo conduzido pelo 
Kaingang, intitulado Fortalecimento da memória 
tradicional Kaingang: de geração em geração (Campos, 
2020).

No seu lugar social e com sua política de atuação, o 
museu constrói uma narrativa de si mesmo, marcando, 
com a forma como trabalha, uma metanarrativa de 
como “vem tentando encontrar sua própria maneira 
de engajar coleções históricas com suas comunidades 
de origem” (Françozo, 2013, p. 451), no exemplo da 
exposição What now? The insurrection of things in the 
Amazon, do Museum der Kulturen, em Basel, Suíça, o 
que expandimos para outras situações museais de 
colaboração. Vale retornar à colocação anterior, de que 
os indígenas trabalham para suas culturas no museu 
e não para o museu, o que a metanarrativa incorpora, 
ou não, numa visão institucional. Mas a metanarrativa 
está também naqueles museus que empreendem 
esforços reduzidos na direção dos grupos indígenas, 
ressaltando que além de trabalhos de requalificação de 
coleções e exposição, outras iniciativas são valiosas para 
que o museu cumpra seu papel nos fatores histórico 
e social, intervindo na estrutura institucional e visão 
profissional. O museu está imbricado com sua própria 
história, passada e presente – as histórias das práticas 
de coleta e compromissos curatoriais contemporâneos 
(Françozo, 2013), incluindo a formação de coleções 
pelos indígenas (Cury, 2020b). 

Mas, temos que considerar o metadiscurso, este 
relacionado de forma integrada aos fatores museais 
histórico, estrutural, profissional e social. Tanto quanto 



79Cury – RAMER – 7 (2): 73-82 (2022)

a metanarrativa, o metadiscurso é uma construção, 
mas com muitas camadas discursivas justapostas 
e sobrepostas – implícitas e explícitas, visíveis e  
invisíveis –, muitas vezes contraditórias ou conflitantes 
entre sim, para incluir vozes e pontos de vista diversos. 
Vale repetir, os indígenas trabalham para suas culturas 
no museu e não para o museu, o que o metadiscurso 
reconhece ou não, numa visão institucional. O 
metadiscurso constitui-se em uma síntese discursiva 
que pode exigir um esforço investigativo linguístico-
discursivo para revelar os discursos atrás dos discursos 
dispersos nos enunciados verbo-visuais nas exposições, 
materiais gráficos, sites, organização do espaço físico, etc. 
Para isso, os fundamentos do Círculo de Bakhtin seriam 
de enorme valia (Higashi, 2019). Mas a museologia 
crítica (Lorente, 2011) seria bastante relevante para 
o olhar atento sobre a instituição, revelando as 
presenças e ausências, os silenciados e os esquecidos, 
os ocultados, como quem se oculta, para naturalizar 
ou dissimular seus discursos. Esse olhar “museográfico” 
sobre a instituição pode contar com metodologias de 
observação, descrição e análise crítica de instituições e 
exposições, como aquela desenvolvida por Leilane Lima 
(2016). De outro ângulo, recorrer aos depoimentos do 
corpo profissional do museu pode indicar aspectos 
conscientes do metadiscurso, como a intenção que a 
instituição não esconde e quer afirmar, às vezes como 
uma forma manifesta de poder em relação ao outro 
cultural, no caso os Maori e a exposição itinerante E Tu 
Ake: standing strong, na versão adaptada com a equipe 
do Musée du Quai Branly (Paris, 2011-2012) (Crenn & 
Roustan, 2015). 

Nas ações de colaboração entre museus e grupos 
indígenas, cuidados com a veiculação de imagens do 
processo de trabalho nas aldeias ou no museu, por 
exemplo, a depender de como é acordado, poderia 
parecer oportunismo, peça de um marketing com as 
imagens dos grupos, o museu cria a sua imagem se 
apropriando da imagem dos indígenas em trabalho 
no museu, ou melhor, para o museu – numa acepção 
dominadora. O fato é que há uma correlação, nunca 
neutra e/ou isenta de responsabilidades, entre as 
narrativas indígenas no museu e a metanarrativa 
museal, como entre os discursos indígenas no museu e 
o metadiscurso museal. 

Entre as antigas práticas museais colonialistas e as 
renovadas relações no museu, há um limite impreciso 
que somente novas éticas podem ajudar a definir novas 
práticas museais (e vice-versa), seja nas aldeias, seja no 
edifício do museu (Cury, 2016a) já constituído ou em 
criação. Para tanto, não podemos dispensar as relações 
dialógicas entre os profissionais, grupos indígenas e 
visitantes da instituição e levantar a questão:

(...) como os museus como instituições podem 
avançar no atendimento das necessidades dos 
povos indígenas, dos desejos de seus visitantes e 
das demandas dos seus benfeitores e apoiadores? 
Enquanto a questão permanece em aberto – e 
as respostas só serão reveladas por meio de mais 
experimentação (Françozo, 2013, p. 458).

Junto à ética, ou parte dela, está a relação de 
confiança que a colaboração estrutura no trabalho, 
em cada passo, movimento, ação, atitude e tomada de 
decisão. Ora de cunho institucional, mas fundamentada 
na relação com os membros da equipe de profissionais, 
a confiança permeia a colaboração – nas entradas e 
atuações nas aldeias, nos lugares sagrados, no respeito 
à privacidade e aos valores da comunidade, na escuta 
atenta e respeitosa, nas discussões e negociações, nos 
esclarecimentos, no respeito às decisões tomadas e, em 
especial, aos anseios indígenas relativos ao que pode e 
não pode ser dito ou mostrado, ao que é segredo, etc.

Como um trabalho em equipe, a colaboração a 
confiança de uma exposição passa por uma atitude 
profissional de manter reservado consigo o conteúdo de 
certas discussões que se dão entre os indígenas, muitas 
vezes com muita emoção, que acompanhamos com a 
escuta, por isso as gravações, registros e transcrições 
devem ser aprovados ou anulados posteriormente. 
Outro aspecto da curadoria colaborativa é que a equipe 
se coloca na posição de fala com os indígenas, mas não 
por eles, reconhecendo e apoiando o protagonismo 
que é deles no museu.

Na construção do que os indígenas denominam 
como parceria, ou seja, uma colaboração de confiança 
em que eles reconhecem o real comprometimento 
dos parceiros, a aproximação é constante, sempre 
nos observando e nos conhecendo ainda mais e 
mutuamente, as amizades que se formam não podem 
encobrir, no entanto, nossas diferenças culturais 
e diferentes posições e, sobretudo, não podem 
escamotear a responsabilidade ética dos envolvidos 
(Cury, 2020d). Com esse exercício, o museu se modifica 
com a equipe e com cada profissional individualmente, 
cada um no seu ritmo.

O museu educa, mas o museu se educa nas ações 
de colaboração, ao passo que desenvolve novos 
pensamentos e exercita novas práticas (Cury, 2016b), 
ao compartilhar a autoridade curatorial (Dimitrov, 
Goldstein, Oliveira & Françozo, 2014). Um exemplo do 
que tem efeito prático na rotina museal e que devemos 
discutir com os indígenas se refere a remanescentes 
humanos (Pereira & Melo, 2020), sagrado no museu 
(Babosa et al., 2020) e repatriamento. Os indígenas vêm 
se posicionando acerca dessas questões e o diálogo 
é o caminho inevitável para superação de conflitos, 



80 Cury – RAMER – 7 (2): 73-82 (2022)

sentimentos de dores e desrespeito. O diálogo também 
acalmará os “receios” dos profissionais de museus 
quanto à repatriação ou devolução para os legítimos 
reclamantes, ou mesmo reposicionar sua autoridade 
diante de outras autoridades – a dos caciques, pajés, 
mais velhos, professores, gestores e curadores de 
museus indígenas, os indígenas, enfim.

Quando se trata de debates políticos em torno 
dessas questões, duas das suposições mais 
comuns são que, primeiro, os povos indígenas e 
as comunidades interessadas querem repatriar 
todo o seu patrimônio, ameaçando assim esvaziar 
os depósitos dos museus em todo o mundo; 
segundo, que a repatriação e a devolução de 
bens culturais são a única maneira de os antigos 
impérios coloniais fazerem justiça histórica às 
populações que outrora exploraram (Françozo, 
2013, p. 455).

Os exemplos apresentados por Françozo, no Museum 
der Kulturen, indicam que ambas as suposições não se 
sustentam. É o que confirmo com ações de colaboração, 
nas quais os Kaingang, Guarani Nhandewa e Terena das 
Terras Indígenas Araribá, Icatu e Vanuíre (SP) foram 
esclarecidos sobre o que seja repatriação e seus direitos. 
Em vários momentos, a questão foi colocada e um 
fator positivo que foi notado pelos indígenas refere-
se aos cuidados com os objetos indígenas pelo museu 
e equipe (Cury, 2019) – mesmo os remanescentes 
humanos – e como veem no museu “um lugar político 
de guarda [de objetos] para o futuro” (Cury, 2020d, p. 
87). Mas, algumas vezes manifestaram o sentimento 
de que aqueles objetos sagrados dos antepassados 
poderiam estar com eles. Isso revela uma boa relação 
com o museu com o qual trabalham, mas a necessidade 
de ter os objetos próximos de si nos museus indígenas 
que mantêm, uma grande finalidade para qual a 
arqueologia, antropologia e a museologia devem 
atuar, e o direito por envolver legislação, para que as 
condições de guarda desses objetos seja factível nos 
museus indígenas, uma transferência que está muito 
além do transporte físico, um desafio que envolve 
necessariamente o escopo das políticas públicas e dos 
sistemas museais nacional, estaduais e municipais, 
com a presença do Estado manifestando claramente 
suas metanarrativas e metadiscursos na perspectiva 
democrática de direitos à musealização.

Bibliografia

Ames, M. (2019). “Cannibal tours”, “glasses boxes” e 
a política de interpretação. Em J. P. Oliveira & R. 
C. Santos (Orgs.), De acervos coloniais aos museus 

indígenas: formas de protagonismo e de construção 
da ilusão museal (pp. 51-68). Trad. Rafaela Mendes 
Medeiros, revisão de Rita de Cássia Melo Santos. João 
Pessoa: Editora da UFPB. 

Babosa, P., Pitaguary, F., Melo, S. L., Pereira, D. J. L., 
Marcolino, G. A. & Marcolino, C. A. (2020). O sagrado 
no museu. En M. X. Cury (Org.), Museus etnográficos 
e indígenas: aprofundando questões, reformulando 
ações (pp. 37-49). São Paulo: Secretaria da Cultura, 
ACAM Portinari, Museu Índia Vanuíre, Museu de 
Arqueologia e Etnologia da Universidade de São 
Paulo. DOI:10.11606/9786599055706

Brasil. (2003). Ministério da Cultura. Bases para a Política 
Nacional de Museus: memória e cidadania. Brasília, DF.

Brasil. (2009). Lei nº 11.906, de 20 de janeiro de 2009. 
Cria o Instituto Brasileiro de Museus [...] e dá outras 
providências. Brasília, DF.

Brasil. (2012). Emenda Constitucional nº 71, de 19 
de novembro de 2012. Acrescenta o art. 216-A à 
Constituição Federal para instituir o Sistema Nacional 
de Cultura. Brasília, DF. 

Campos, J. S. B. (2016). Preservação da cultura Kaingang 
pelo conhecimento dos antepassados. En Conselho 
Regional de Psicologia de São Paulo. Povos indígenas 
e psicologia: a procura do bem viver (pp. 58-63). São 
Paulo: Conselho Regional de Psicologia de São Paulo. 

Campos, J. S. B. (2020). A exposição Fortalecimento 
da Memória Tradicional Kaingang – de Geração em 
Geração. En M. X. Cury (Org.), Museus etnográficos e 
indígenas: aprofundando questões, reformulando 
ações (pp. 89-96). São Paulo: Secretaria da Cultura, 
ACAM Portinari, Museu Índia Vanuíre, Museu de 
Arqueologia e Etnologia da Universidade de São 
Paulo. DOI:10.11606/9786599055706

Crenn, G. & Roustan, M. (2015). L’exposition “E Tu 
Ake” (Maori debout) à Wellington, Paris et Québec. 
Affirmation culturelle et politiques du patrimoine. 
Icofom Study Series, 43b, 71-85. DOI:10.4000/iss.407

Cury, M. X. (2016a). Direitos indígenas no museu. 
Novos procedimentos para uma nova política: a 
gestão de acervos em discussão. En M.X. Cury (Org.), 
Direitos indígenas no museu: novos procedimentos 
para uma nova política – a gestão de acervos em 
discussão (pp. 12-22). São Paulo: Secretaria da 
Cultura, ACAM Portinari, Museu de Arqueologia 
e Etnologia da Universidade de São Paulo. 
DOI:10.11606/9788563566201

Cury, M. X. (2016b). Relações (possíveis) museus e 
indígenas: em discussão uma circunstância museal. 
En M. Lima Filho, R. Abreu, R. Athias (Orgs.), Museus 
e atores sociais: perspectivas antropológicas (pp. 
149-170). Recife: Editora Universidade Federal de 
Pernambuco, Associação Brasileira de Antropologia. 

Cury, M. X. (2017). Circuitos museais para a visitação 



81Cury – RAMER – 7 (2): 73-82 (2022)

crítica: descolonização e protagonismo indígena. 
Revista Iberoamericana de Turismo, 7, 87-113. 
DOI:10.2436/20.8070.01.65

Cury, M. X. (2019). Museu e exposição: o exercício 
comunicacional da colaboração e da descolonização 
com indígenas. En A. V. Galúcio & A. L. Prudente (Orgs.), 
Museu Goeldi: 150 anos de ciência na Amazônia (pp. 
316-350). Belém: Museu Paraense Emílio Goeldi. 

Cury, M. X. (2020a). A espiritualidade indígena na pauta 
da descolonização da Museologia: a ressacralização 
do museu e as curadorias [inusitadas]. Em F. 
Magalhães, L. F. Costa, F. Hernández Hernández & A. 
Curcino (Coords.), Museologia e Património, Vol.3, (pp. 
179-208). Leiria: Politécnico de Leiria.

Cury, M. X. (2020b). Política de gestão de coleções: 
museu universitário, curadoria indígena e processo 
colaborativo. Revista CPC, 15(30), 165-191. 
DOI:10.11606/issn.1980-4466.v15i30espp165-191

Cury, M. X. (2020c). Metamuseologia: reflexividade 
sobre a tríade musealia, musealidade e musealização, 
museus etnográficos e participação indígena. 
Museologia & Interdisciplinaridade, 9(17), 129-146. 
DOI :10.26512/museologia.v9i17.29480

Cury, M. X. (2020d). Requalificação de coleções: novas 
curadorias e museografias pelo viés da comunicação 
museológica. En E. D. Oliveira, M. F. M Couto & M. 
Malta (Orgs.), Histórias da Arte em Museus (pp. 75-93). 
Rio de Janeiro: Rio Book’s.

Cury, M. X. (2020e). Indigenous peoples and Museology: 
experiences at traditional museums and possibilities 
at indigenous museums. En B. B. Soares (Orgs.), 
Decolonising Museology: museums, community 
action and decolonization, Vol. 1, (pp. 354-370). Paris: 
International Commitee for Museology (ICOFOM). 

Desvallées, A. & Mairesse, F. (Eds.). (2013). Conceitos-
chave de museologia. Tradução de Bruno Brulon 
Soares e Marília Xavier Cury. São Paulo: Comitê 
Brasileiro do Conselho Internacional de Museus; 
Pinacoteca do Estado de São Paulo; Secretaria de 
Estado da Cultura. 

Dimitrov, E., Goldstein, I. S., Oliveira, L. P. & Françozo, M. 
C. (2014). Museus e coleções etnográficas: da história 
à política. Entrevista com Mariana Françozo. Proa: 
Revista de Antropologia e Arte, 1(5), 1-17. 

Françozo, M. (2013). “What now? The insurrection of 
things in the Amazon”, Museum der Kulturen, Basel, 
Switzerland. Curator: The Museum Journal, 56(4), 451-
459. DOI 10.1111/cura.12043

Higashi, A. M. F. (2019). O destinatário inscrito nas 
exposições de divulgação científica do Catavento 
Cultural e Educacional. (Tese de Doutorado inédita), 
Universidade de São Paulo, Brasil. 

Lima, L. P. (2016). A arqueologia e o patrimônio 
arqueológico indígena em exposições museais no 

centro-oeste de São Paulo e norte do Paraná: questões 
preliminares. En M. X. Cury (Org.), Direitos indígenas no 
museu. Novos procedimentos para uma nova política: 
a gestão de acervo em discussão (pp. 115-127). São 
Paulo: Secretaria da Cultura; ACAM Portinari; Museu 
de Arqueologia e Etnologia da Universidade de São 
Paulo. DOI:10.11606/9788563566201

Lorente, J. P. (2011). El multiculturalismo como piedra de 
toque en Canadá: los museos de Vancouver a la luz 
de la museología crítica. HER&MUS 6, III(1), 112-129. 

Martín-Barbero, J. (1997). Dos meios às mediações: 
comunicação, cultura e hegemonia. Tradução de 
Ronald Polito e Sergio Alcides. Rio de Janeiro: Editora 
UFRJ.

Martín-Barbero, J. (2009). Desafios políticos da 
diversidade. Revista Itaú Cultural, São Paulo, 8, 153-
159. 

Moura, M. (2009). Jesús Martín-Barbero: as formas 
mestiças da mídia. Pesquisa Fapesp, 163, 10-15. 

Navarro, O. & Tsagaraki, C. (2009-2010). Museos en la 
crisis: una visión desde la museología crítica. Museos.
es: Revista de la Subdirección General de Museos 
Estatales, 5-6, 50-57.

Organização das Nações Unidas para a Educação, a 
Ciência e a Cultura – UNESCO (20 de outubro de 
2005). Convention on the Protection and Promotion 
of the Diversity of Cultural Expressions. 33rd session of 
the General Conference.

Organização das Nações Unidas para a Educação, a 
Ciência e a Cultura – UNESCO (20 de novembro 
de 2015). Recomendação Referente à Proteção e 
Promoção dos Museus e coleções, sua Diversidade e seu 
Papel na Sociedade.

Pereira, D. J. L. & Melo, S. E. (2020). Ética: remanescentes 
humanos em museus. Em M. X. Cury (org.), Museus 
etnográficos e indígenas: aprofundando questões, 
reformulando ações (pp. 32-36). São Paulo: Secretaria 
da Cultura; ACAM Portinari; Museu Índia Vanuíre; 
Museu de Arqueologia e Etnologia da Universidade 
de São Paulo. DOI:10.11606/9786599055706

Roca, A. (2015a). Acerca dos processos de indigenização 
dos museus: uma análise comparativa. Mana, 21(1), 
123-155. DOI:10.1590/0104-93132015v21n1p123

Roca, A. (2015b). Museus indígenas na Costa Noroeste 
do Canadá e nos Estados Unidos: colaboração, 
colecionamento e autorrepresentação. Revista de 
Antropologia, 58, 117-142. DOI:10.11606/2179-0892.
ra.2015.108515

Roca, A. (2018). Patrimônios indígenas e histórias 
nacionais: a exposição Speaking to Memory e o caso 
canadense. Etnográfica, 22(3), 503-529. DOI:10.4000/
etnografica.5854.

Roca, A. (2019). O retorno dos protagonistas: objetos, 
imagens, narrativas e experiências indígenas nos 



82 Cury – RAMER – 7 (2): 73-82 (2022)

processos de indigenização dos museus na província 
da Colúmbia Britânica, Canadá. En A. G. Magalhães 
(org.), Anais do 3° Simpósio Internacional de Pesquisa 
em Museologia: o futuro dos museus e os museus 
do futuro (pp. 118-136). São Paulo: MAC-USP. DOI: 
10.11606/9788594195333

Silva, A. L. (2020). A autorrepresentação como um novo 
objeto para a representação museológica: o caso dos 
curadores Bororo no Museu de História do Pantanal. 
Espaço Ameríndio, 14(1), 49-67. DOI:10.22456/1982-
6524.102712

Silva, R. da. (2021). Museus nas universidades ou museus 
universitários? Uma breve análise comparativa entre 
o Museu Paulista da Universidade de São Paulo 
(Brasil), o Pitt Rivers Museum da University of Oxford 
(Inglaterra) e o Museum of Anthopology da University 
of British Columbia (Canadá). Revista CPC, 16(32), 
9-35. DOI:10.11606/issn.1980-4466.v16i32p9-35

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO. (2011). Resolução nº 
5.937, de 26 de julho de 2011. Baixa o Regimento do 
Museu de Arqueologia e Etnologia. Diário Oficial do 
Estado de São Paulo, São Paulo.


