Revista Internacional d’Humanitats 45 jan-abr 2019
CEMOTrOc-Feusp / Univ. Autonoma de Barcelona

Hannah Arendt: Etica como Fundamento da Educaciao

Maria de Fatima Simdes Francisco!
Robson Pereira Calga?

Resumo: Este artigo retoma alguns temas éticos elaborados por Hannah Arendt a partir de sua
experiéncia ao assistir ao julgamento do oficial nazista Adolf Eichmann em 1961. Para explicar a conduta
do oficial propde a nogdo de “banalidade do mal”, em oposi¢do a tese popular da monstruosidade. A
seguir, sugere-se que essas suas inquietagdes filosoficas em torno da ética estdo presentes e fundamentam
sua abordagem da crise na educagio no artigo de mesmo titulo.

Palavras Chave: ética, educagdo, banalidade, autoridade, responsabilidade.

Abstract: This article recovers some ethical topics drawn by Hannah Arendt from her experience
attending the judgement of the nazi high officer Adolf Eichmann in 1961. In order to explain his conduct
she proposes the key notion of “banality” of evil, in contrast to the popular thesis of monstruosity. Then
we suggest that her philosophical concerns around ethics are present and underlie her approach of the
crises in education that she makes in the essay of same title.

Keywords: ethics, education, banality, authority, responsability.

Neste artigo analisamos, primeiramente, algumas reflexdes de Hannah Arendt
sobre temas éticos que marcam seu pensamento politico; e, em seguida, propomos
alguns apontamentos de como estes temas operam como fundamento da sua critica a
crise na educagdo, de uma forma tal que esta crise ndo pode ser compreendida em sua
profundidade se prescindirmos deste fundamento; fundamento este que tem por base
os conceitos de autoridade e responsabilidade.

Da Liberdade ao Julgamento

Nossa tradigdo de pensamento politico comegou quando Platdo
descobriu que, de alguma forma, ¢ inerente a experiéncia filosofica
repelir o mundo ordindrio dos negécios humanos; ela terminou
quando nada restou dessa experiéncia sendo a oposi¢do entre
pensar e agir, que, privando o pensamento de realidade e a agao de
sentido, torna a ambos sem significado’.

! Professora da 4rea de Filosofia da Educagio da FE-USP. Formada em Filosofia e Ciéncias Sociais na
FFLCH-USP, com mestrado e doutorado em Filosofia na mesma instituicdo. Atualmente pesquisa a
filosofia politica e da educagao de Rousseau.

2 Professor na 4rea de Filosofia e Educacio da Universidade do Estado de Minas Gerais (UEMG).
Formado em Filosofia pela FFLCH-USP, com mestrado ¢ doutorado em Filosofia ¢ Educagdo na FE-
USP.

3 ARENDT, H. Entre o Passado e o Futuro; tradu¢do: Mauro W. Barbosa de Almeida - Sdo Paulo:
Perspectiva, 1972.

161



Hannah Arendt oferece, em Algumas Questoes de Filosofia Moral, uma
reflexdo vigorosa e como que preliminar ao tratamento de um grave problema ético da
modernidade: "a tendéncia difundida da recusa a julgar"*. Esta tendéncia configura-se,
segundo Arendt, como uma das condi¢des do totalitarismo;, em que os homens
renunciam as suas qualidades humanas, isto ¢, agem como se a liberdade nao pudesse
pautar a sua acdo; como meros dentes de uma engrenagem. E como se, desse modo,
ndo se tornassem responsaveis pelas consequéncias de seus atos; como se, enfim, a
burocracia os regesse de forma inexoravel, tal qual sonhara Hittler.

"Todo um coro de vozes me assegurava: existe um Eichmann dentro de cada
um"®, diz Arendt. E como se ninguém assumisse para si a oportunidade de escolher
algo distinto daquilo que todos fariam; e, pior do que isto: ¢ como se todos se
sentissem incapazes de emitir julgamento a respeito da escolha de outrem, quando este
esta diante de um dilema moral. Nesta espécie de negligéncia moral consigo mesmo ¢
com a coletividade, nesta recusa em assumir-se como autor de suas escolhas e mesmo
de julgar os demais e a si mesmo pelo que se fez, nisto, enfim, é que reside a
banalidade do mal — pois, em tal disposi¢cdo, ndo ha mais atitudes moralmente

condenaveis, apenas gestos que se ¢ for¢ado a fazer, pela forca das circunstancias.

ns

Um desprendimento desta amplitude para com a dimensao moral da existéncia
tem um de seus pilares na compreensao da vida como valor supremo, assegura Arendt.
Afinal, todas as virtudes sdo percebidas como meros valores; que, por sua vez, "seriam
todos descartados diante da reivindicagdo dominante da propria Vida"®. Eis um
postulado moderno, que, a um s6 tempo, limita a agdo moral (uma vez que, no limite,
qualquer acdo pode ser justificada para a manutencdo da vida individual); e oblitera o
proprio debate moral — pois, ao contrario da antiguidade (¢ mesmo da ética cristd), a
conservagdo da propria vida toma o lugar da virtude e arvora-se como o bem mais
nobre e precioso do ser humano.

Em se tratando de toda ética anterior a modernidade, "na vida ha sempre algo
mais em jogo do que a manutencdo e procriagdo de organismos vivos individuais".
Destarte, quando tratamos da simples manuten¢do da vida num ambito biologico, por
mais necessaria que seja para as demais dimensoes da existéncia humana, dela ndo se
pode depreender agdes que aspirem duragdo no tempo historico (qual um valor moral
ou uma obra de arte), uma vez que

este processo vital, embora nos conduza do nascimento até a morte em
uma progressao retilinea de declinio, ¢ em si mesmo circular, a propria
atividade do trabalho tem de seguir o ciclo da vida, o movimento
circular de nossas fungdes corporais, o que significa que a atividade do
trabalho nunca chega a um fim enquanto durar a vida; ela ¢
infinitamente repetitiva’.

Em seu Trabalho, obra e a¢do, Arendt mostra que o homem, enquanto animal
laborans, isto €, em sua dimensao puramente bioldgica e na medida em que trabalha

4 ARENDT, H. 4lgumas Questdes de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento,
traducdo: Rosaura Einchenberg - Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 212.

> ARENDT, H. Algumas Questées de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
traducdo: Rosaura Einchenberg - Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 123.

¢ ARENDT, H. Algumas Questées de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
traducdo: Rosaura Einchenberg - Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 115.

7 ARENDT, H. Trabalho, Obra, A¢io. In: Cadernos de Etica e Filosofia Politica, n° 7. Tradugio:
Adriano Correia. Disponivel em: https:/filosoficabiblioteca.files.wordpress.com/2013/10/arendt-trabalho-
obra-acao.pdf. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007; p. 180.

162



(labor), ndo esta, apenas por isto, plenamente inserido no mundo humano. Pelo
contrario, ¢ "com a palavra ¢ 0 ato que nds nos inserimos no mundo humano, ¢ esta
inser¢do ¢ como um segundo nascimento, no qual confirmamos e assumimos o fato
bruto de nosso aparecimento fisico original"®.

Da mesma forma, o homo faber - o homem na medida em que erige o artefato
humano e produz o mundo de objetos que o rodeia - ndo estabelece o homem no
dominio pleno da dignidade humana. Pois estd inevitavelmente preso as cadeias de
meios e fins. Constituindo-se a atividade de produzir os objetos, as obras (work) um
meio para satisfagdo de um outro fim, seja este uma necessidade, uma utilidade, a
propria atividade ou mesmo seu produto nunca sdo fim em si mesmo. Mas meramente
meios para um outro fim; fim este que, no mais das vezes, pode igualmente ser
conversivel em um novo meio.

Ao elevar o homem enquanto usuario a posi¢do de um fim ultimo, ele
degrada até mais vigorosamente todos os outros “fins” a meros meios.
Se 0 homem enquanto usuario € o fim mais elevado, “a medida de todas
as coisas”, entdo ndo apenas a natureza, tratada pela fabricacdo como o
“material quase sem valor” sobre o qual operar [work] e agregar “valor”
(como disse Locke), mas as proprias coisas “valiosas” tornam-se meros
meios, perdendo assim sua importancia intrinseca. Ou para dizer isto de
um outro modo, a mais mundana de todas as atividades perde a sua
significagdo objetiva original e torna-se um meio para satisfazer
necessidades subjetivas; em e por si mesma, nio é mais significativa’.

Dai Arendt afirmar que "na propria esfera da fabricacdo ha apenas um tipo de
objeto aos quais nao se aplica a logica da cadeia sem fim dos meios e dos fins, ¢ é a
obra de arte, a coisa mais inutil e a0 mesmo tempo mais duravel que as maos humanas
podem produzir"!®. Todavia, segundo a autora, se pela arte ¢ a obra que se imortaliza,
pela politica quem se imortaliza ¢ alguém, por meio de sua vida e seus atos. E ¢é
através da agdo — que a filésofa faz questao de distinguir de trabalho (labor) e de obra
(work) — que o homem pode alcangar aquele estatuto ético.

A agdo, com todas as suas incertezas, ¢ como um lembrete sempre
presente de que os homens, embora tenham de morrer, ndo nasceram
para morrer, mas para iniciar algo novo. Initium ut esset homo creatus
est — “para que houvesse um inicio o homem foi criado”, disse
Agostinho. Com a criacdo do homem, o principio do comego veio ao
mundo — o que ¢ naturalmente apenas um outro modo de dizer que
com a criagdo do homem o principio da liberdade apareceu sobre a
Terra'!.

8 ARENDT, H. Trabalho, Obra, A¢io. In: Cadernos de Etica e Filosofia Politica, n° 7. Tradugfo:
Adriano Correia. Disponivel em: https://filosoficabiblioteca.files.wordpress.com/2013/10/arendt-trabalho-
obra-acao.pdf. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007.

9 ARENDT, H. Trabalho, Obra, A¢do. In: Cadernos de Etica e Filosofia Politica, n° 7. Tradugdo:
Adriano Correia. Disponivel em: https:/filosoficabiblioteca.files.wordpress.com/2013/10/arendt-trabalho-
obra-acao.pdf. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007; p. 188.

10 ARENDT, H. Trabalho, Obra, Acdo. In: Cadernos de Etica e Filosofia Politica, n° 7. Tradugao:
Adriano Correia. Disponivel em: https:/filosoficabiblioteca.files.wordpress.com/2013/10/arendt-trabalho-
obra-acao.pdf. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007; p. 189.

I ARENDT, H. Trabalho, Obra, A¢do. In: Cadernos de Etica e Filosofia Politica, n° 7. Tradugio:
Adriano Correia. Disponivel em: https:/filosoficabiblioteca.files.wordpress.com/2013/10/arendt-trabalho-
obra-acao.pdf. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007.

163



Desse modo, Arendt, distinguindo a a¢do da atividade do homo faber, liga-a a
dignidade da politica, pois é por meio dela, da auténtica e totalmente livre a¢do que o
homem pode criar o novo. E ndo é de outra maneira que, para a filosofa, o homem
adentra a esfera politica: como um ente livre, arrancado das relagdes de mera
causalidade no instante em que atuara entre os homens.

Contudo, mesmo apresentando uma proposta coletivista, o socialismo nao
pareceu a Arendt uma alternativa viavel para que o dominio da moral passasse a
figurar no rol da existéncia moderna. Isto porque, "se algo ¢ caracteristico a Lenin e
Trotski, como representantes do revolucionario profissional, ¢ a crenga ingénua de
que, uma vez mudadas as circunstancias pela revolugdo, a humanidade seguira
automaticamente os poucos preceitos morais que tém sido conhecidos e repetidos
desde a aurora da historia"!2,

A moralidade, diz Arendt, desmoronou, "ndo entre os criminosos, mas entre as
pessoas comuns". Sua conclusdo desconcertante € que o Terceiro Reich, que ndo
perpetrou apenas crimes comuns, o fez operando com pessoas comuns, "com mais ou
menos entusiasmo, simplesmente porque fizeram o que lhes foi mandado"'’. Aponta
ainda que este vacuo da moralidade ndo se da somente nos periodos de crise, € que
embora vencido na guerra o totalitarismo, ndo o foram as suas condigdes de
existéncia, que grassam ainda na sociedade de massas. Todavia, este abandono da
moral também teria se dado na histéria da filosofia, ¢ ndo somente em tempos
modernos: "até Kant, a filosofia moral tinha cessado de existir depois da
Antiguidade... Se a filosofia moral tem existido ou ndo desde Kant, essa ¢ ao menos
uma questio em aberto"!'“,

E preciso notar que a autora perscruta a construgao do juizo, especialmente do
juizo moral, como tendo a sua origem no estar 5o, no didlogo comigo mesmo; mas que
leva em consideragdo as opinides das demais pessoas da comunidade — tal como no
juizo estético kantiano. Entretanto, mesmo que a origem do juizo moral se dé€ neste
apogeu da interioridade, se (e quando) ele ¢ enunciado, passa a ter seus efeitos ndo s
na esfera da intimidade, mas também na social; bem como nao apenas no dominio do
privado, mas também no espaco publico-politico.

Ademais, Arendt distancia cuidadosamente sua concepcao de juizo moral das
reflexdes de Socrates acerca da moral. Segundo a autora, estas tltimas apenas dizem o
que ndo se deve fazer, para ndo se entrar em contradicdo consigo mesmo, para nao se
desprezar a sim mesmo em ultima instancia.

Nao ¢é certamente uma questdo de preocupagdo com o outro, mas de
preocupacao consigo mesmo, ndo ¢ uma questdo de humildade, mas de
dignidade humana e até de orgulho humano. O padrdo ndo ¢ nem o
amor por algum proximo, nem o amor por si proprio, mas o respeito por
si proprio®.

12 ARENDT, H. Algumas Questées de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
traducdo: Rosaura Einchenberg - Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 116.
13 ARENDT, H. Algumas Questées de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
traducdo: Rosaura Einchenberg - Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 122.
14 ARENDT, H. Algumas Questées de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
traducdo: Rosaura Einchenberg - Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 131.
15 ARENDT, H. Algumas Questées de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
traducdo: Rosaura Einchenberg - Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 131.

164



Além de nao oferecer orientagdes positivas acerca do que fazer, este
procedimento socratico, exclusivamente racional e individual, ndo pode, por isso
mesmo, segundo Arendt, legitimar-se sendo em situagdes de emergéncia, posto que,
em circunstancias normais, um procedimento tdo individualizante - que toma como
padrdo o eu; o "self" - jamais poderia servir de regra para as deliberagdes que, em
suma, dar-se-30 entre os homens; e que, portanto, devem buscar a sua legitimagdo ¢
sustentacdo em meio a eles.

Ha ainda, diz a filésofa, a perplexidade mais chocante, como fruto da
abordagem incompleta da moral concebida por Socrates: o fato de sua concepgdo
racionalizante sustentar a "impossibilidade de o homem praticar deliberadamente atos
cruéis, querer o mal pelo mal”'®. O preceito socratico assevera que ninguém deseja o
proprio mal; e que, se por ventura o escolhe, isto se deve a um erro da razao, nao da
vontade. Unindo este preceito ao axioma moral segundo o qual é preferivel sofrer o
mal a pratica-lo (pois quem o praticar terd que conviver consigo mesmo), temos que
fazer o mal é fazer um mal a si mesmo, o que, finalmente, ninguém pode querer.

Kant também recorre ao desprezo por si mesmo como a razdo definitiva para
ndo se praticar o mal. Desse modo, explica que aqueles que o praticam, em primeiro
lugar, abrem uma excecdo para eles mesmos de uma regra, que reconhecem como
legitima, e, se nao se desprezam por isto, € porque conseguem mentir para si mesmos.
No entanto, "segundo Nietzsche, o homem que se despreza respeita pelo menos aquele
dentro de si que despreza. Mas o mal real ¢ o que nos causa o horror inexprimivel,
quando s6 o que podemos dizer é: isso nunca deveria ter acontecido"'”. E ndo o
deveria, afirma Arendt, entre outras coisas porque semelhante horror faz com que os
homens nio possam se reconciliar com seu proprio passado.

"E como se o homem, no final de sua vida, quisesse ser capaz de dizer: fui
feliz. Segundo os moralistas, isso s6 deveria ser possivel para as pessoas que nao sdo
més, o que, infelizmente, ndo passa de uma suposi¢do"'. Para além de toda
contingéncia de situacgdo historica ou de contexto social, isto ¢, para além de qualquer
influéncia de tempo e espaco; e para além mesmo da pouca profundidade de que
alguém possa ser capaz, quanto ao estar so, ha este horror inexprimivel, que todos
podem perceber; mas em relagdo ao qual a filosofia se cala. Reconhecido pela
literatura e até (embora poucas vezes) pela religido, este mal emerge, na sociedade, da
impessoalidade burocratica, como algo tdo bizarro quanto uma espécie de acdo sem
autor; e, pior, sistematizado e¢ em larga escala.

Em Responsabilidade pessoal sob a ditadura a reflexdo de Arendt conduz a
inversdo do paradigma de que cidaddo virtuoso € aquele que obedece as regras de sua
cidade. Paradigma, lembremos, defendido por Socrates - no didlogo platonico
Apologia de Socrates -, referéncia ética de Arendt, justamente pelo seu modo de
conduzir-se diante das questdes morais.

Dessa forma, se Socrates considera justo acatar uma deliberacdo da sua polis,
mesmo sendo incorreta, por ver justica neste gesto de obediéncia, Arendt destacara
que o filésofo grego ndo se exime de agir, de assumir-se enquanto autor moral de sua
acdo. Esta ¢ precisamente a questdo central para a fildsofa alema. Particularmente em
tempos de crise, 0 homem jamais pode agir como se estivesse no jardim de infancia,
pois, neste caso, obedecer ndo ¢ outra coisa sendo apoiar as decisdes vindas de cima.

16 ARENDT, H. Algumas Questées de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
traducdo: Rosaura Einchenberg - Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 136.
17 ARENDT, H. Algumas Questées de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
traducdo: Rosaura Einchenberg - Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 131.
18 ARENDT, H. Algumas Questées de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
traducdo: Rosaura Einchenberg - Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 196.

165



Decisdes estas que- dado o processo de autoengano coletivo que a burocracia
representa em sua significagcdo politica - ndo sdo tomadas por ninguém, porque sao
tomadas por todos, gue fariam o mesmo em meu lugar.

Para combater esta magica perversa, que cria agdes sem autores, aos que
simplesmente obedecem, Arendt acha preferiveis aqueles que sustentam uma postura
critica, mesmo cética, quanto aos valores e regulamentos morais vigentes. Pois em tal
postura estara presente o exame das coisas antes da tomada da decisdo de agir, € em
consequéncia, se tornara impossivel que o sujeito ndo se responsabilize pelo que fez,
bem como pelo que ndo fez.

A esse respeito, o total colapso moral da sociedade respeitavel durante
o regime de Hitler pode nos ensinar que, nessas circunstancias, aqueles
que estimam os valores e se mantém fi¢is a normas e padrdes morais
ndo sdo confiaveis: sabemos agora que as normas ¢ os padrdes morais
podem ser mudados da noite para o dia, e tudo o que restara ¢ o mero
habito de se manter fiel a alguma coisa. Muito mais confiaveis serdo os
céticos, ndo porque o ceticismo seja bom ou o duvidar, saudavel, mas
porque sdo usados para examinar as coisas ¢ para tomar decisdes. Os
melhores de todos serdo aqueles que tém apenas uma Unica certeza:
independentemente dos fatos que acontecam enquanto vivermos,
estaremos condenados a viver conosco mesmos'’.

Por isso, Hannah Arendt ndo subestima a importancia moral de emitir
julgamento sobre tais questoes. Esta importancia vai muito além da imputabilidade
juridica daquele que inquestionavelmente praticou ou foi cumplice de atrocidades, por
mais que cumprisse ordens. Na verdade, a importancia maior de nio se furtar a
responsabilidade de julgar moralmente as agdes, como louvaveis ou condenaveis,
reside no fato de que tal julgamento ¢ o que, em ultima instdncia, pode evitar a
inaceitavel compreensdo de que, para Eichmann, ndo havia uma responsabilidade
moral no cumprimento de suas ordens.

O que perturbava em Eichmann era precisamente haver tantos
parecidos com ele, e que todos eles ndo eram nem perversos nem
sadicos, antes eram e continuam a ser terrivel e aterradoramente
normais. Do ponto de vista das nossas institui¢des legais e dos nossos
padrdes de juizo moral, esta normalidade era muito mais aterradora que
todas as atrocidades juntas, pois ela implicava que este novo tipo de
criminoso, que ¢ na verdade um inimigo do género humano (Kosti
generis humani) comete 0s seus crimes em circunstancias que tornam
quase impossivel para ele tomar consciéncia do crime ou sentir que esté
a proceder erradamente?’.

Arendt indica entdo ao final de Algumas questoes de filosofia moral a
importancia moral do exemplo. Desse modo, refere Socrates e o papel que seus atos, e
ndo somente suas palavras, tiveram para o éxito de seus preceitos morais no ocidente.
Para preferir a figura de Socrates como um exemplo moral, ao invés da de Barba Azul,

19 ARENDT, H. Algumas Questées de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
traducdo: Rosaura Einchenberg - Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 107-108.

20 ARENDT, H. Eichmann em Jerusalém: um relato sobre a banalidade do mal. Sdo Paulo: Companhia
das Letras, 2001; 355-356.

166



¢ preciso julgar moralmente as a¢des de ambos. E preciso, enfim, ndo renunciar as
qualidades do ser humano, que trazem consigo a sua responsabilidade, juntamente
com a sua propria dignidade.

Autoridade e Educacio — Notas Preliminares

A partir desta perspectiva politica e desta leitura da modernidade, Hannah
Arendt, no ensaio Crise na educagdo, fara reflexdes sobre o modo como a crise geral
da modernidade manifesta-se na educagdo. E sobre como aquela renuncia a
responsabilidade, pela recusa em se posicionar no julgamento moral, transforma-se, na
educacdo, na recusa do educador de assumir sua dupla responsabilidade.

Para além de perfilar as consequéncias nocivas a educacdo da renuncia das
qualidades humanas - renincia esta que Arendt sintetiza como abandono e trai¢do por
parte dos adultos em relag@o as criangas, cabe ressaltar o que faz com que a filosofa
considere tratar-se de um dever do educador a adogdo do papel de “representante de
um mundo pelo qual deve assumir a responsabilidade, embora ndo o tenha feito e

ainda que secreta ou abertamente possa querer que ele fosse diferente do que €721,

Trata-se, antes de tudo, de uma relagdo de cumplicidade do adulto em relagao
a crianca — a quem deve oferecer informagdes decisivas sobre o mundo em que ela ira
adentrar uma vez adulta. Mas para que esta cumplicidade ocorra é preciso que alguns
pressupostos estejam bem estabelecidos. O primeiro deles, sublinha Arendt, ¢ o de que
o adulto creia que este mundo humano de que participa merega ser continuado -
através da inser¢do dos novos nele, uma vez que, se ele ndo estiver convencido de
valer a pena a aposta na continuidade do mundo, a propria educagdo perdera seu
sentido.

Uma desercao ética em relagdo ao mundo fez no passado com que educadores,
movidos por utopias politicas, cometessem o desacerto de investir nas criancas a
esperanca politica de salvar o mundo, do qual o proprio educador e demais adultos ja
haviam desistido. Desisténcia esta tratada pela filésofa como inaceitdvel movimento
de ndo responsabilizagdo, pois, “no que toca a politica, isso implica obviamente um
grave equivoco: ao invés de juntar-se aos seus iguais, assumindo o esforgo de
persuasio e correndo o risco do fracasso”?, abdica-se de sua dimensdo ética; e, sem
que se perceba a gravidade politica desta postura, abre-se caminho para poderes
autoritarios sobre as criangas, sacrificando a oportunidade desta nova geragdo de trazer
ao mundo sua novidade.

Esta ¢ precisamente a covardia praticada na educagao, pois, sublinha Arendt, é
como se afirmassemos: que as criangas corrijam o mundo por nos. Tal abstengdo e
fuga da esfera publica ndo se distingue essencialmente do posicionamento de
Eichmann; e sua primeira consequéncia ¢ tratada por Arendt como a condi¢do, por
exceléncia, da sociedade totalitaria, isto ¢: pessoas que abdicam de sua
responsabilidade diante do mundo e dos demais.

Arendt encontra em Rousseau um pioneiro da confusdo que favorece tal
postura de desisténcia do mundo (este visto como degenerado e sem conserto); ¢ da
projecdo na educacdo de um ideal politico que tende a negar este mundo, tal qual ele
existe — este no qual nés, adultos, sujeitos histdricos, devemos atuar e pelo qual
deveriamos nos responsabilizar.

2l ARENDT, H. Entre o Passado e o Futuro; tradu¢io: Mauro W. Barbosa de Almeida — Sdo Paulo:
Editora Perspectiva, 1972; p. 239.
22 ARENDT, H. Entre o Passado e o Futuro; tradu¢io: Mauro W. Barbosa de Almeida — S3o Paulo:
Editora Perspectiva, 1972; p. 225.

167



“Na educag@o”, continua Arendt, “essa responsabilidade pelo mundo assume a
forma de autoridade™?. Esta consiste no reconhecimento da inegdvel assimetria entre
adulto e crianga — que se reflete em uma superioridade, igualmente inegavel, do
primeiro em relagdo a ultima -, mas que tem prazo de validade; e que, ao contrario de
estabelecer a crianca como uma minoria excluida e o adulto como opressor
privilegiado, imputa a este a responsabilidade pela educagido dos novos.

Responsabilidade com a qual se falta quanto se deixa seduzir pelo pathos do
novo, pelo impulso de esperar das criangas uma tarefa que deve estar na mao dos
adultos: a politica. Tarefa para a qual o homem ¢ chamado por sua condi¢do de ente
moral; e a qual ndo se recusa sem que com isto se degrade a propria dignidade
humana.

Vemos, enfim, que, se Hannah Arendt se vale de todo o seu pensamento ético
e politico para identificar a crise na educagdo. Isto se da, no limite, para que melhor se
distingam estas duas esferas (educagdao e politica), posto que, embora dialoguem
continuamente, quando confundidas, cria-se, de um lado, uma enormidade de
equivocos pedagogicos e, de outro, a propria negacdo da politica — desprovida de seu
elemento mais fundamental: a responsabilidade do homem diante do mundo que o
circunda.

Referéncias bibliograficas

ARENDT, H. Algumas Questoes de Filosofia Moral, in: ARENDT, H.
Responsabilidade e Julgamento; tradugdo: Rosaura Einchenberg - Sao Paulo:
Companhia das Letras, 2004.

ARENDT, H. Entre o Passado e o Futuro; traducdo: Mauro W. Barbosa de Almeida
— Séo Paulo: Editora Perspectiva, 1972.

ARENDT, H. Eichmann em Jerusalém: um relato sobre a banalidade do mal. Sao
Paulo: Companhia das Letras, 2001.

ARENDT, H. Trabalho, Obra, Acdo. In: Cadernos de Eticae F ilosofia Politica, n® 7.
Tradugdo: Adriano Correia. Disponivel em: http://www.fflch.usp.br/df/cefp/
Cefp7/arendt.pdf Ultimo acesso em Setembro de 2008. CORREIA, Adriano. Hannah
Arendt. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007

Recebido para publicagdo em 07-09-18; aceito em 09-10-18

23 ARENDT, H. Entre o Passado e o Futuro; tradu¢io: Mauro W. Barbosa de Almeida — Sdo Paulo:
Editora Perspectiva, 1972; p. 239.

168



