
5 jan-abr 2019
CEMOrOc-Feusp / Univ. Autònoma de Barcelona

Hannah Arendt: Ética como Fundamento da Educação

Maria de Fátima Simões Francisco1

Robson Pereira Calça2

Resumo: Este artigo retoma alguns temas éticos elaborados por Hannah Arendt a partir de sua
experiência ao assistir ao julgamento do oficial nazista Adolf Eichmann em 1961. Para explicar a conduta

seguir, sugere-se que essas suas inquietações filosóficas em torno da ética estão presentes e fundamentam
sua abordagem da crise na educação no artigo de mesmo título.
Palavras Chave: ética, educação, banalidade, autoridade, responsabilidade.

Abstract: This article recovers some ethical topics drawn by Hannah Arendt from her experience
attending the judgement of the nazi high officer Adolf Eichmann in 1961. In order to explain his conduct

opular thesis of monstruosity. Then
we suggest that her philosophical concerns around ethics are present and underlie her approach of the
crises in education that she makes in the essay of same title.
Keywords: ethics, education, banality, authority, responsability.

Neste artigo analisamos, primeiramente, algumas reflexões de Hannah Arendt
sobre temas éticos que marcam seu pensamento político; e, em seguida, propomos
alguns apontamentos de como estes temas operam como fundamento da sua crítica à
crise na educação, de uma forma tal que esta crise não pode ser compreendida em sua
profundidade se prescindirmos deste fundamento; fundamento este que tem por base
os conceitos de autoridade e responsabilidade.

Da Liberdade ao Julgamento

Nossa tradição de pensamento político começou quando Platão
descobriu que, de alguma forma, é inerente à experiência filosófica
repelir o mundo ordinário dos negócios humanos; ela terminou
quando nada restou dessa experiência senão a oposição entre
pensar e agir, que, privando o pensamento de realidade e a ação de
sentido, torna a ambos sem significado3.

1 Professora da área de Filosofia da Educação da FE-USP. Formada em Filosofia e Ciências Sociais na
FFLCH-USP, com mestrado e doutorado em Filosofia na mesma instituição. Atualmente pesquisa a
filosofia política e da educação de Rousseau.
2 Professor na área de Filosofia e Educação da Universidade do Estado de Minas Gerais (UEMG).
Formado em Filosofia pela FFLCH-USP, com mestrado e doutorado em Filosofia e Educação na FE-
USP.
3 ARENDT, H. Entre o Passado e o Futuro; tradução: Mauro W. Barbosa de Almeida - São Paulo:
Perspectiva, 1972.



Hannah Arendt oferece, em Algumas Questões de Filosofia Moral, uma
reflexão vigorosa e como que preliminar ao tratamento de um grave problema ético da
modernidade: "a tendência difundida da recusa a julgar"4. Esta tendência configura-se,
segundo Arendt, como uma das condições do totalitarismo; em que os homens
renunciam às suas qualidades humanas, isto é, agem como se a liberdade não pudesse
pautar a sua ação; como meros dentes de uma engrenagem. E como se, desse modo,
não se tornassem responsáveis pelas consequências de seus atos; como se, enfim, a
burocracia os regesse de forma inexorável, tal qual sonhara Hittler.

"Todo um coro de vozes me assegurava: existe um Eichmann dentro de cada
um"5, diz Arendt. É como se ninguém assumisse para si a oportunidade de escolher
algo distinto daquilo que todos fariam; e, pior do que isto: é como se todos se
sentissem incapazes de emitir julgamento a respeito da escolha de outrem, quando este
está diante de um dilema moral. Nesta espécie de negligência moral consigo mesmo e
com a coletividade, nesta recusa em assumir-se como autor de suas escolhas e mesmo
de julgar os demais e a si mesmo pelo que se fez, nisto, enfim, é que reside a
banalidade do mal pois, em tal disposição, não há mais atitudes moralmente
condenáveis, apenas gestos que se é forçado a fazer, pela força das circunstâncias.

Um desprendimento desta amplitude para com a dimensão moral da existência
tem um de seus pilares na compreensão da vida como valor supremo, assegura Arendt.
Afinal, todas as virtudes são percebidas como meros valores; que, por sua vez, "seriam
todos descartados diante da reivindicação dominante da própria Vida"6. Eis um
postulado moderno, que, a um só tempo, limita a ação moral (uma vez que, no limite,
qualquer ação pode ser justificada para a manutenção da vida individual); e oblitera o
próprio debate moral pois, ao contrário da antiguidade (e mesmo da ética cristã), a
conservação da própria vida toma o lugar da virtude e arvora-se como o bem mais
nobre e precioso do ser humano.

Em se tratando de toda ética anterior à modernidade, "na vida há sempre algo
mais em jogo do que a manutenção e procriação de organismos vivos individuais".
Destarte, quando tratamos da simples manutenção da vida num âmbito biológico, por
mais necessária que seja para as demais dimensões da existência humana, dela não se
pode depreender ações que aspirem duração no tempo histórico (qual um valor moral
ou uma obra de arte), uma vez que

este processo vital, embora nos conduza do nascimento até a morte em
uma progressão retilínea de declínio, é em si mesmo circular, a própria
atividade do trabalho tem de seguir o ciclo da vida, o movimento
circular de nossas funções corporais, o que significa que a atividade do
trabalho nunca chega a um fim enquanto durar a vida; ela é
infinitamente repetitiva7.

Em seu Trabalho, obra e ação, Arendt mostra que o homem, enquanto animal
laborans, isto é, em sua dimensão puramente biológica e na medida em que trabalha

4 ARENDT, H. Algumas Questões de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
tradução: Rosaura Einchenberg - São Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 212.
5 ARENDT, H. Algumas Questões de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
tradução: Rosaura Einchenberg - São Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 123.
6 ARENDT, H. Algumas Questões de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
tradução: Rosaura Einchenberg - São Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 115.
7 ARENDT, H. Trabalho, Obra, Ação. In: Cadernos de Ética e Filosofia Política, nº 7. Tradução:
Adriano Correia. Disponível em: https://filosoficabiblioteca.files.wordpress.com/2013/10/arendt-trabalho-
obra-acao.pdf. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007; p. 180.



(labor), não está, apenas por isto, plenamente inserido no mundo humano. Pelo
contrário, é "com a palavra e o ato que nós nos inserimos no mundo humano, e esta
inserção é como um segundo nascimento, no qual confirmamos e assumimos o fato
bruto de nosso aparecimento físico original"8.

Da mesma forma, o homo faber - o homem na medida em que erige o artefato
humano e produz o mundo de objetos que o rodeia - não estabelece o homem no
domínio pleno da dignidade humana. Pois está inevitavelmente preso às cadeias de
meios e fins. Constituindo-se a atividade de produzir os objetos, as obras (work) um
meio para satisfação de um outro fim, seja este uma necessidade, uma utilidade, a
própria atividade ou mesmo seu produto nunca são fim em si mesmo. Mas meramente
meios para um outro fim; fim este que, no mais das vezes, pode igualmente ser
conversível em um novo meio.

Ao elevar o homem enquanto usuário à posição de um fim último, ele

Se o h

work
-se meros

meios, perdendo assim sua importância intrínseca. Ou para dizer isto de
um outro modo, a mais mundana de todas as atividades perde a sua
significação objetiva original e torna-se um meio para satisfazer
necessidades subjetivas; em e por si mesma, não é mais significativa9.

Daí Arendt afirmar que "na própria esfera da fabricação há apenas um tipo de
objeto aos quais não se aplica a lógica da cadeia sem fim dos meios e dos fins, e é a
obra de arte, a coisa mais inútil e ao mesmo tempo mais durável que as mãos humanas
podem produzir"10. Todavia, segundo a autora, se pela arte é a obra que se imortaliza,
pela política quem se imortaliza é alguém, por meio de sua vida e seus atos. E é
através da ação que a filósofa faz questão de distinguir de trabalho (labor) e de obra
(work) que o homem pode alcançar aquele estatuto ético.

A ação, com todas as suas incertezas, é como um lembrete sempre
presente de que os homens, embora tenham de morrer, não nasceram
para morrer, mas para iniciar algo novo. Initium ut esset homo creatus
est
Agostinho. Com a criação do homem, o princípio do começo veio ao
mundo o que é naturalmente apenas um outro modo de dizer que
com a criação do homem o princípio da liberdade apareceu sobre a
Terra11.

8 ARENDT, H. Trabalho, Obra, Ação. In: Cadernos de Ética e Filosofia Política, nº 7. Tradução:
Adriano Correia. Disponível em: https://filosoficabiblioteca.files.wordpress.com/2013/10/arendt-trabalho-
obra-acao.pdf. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007.
9 ARENDT, H. Trabalho, Obra, Ação. In: Cadernos de Ética e Filosofia Política, nº 7. Tradução:
Adriano Correia. Disponível em: https://filosoficabiblioteca.files.wordpress.com/2013/10/arendt-trabalho-
obra-acao.pdf. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007; p. 188.
10 ARENDT, H. Trabalho, Obra, Ação. In: Cadernos de Ética e Filosofia Política, nº 7. Tradução:
Adriano Correia. Disponível em: https://filosoficabiblioteca.files.wordpress.com/2013/10/arendt-trabalho-
obra-acao.pdf. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007; p. 189.
11 ARENDT, H. Trabalho, Obra, Ação. In: Cadernos de Ética e Filosofia Política, nº 7. Tradução:
Adriano Correia. Disponível em: https://filosoficabiblioteca.files.wordpress.com/2013/10/arendt-trabalho-
obra-acao.pdf. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007.



Desse modo, Arendt, distinguindo a ação da atividade do homo faber, liga-a à
dignidade da política, pois é por meio dela, da autêntica e totalmente livre ação que o
homem pode criar o novo. E não é de outra maneira que, para a filósofa, o homem
adentra à esfera política: como um ente livre, arrancado das relações de mera
causalidade no instante em que atuará entre os homens.

Contudo, mesmo apresentando uma proposta coletivista, o socialismo não
pareceu a Arendt uma alternativa viável para que o domínio da moral passasse a
figurar no rol da existência moderna. Isto porque, "se algo é característico a Lenin e
Trótski, como representantes do revolucionário profissional, é a crença ingênua de
que, uma vez mudadas as circunstâncias pela revolução, a humanidade seguirá
automaticamente os poucos preceitos morais que têm sido conhecidos e repetidos
desde a aurora da história"12.

A moralidade, diz Arendt, desmoronou, "não entre os criminosos, mas entre as
pessoas comuns". Sua conclusão desconcertante é que o Terceiro Reich, que não
perpetrou apenas crimes comuns, o fez operando com pessoas comuns, "com mais ou
menos entusiasmo, simplesmente porque fizeram o que lhes foi mandado"13. Aponta
ainda que este vácuo da moralidade não se dá somente nos períodos de crise, e que
embora vencido na guerra o totalitarismo, não o foram as suas condições de
existência, que grassam ainda na sociedade de massas. Todavia, este abandono da
moral também teria se dado na história da filosofia, e não somente em tempos
modernos: "até Kant, a filosofia moral tinha cessado de existir depois da
Antiguidade... Se a filosofia moral tem existido ou não desde Kant, essa é ao menos
uma questão em aberto"14.

É preciso notar que a autora perscruta a construção do juízo, especialmente do
juízo moral, como tendo a sua origem no estar só, no diálogo comigo mesmo; mas que
leva em consideração as opiniões das demais pessoas da comunidade tal como no
juízo estético kantiano. Entretanto, mesmo que a origem do juízo moral se dê neste
apogeu da interioridade, se (e quando) ele é enunciado, passa a ter seus efeitos não só
na esfera da intimidade, mas também na social; bem como não apenas no domínio do
privado, mas também no espaço público-político.

Ademais, Arendt distancia cuidadosamente sua concepção de juízo moral das
reflexões de Sócrates acerca da moral. Segundo a autora, estas últimas apenas dizem o
que não se deve fazer, para não se entrar em contradição consigo mesmo, para não se
desprezar a sim mesmo em última instância.

Não é certamente uma questão de preocupação com o outro, mas de
preocupação consigo mesmo, não é uma questão de humildade, mas de
dignidade humana e até de orgulho humano. O padrão não é nem o
amor por algum próximo, nem o amor por si próprio, mas o respeito por
si próprio15.

12 ARENDT, H. Algumas Questões de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
tradução: Rosaura Einchenberg - São Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 116.
13 ARENDT, H. Algumas Questões de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
tradução: Rosaura Einchenberg - São Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 122.
14 ARENDT, H. Algumas Questões de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
tradução: Rosaura Einchenberg - São Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 131.
15 ARENDT, H. Algumas Questões de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
tradução: Rosaura Einchenberg - São Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 131.



Além de não oferecer orientações positivas acerca do que fazer, este
procedimento socrático, exclusivamente racional e individual, não pode, por isso
mesmo, segundo Arendt, legitimar-se senão em situações de emergência, posto que,
em circunstâncias normais, um procedimento tão individualizante - que toma como
padrão o eu; o "self" - jamais poderia servir de regra para as deliberações que, em
suma, dar-se-ão entre os homens; e que, portanto, devem buscar a sua legitimação e
sustentação em meio a eles.

Há ainda, diz a filósofa, a perplexidade mais chocante, como fruto da
abordagem incompleta da moral concebida por Sócrates: o fato de sua concepção
racionalizante sustentar a "impossibilidade de o homem praticar deliberadamente atos
cr 16. O preceito socrático assevera que ninguém deseja o
próprio mal; e que, se por ventura o escolhe, isto se deve a um erro da razão, não da
vontade. Unindo este preceito ao axioma moral segundo o qual é preferível sofrer o
mal a praticá-lo (pois quem o praticar terá que conviver consigo mesmo), temos que
fazer o mal é fazer um mal a si mesmo, o que, finalmente, ninguém pode querer.

Kant também recorre ao desprezo por si mesmo como a razão definitiva para
não se praticar o mal. Desse modo, explica que aqueles que o praticam, em primeiro
lugar, abrem uma exceção para eles mesmos de uma regra, que reconhecem como
legítima, e, se não se desprezam por isto, é porque conseguem mentir para si mesmos.
No entanto, "segundo Nietzsche, o homem que se despreza respeita pelo menos aquele
dentro de si que despreza. Mas o mal real é o que nos causa o horror inexprimível,
quando só o que podemos dizer é: isso nunca deveria ter acontecido"17. E não o
deveria, afirma Arendt, entre outras coisas porque semelhante horror faz com que os
homens não possam se reconciliar com seu próprio passado.

"É como se o homem, no final de sua vida, quisesse ser capaz de dizer: fui
feliz. Segundo os moralistas, isso só deveria ser possível para as pessoas que não são
más, o que, infelizmente, não passa de uma suposição"18. Para além de toda
contingência de situação histórica ou de contexto social, isto é, para além de qualquer
influência de tempo e espaço; e para além mesmo da pouca profundidade de que
alguém possa ser capaz, quanto ao estar só, há este horror inexprimível, que todos
podem perceber; mas em relação ao qual a filosofia se cala. Reconhecido pela
literatura e até (embora poucas vezes) pela religião, este mal emerge, na sociedade, da
impessoalidade burocrática, como algo tão bizarro quanto uma espécie de ação sem
autor; e, pior, sistematizado e em larga escala.

Em Responsabilidade pessoal sob a ditadura a reflexão de Arendt conduz à
inversão do paradigma de que cidadão virtuoso é aquele que obedece às regras de sua
cidade. Paradigma, lembremos, defendido por Sócrates - no diálogo platônico
Apologia de Sócrates -, referência ética de Arendt, justamente pelo seu modo de
conduzir-se diante das questões morais.

Dessa forma, se Sócrates considera justo acatar uma deliberação da sua pólis,
mesmo sendo incorreta, por ver justiça neste gesto de obediência, Arendt destacará
que o filósofo grego não se exime de agir, de assumir-se enquanto autor moral de sua
ação. Esta é precisamente a questão central para a filósofa alemã. Particularmente em
tempos de crise, o homem jamais pode agir como se estivesse no jardim de infância,
pois, neste caso, obedecer não é outra coisa senão apoiar as decisões vindas de cima.

16 ARENDT, H. Algumas Questões de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
tradução: Rosaura Einchenberg - São Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 136.
17 ARENDT, H. Algumas Questões de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
tradução: Rosaura Einchenberg - São Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 131.
18 ARENDT, H. Algumas Questões de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
tradução: Rosaura Einchenberg - São Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 196.



Decisões estas que- dado o processo de autoengano coletivo que a burocracia
representa em sua significação política - não são tomadas por ninguém, porque são
tomadas por todos, que fariam o mesmo em meu lugar.

Para combater esta mágica perversa, que cria ações sem autores, aos que
simplesmente obedecem, Arendt acha preferíveis aqueles que sustentam uma postura
crítica, mesmo cética, quanto aos valores e regulamentos morais vigentes. Pois em tal
postura estará presente o exame das coisas antes da tomada da decisão de agir, e em
consequência, se tornará impossível que o sujeito não se responsabilize pelo que fez,
bem como pelo que não fez.

A esse respeito, o total colapso moral da sociedade respeitável durante
o regime de Hitler pode nos ensinar que, nessas circunstâncias, aqueles
que estimam os valores e se mantêm fiéis a normas e padrões morais
não são confiáveis: sabemos agora que as normas e os padrões morais
podem ser mudados da noite para o dia, e tudo o que restará é o mero
hábito de se manter fiel a alguma coisa. Muito mais confiáveis serão os
céticos, não porque o ceticismo seja bom ou o duvidar, saudável, mas
porque são usados para examinar as coisas e para tomar decisões. Os
melhores de todos serão aqueles que têm apenas uma única certeza:
independentemente dos fatos que aconteçam enquanto vivermos,
estaremos condenados a viver conosco mesmos19.

Por isso, Hannah Arendt não subestima a importância moral de emitir
julgamento sobre tais questões. Esta importância vai muito além da imputabilidade
jurídica daquele que inquestionavelmente praticou ou foi cúmplice de atrocidades, por
mais que cumprisse ordens. Na verdade, a importância maior de não se furtar à
responsabilidade de julgar moralmente as ações, como louváveis ou condenáveis,
reside no fato de que tal julgamento é o que, em última instância, pode evitar a
inaceitável compreensão de que, para Eichmann, não havia uma responsabilidade
moral no cumprimento de suas ordens.

O que perturbava em Eichmann era precisamente haver tantos
parecidos com ele, e que todos eles não eram nem perversos nem
sádicos, antes eram e continuam a ser terrível e aterradoramente
normais. Do ponto de vista das nossas instituições legais e dos nossos
padrões de juízo moral, esta normalidade era muito mais aterradora que
todas as atrocidades juntas, pois ela implicava que este novo tipo de
criminoso, que é na verdade um inimigo do gênero humano (hosti
generis humani) comete os seus crimes em circunstâncias que tornam
quase impossível para ele tomar consciência do crime ou sentir que está
a proceder erradamente20.

Arendt indica então ao final de Algumas questões de filosofia moral a
importância moral do exemplo. Desse modo, refere Sócrates e o papel que seus atos, e
não somente suas palavras, tiveram para o êxito de seus preceitos morais no ocidente.
Para preferir a figura de Sócrates como um exemplo moral, ao invés da de Barba Azul,

19 ARENDT, H. Algumas Questões de Filosofia Moral, in: ARENDT, H. Responsabilidade e Julgamento;
tradução: Rosaura Einchenberg - São Paulo: Companhia das Letras, 2004; p. 107-108.
20 ARENDT, H. Eichmann em Jerusalém: um relato sobre a banalidade do mal. São Paulo: Companhia
das Letras, 2001; 355-356.



é preciso julgar moralmente as ações de ambos. É preciso, enfim, não renunciar às
qualidades do ser humano, que trazem consigo a sua responsabilidade, juntamente
com a sua própria dignidade.

Autoridade e Educação Notas Preliminares

A partir desta perspectiva política e desta leitura da modernidade, Hannah
Arendt, no ensaio Crise na educação, fará reflexões sobre o modo como a crise geral
da modernidade manifesta-se na educação. E sobre como aquela renúncia à
responsabilidade, pela recusa em se posicionar no julgamento moral, transforma-se, na
educação, na recusa do educador de assumir sua dupla responsabilidade.

Para além de perfilar as consequências nocivas à educação da renúncia das
qualidades humanas - renúncia esta que Arendt sintetiza como abandono e traição por
parte dos adultos em relação às crianças, cabe ressaltar o que faz com que a filósofa
considere tratar-
um mundo pelo qual deve assumir a responsabilidade, embora não o tenha feito e

21.

Trata-se, antes de tudo, de uma relação de cumplicidade do adulto em relação
à criança a quem deve oferecer informações decisivas sobre o mundo em que ela irá
adentrar uma vez adulta. Mas para que esta cumplicidade ocorra é preciso que alguns
pressupostos estejam bem estabelecidos. O primeiro deles, sublinha Arendt, é o de que
o adulto creia que este mundo humano de que participa mereça ser continuado -
através da inserção dos novos nele, uma vez que, se ele não estiver convencido de
valer a pena a aposta na continuidade do mundo, a própria educação perderá seu
sentido.

Uma deserção ética em relação ao mundo fez no passado com que educadores,
movidos por utopias políticas, cometessem o desacerto de investir nas crianças a
esperança política de salvar o mundo, do qual o próprio educador e demais adultos já
haviam desistido. Desistência esta tratada pela filósofa como inaceitável movimento

grave equívoco: ao invés de juntar-se aos seus iguais, assumindo o esforço de
22, abdica-se de sua dimensão ética; e, sem

que se perceba a gravidade política desta postura, abre-se caminho para poderes
autoritários sobre as crianças, sacrificando a oportunidade desta nova geração de trazer
ao mundo sua novidade.

Esta é precisamente a covardia praticada na educação, pois, sublinha Arendt, é
como se afirmássemos: que as crianças corrijam o mundo por nós. Tal abstenção e
fuga da esfera pública não se distingue essencialmente do posicionamento de
Eichmann; e sua primeira consequência é tratada por Arendt como a condição, por
excelência, da sociedade totalitária, isto é: pessoas que abdicam de sua
responsabilidade diante do mundo e dos demais.

Arendt encontra em Rousseau um pioneiro da confusão que favorece tal
postura de desistência do mundo (este visto como degenerado e sem conserto); e da
projeção na educação de um ideal político que tende a negar este mundo, tal qual ele
existe este no qual nós, adultos, sujeitos históricos, devemos atuar e pelo qual
deveríamos nos responsabilizar.

21 ARENDT, H. Entre o Passado e o Futuro; tradução: Mauro W. Barbosa de Almeida São Paulo:
Editora Perspectiva, 1972; p. 239.
22 ARENDT, H. Entre o Passado e o Futuro; tradução: Mauro W. Barbosa de Almeida São Paulo:
Editora Perspectiva, 1972; p. 225.



idade pelo mundo assume a
23. Esta consiste no reconhecimento da inegável assimetria entre

adulto e criança que se reflete em uma superioridade, igualmente inegável, do
primeiro em relação à última -, mas que tem prazo de validade; e que, ao contrário de
estabelecer a criança como uma minoria excluída e o adulto como opressor
privilegiado, imputa a este a responsabilidade pela educação dos novos.

Responsabilidade com a qual se falta quanto se deixa seduzir pelo pathos do
novo, pelo impulso de esperar das crianças uma tarefa que deve estar na mão dos
adultos: a política. Tarefa para a qual o homem é chamado por sua condição de ente
moral; e à qual não se recusa sem que com isto se degrade a própria dignidade
humana.

Vemos, enfim, que, se Hannah Arendt se vale de todo o seu pensamento ético
e político para identificar a crise na educação. Isto se dá, no limite, para que melhor se
distingam estas duas esferas (educação e política), posto que, embora dialoguem
continuamente, quando confundidas, cria-se, de um lado, uma enormidade de
equívocos pedagógicos e, de outro, a própria negação da política desprovida de seu
elemento mais fundamental: a responsabilidade do homem diante do mundo que o
circunda.

Referências bibliográficas

ARENDT, H. Algumas Questões de Filosofia Moral, in: ARENDT, H.
Responsabilidade e Julgamento; tradução: Rosaura Einchenberg - São Paulo:
Companhia das Letras, 2004.

ARENDT, H. Entre o Passado e o Futuro; tradução: Mauro W. Barbosa de Almeida
São Paulo: Editora Perspectiva, 1972.

ARENDT, H. Eichmann em Jerusalém: um relato sobre a banalidade do mal. São
Paulo: Companhia das Letras, 2001.

ARENDT, H. Trabalho, Obra, Ação. In: Cadernos de Ética e Filosofia Política, nº 7.
Tradução: Adriano Correia. Disponível em: http://www.fflch.usp.br/df/cefp/
Cefp7/arendt.pdf Último acesso em Setembro de 2008. CORREIA, Adriano. Hannah
Arendt. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007

Recebido para publicação em 07-09-18; aceito em 09-10-18

23 ARENDT, H. Entre o Passado e o Futuro; tradução: Mauro W. Barbosa de Almeida São Paulo:
Editora Perspectiva, 1972; p. 239.


