
 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

1                            

Encontros e ruídos entre a psicanálise freudiana e a 
antropologia de Franz Boas: da Clark University a Totem 

e Tabu 
 

Encounters and noises between Freudian Psychoanalysis and Franz Boas 

Anthropology: from Clark University to Totem and Taboo 
 

 

João Felipe Guimarães de Macedo Sales Domiciano 
Christian Ingo Lenz Dunker 

Universidade de São Paulo 
Brasil 

 
 

Resumo 

O presente artigo visa analisar criticamente ecos do encontro de Sigmund Freud 

com o antropólogo alemão Franz Boas na Clark University em 1909, cujos 

termos presentes em suas conferências são de relevância para o esclarecimento 

de trocas epistêmicas e metodológicas da psicanálise com as teorias sociais, 

em especial, a antropologia social. Busca-se demonstrar como o projeto de 

Totem e Tabu ressoa à convocatória de Boas realizada na conferência 

Problemas psicológicos na antropologia. Mas a desconsideração freudiana às 

críticas ao evolucionismo feitas pelo antropólogo, por sua vez, produziu 

importantes ruídos ao diálogo entre as disciplinas. Explicitamos como a obra de 

Boas, em sua leitura específica do totemismo e da noção de inconsciente, 

precursora da linguística estrutural, foi um elo essencial para a aproximação 

dos saberes psicanalíticos e antropológicos no escopo do plano lógico de 

formalização resgatado na interlocução entre Lévi-Strauss e Lacan a partir da 

década de 1950.  

Palavras-chave: Psicanálise; Antropologia, Franz Boas, totemismo, Totem e 

Tabu. 

 

Abstract 

This paper aims to critically analyze echoes of Sigmund Freud's encounter with 

the German anthropologist Franz Boas at Clark University in 1909, whose terms 

present in his lectures are of relevance for clarifying epistemic and 

methodological exchanges among psychoanalysis and social theories, in 

particular, social anthropology. It seeks to demonstrate how the Totem and 

Taboo project resonates with Boas' call made at the conference Psychological 

problems in Anthropology. But Freud's disregard for the anthropologist's 

criticisms of evolutionism, in turn, produced important noises in the dialogue 

among disciplines. We explore how Boas' work, in his specific reading of 

totemism and the notion of unconscious, precursor of structural linguistics, was 

an essential link for the approximation of psychoanalytic and anthropological 

knowledge within the scope of the logical plan of formalization rescued in the 

interlocution between Lévi-Strauss and Lacan from the 1950s on. 

Keywords: Psychoanalysis; Anthropology, Franz Boas, totemism, Totem and 

Taboo. 

 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

2                            

O início dos anos de 1910 marca para a psicanálise freudiana um momento 

de amplo esforço de expansão dos seus postulados teóricos, tanto no âmbito do 

objeto sobre qual recaem tais formulações, “cada vez distantes de um ambiente 

eminentemente clínico” (Roudinesco e Plon, 1998, p. 756), como no escopo de 

suas interlocuções, com importantes repercussões ao latente reconhecimento da 

jovem teoria psicanalítica como um saber de valor para além do meio médico 

vienense (Freud, 1925/1982). É neste contexto que se encontram os primórdios 

da construção de uma obra como Totem e Tabu (Freud, 1912-13/1982), pautada 

na ousada tentativa de sistematização e ancoragem do valor universal das ideias 

psicanalíticas na gênese das instituições socioculturais, e que será posteriormente 

considerada pelo próprio Freud como “sua obra mais bem escrita” (Strachey, 

1950/1982, p. 15).  

Se a exegese dos termos internos a essa obra já está largamente consolidada 

na tradição dos intérpretes da psicanálise, o mesmo não podemos dizer acerca das 

trocas metodológicas e epistemológicas entre Freud e os teóricos das ciências 

sociais dos quais se vale. Essa disparidade, se não compromete o lugar seminal 

dos argumentos à clínica psicanalítica, certamente deixa de lado o potencial das 

críticas sofridas, especialmente aquelas advindas dos etnólogos desde suas 

primeiras recepções em torno dos anos 1920 (Pulman, 2004). Como analisamos 

em outro espaço (Domiciano, 2021), Totem e Tabu (Freud, 1912-13/1982) apenas 

terá um reconhecimento no debate com a antropologia social a partir da retomada 

de Claude Lévi-Strauss que, em seu projeto estrutural, considerará sua hipótese 

central não mais uma narrativa histórico-científica, mas um mito, em todo seu 

valor de formalização de aspectos sociais e políticos próprios à modernidade. 

Entre o projeto de expansão da psicanálise e os ruídos de sua recepção fora 

dos meios clínicos, consideramos que o encontro de Freud com o antropólogo 

alemão Franz Boas seja de grande relevância para o esclarecimento de lacunas 

historicamente ignoradas, e cuja análise dos seus pormenores é um dos objetivos 

deste trabalho. Tal encontro data de setembro de 1909, quando ambos fizeram 

parte dos pensadores homenageados por ocasião da celebração dos 20 anos da 

Clark University, em Worcester (EUA). Além de Boas e Freud – este alçado ao 

grande nome do evento após a recusa de Wilhelm Wundt para o mesmo – Stanley 

Hall, diretor à época, convidou Edward Titchener, Adolf Meyer, William James, Carl 

Jung e William Stern, que também receberam honrarias por seus trabalhos 

enquanto psicólogos1.  

                                                 

1 Ainda que tal categoria não corresponda ao ofício principal de todos os laureados, importante notar 
que a divisão disciplinar das cátedras universitárias à época tinha fronteiras bem distintas das que 
encontramos atualmente. 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

3                            

 

Figura 1: Retrato oficial do evento na Clark University. Encontram-se aí Freud (ao 

centro) e Boas (à esquerda). 
 

Para além do diálogo pouco explícito entre Freud e Boas, um gesto de 

generosidade marcou a primeira troca entre ambos (Evans e Koelsch, 1985). A 

cada um haviam sido destinadas quatro conferências, entretanto, o psicanalista 

por um descuido de cálculo precisou de mais um horário e este foi cedido por Boas. 

Ou seja, não fosse pelo antropólogo, um dos escritos mais difundidos da 

psicanálise seria intitulado Quatro Lições de Psicanálise, ao invés do título que hoje 

conhecemos. Boas, por sua vez, apresentou a seguintes conferências: Alguns 

traços da cultura primitiva (1904)2, As origens do totemismo (1910/1940b) e 

Problemas psicológicos para a antropologia (1910/2004).  

Para melhor contextualizar o que entendemos como os termos desta troca, 

tomemos inicialmente um dos pontos chaves de sua obra: a crítica ao pensamento 

evolucionista. 

 

                                                 

2 Esta conferência já havia sido publicada anos antes, diferente das outras duas. 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

4                            

1. As bases do pensamento de Boas: causalidade e classificação 

 

Considerado por Lévi-Strauss um dos precursores do pensamento 

estruturalista, Boas foi o “principal responsável por remodelar e definir as linhas 

paradigmáticas de desenvolvimento da antropologia americana até metade do 

século XX” (Stocking Jr., 1999/2004, p. 4). Nesta via, encontramos em sua obra 

desde o empirismo crítico de Robert Lowie, até as configurações culturais de Ruth 

Benedict e a atenção à psicologia individual em sua relação com a cultura de 

Margareth Mead (Lévi-Strauss, 1988/2005, p. 62), referências que em maior ou 

menor grau estabeleceram uma interlocução com a psicanálise (Micela, 1982). 

Entretanto, a relevância da obra de Boas ressoa em seu domínio da totalidade do 

campo etnológico, posto que sua “formação cobria o extenso espectro de áreas 

como a antropologia física, linguística, etnografia, mitologia, arqueologia, folclore” 

(Lévi-Strauss, 1988/2005, p. 63). 

Em Os princípios de classificação etnológica (1887), Boas inaugurou uma 

série de críticas aos pressupostos do modelo hegemônico do fazer antropológico 

de então, de clara inspiração evolucionista. Ele travou aí um embate com Otis 

Mason sobre sua metodologia de pesquisa, particularmente em relação aos 

conceitos de causalidade e classificação. No que diz respeito à causalidade, ela 

sempre foi posta em questão quando antropólogos se depararam com a 

“ocorrência de criações similares em áreas muito distanciadas” (Boas, 1887/2004, 

p. 89). Mason, como representante da vertente evolucionista, explicava facilmente 

tal recorrência de criações como “invenções independentes”, ou a partir do 

seguinte princípio: “na cultura humana, como na natureza em toda parte, causas 

semelhantes produzem efeitos semelhantes. Sob o efeito da mesma pressão e dos 

mesmos recursos, surgirão as mesmas invenções” (Mason, s.d. citado por Boas, 

1887/2004, p. 86). Contra tal argumento, Boas defendia que há um modelo de 

causalidade que derruba essa lógica, justamente a que pressupõe que efeitos 

semelhantes podem ser produzidos por causas díspares. Portanto, não haveria 

reciprocidade entre causas e efeitos: causas semelhantes podem produzir efeitos 

semelhantes, no entanto o inverso não é necessário – tópico no qual seguia o 

filósofo John Stuart Mill (Stocking Jr., 1999/2004, p. 16). 

Stuart Mill, por sua vez, fora uma referência fundamental à formação inicial 

de Freud, a ponto de este ter passado grande parte do período em que esteve de 

licença obrigatória para o cumprimento do serviço militar, entre 1879-1880, 

traduzindo quatro ensaios de A System of Logic (1843) para o alemão (Gay, 

1988/2005). A teoria da pluralidade de causas de Stuart Mill, aparece ainda em 

seu estudo sobre as afasias, quando o psicanalista postula que a representação de 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

5                            

objeto (complexo associativo formado por representações táteis, acústicas, 

sinestésicas), em relação à representação de palavra é dotada da possibilidade de 

uma grande sequência de “novas impressões na mesma cadeia associativa” (Freud, 

1891/2013, p. 103). Ao que toca o escopo deste artigo, a teoria de Stuart Mill 

permitia pensar em um modelo lógico de causalidade múltipla, com consequências 

sobre a teoria da associação, sobre a caracterização da etiologia no campo 

psicopatológico, assim como sobre a possibilidade de se conceber um modelo de 

história destituído da tendência uniforme e teleológica pretendida pelo ideário 

evolucionista. Nos termos de Lévi-Strauss (1949/2009a), “Boas reconhecia a 

infinita diversidade dos processos históricos pelos quais o mundo subjetivo se 

constitui em cada caso” (p. 21, grifo nosso), passo essencial à antropologia 

boasiana.  

No que concerne à temática da classificação, a lógica comparativa a que 

recorria Mason e seus colegas evolucionistas era a da sobreposição de categorias, 

comuns às coleções de museus, aos artefatos e dados coletados em campo. Ao 

considerar a unidade básica da análise antropológica análoga ao “espécimen 

biológico, ele introduz as abstrações rígidas de espécie, gênero e família na 

etnologia” (Boas, 1887/2004, p. 86). A crítica destrutiva de Boas à tipologia 

especulativa do fazer antropológico do fim do século XIX já mostrava em seu 

pensamento um apreço pelo relativismo cultural (Viveiros de Castro, 1996/2002), 

uma vez que considerava que “construções apressadas só conseguem fazer das 

populações estudadas reflexos de nossa própria sociedade” (1936 citado por Lévi-

Strauss, 1949/2009a, p. 30). Pode-se resumir sua crítica da seguinte forma: 

 

Temos que estudar cada espécimen etnológico individualmente na 

sua história e no seu meio (...). Não podemos compreender o 

significado de um artefacto singular se o considerarmos fora do seu 

ambiente, fora do contexto das outras invenções do povo a que 

pertence e fora do contexto dos outros fenômenos que afetam esse 

povo e suas produções. Uma coleção de instrumentos usados para 

o mesmo fim ou feitos do mesmo material ensina apenas que o 

homem em diferentes regiões da Terra tem feito invenções 

semelhantes. Por outro lado, uma coleção que representa a vida de 

uma tribo permite compreender muito melhor o espécimen singular. 

Nossa objeção à ideia de Mason é que classificar não é explicar (Boas, 

1887/2004, p. 87). 
 

A crítica, portanto, ia de encontro com a ideologia difundida desde Tylor, de 

que seria possível abstrair e isolar elementos do mesmo tipo em culturas diferentes, 

em outros termos, de que se poderiam estudar, por exemplo, um “arco e flecha” 

produzidos por inúmeras sociedades como se eles em si constituíssem uma espécie 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

6                            

(Boas, 1887/2004, p. 88). 

Em resposta a tais problemas, Boas propôs uma dupla chave de leitura dos 

dados: (1) empreender uma análise ao mesmo tempo sincrônica, ou seja, um 

estudo detalhado dos costumes e de sua posição na cultura global da tribo, posto 

que cada elemento está inserido em um sistema de representação – assim 

instrumentos próximos na forma, não constituem a priori uma espécie (Boas, 

1896/1940a); e (2) diacrônica, onde a reconstrução histórica – herdada do 

idealismo alemão, em especial da filosofia de Hegel (Viveiros de Castro, 1996/2002) 

– permitiria tratar o modo como os fatos chegaram a se constituir como tais. A 

história de um elemento, assim como as espécies classificatórias, seria, no método 

boasiano, apreendidas por indução, cuja configuração na ciência antropológica 

dava a base necessária para derivar “as leis e a história do desenvolvimento da 

especificidade fisiológica e psicológica da humanidade” (Boas, 1887/2004, p. 95), 

ou melhor, uma comparação das histórias do desenvolvimento poderia levar à 

descoberta de “leis gerais do desenvolvimento humano” (Boas, 1896/1940a, p. 

907).  

Tomando estes pontos como referência, pode-se introduzir os termos das 

contribuições de Boas na Clark University.  

 

2. Worcester e as origens de Totem e Tabu: a convocação de Boas à 

psicanálise 

 

Dentre as três conferências realizadas pelo antropólogo encontramos uma 

diferença de perspectiva: se Alguns traços da cultura primitiva e As origens do 

totemismo buscam dar as coordenadas para o avanço na investigação de 

fenômenos particulares, Problemas psicológicos na antropologia, por sua vez, 

assume um tom acima de tudo metodológico, com vistas a lançar um possível 

programa de mútua contribuição entre os dois campos. Analisemos seus 

argumentos.  

Ao definir a antropologia como um ramo do saber destinado ao estudo das 

manifestações humanas em distintas configurações histórico-culturais, ele abre o 

rol de desafios a uma psicologia antropológica pela necessidade de “elucidar as 

leis psicológicas que controlam o homem em toda parte e que podem diferir em 

vários grupos sociais” (Boas, 1910/2004, p. 294). A busca de um universal, por 

sua vez, não estava condicionada a uma hierarquia entre diferentes culturas. A 

pesquisa a ser realizada em campo, importante salientar, precisaria avançar sobre 

as potenciais similaridades que não seriam deduzidas das semelhanças exteriores 

dos fenômenos étnicos. Por si só, tais dados padecem de uma falta de padrão, de 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

7                            

medida comum de comparação – fazendo necessária a busca do “comum na 

semelhança dos processos psicológicos, quer sejam observados ou inferidos” 

(Boas, 1910/2004, p. 298).  

Entretanto, em que direção tais processos psicológicos deveriam ser 

procurados? Boas (1910/2004) aponta para a determinação das “categorias 

fundamentais em que os fenômenos são classificados pelo homem nos diferentes 

estágios da cultura” (p. 300). Em outros termos, um campo frutífero de 

investigação está no estabelecimento de como cada cultura em seu sistema 

linguístico ordena e classifica sua experiência. Como será observado, aqui está o 

princípio do conceito boasiano de inconsciente, enquanto um locus no qual tais 

conceitos se organizariam e que não estariam imediatamente à disposição do 

sujeito por ele determinado (Boas, 1911). 

Entretanto, para além do esforço de reconstituição de cada conjunto 

semiológico, o antropólogo assinala uma série de temas de primeira ordem no seu 

campo, a saber: (1) o animismo, como forma particular de pensamento 

antropomorfizante dos elementos da natureza; (2) o incesto, por sua onipresença, 

e então sem nenhuma explicação psicológica satisfatória de seu sentido, mesmo 

com tanto material acumulado disponível; (3) o imperativo das ações automáticas 

no desenvolvimento de costumes e crenças, como os hábitos; (4) os tabus, como 

impedimentos aparentemente sem sentido, mas que seriam da mais alta 

importância pelo que sua investigação poderia desvelar de seu processo originário; 

(5) a mitologia, pela sua recorrência nos quais semelhantes tipos encontrariam 

usos dos mais variados. A todos esses fenômenos, seria necessário um método de 

acesso ao nível inconsciente, para além das racionalizações e explicações 

secundárias que possam acompanhá-los pelos seus agentes.  

Todo este projeto, que Boas nomeia como uma “linha de pesquisa muito 

promissora” (Boas, 1910/2004, p. 307), não passa indiferente a um leitor da 

psicanálise. Em verdade, poderia ser considerado não somente como um esboço 

de uma parte significativa das problemáticas enfrentadas poucos anos depois por 

Freud nos quatro ensaios de Totem e Tabu (Freud, 1912-13/1982), como um apelo 

epistemológico por uma semiologia próxima à operada pela psicanálise. Antes de 

seguir pela via das particularidades da apropriação freudiana, tomemos os termos 

das outras duas falas do antropólogo. 

Em Alguns traços da cultura primitiva (1904), Boas traça um breve quadro 

comparativo acerca das formas de pensamentos dos ditos primitivos e dos 

civilizados. Afastando a hipótese de uma diferença ontológica entre os dois modos 

de pensamento, o antropólogo enfatiza que a distinção fundamental na 

organização mental se dá pelos tipos de materiais sobre os quais a mente operou 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

8                            

no desenvolvimento histórico de cada sociedade, argumento replicado meio século 

depois por Lévi-Strauss (1955/2009).  

Em linhas gerais, o autor argumenta que, dos aspectos marcantes do 

pensamento primitivo representados pelas teorias antropológicas, teríamos a 

presença de associações formalmente heterogêneas como entre fatos religiosos, 

estéticos e morais. Não obstante, a produção de comportamentos automáticos 

regulares e não imediatamente regulados pela consciência, como os hábitos e 

costumes, aproxima tal característica de nossa sociedade (Boas, 1904, p. 254). O 

que chama a atenção do antropólogo é o conjunto de reações emocionais díspares 

advindas de sua ruptura ou infração. Tal reação, presente em ambas as sociedades, 

demonstraria que o fundamento de tal afeto seria anterior às possíveis 

racionalizações dadas para o sentido de determinada conduta.  

Entretanto, nesta via, haveria uma série de aspectos próprios ao pensamento 

primitivo como: (1) o desgosto pela transgressão de um costume é muito mais 

marcado, como próprio às injunções tabus; (2) as racionalizações tendem a vir 

ligadas à visão geral da constituição do mundo, sua mítica; (3) os rituais permeiam 

toda a vida concreta e tendem a ser mais estáveis que suas explicações. Boas 

compreende que tal fato auxilia no entendimento da origem e história dos traços 

mais inexplicáveis da vida primitiva, “dado que podem ser vistos como associações 

entre pensamentos heterogêneos e atividades” (Boas, 1904, p. 253); (4) grande 

número de associações heterogêneas e pouco consistentes, dado que os estados 

subjetivos serviriam como base da leitura de um fenômeno; (5) maior resistência 

à mudança, configurado por um conservadorismo de tradições, sustentada por 

uma regulação coletiva, “apenas abalada por eventos específicos que provocariam 

mudanças econômicas e políticas” (Boas, 1904, p. 254).  

Para além dessa caracterização, há o entendimento do antropólogo que para 

a análise de cada fato cultural, seria preciso considerar uma multiplicidade de 

causas, questão maior para sua teoria, como vimos. Nesta trilha, enfatiza ao fim 

do texto: 

 

Uma vez que reconhecemos a aplicabilidade geral da teoria da 

modificação histórica das associações, não podemos mais esperar 

estabelecer uma única linha de origem e desenvolvimento das 

instituições como totemismo, ou de sistemas religiosos, porque as 

teorias que sustentam tais sistemas são sem valor histórico e 

expressam apenas tipos de associação. Preferimos levar o problema 

de quais associações são típicas de várias formas de cultura, e como 

elas vão afetar os pensamentos e atividades do homem. Essas 

associações devem ser ordenadas, entretanto, não como formando 

um sistema geneticamente conectado, mas como uma série de 

fenômenos que emergem sempre renovados, de acordo com o tipo 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

9                            

de cultura de cada povo, e influenciado pela transmissão geográfica 

e histórica (Boas, 1904, p. 252). 
 

A multiplicidade de fontes causais dos fenômenos etnológicos, será ainda e 

mais uma vez tematizada na última de suas conferências em Worcester, A origem 

do totemismo. A preeminência do tema era tal, que este foi o único ponto 

prontamente mencionado e rebatido por Freud. Na terceira das suas Cinco lições, 

encontra-se a seguinte passagem:  

 

Notarão desde logo que o psicanalista se distingue pela rigorosa 

crença no determinismo da vida anímica. Para ele não existe nas 

exteriorizações psíquicas nada insignificante, nada arbitrário ou 

contingente. Antevê um motivo suficiente em toda a parte onde 

habitualmente ninguém pensa nisso. Está até disposto a descobrir 

motivações múltiplas do mesmo efeito anímico, enquanto nossa 

necessidade causal, que supomos inata, se satisfaz plenamente com 

uma única causalidade psíquica (Freud, 1910/1982, p. 33). 
 

Se o argumento da variedade de fatores causais a delimitar o sentido de um 

fenômeno fora utilizado pelo psicanalista no princípio de suas investigações clínicas, 

a mudança de ênfase não deixa de ser notável aqui. Para melhor extrair o sentido, 

tomemos os argumentos presentes na conferência de Boas acerca do totemismo.  

Sua fala começa com uma dura crítica às generalizações indevidas realizadas 

por James Frazer e Émile Durkheim, acerca da leitura boasiana do totemismo 

particular presente entre os Omaha e os Kwakiutl. Estes teóricos, centrais na 

empreitada freudiana de Totem e Tabu (Freud, 1912-13/1982), são entendidos 

por Boas como reféns de seu método de pesquisa, posto que “tomam seu objeto 

através de uma exaustiva interpretação do fenômeno étnico enquanto resultado 

de um processo psíquico singular” (Boas, 1910/1940b, p. 316).  

Ao não reduzir a apreensão do totemismo a simples expressões de processos 

psicológicos, o antropólogo enfatiza que “uma análise cuidadosa dos dados mostra 

que a unidade do conceito é subjetiva” (Boas, 1910/1940b, p. 317), uma unidade 

artificial produzida pelo procedimento simplista próprio das epistemologias dos 

observadores ocidentais. O questionamento da linearidade de fatores psicológicos 

e históricos é o objetivo central desta fala. Ainda no campo das críticas, Boas é 

enfático ao recusar a ênfase de Wundt e Durkheim de que no rol dos traços 

essenciais do ponto de vista totêmico estaria uma identificação entre homens e 

animais, tese que não se sustentaria ante os dados de campo. Feitas tais 

considerações, o antropólogo, enfim, postula o que considera o cerne da instituição 

totêmica:  

 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

10                            

Sua característica essencial é a associação entre certos tipos de 

atividades étnicas e os grupos de parentesco (no sentido amplo do 

termo), em outros casos também uma associação similar com 

grupos que compreendem membros da mesma geração ou da 

mesma localidade. (...), portanto, ela pode ser entendida como a 

associação de tipos variáveis de atividades étnicas com exogamia e 

endogamia. O problema é como essas condições emergiram (Boas, 

1910/1940b, p. 320).  
 

Por esta via, Boas questiona a origem do totemismo, enquanto derivado do 

princípio de exogamia, que ao seu entender seria historicamente anterior. Ele 

reconhece, portanto, os grupos de parentesco como um fenômeno de extensão 

universal, enquanto o totemismo não o seria. A anterioridade histórica, para sua 

teoria fortemente influenciada pela filosofia da história alemã, seria a marca 

necessária para avaliar a predominância de um fato. O seguimento de seu 

argumento está na demonstração como entre os esquimós e outros povoados o 

totemismo não teria se instituído como força reguladora das trocas sociais. Então 

o antropólogo finaliza seu argumento com uma forte proposição acerca da lógica 

totêmica:  

 

O princípio fundamental de classificação como manifestado na vida 

mental do homem mostra que a base de classificação deve sempre 

ser encontrada nos mesmos conceitos fundamentais. Concluímos, 

diferentemente, que a homologia de marcas de distinção das 

divisões sociais de uma tribo é a prova que elas são devidas a uma 

tendência classificatória (Boas, 1910/1940b, p. 323). 
 

O tema da classificação retorna como ponto chave para o entendimento do 

totemismo, uma vez que, quando presente, seriam muito diversos os elementos 

pelos quais os grupos estabeleceriam uma homologia diferencial entre si. Este 

ponto, é também precursor do argumento central de O Totemismo Hoje, de Lévi-

Strauss (1962/1973), que retomará, com o recurso à linguística estrutural, a 

classificação totêmica como um sistema de homologias diferenciais entre séries 

significantes sobrepostas.  

Colhidos os termos de Boas, vejamos as repercussões sobre o momento da 

obra freudiana.  

 

3. A recepção freudiana e os ruídos epistêmico-metodológicos  

 

Do encontro em Worcester, a única menção mais ou menos direta à tensão 

entre ambos os pensadores, está na passagem freudiana acima mencionada. 

Como aponta Strachey (1950/1982), as falas de Freud foram improvisadas e 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

11                            

posteriormente estabelecidas em texto, o que justificaria a necessidade de uma 

quinta conferência, a mais sucinta de todas. O intuito freudiano, posto de partida, 

era o de apresentar a psicanálise enquanto um “novo processo semiológico e 

terapêutico” (Freud, 1910/1982, p. 7). Em verdade, sua semiologia apresentava 

inúmeras correlações com o procedimento que Boas postulava, e a partir do qual 

ansiava uma possível aproximação ao campo da psicologia.  

Formalmente, a teoria de Freud parecia responder à convocatória do 

antropólogo para a elucidação das leis psicológicas de modo mais completo dos 

dados colhidos pela pesquisa etnológica. Derivada do contexto da clínica 

psicopatológica, a semiologia freudiana opera sobretudo a partir da hipótese do 

inconsciente – categoria comum a ambos os pensadores – no intuito de desvelar, 

por inferência, o sentido de um sintoma, ainda que não plenamente, com vistas à 

alteração de sua presença ao longo de um processo terapêutico.  

A clínica psicanalítica se funda essencialmente na busca do determinismo e 

causalidade psíquica de fenômenos não inteligíveis de forma imediata, como pelo 

parco acesso da via consciente. Portanto, a explicação psicanalítica dos processos 

psíquicos envolve uma investigação acerca de sua origem (Dunker, 2011), dos 

elementos que configuram um fenômeno e que estariam nas lacunas da memória, 

esquecidos não apenas pelo sujeito que sofre, como por uma sociedade que já não 

tem acesso ao sentido histórico de seus monumentos, como exemplifica Freud 

(1910/1982) nas Lições. O psicanalista vienense neste momento, assim como Boas, 

entende que o passado a ser reconstruído é primordialmente constituído por 

experiências, eventos especiais que deixariam sua marca para a efetivação do 

presente.  

Entretanto, a natureza destes eventos que marcariam o plano inconsciente 

seria de ordens distintas. Enquanto para Boas, o inconsciente estaria ligado à 

lógica classificatória própria à língua, cujos conceitos não estão imediatamente 

acessíveis como veremos adiante, para Freud, seus termos se dariam 

predominantemente no campo do sexual e da morte, enigmas nodais para o homo 

psicanaliticus. Justamente por esse ponto, poderíamos distinguir o fenômeno de 

base de cada perspectiva, enquanto a retórica do antropólogo enfatiza o hábito e 

suas racionalizações secundárias como modelo fundamental, o psicanalista toma 

como aporte inicial o sintoma neurótico – ponto questionado em seu valor 

universal por toda tradição antropológica da primeira metade do século XX 

(Domiciano, 2021).  

Por esta trilha, podemos retomar a ressalva enfática de Freud acerca da 

causalidade psíquica como particularizável, única. Se no princípio de suas 

investigações clínicas ele se valeu da teoria da multiplicidade de causas para 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

12                            

questionar a etiologia organopatológica como única possível para os fenômenos 

psíquicos (Freud, 1888/1982), neste momento de ampliação de seus conceitos 

para meios além do ambiente terapêutico, parece precisar paradoxalmente de um 

fio condutor unívoco para tal salto. Não à toa, retomará a teoria da evolução 

darwiniana, especialmente, no entendimento da transmissão de traços 

psicológicos, assim como a teoria da recapitulação de Haeckel que priorizava a 

correlação estrito senso entre os passos da filogenia, estágios de desenvolvimento 

de uma espécie, e da ontogenia, etapas próprias a cada indivíduo, tornando desta 

forma um continuum entre cada sujeito e toda a história humana. Sobre este ponto, 

que torna a leitura psicológica de Frazer e Wundt ainda mais adequada aos seus 

propósitos, Freud insiste, em uma das lições, sobre a possibilidade de interpretar 

mitos e lendas pela chave dos sonhos de um sujeito – ponto com pouca expressão 

na sua obra, e mesmo controverso no meio analítico. 

A multiplicidade de causas – históricas, políticas, econômicas e psicológicas 

– a que defende Boas, se por um lado dificultava a sistematização de interpretação 

unívoca sobre a origem de um dado fenômeno, por outro, tinha no seu cerne um 

pendor crítico que obstaculizava ao pesquisador fazer do outro do objeto de sua 

investigação um mero simulacro de seu pensamento e estereótipos. Esta é, 

justamente, uma das maiores críticas à incursão freudiana pela antropologia 

(Barros & Bairrão, 2010).  

Sobre o encontro na Clark University, podemos ainda dizer que Freud 

responde ponto a ponto ao projeto boasiano de Problemas psicológicos, de modo 

a se inclinar às teorias sociais com vistas à possibilidade de inscrição universal de 

seus postulados. Tal convocatória, na leitura aqui proposta, precede em três anos 

à publicação do primeiro ensaio de Totem e Tabu (Freud, 1912-13/1982), em um 

momento em que tais interlocuções ainda não estavam nem perto de serem 

aprofundadas. Deste diálogo, entretanto, o mesmo não podemos dizer sobre as 

teses críticas presentes em A origem do totemismo. Tomemos brevemente a 

resposta freudiana antes de extrair as consequências deste desencontro pontual. 

 

*** 

 

Uma das pretensões freudianas com a publicação dos quatro ensaios que 

futuramente viriam a compor Totem e Tabu, entre 1912 e 1913, foi a de aproximar 

e estimular uma cooperação entre os estudiosos da antropologia social, filologia, 

folclore, e aqueles que se dedicavam à psicanálise (Freud, 1912-13/1982, p. 7). 

Com tal meta em vista, Freud realizou aquilo que denominou como sua “primeira 

tentativa de aplicar o ponto de vista e as descobertas da psicanálise alguns 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

13                            

problemas não solucionados da psicologia social” (Freud, 1912-13/1982, p. 8). A 

menção à Völkerpsychologie – literalmente “psicologia dos povos”, cuja principal 

referência da época era Wundt – explicita a intenção de demonstrar o valor do 

método e dos postulados psicanalíticos à articulação categorial entre fenômenos 

individuais e de fatos sociais.  

A noção de psicanálise aplicada encontrou nestes ensaios um novo patamar, 

haja vista, não apenas a grandiosidade do empreendimento, como o fato dos 

artigos terem sido publicados nos números iniciais da revista Imago, revista criada 

em 1912 por Freud, Hanns Sachs e Otto Rank, e que tinha como subtítulo: Revista 

para a aplicação da psicanálise às ciências do espírito.  

Freud tem aí como objetivo primário dotar de estatuto universal o modelo 

presente no Édipo: eis onde entra a antropologia social enquanto um campo do 

saber que possibilita um “princípio de generalização a partir de levantamentos e 

inventários (de formas de expressão culturais) que procura tornar completos” 

(Lévi-Strauss, 1960/1968, p. 52). As fontes de Freud são vastas, embora suas 

referências sejam compostas basicamente por representantes da antropologia do 

fim do século XIX, permeada por uma ideologia evolucionista, como podemos 

observar pela estatística fornecida pelo índex alemão de nomes próprios citados: 

considerando a totalidade da obra, encontramos 2 citações a Lewis Morgan (1818-

1881), 6 a Edward Tylor (1832-1917), 13 a William Robertson Smith (1846-1894) 

e 31 a James Frazer (1854-1941), sendo 27 apenas nos ensaios que ora tratamos 

(Delrieu, 2004). 

A escrita de Totem e Tabu (Freud, 1912-13/1982) participa de um momento 

de virada na teoria freudiana, que passou a arriscar ir além da análise da “ciência 

do desenvolvimento psíquico pós-natal” (Ferenczi, 1920/2011, p. 205), em prol 

das especificações dos fatores considerados inatos ou constitucionais na etiologia 

da neurose. O cerne do texto se encontra na ancoragem histórica das condições 

para a emergência do complexo de Édipo enquanto contemporâneas, lógica e 

cronologicamente, da origem da própria cultura, nas palavras de Roudinesco e 

Plon (1998): 

 

Freud ansiava dar uma explicação global da origem das sociedades 

e da religião a partir dos dados da psicanálise, ou, dito de outra 

maneira, dando um fundamento histórico ao mito de Édipo e à 

proibição do incesto e mostrando que a história individual de cada 

sujeito não é mais que a repetição da própria história humana (p. 

757). 

 

Com o subtítulo Alguns pontos de concordância entre a vida mental dos 

selvagens e dos neuróticos, Freud deixa claro de partida sua aposta que a 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

14                            

“comparação entre a psicologia dos povos primitivos e a psicologia dos neuróticos 

está destinada a encontrar numerosos pontos de concordância e assim lançar nova 

luz sobre os fatos de ambas as disciplinas” (1912-13/1982, p. 20). A empreitada 

freudiana, no entanto, será deixada em segundo plano no interior das ciências 

sociais, até o advento do pensamento de Claude Lévi-Strauss e sua retomada das 

bases freudianas.  

Totem e Tabu (Freud, 1912-13/1982) pode ser considerada a grande 

resposta da psicanálise à convocação boasiana, posto trazer uma leitura sistêmica 

da articulação entre o totemismo, a exogamia, os tabus correlatos, assim como 

uma visão da visão de mundo animista como organizadora central dos mais 

diversos fatos etnológicos. Entretanto, a despeito de tal amarração conceitual 

integrada à psicologia psicanalítica emergente, os saltos conceituais e os 

compromissos assumidos por Freud com os teóricos evolucionistas transformaram, 

para os antropólogos, sua conclusão em uma teoria que realizava uma 

“psicologização generalizada dos dados etnológicos para a composição de suas 

teses”, como bem resume Kroeber (1920, p. 55). 

O desnível da leitura de Freud a Boas já podia ser vislumbrada desde o 

princípio da crítica do antropólogo em torno das noções de causalidade e 

classificação, assim como os encaminhamentos em seu método derivados desta 

problemática. Estas estarão também no centro de sua consideração posterior pela 

psicanálise, como veremos a seguir.  

 

4. Os destinos do diálogo no campo da antropologia boasiana 

 

Em The methods of ethnology, de 1920, Boas encerra seu escrito 

posicionando-se diante dos postulados de Totem e Tabu (Freud, 1912-13/1982). 

Para ele, o empreendimento freudiano na interlocução com os dados 

antropológicos promove uma interpretação da mitologia análoga à tradição 

simbolista de Stucken. Este tipo de atitude daria forma a uma aplicação 

desconectada de atitudes psicologizantes com teorias de transmissão do passado. 

A principal crítica é que Freud teria extrapolado seu escopo analítico ao transpor 

para o campo etnográfico os conceitos e dados formulados primeiramente em 

contato com seus pacientes pertencentes a culturas extremamente diversas das 

primeiras. A posição do antropólogo, a exemplo de seus pares, demonstra sua 

desconfiança pelas fontes através das quais Freud apreende fatos sociais e 

etnográficos em seu texto. 

No entanto, a crítica à unilateralidade da análise psicanalítica não vem 

acompanhada de um fechamento das vias de comunicação. Muito pelo contrário, 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

15                            

Boas reconhece na psicanálise uma disciplina frutífera para certos problemas 

etnológicos, como o da constância de comportamentos em determinadas 

condições sociais, já indicada em Problemas psicológicos. Em suas palavras 

(1920/1940c): 

 

É certamente verdade que a influência de impressões recebidas 

durante os primeiros anos de vida tem sido subestimadas e que o 

comportamento social do homem depende em larga medida dos 

primeiros hábitos que são estabelecidos antes do período em que a 

memória conectada começa, e que muitos traços ditos raciais ou 

hereditários seriam melhor considerados se tratados como um 

resultado à exposição precoce a certas formas de condição social (p. 

289). 
 

A psicanálise, como vimos, auxiliaria a realização do duplo projeto boasiano 

de “determinar, de um lado, as causas históricas da formação dos fatos 

etnográficos, e de outro, os processos psíquicos que os tornaram possíveis” (Lévi-

Strauss, 1949/2009a, p. 19). Mais especificamente, ela poderia servir, reconhece 

Boas, à crítica às teorias racialistas ao propor um modelo histórico da origem dos 

comportamentos que assimilasse a incorporação individual da cultura fora dos 

limites da consciência, ou seja, de uma historicização dos dados que respondesse 

a um termo central na antropologia de Boas: o conceito de inconsciente. Todavia, 

sob a pena do antropólogo a noção de inconsciente antes de ter sua investigação 

centrada na observação da “relação entre a psicologia individual do neurótico e do 

pretensamente são, deveria se centrar em um fato de maior relevância: o 

fenômeno da linguagem” (1920/1940c, p. 289). 

Como salienta Lévi-Strauss, Boas foi não apenas um antropólogo, como 

também um grande linguista. E isso não se refere tão somente ao impressionante 

estabelecimento de 12 gramáticas indígenas, cujas bases se encontram no 

Handbook of American Indian Languages (1911), mas ao fato de ter sido, nas 

palavras de Lévi-Strauss (1988/2005): 

 

Um dos primeiros – e antes de Saussure – a insistir sobre um fato 

essencial para as ciências humanas: as leis da linguagem funcionam 

ao nível do inconsciente, fora do controle dos sujeitos que falam, 

podendo-se então estudá-las como fenômenos objetivos, 

representativos, como tal, de outros fatos sociais (p. 63)3. 

                                                 

3 De forma sintética, Dosse expressa da seguinte forma o legado de Boas para pensamento de Lévi-
Strauss:  

A mais importante contribuição de Boas e sua influência sobre Lévi-Strauss 
terão sido a ênfase que deu à natureza inconsciente dos fenômenos 
culturais e a colocação das leis da linguagem no centro da inteligibilidade 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

16                            

Ora, como já se presencia no canônico prefácio do Handbook, Boas defendia 

a linguística como uma disciplina produtora de um “modelo analógico para a 

interpretação de fenômenos socioculturais” (Viveiros de Castro, 1996/2002, p. 

305). Uma das principais características do fato linguístico seria justamente a de 

que “seus conceitos gerais são inteiramente desconhecidos para a maioria das 

pessoas. Eles nunca emergem à consciência até que se introduza o estudo de uma 

gramática científica” (Boas, 1911, p. 67). Tais conceitos gerais, ainda segundo 

Boas, são determinantes na produção de pensamentos e categorias que têm um 

estatuto eficaz na vivência dos homens. Como uma atividade inconsciente do 

espírito (Geist), eles seriam os responsáveis pela elaboração e inteligibilidade dos 

fenômenos sociais de todas as espécies (linguagem, crenças, técnicas e costumes) 

(Lévi-Strauss, 1949/2009a). O valor metodológico da linguística, nos termos de 

Boas (1911): 

 

Para desenhar um paralelo entre o fenômeno etnológico e o 

fenômeno linguístico, nos parece que a característica comum de 

ambas é o agrupamento de um número considerável de atividades 

sob a forma de uma simples ideia, sem a necessidade desta ideia 

entrar ela mesma na consciência. (...). Acredito que a formação 

inconsciente dessas categorias é um dos traços fundamentais da 

vida étnica (p. 70). 
 

A pesquisa etnológica, a partir do modelo linguístico, poderia então operar 

uma análise de seus dados que abstraísse das racionalizações, elaborações 

secundárias e superficiais de suas categorias primordiais, sua infraestrutura 

inconsciente. Devemos, no entanto, nos acercar do fato de que não há ainda em 

Boas uma consideração pela linguagem como um modelo lógico de formalização 

em essência. Se ela aqui tem um papel central, seu valor operativo deve ser o de 

uma forma de expressão na qual as categorias etnológicas seriam realizadas e 

acessíveis de modo menos distorcido que pelos relatos coletados em campo, como 

podemos observar nesta passagem: 

 

Então isso nos parece que de um ponto de vista prático e teórico, o 

estudo da linguagem deve ser considerado como um dos ramos mais 

importantes do estudo etnológico, porque, de um lado, uma 

compreensão global na etnologia não pode ser obtida sem um 

conhecimento prático da linguagem, e, de outro lado, os conceitos 

fundamentais ilustrados pelas linguagens humanas não são distintos 

em essencial do fenômeno etnológico; e porque, além do mais, as 

                                                 

dessa estrutura inconsciente. O impulso linguístico estava dado, oriundo do 
campo da antropologia, a partir de 1911, e iria favorecer a fecundidade do 
encontro de Lévi-Strauss e Jakobson (2007, p. 37). 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

17                            

características peculiares das linguagens são claramente refletidas 

nas visões e costumes dos povos no mundo (Boas, 1911, p. 73). 
 

A questão da relação entre universais psicológicos e os determinismos 

culturais, até o modelo analógico da linguagem, a oposição entre natureza e 

cultura, e a dimensão inconsciente dos fenômenos sociais, levam a antropologia 

boasiana cada vez mais a valorizar a mitologia em suas pesquisas.  

Encontramos em sua obra, o acúmulo de uma extensa massa de mitos, 

motivo de zombaria por seus pares (Lévi-Strauss, 1988/2005, p. 63), que não 

responde apenas por uma relativização do valor de cada fato etnológico – derivada 

tanto da crítica ao método de classificação a priori, quanto da noção de atividade 

inconsciente do espírito – ou, por uma consequência lógica da própria atividade 

etnográfica, ela responde primeiramente pela posição estratégica que o mito ocupa 

na economia de seu pensamento.  

Ao formular a existência de uma atividade inconsciente que enformaria tais 

trocas, Boas reconhecia no “processo de construção do mito a constituição de um 

modelo de desenvolvimento da cultura em geral” (Stocking Jr., 1999/2004, p. 162). 

A bela citação pela qual Lévi-Strauss epigrafa seu artigo A estrutura dos mitos, 

extraída de Boas (1896/1940a), já demonstra o viés dinâmico pelo qual este se 

apropria da produção mítica: “Dir-se-ia que os universos mitológicos estão fadados 

a serem pulverizados assim que se formam, para que novos universos nasçam de 

seus destroços” (p. 54). Se os mitos vão gradativamente ganhando espaço no seu 

pensamento, não podemos dizer que se aproximem da psicomitologia freudiana, 

uma vez que seu interesse estava mais na pluralidade de suas produções, que na 

busca de mitos nucleares para a formalização de uma instância psíquica universal, 

como o sujeito freudiano.   

Viveiros de Castro (1996/2002) ressalta que para a antropologia boasiana, o 

indivíduo opera como um locus real da integração cultural, ou seja, a cultura opera 

na mente dos indivíduos como uma “realidade extrassomática de tipo ideacional 

que conforma cada um aos seus padrões” (p. 303). Disto decorre, que a partir do 

início do século XX, Boas foi cada vez mais centrando suas pesquisas no que 

chamou de o “gênio de um povo” (Stocking Jr., 1999/2004, p. 23), ou seja, os 

condicionantes psicológicos formais que, mesmo pretensamente universais, 

configuram a maneira como cada grupo individualmente assimilam a cultura, 

especialmente na troca com populações vizinhas. Os mitos serviriam como um 

fenômeno privilegiado de observação dessas transformações culturais na 

assimilação.  

 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

18                            

O ponto principal era que a cultura humana se desenvolvia sempre 

em um contexto histórico específico, dado pelo modo como os 

homens numa situação cultural particular remodelavam e 

rearranjavam os materiais que recebiam por tradição ou de outros 

homens com quem tinha entrado em contato (Stocking Jr., 

1999/2004, p. 162). 
 

A antropologia de Boas, portanto, concebia o fenômeno mítico como uma via 

de acesso à atividade inconsciente do espírito, estrutura formalmente vazia, na 

qual se articulariam conceitos que poderiam servir de base para a análise de outros 

fatos etnológicos, como os modos à mesa ou receitas culinárias (Boas, 1911). O 

mito por tal visão – largamente seguida por Lévi-Strauss e próxima do que Mauss 

(1925/2003) conceberá como fato social total – e em especial, seu processo de 

construção, constitui um operador central para chegar à reconstrução histórica dos 

fatos etnológicos almejada por Boas.  

Entretanto, o rigor do antropólogo para tal reconstrução impunha tantas 

condições que tornou praticamente estéril sua execução, lição apreendida por 

Malinowski e seu método de análise essencialmente sincrônico (Pulman, 2004). 

Por outro lado, se tal busca o fez referir-se à psicanálise como uma ciência auxiliar, 

não o fez levar tal diálogo adiante, como o fará Lévi-Strauss em sua articulação 

com a temática do mito e da linguagem, agora tomados em seu valor lógico e 

simbólico, a partir dos desdobramentos da linguística estrutural.  

 

À guisa de conclusão 

 

Pode-se dizer que se o contato de Freud com Boas foi muito restrito no campo 

das trocas textuais, o mesmo não podemos afirmar sobre seus pontos de 

convergência temáticos e conceituais. A investigação acerca dos detalhes dos 

trabalhos apresentados no congresso em Worcester, que aqui tomamos como eixo 

dos seus encontros e desencontros, trouxe como primeiro fruto o reconhecimento 

do trabalho de Boas, especialmente em Problemas psicológicos, como um possível 

disparador de um amplo projeto de intercomunicação entre os campos de pesquisa, 

que viria a ser consolidado, na obra freudiana, em Totem e Tabu (Freud, 1912-

13/1982), como seu maior esforço neste meio.  

Embora Freud aparentemente tenha respondido prontamente à convocatória 

boasiana tanto por sua imersão neste conjunto de leituras, como pelo recorte da 

problemática aí envolvida, o mesmo não podemos dizer acerca das críticas do 

antropólogo às limitações epistêmico-metodológicas do material disponível à 

época. A desconsideração deste ponto, fez com que as leituras freudianas fossem 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

19                            

duramente criticadas não pelas suas teses em si, ou o papel da sexualidade aí 

desempenhado – como tendem a responder os psicanalistas diante de seus 

opositores – mas especialmente pela baixa consideração do valor etnológico 

atribuído aos antropólogos evolucionistas, em sua maioria, sem experiência de 

campo. Temos clareza que a mesma poderíamos efetuar a um psicanalista que 

tentasse produzir suas teorias sem o acesso intrínseco à experiência analítica, quer 

seja como analisando, quer como analista. Entretanto, mesmo com tais críticas à 

disposição, Freud opta por uma via que fechou por mais de quatro décadas as 

possibilidades de uma franca interlocução com as ciências antropológicas.  

De Marrett, a Malinowski, passando por Kroeber, Mauss, Rivers e o próprio 

Boas, a psicanálise só passou a ser entendida como uma verdadeira interlocutora 

deste campo do saber a partir da emergência do pensamento de Lévi-Strauss. 

Assim como assimila do projeto de Boas a complexa tensão entre um campo de 

formalização linguístico4 e uma teoria da história como campo de determinação 

fenomênica, esta mais tímida em sua obra, Lévi-Strauss retoma a leitura do 

totemismo em sua lógica classificatória no início dos anos 60, em O Totemismo 

Hoje. Com isto em vista, poderíamos questionar se o plano de Totem e Tabu (Freud, 

1912-13/1982) não teria sido alterado, ou ao menos, se tornado muito mais 

modesto caso Freud tivesse intensificado sua via de interlocução com a obra 

boasiana.  

Tensionar o totemismo com a referência ao modelo linguístico, poderia 

estender a questão acerca da ordem de formalização de suas estruturas. A 

universalidade do Édipo ancorado em um evento histórico descrito de tal maneira 

certamente seria questionada, mesmo que a reconstrução histórica pudesse 

abarcar uma mítica da modernidade aberta a outras míticas, como defende a 

leitura lacaniana do clássico freudiano (Lacan, 1955-56/2000) e que poderíamos 

depreender da intensificação da inscrição da pluralidade de causas, assim como de 

sociedades e seus laços fundantes. A obra freudiana poderia potencialmente ter 

avançado na temática da ordem simbólica e do lugar de nomeação próprio à 

                                                 

4 O lugar central da reformulação lógica da noção de inconsciente por Lévi-Strauss é um bom 

exemplo desta. Em A eficácia simbólica (1949/2009b), encontramos esta passagem seminal:  
Em relação ao evento ou à anedota, essas estruturas – ou, mais exatamente, 

essas leis de estrutura – são realmente atemporais [...] O conjunto dessas 
estruturas formaria o que chamamos de inconsciente. [...] o inconsciente 
deixa de ser o inefável refúgio das particularidades individuais, o repositório 
de uma história única, que faz cada um de nós ser insubstituível. Reduz-se 
a um termo com o qual designamos uma função, a função simbólica, 
especificamente humana sem dúvida, mas que em todos s homens se 

exerce segundo as mesmas leis. [...] o inconsciente é sempre vazio [...] e 
limita-se a impor leis estruturais, que lhe esgotam a realidade, a elementos 
esparsos que lhe vem de fora (p. 219). 



 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

20                            

posição paterna a que a relativização dos fatos etnológicos tanto convoca a 

sistematizar. 

Por fim, acreditamos que o seguimento desta chave de pesquisa crítica entre 

dados históricos e suas ressonâncias epistemológicas podem reabrir a teoria 

psicanalítica ao campo vivo dos possíveis inexplorados.  

 

Referências 

 
Barros, M. L. & Bairrão, J. F. M. H. (2010). Etnopsicanálise: embasamento crítico 

sobre teoria e prática terapêutica. Revista da SPAGESP, 11(1), 45-54. 

Recuperado em 3 de setembro, 2021, de 
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rspagesp/v11n1/v11n1a06.pdf. 

 
Boas, F. (1904). Some traits of primitive culture. Journal of American Folk-Lore 

17(67), 243–254. Recuperado em 3 de setembro, 2021, de 

https://www.jstor.org/stable/534224. 
 

Boas, F. (1911). Handbook of American Indian Languages – Part 1. Washington: 

Government Printing Office. 
 
Boas, F. (1940a). The limitations of the comparative method of anthropology. Em 

F. Boas. Race, Language and Culture (pp. 270-280). New York: The MacMillan 
Company. (Original publicado em 1896).  

 
Boas, F. (1940b). The origin of totemism. Em F. Boas. Race, Language and Culture 

(pp. 316-323). New York: The MacMillan Company. (Original publicado em 
1910).  

 

Boas, F. (1940c). The methods of ethnology. Em F. Boas. Race, Language and 
Culture (pp. 281-289). New York: The MacMillan Company. (Original 

publicado em 1920).  
 
Boas, F. (2004a). Os princípios da classificação etnológica (R. M. C. L. Einchberg, 

Trad.). Em G. Stocking Jr. (Org.). A Formação da Antropologia Americana, 
1883-1911: Antologia (pp. 85-92). Rio de Janeiro: UFRJ Editora. (Original 

publicado em 1887).  
 
Boas, F. (2004b). Problemas psicológicos na antropologia (R. M. C. L. Einchberg, 

Trad.). Em G. Stocking Jr. (Org.). A Formação da Antropologia Americana, 
1883-1911: Antologia (pp. 293-308). Rio de Janeiro: UFRJ Editora. (Original 

publicado em 1910).  
 
Delrieu, A. (2004). Le mythe dans le corpus freudien. Em M. Zafiropoulos, M. & M. 

Boccara. Le mythe: pratiques, récits, théories – v. 4: Anthropologie et 
psychanalyse (pp. 29-48). Paris: Economica. 

 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rspagesp/v11n1/v11n1a06.pdf
https://www.jstor.org/stable/534224


 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

21                            

Domiciano, J. F. G. M. S. (2021). A Anatomia Torcida dos Mitos: perspectivas da 

antropologia estrutural à clínica psicanalítica. Curitiba: CRV. 
 
Dosse, F. História do Estruturalismo (M. D’Alessio, Trad.). Bauru: Edusc. (Original 

publicado em 1992).  
 

Dunker, C. I. L. (2011). Estrutura e Constituição da Clínica Psicanalítica: uma 
arqueologia das práticas de cura, psicoterapia e tratamento. São Paulo: 
Annablume. 

 
Evans, R. & Koelsh, W. (1985). Psychoanalysis arrives in America – The 1909 

conference at Clark University. American Psychologist, 40(3), 942-48. 
Recuperado em 3 de setembro, 2021, de 
https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/0003-066X.40.8.942. 

 
Ferenczi, S. (2011). Matemática. Em S. Ferenczi. Psicanálise IV (pp. 177-189). 

São Paulo: Martins Fontes. (Original publicado em 1920).  
 
Freud, S. (1982a). Histeria (J. L. Etcheverry, Trad.). Em J. Strachey (Ed). Obras 

completas de Sigmund Freud (Vol. 1, pp. 41-64). Buenos Aires: Amorrortu. 
(Original publicado em 1888). 

 
Freud, S. (1982b). Cinco conferencias sobre psicoanálisis (J. L. Etcheverry, Trad.). 

Em J. Strachey (Ed). Obras completas de Sigmund Freud (Vol. 11, pp. 25-
35). Buenos Aires: Amorrortu. (Original publicado em 1910). 

 

Freud, S. (1982c). Totem y Tabú (J. L. Etcheverry, Trad.). Em J. Strachey (Ed). 
Obras completas de Sigmund Freud (Vol. 1, pp. 1-164). Buenos Aires: 

Amorrortu. (Original publicado em 1912-1913). 
 
Freud, S. (1982d). Presentación autobiográfica (J. L. Etcheverry, Trad.). Em J. 

Strachey (Ed). Obras completas de Sigmund Freud (Vol. 20, pp. 7-66). 
Buenos Aires: Amorrortu. (Original publicado em 1925). 

 

Freud, S. (2013). Sobre a Concepção das Afasias – Um Estudo Crítico (E. Rossi, 
Trad.). São Paulo: Autêntica. (Original publicado em 1891). 

 

Gay, P. (2005). Freud – Uma Vida para nosso Tempo (D. Bottmann, Trad.). São 
Paulo: Companhia das Letras. (Original publicado em 1988). 

 
Kroeber, A. (1920). Totem and taboo: an ethnologic Psychoanalysis. Em American 

Anthropologist, 22(1), 48-55. Recuperado em 3 de setembro, 2021, de 

https://www.jstor.org/stable/660103. 
 

Lacan, J. (2000). O Seminário – Livro III: As Psicoses (A. Menezes, Trad.). Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Ed. (Original proferido em 1955-56). 

 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/0003-066X.40.8.942
https://www.jstor.org/stable/660103


 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

22                            

Lévi-Strauss, C. (1968). Aula inaugural. Em L.C. Lima. O Estruturalismo de Lévi-

Strauss (L. Lima, Trad.). São Paulo: Vozes. (Original publicado em 1960). 
 
Lévi-Strauss, C. (1973). Totemismo hoje (M. Corrie, Trad.). São Paulo: Abril 

Cultural. (Original publicado em 1962). 
 

Lévi-Strauss, C. (2005). De perto e de longe (L. Mello, Trad.). São Paulo: Cosac 
Naify. (Original publicado em 1988). 

 

Lévi-Strauss, C. (2009a). Etnologia e história. Em C. Lévi-Strauss. Antropologia 
Estrutural (pp. 13-42) (B. Perrone-Moisés, Trad.). São Paulo: Cosac Naify. 

(Original publicado em 1949). 
 
Lévi-Strauss, C. (2009b). A eficácia simbólica. Em C. Lévi-Strauss. Antropologia 

Estrutural (pp. 201-220) (B. Perrone-Moisés, Trad.). São Paulo: Cosac Naify. 
(Original publicado em 1949). 

 
Lévi-Strauss, C. (2009c). A estrutura dos mitos. Em C. Lévi-Strauss. Antropologia 

Estrutural (pp. 221-248) (B. Perrone-Moisés, Trad.). São Paulo: Cosac Naify. 

(Original publicado em 1949). 
 

Mason, O. T. (1887). The occurrence of similar inventions in ares widely apart. 
Science, 9, 534-535.  

 
Mauss, M. (2003). Ensaio sobre a dádiva. Em M. Mauss. Sociologia e Antropologia 

(P. Neves, Trad.). São Paulo: Cosac Naify. (Original publicado em 1925).  

 
Micela, R. (1968). Antropologia e Psicanálise (M. Nejm, Trad.). São Paulo: 

Brasiliense. 
 
Pulman, B. (2004). Malinowski and Ignorance of Physiological Paternity. Em Revue 

Française de Sociologie, 45, 145-66. Recuperado em 3 de setembro, 2021, 
de https://doi.org/10.3917/rfs.455.0121. 

 
Roudinesco, É. & Plon, M. (1998). Dicionário de Psicanálise (V. Ribeiro, Trad.). Rio 

de Janeiro: Jorge Zahar. (Original publicado em 1997).  

 
Stocking Jr., G. (2004). Os pressupostos básicos da antropologia de Boas. Em F. 

Boas. A Formação da Antropologia Americana, 1883-1911: Antologia (pp. 15-
39). (R. Eichenberg, Trad.). Rio de Janeiro: UFRJ Editora. (Original publicado 
em 1999). 

 
Strachey, J. (1982). Nota introductoria. Em J. Strachey (Ed). Obras completas de 

Sigmund Freud (Vol. 10, pp. 3-5). (J. L. Etcheverry, Trad.). Buenos Aires: 
Amorrortu. (Original publicado em 1950). 

 

Stuart Mill, J. (1843). A system of Logic – ratiocinative and inductive. London: 

https://doi.org/10.3917/rfs.455.0121


 
 
 
 

 

 
 
 

Memorandum 38, 2021 
Belo Horizonte: UFMG 

ISSN 1676-1669 

23                            

John Parker.  

 
Viveiros de Castro, E. (2002). O conceito de sociedade em antropologia. Em E. 

Viveiros de Castro. Inconstância da Alma Selvagem (pp. 295-317). São Paulo: 

Cosac Naify. (Original publicado em 1996). 
 

 

Nota sobre os autores: 

 

João Felipe Guimarães de Macedo Sales Domiciano é Mestre e Doutor pelo 

Programa de Pós-Graduação em Psicologia Clínica da Universidade de São Paulo. 

E-mail: joaofelipetc@hotmail.com.  

Christian Ingo Lenz Dunker é professor do Instituto de Psicologia e do 

Programa de Pós-Graduação em Psicologia Clínica da Universidade de São Paulo. 

E-mail: chrisdunker@usp.br.  

 

 

Data de submissão: 23.02.2021 

Data de aceite: 10.08.2021 

 

 

mailto:joaofelipetc@hotmail.com
mailto:chrisdunker@usp.br



