
10
Percepções de estudantes de 
psicologia acerca das experiências 
religiosas: uma reflexão sobre a 
formação profissional

André Bomfim Dias
UFBA

Luís Augusto Vasconcelos da Silva
UFBA

Marcus Welby-Borges
UFBA

Wellington Zangari
USP

10.37885/210906010

https://dx.doi.org/10.37885/210906010


Ciências das Religiões: uma análise transdisciplinar - Volume 3

125

Palavras-chave: Formação dos Profissionais de Saúde, Educação Superior, Diagnóstico 
Diferencial, Experiências Religiosas, Psicopatologia.

RESUMO

Objetivo: O presente artigo visa identificar linguagens utilizadas por estudantes de 
Psicologia ao se referirem a experiências religiosas e verificar a presença (ou não) de 
ideias relacionadas à patologização das mesmas com a finalidade de produzir uma 
reflexão sobre a formação profissional. Método: Um questionário estruturado sobre reli-
giosidade na prática clínica foi aplicado em trinta estudantes da Universidade Federal da 
Bahia. As respostas de duas questões abertas foram selecionadas para este estudo e 
submetidas à análise de conteúdo temática. Resultados: Observou-se que o olhar dos 
discentes para as experiências religiosas envolveu conhecimentos científicos, religiosos, 
elementos subjetivos e estéticos. Além disso, foi possível perceber que a formação do 
psicólogo é um processo que se realiza em um espaço de encontro entre linguagens 
e formas de conhecimento. Não foi identificada uma aprendizagem uniforme quanto as 
relações entre experiências religiosas e adoecimento mental. A patologização e a “nor-
malização” dessas vivências entre pessoas não religiosas destacaram-se como temas 
a serem debatidos na graduação. Conclusão: A alusão a crenças religiosas pessoais 
na avaliação das experiências e a identificação de ideias patologizantes reiteram a re-
comendação do Conselho Federal de Psicologia de manter o diálogo sobre a temática.



Ciências das Religiões: uma análise transdisciplinar - Volume 3

126

INTRODUÇÃO

O Conselho Nacional de Educação publicou, em 2004, novas Diretrizes Curriculares 
para os cursos de Psicologia. No entanto, este documento tem sofrido críticas da comunidade 
científica. De acordo com Ferreira Neto (2010), as Novas Diretrizes orientam os currículos 
a se organizarem de modo a atender às demandas do mercado, sustentando o ideal de um 
profissional flexível a suas modulações. Conforme Senne (2012), o que se operou foi uma 
subordinação acadêmica ao mercado de trabalho sob a forma de reestruturação curricular.

A lógica de mercado, segundo Gomes (2017), requer especialistas que realizem análises 
deslocadas das realidades políticas, históricas e culturais, e as Novas Diretrizes parecem ter 
reduzido a clínica a uma ação técnica e instrumental, negligenciando sua dimensão ético-po-
lítica, afirma Ferreira Neto (2010). Vale salientar que a ideia de uma instrumentalidade técnica 
neutra está a serviço de um sistema econômico e social extremamente excludente (SEVERO; 
DIMENSTEIN, 2009). Diante disto, torna-se pertinente interrogar se os cursos de Psicologia 
das universidades brasileiras têm formado profissionais sensíveis às questões culturais.

O Conselho Regional de Psicologia de São Paulo, reconhecendo que as religiões são 
sistemas complexos presentes em todas as culturas, sugere que aspectos das experiências 
religiosas sejam estudados ao longo da formação para evitar o preconceito contra mani-
festações culturalmente reguladas (CRP-SP, 2016). De modo semelhante, a Associação 
Mundial de Psiquiatria recomenda que a análise das relações entre religião, espiritualida-
de e diagnóstico de transtornos mentais seja parte da formação profissional (MOREIRA‐
ALMEIDA et al., 2016).

Contudo, estudos apontam que as relações entre Psicologia, Religião e Espiritualidade 
são pouco debatidas em nossas universidades (ESTEVES, 2009; COSTA; NOGUEIRA; 
FREIRE, 2010; FREITAS, 2014; ASSIS; MEDEIRO, 2017; SERRA, 2021). Some-se a isso 
o fato de que teorias e sistemas psicológicos, ao longo dos anos, descreveram experiências 
religiosas como sintomas de regressão do eu, histeria, episódio psicótico ou mesmo psicose 
borderline (VIETEN et al., 2013). Torna-se assim relevante investigar se ideias relacionadas 
à patologização destas experiências ainda circulam no ambiente acadêmico.

Considerando, desse modo, que a reforma curricular desprivilegia o eixo ético-político 
da formação, que o tópico Psicologia, Religião e Espiritualidade é raramente abordado e que 
ideias vinculadas à patologização destas experiências podem persistir nas instituições de 
ensino superior, o presente artigo objetiva analisar percepções de estudantes de Psicologia 
da Universidade Federal da Bahia (UFBA) acerca das experiências religiosas para refletir 
sobre a formação profissional.



Ciências das Religiões: uma análise transdisciplinar - Volume 3

126 127

MÉTODO

Esta é uma pesquisa exploratória, descritiva, de abordagem qualitativa. Sua amostra 
é composta por 30 estudantes do Instituto de Psicologia da UFBA. Os critérios de inclusão 
foram: ser maior de 18 anos e já ter cursado o componente curricular obrigatório IPSC24 
– Psicopatologia. Cada participante (P) recebeu um número (P1 a P30) para preservar o 
anonimato e o sigilo.

Para a coleta de dados, foram utilizadas questões sociodemográficas e um ques-
tionário estruturado construído a partir da leitura de textos históricos e científicos sobre a 
temática. O questionário foi submetido à validação semântica por meio da avaliação de pes-
quisadores vinculados a quatro universidades brasileiras. Ele possui 28 questões e integra 
uma pesquisa maior, um projeto guarda-chuva que investiga a percepção dos estudantes 
com relação à aprendizagem recebida para a avaliação clínica de experiências religiosas. 
Para a produção deste artigo, foram selecionadas e analisadas as respostas das seguintes 
questões: 1) “Experiências religiosas afetam as pessoas que as vivenciam? Comente.”; 2) 
“Comente a seguinte situação: o que pode estar acontecendo com pessoas que não são 
religiosas e apresentam experiências religiosas (ex.: contato íntimo com Deus ou outra força 
espiritual, transe, contato com espíritos, sentir-se fora do corpo etc.)?”.

Os dados obtidos – em sua maioria respostas curtas – foram submetidos à análise de 
conteúdo temática conforme proposta por Bardin (2011). Este processo envolve a identifi-
cação de núcleos de sentido que compõem uma comunicação, cuja presença ou frequência 
signifiquem alguma coisa para o objetivo analítico visado. Ele possui três etapas: pré-análi-
se, exploração do material e tratamento dos resultados com inferência e interpretação. São 
inicialmente realizadas leituras flutuantes sem destaque ou marcação. Depois são feitas 
novas leituras em que palavras-chave são destacadas e são atribuídos nomes aos temas 
que as descrevem. Os temas são então revisados, condensados e consolidados em cate-
gorias. Na etapa final, são realizadas inferências e interpretações baseadas nos objetivos e 
na revisão prévia de literatura. Ressalta-se que, em virtude do ineditismo e da originalidade 
desta pesquisa, a revisão de literatura envolveu um número reduzido de estudos.

O presente estudo foi autorizado pelo Comitê de Ética em Pesquisa da Escola de 
Enfermagem da UFBA conforme parecer nº. 3.951.919 emitido em 3 de abril de 2020. Após 
a aprovação, foi realizada uma aplicação-piloto online (por meio do aplicativo Formulários 
Google). Um flyer foi utilizado para o recrutamento de voluntários/as. Constatou-se que os/
as participantes levaram 20 minutos em média para responder ao questionário e não foram 
relatadas dificuldades na compreensão das questões.

Posteriormente foram encaminhados e-mails para os/as professores/as do curso, so-
licitando que encaminhassem o link do questionário para os/as alunos/as matriculados/as. 



Ciências das Religiões: uma análise transdisciplinar - Volume 3

128

Procedeu-se à coleta de dados entre 08/05/2020 e 04/06/2020, apenas na modalidade on-
line, em virtude das recomendações relacionadas à pandemia da COVID-19. Foi registrada 
ciência e anuência de todos/as os/as participantes por meio de Termo de Consentimento 
Livre e Esclarecido em versão online. Todos os procedimentos obedeceram às diretrizes e 
normas nacionais regulamentadoras de pesquisas envolvendo seres humanos.

RESULTADOS E DISCUSSÃO

Participaram desta pesquisa dezenove mulheres e onze homens. A média de idade 
foi 25 anos. Quatorze estudantes se autodeclararam heterossexuais, dez bissexuais e seis 
homossexuais. Dezesseis deles se autodeclararam de cor branca, enquanto dez afirmaram 
serem pardos e quatro da cor preta. Metade dos/as participantes estava no terceiro ano do 
curso de Psicologia. Acerca da denominação religiosa, metade deles/as se autodeclarou 
religiosa (oito católicos/as, dois espíritas, duas evangélicas, um cristão, um espiritualista e 
uma umbandista), sendo a outra metade composta por ateus/ateias ou agnósticos/as.

Os dados produzidos através da aplicação do questionário serão apresentados e discu-
tidos em duas categorias: “Percepções descritas por meio de múltiplas linguagens” e “Início 
de uma religiosidade ou sintomas psicopatológicos?”. Cabe esclarecer que tais categorias 
foram criadas a partir dos aspectos mais contemplados nas respostas no que tange aos ob-
jetivos específicos de identificar linguagens utilizadas pelos estudantes e verificar a presença 
(ou não) de ideias relacionadas à patologização das experiências religiosas.

Percepções descritas por meio de múltiplas linguagens

Esta categoria descreve quatro modalidades de linguagem presentes nas respostas 
à questão 1 (Experiências religiosas afetam as pessoas que as vivenciam? Comente.). 
Entende-se que linguagens “são pontos de vista específicos sobre o mundo, formas de sua 
interpretação verbal, perspectivas específicas objetais, semânticas e axiológicas” (BAKHTIN, 
2002, p. 98). Os quatro tipos de linguagem identificados, que por vezes se sobrepõem, foram: 
linguagem científica, religiosa, espiritual não religiosa e poética.

O emprego da linguagem científica foi percebido nos seguintes relatos:

As experiências religiosas afetam as pessoas que as vivenciam. Tais experi-
ências tem potencial de mudar a estrutura de tradução e assimilação de toda 
realidade para algumas pessoas. (P19).

Elas podem ser usadas para reforçar um comportamento que já se manifesta. 
(P29).



Ciências das Religiões: uma análise transdisciplinar - Volume 3

128 129

Essas respostas são claras e precisas. Como as linguagens muitas vezes se diferen-
ciam pelo vocabulário (BAKHTIN, 2002), iremos aqui analisá-lo. Observemos as expressões 
“estrutura de tradução e assimilação de toda realidade” e “reforçar um comportamento que 
já se manifesta”. Elas parecem ser referências às definições de processos de tradução da 
realidade e assimilação da Psicologia Cognitiva, bem como, de comportamento manifesto e 
reforço comportamental da Psicologia Comportamentalista. Como “cada palavra evoca um 
contexto ou contextos” (BAKHTIN, 2002, p. 100), é possível inferir que os/as participantes 
recorreram ao conhecimento científico na elaboração dessas respostas.

O conhecimento científico caracteriza-se por ser aproximadamente exato, factual, sis-
temático e verificável (LAKATOS; MARCONI, 1986 apud ARAÚJO, 2006). No entanto, ele é 
limitado em sua forma, pois lança um olhar empobrecido sobre a natureza, ao tomá-la como 
autômato (DE SOUSA SANTOS, 2018). As respostas apresentadas acima não se revestem 
de valor estético e não produzem encantamento. Entretanto, é necessário reconhecer que a 
ciência é uma ferramenta essencial para a democracia e fonte de esperança (SAGAN, 2006).

Na resposta abaixo, verificou-se o emprego da linguagem religiosa:

Sim. Quando um Orixá manda uma mensagem para o filho ou quando ocorre a 
incorporação do mesmo ou de outros guias espirituais, toma-se outra dimensão 
de vínculo e sincronia com o sagrado. Assim, toma-se consciência do que a 
vida na terra e em outros planos espirituais significa, elucidando nosso papel 
no mundo, como devemos agir e o que o destino espera de nós. (P27).

As expressões “orixá”, “planos espirituais” e “guias espirituais” remetem às religiões de 
matrizes africanas. Tendo em vista que esta resposta foi produzida por uma estudante que 
se autodeclarou umbandista, inferimos que a participante recorreu a ideias relacionadas a 
esta tradição religiosa específica. O conhecimento religioso se caracteriza por ser inspira-
cional, valorativo, infalível, organizado e não verificável (LAKATOS; MARCONI, 1986 apud 
ARAÚJO, 2006). Nesta modalidade de conhecimento cabe apenas ao sujeito compreender 
o mundo a partir da verdade revelada pelo sobrenatural, não sendo possíveis novas formu-
lações sobre ela.

Latour (2004) afirma que, mais do que enunciar “verdades” inquestionáveis, o discur-
so religioso corresponde a uma fala que parte da experiência, conduzindo tanto o falante 
quanto o ouvinte a uma proximidade. O que está em jogo na interação entre aqueles que 
trocam a mensagem é uma transformação, não se trata apenas do transporte de informação, 
esclarece o autor.

A resposta da estudante indica a penetração do conhecimento religioso no espa-
ço acadêmico. Além disso, cabe observar que a descrição dos benefícios da experiência 



Ciências das Religiões: uma análise transdisciplinar - Volume 3

130

religiosa, a exemplo da revelação do sentido da vida, põe em destaque o caráter transfor-
mador da conversão.

A linguagem espiritual não religiosa pode ser constatada na resposta a seguir:

Sim. Embora eu não creia em Deus e veja com ceticismo as experiências 
religiosas pelas quais a maioria das pessoas diz passar, eu me considero 
uma pessoa religiosa, na acepção mais secular do termo. Alguns dos meus 
autores preferidos - por exemplo: Rilke, o poeta, e Rumi, o dançarino sufi - 
eram cristãos, e eu não tenho dúvida de que a obra de ambos foi altamente 
influenciada por experiências religiosas. Acontece que, assim como um rodopio 
sufi, uma dança belíssima, é uma experiência religiosa, um suposto exorcis-
mo em uma igreja neopentecostal também o é. Na minha vida, a meditação 
tem papel central; não somente como prática, mas como estilo de vida. Não 
sinto qualquer necessidade de crer em Deus, em espíritos ou em quaisquer 
entidades afins, ainda que eu me sinta profundamente religioso e receptivo à 
vida. Eu acredito profundamente na vida. Não vejo, por exemplo, por que rezar, 
por que realizar alguma oferenda a uma suposta divindade, por que acreditar 
em espíritos que estão influenciando-me a todo momento... Em uma de suas 
belíssimas músicas, o trio d’Os Tincoãs, banda que surgiu em Cachoeira-BA, 
diz: “O meu silêncio é uma eterna oração!” Não sei se falam do mesmo si-
lencio que eu, mas o silêncio é minha experiência religiosa, e ela me afeta 
substancialmente. (P17).

Apesar de ter utilizado a expressão “pessoa religiosa” para se descrever, o estudante 
complementou: “na acepção mais secular do termo”. Logo depois, ele seguiu descrevendo 
suas crenças espirituais não religiosas. A expressão “pessoa espiritual, porém não religiosa” 
parece mais adequada para representar suas ideias. O termo espiritual designa aqui a busca 
“daquilo que confere sentido à existência”, entendimento proposto pelo Conselho Federal 
de Psicologia (CFP, 2013, p. 2).

O discurso espiritual não religioso emergiu, nas últimas décadas, do movimento anti-
clerical, antidogmático, anti-institucional e antihierárquico, do pluralismo cultural e do indi-
vidualismo levado às últimas consequências (SIQUEIRA, 2008). Ele se sustenta na valori-
zação da espiritualidade. No relato acima é possível percebê-la ao lado de uma oposição 
a algumas ideias religiosas, quando reafirma a crença na vida ou vincula o silêncio à sua 
experiência transcendente.

Segundo Siqueira (2008), a contínua exploração de um sentido para o viver é um 
elemento central do discurso espiritual não religioso. No relato descrito acima, a exaltação 
da vida é o ponto de convergência entre religião e espiritualidade. Siqueira (2008) também 
observa que neste discurso é bastante comum a defesa de práticas tradicionalmente religio-
sas, mas sem adesão às crenças relacionadas a elas em seu contexto original. A meditação, 
referida pelo estudante, é um exemplo de prática espiritual secularizada. Desse modo, o 
relato que demonstra que é possível construir um sentido para a vida a partir de práticas 



Ciências das Religiões: uma análise transdisciplinar - Volume 3

130 131

espirituais e sem estabelecer vínculos com sistemas religiosos. Além disso, o discente ao 
descrever sua experiência pessoal ressalta o caráter transformador da prática.

O uso da linguagem poética pôde ser observado nas respostas abaixo:

Deus “existe”, afeta; deuses também e tudo o mais. Guerras santas são fei-
tas, vidas mudam, lutos são elaborados, enfrentamentos dos sofrimentos são 
facilitados ou não. (P15)

Assustam. Elevam. (P25)

[...] Em uma de suas belíssimas músicas, o trio d’Os Tincoãs, banda que surgiu 
em Cachoeira-BA, diz: “O meu silêncio é uma eterna oração!” Não sei se falam 
do mesmo silencio que eu, mas o silêncio é minha experiencia religiosa, e ela 
me afeta substancialmente. (P17).

O emprego de figuras de estilo e conotações se destaca nestes relatos. A linguagem 
poética situa-se no campo das artes, em que as afirmações são inexatas, as proposições 
indiretas e imprecisas (ARAÚJO, 2006).

A arte não apresenta discursos fechados e definitivos sobre a realidade, mas, 
antes, formula enunciados abertos às diferentes interpretações, convoca os 
sujeitos para com o uso da imaginação, produzirem diferentes representações 
daquilo que lhes é apresentado. (ARAÚJO, 2006, p. 130).

Bachelard (1988), observando o empenho dos psicólogos na descrição objetiva do 
humano por meio da utilização de uma linguagem precisa e estável, afirmou que neles as 
palavras não sonham. Segundo o autor, a poética traz outras luzes a respeito do homem 
que escapam à ciência, possibilitando a inclusão da imaginação e da leveza, assim amplian-
do o campo psicológico. As respostas supracitadas possuem valor estético, possibilitam a 
polissemia e abrem campo para a imaginação.

Além da existência dessas modalidades de linguagem, observou-se que, em alguns mo-
mentos, elas se revelaram imbrincadas, dialogicamente, no mesmo discurso. Este fato pode 
estar relacionado à imprecisão das suas fronteiras. Bakhtin (2002) utiliza a expressão hibridi-
zação para descrever a mistura de duas linguagens sociais em um enunciado. Na resposta a 
seguir, pode-se observar como linguagem poética e espiritual não religiosa se interpenetram:

[...] Não vejo, por exemplo, por que rezar, por que realizar alguma oferenda a 
uma suposta divindade, por que acreditar em espíritos que estão influencian-
do-me a todo momento... Em uma de suas belíssimas músicas, o trio d’Os 
Tincoãs, banda que surgiu em Cachoeira-BA, diz: “O meu silêncio é uma eterna 
oração!” Não sei se falam do mesmo silencio que eu, mas o silêncio é minha 
experiencia religiosa, e ela me afeta substancialmente. (P17).



Ciências das Religiões: uma análise transdisciplinar - Volume 3

132

Aqui o participante afirma sua espiritualidade sem a mediação de crenças religiosas: 
uso da linguagem espiritual não religiosa. Ao mesmo tempo, estão presentes conotações e 
figuras de estilo, conferindo valor estético ao relato e incluindo a imaginação – elementos 
característicos da linguagem poética.

A linguagem religiosa e a linguagem poética encontram-se misturadas na resposta abaixo:

Deus “existe”, afeta; deuses também e tudo o mais. Guerras santas são fei-
tas, vidas mudam, lutos são elaborados, enfrentamentos dos sofrimentos são 
facilitados ou não. (P15).

Observam-se aqui referências à existência de Deus e de deuses, o que denota uma 
linguagem religiosa. Paralelamente, verificam-se figuras de estilo, que conferem valor estético 
e possibilitam a polissemia: características da linguagem poética. Pode-se, pois, perceber a 
complementariedade entre linguagem poética e linguagem religiosa ou espiritual não religiosa.

As respostas dos estudantes revelam uma riqueza de leituras e combinações de pers-
pectivas sobre o mesmo objeto: as experiências religiosas. Alguns se serviram da comple-
xidade de conceitos científicos. Houve quem projetasse um olhar encantado, provocando a 
imaginação do interlocutor e quem trouxesse a perspectiva de quem já passou pela experiên-
cia. Em alguns momentos, poesia, saberes religiosos e espirituais combinaram-se. Em ou-
tros, saberes espirituais se opuseram ao conhecimento religioso. Bakhtin (2002) esclarece 
que as linguagens se interceptam de múltiplas formas, podendo se opor mutuamente, se 
confrontar, se complementar ou mesmo se corresponder dialogicamente.

Pôde-se, pois constatar a presença de lógicas heterogêneas e de jogos de lingua-
gem. De acordo com Senne (2005), a familiarização com esses dois elementos é relevante 
para a formação de psicólogos em uma perspectiva crítico-reflexiva. Entretanto, o Conselho 
Federal de Psicologia recomenda aos profissionais “cautela para que seus conhecimentos, 
fundamentados na laicidade da ciência, não se confundam com os conhecimentos dogmá-
ticos da religião” (CFP, 2013, p. 2). Além disso, segundo o Código de Ética Profissional do 
Psicólogo (CFP, 2005), é vedado a este profissional induzir a convicções religiosas. Dessa 
forma, o diálogo entre Psicologia e conhecimento religioso requer prudência e envolve res-
trições de acordo com os documentos reguladores do exercício da profissão no Brasil.

Os resultados apresentados acima são congruentes com a proposta de universida-
de como ponto privilegiado de encontro de saberes (DE SOUSA SANTOS, 2018). Nesta 
perspectiva, as diferentes linguagens e formas de conhecimento podem ser reconhecidas, 
respeitadas e valorizadas em suas diferenças e convergências. Os conflitos podem ser 
identificados e articulações construídas.

O projeto de uma universidade democrática envolve a construção de uma comunidade 
de comunicação e isto implica processos de aprendizagem complementares para religiosos e 



Ciências das Religiões: uma análise transdisciplinar - Volume 3

132 133

não religiosos. Segundo Habermas (2007, p. 12), é possível que secularistas aprendam que 
as religiões podem trazer consigo intuições racionais e que religiosos busquem “encontrar 
um enfoque epistêmico que seja aberto às visões de mundo”.

Mostra-se assim relevante que o debate acerca da formação do psicólogo para a 
avaliação de experiências religiosas considere que os discentes se servem de diferentes 
linguagens e formas de conhecimento para interpretá-las. Neste escopo, cabe analisar a 
complexidade do diálogo entre ciência e saber religioso, considerando que a universidade 
pode se tornar um espaço democrático de produção de pensamento crítico e reflexivo.

Início de uma religiosidade ou sintomas psicopatológicos?

A presente categoria descreve as percepções dos/as estudantes acerca das experiên-
cias religiosas de pessoas não religiosas, considerando a atribuição ou não de patologia. 
Para alguns/mas deles/as, há duas possibilidades: as experiências indicam adoecimento 
mental ou o começo de uma religiosidade. As respostas a seguir exemplificam:

Há duas hipóteses, ou essa pessoa está tendo pela primeira vez uma expe-
riência religiosa ou ela pode ter algum transtorno mental e pensa que está 
tendo alguma manifestação espiritual. Precisa investigar a situação. (P22).

Pode ser o início de uma ‘religiosidade adormecida’ (manifestação de questões 
não trabalhadas às vezes trazidas de modo transgeracional, manifestações de 
demandas psíquicas que envolvam memórias familiares ou outras relações, 
que fazem o indivíduo ser incluso nessa forma de pensar) ou pode ser sintoma 
de um quadro delirante. (P20).

Reconheço que a psicopatologia compreenderia isso como delirium ou como 
delírio a depender do contexto, mas não se pode desconsiderar a possibilidade 
de que seja a primeira experiência religiosa da pessoa. (P29).

Este entendimento é compatível com os resultados de pesquisas realizadas há mais de 
quarenta anos, que revelam que experiências psicóticas (delírios, alucinações etc.) com con-
teúdo religioso ou não podem ocorrer entre pessoas sem transtornos mentais (VAN OS et al., 
2009; MOREIRA-ALMEIDA; CARDEÑA, 2011; NUEVO et al., 2012; ALMINHANA et al., 2017).

Van Os et al. (2009) realizaram uma meta-análise de todos os estudos de prevalência 
e incidência de taxas populacionais de experiências psicóticas subclínicas publicados entre 
1950 e 2007 (47 artigos no total). Os resultados mostraram que, na última década, os fenô-
menos psicóticos (experiências não patológicas) foram bastante prevalentes na população 
geral e que em 75% a 90% dos casos, tais experiências não estiveram relacionadas com 
transtornos psicóticos. Poder-se-ia então calcular um risco de até 90% de falsos positivos, 
segundo Moreira-Almeida e Cardeña (2011).



Ciências das Religiões: uma análise transdisciplinar - Volume 3

134

O estudo realizado por Nuevo et al. (2010) em 52 países (256.445 sujeitos investiga-
dos) revelou uma alta prevalência (12,52% na amostra total) de fenômenos psicóticos na 
população geral nos 12 meses anteriores ao levantamento. Estes fenômenos não ocorreram 
quando o sujeito estava dormindo, sonolento ou sob a influência de substâncias psicoati-
vas. A associação entre fenômenos psicóticos e diagnóstico de esquizofrenia verificou-se 
em apenas 10% dos casos.

No cenário nacional, destaca-se o estudo realizado por Alminhana et al. (2017). Sua 
amostra foi composta por 115 pessoas que apresentavam fenômenos dissociativos e psicó-
ticos e foram identificadas como médiuns por atendentes de centros espíritas. Os resultados 
revelaram que 63% dos participantes apresentavam alucinações visuais, 53% alucinações 
auditivas, mas apenas 7% atendiam aos critérios diagnósticos para transtorno psicótico.

Esta compreensão está presente na quinta versão do Manual de Diagnóstico e Estatístico 
de Transtornos Mentais (DSM) da Associação Americana de Psiquiatria. O DSM-5 orienta 
que elementos relacionados à religião e espiritualidade sejam avaliados, pois os profissionais 
podem “atribuir o diagnóstico errado (p. ex., explicações espirituais pouco familiares podem 
ser entendidas erroneamente como psicose)” (APA, 2014, p. 759). Pôde-se, pois perceber 
que este entendimento foi aprendido por parte dos/as estudantes.

Outros/as participantes mencionaram apenas a possibilidade das experiências serem 
manifestações de religiosidade, como mostram as respostas a seguir:

A pessoa pode estar descobrindo sua religiosidade. (P6).

Acho que a manifestação da religiosidade existe e escolhe a quem se apre-
sentar mesmo que a pessoa não tenha proximidade com essa realidade ou 
a rejeite. (P23).

Há aqui o entendimento de que a religiosidade não se reduz a crenças religiosas, pois 
ela pode se manifestar entre pessoas que não as possuem. Além disso, cabe observar que 
nas respostas acima não foi feita referência à possibilidade das experiências indicarem 
transtorno mental. Será que alguns estudantes a desconsideram?

Constatou-se também que cinco participantes descreveram as experiências apenas 
como alterações psicopatológicas resultantes de alterações biológicas, como ilustram as 
respostas abaixo:

Essa pessoa estaria apresentando sintomas da Síndrome Psicótica e suas 
variantes (psicose). (P16).

Alguma patologia, delírio, uso de entorpecentes, esquizofrenia. (P4).

Desregulação hormonal, lesão cerebral. (P2).

Expressão de transtornos de percepção ou juízo. (P19).

Algum indício de esquizofrenia, delírio, alucinação. (P9).



Ciências das Religiões: uma análise transdisciplinar - Volume 3

134 135

Eles/as não declararam que as experiências poderiam não indicar doença ou intoxicação. 
Talvez não tenha sido cogitada a possibilidade de se tratarem de vivências não patológicas.

Em resumo, o entendimento de que pessoas não religiosas podem apresentar expe-
riências religiosas e que tais expressões humanas não são necessariamente patológicas foi 
identificado. Constatou-se também que estudantes podem afirmar apenas a possibilidade 
de patologia ou o oposto, apenas a possibilidade de manifestação de religiosidade. Essas 
duas posições podem induzir ao erro diagnóstico. Seguiremos reconhecendo o risco de 
estudantes de Psicologia excluírem a possibilidade de experiências religiosas indicarem 
patologia e analisando o problema da patologização destas vivências.

A patologização é o fenômeno que transforma artificialmente uma questão não mé-
dica em um problema médico, escamoteando problemas sociais, culturais e políticos 
(MANIFESTO DO FÓRUM SOBRE MEDICALIZAÇÃO DA EDUCAÇÃO E DA SOCIEDADE, 
2010). Assim, questões coletivas são tomadas como problemas individuais de ordem biológica.

Foucault (1975/2001) descreve como as relações políticas entre poder eclesiástico e 
saber médico contribuíram para a patologização das experiências religiosas nas sociedades 
ocidentais. Conforme o autor, a Igreja Católica, nos séculos XVII e XVIII, solicitou que a 
medicina interferisse de modo a conter a expansão de misticismo protestante e jansenista, 
sendo assim formulada uma crítica médica aos fenômenos de êxtase, profetismo e posses-
são (FOUCAULT, 1975). Essas experiências que, até o século XVII, se revestiam de sentido 
social, artístico e/ou religioso passaram a indicar loucura.

No século XIX, a Igreja Católica apelou à psiquiatria para que atribuísse caráter pato-
lógico às experiências de possessão (FOUCAULT, 2001). Isto porque este fenômeno fazia 
resistência à cristianização. Durante a possessão, o corpo manifestava poderes, produzia 
enfrentamentos. Através dele o “diabo” falava, agia, escandalizava, rompia a ordem e ques-
tionava poderes. E isto ocorria até no interior das instituições católicas. Aqui temos o corpo 
sede de resistência à cristianização. Por este motivo, a Igreja buscou no poder laico da 
medicina outro modo de gestão dos corpos para que fossem instaurados novos aparelhos 
de controle e tecnologias de poder. Os psiquiatras então reivindicaram a possessão para a 
esfera de sua competência, atribuindo-lhe doença.

Por tais razões, Foucault (2001, p. 271) considera a patologização das experiências 
religiosas no Ocidente um fenômeno político, associado à história de disputas entre as 
religiões e a “história das relações entre o corpo e os mecanismos de poder que o inves-
tem”. De modo semelhante, Almeida e Lotufo Neto (2003) afirmam que este é um fenômeno 
determinado por fatores históricos e políticos, inserido em uma dialética de relações de poder 
como estratégia de controle social.



Ciências das Religiões: uma análise transdisciplinar - Volume 3

136

Estudos empíricos demonstram que pessoas que se descrevem como espirituais, mas 
não religiosas apresentam altos índices de experiências espirituais (HOOD; CHEN, 2005). 
Zangari e Machado (2015) ressaltam que estas experiências, mesmo que inicialmente ge-
rem conflito afetivo e cognitivo, podem ser compatíveis com tradições culturais, ganhando 
sentido e sendo bem integradas simbolicamente pelo sujeito. Desse modo, desconsiderar 
que pessoas não religiosas podem ser saudáveis e ter vivências religiosas não é compatível 
com a compreensão hegemônica na comunidade científica na atualidade.

Mostra-se assim relevante que a formação do psicólogo inclua a pauta da patologização 
das experiências religiosas de pessoas não religiosas, para que futuros/as profissionais não 
reforcem os aparelhos de vigilância e controle instituídos historicamente. Além disso, cabe in-
serir neste debate o risco de exclusão da hipótese patológica, que pode gerar desassistência.

CONCLUSÃO

A análise dos dados revelou que a formação do psicólogo é um processo que se realiza 
em um espaço de encontro entre linguagens (a exemplo da linguagem científica, religiosa, 
espiritual não religiosa e poética) e formas de conhecimento (como o científico e o religioso). 
Também foi possível constatar que o olhar do/a discente para as experiências religiosas 
pode envolver conhecimentos científicos, elementos subjetivos e estéticos. A identificação 
de referências a crenças religiosas e/ou espirituais em algumas respostas reforçam a ne-
cessidade de divulgação das recomendações do Conselho Federal de Psicologia de abrir 
perspectivas para o diálogo a respeito da temática, mantendo a clara a separação entre 
conhecimento científico e religioso, de modo a não realizar proselitismo. 

Quanto às relações entre experiências religiosas e adoecimento mental, não foi ob-
servada uma aprendizagem uniforme entre os/as participantes. Três entendimentos foram 
constatados. Primeiro, que as experiências tanto podem sugerir adoecimento mental quanto 
eclosão de uma religiosidade. Esta compreensão abre campo para o estudo de diretrizes para 
um diagnóstico diferencial. Segundo, que as experiências indicam patologia, o que coloca a 
possibilidade de futuras condutas profissionais inadequadas, que gerem custos humanos e 
sociais, contribuindo para uma Psicologia que ratifica mecanismos disciplinares. E terceiro, 
que elas indicam início de uma religiosidade. A exclusão da hipótese patológica, neste caso, 
cria a possibilidade de desassistência com impactos individuais e coletivos. 

O presente estudo analisou assim possíveis resultados da abordagem da temática no 
processo formativo, dando voz à população discente e contribuindo para a construção da 
democracia na universidade. Futuramente, estudos poderão se dedicar à análise dos jogos 
de linguagem presentes nas percepções dos/as estudantes e descrever características do 
recurso ao conhecimento religioso. 



Ciências das Religiões: uma análise transdisciplinar - Volume 3

136 137

A patologização e a “normalização” de vivências religiosas entre pessoas não religiosas 
revelaram-se importantes temas a serem debatidos na graduação. Ao pautá-los, coorde-
nadores/as e docentes dos cursos de Psicologia investirão na formação de profissionais 
culturalmente sensíveis, cujo compromisso social e responsabilidade histórica contribuam 
para a promoção da saúde coletiva.

REFERÊNCIAS

1.	 ALMEIDA, A. M; LOTUFO NETO, F. Diretrizes metodológicas para investigar estados alterados 
de consciência e experiências anômalas. Rev. Psiq. Clín., v. 30, n. 1, p. 21-28, 2003.

2.	 ALMINHANA, L. O. et al. Self-directedness predicts quality of life in individuals with psychotic 
experiences: a 1-year follow-up study. Psychopathology, v. 50, n. 4, p. 239-245, 2017.

3.	 AMERICAN PSYCHIATRIC ASSOCIATION. Manual diagnóstico e estatístico de transtornos 
mentais: texto revisado (DSM-V-TR). 5ª Edição. Porto Alegre: Artmed, 2014.

4.	 ARAÚJO, C. A. A. A ciência como forma de conhecimento. Ciências & cognição, v. 8, p. 
127-142, 2006.

5.	 ASSIS, C. L.; MEDEIRO, E. D. Religião e psicoterapia: um estudo a partir de psicólogos de 
CACOAL – RO, Brasil. Integración Académica en Psicologia, v. 5, n. 15, p. 66-86, 2017.

6.	 BACHELARD, G. A poética do devaneio. São Paulo: Martins Fontes, 2009.

7.	 BAKHTIN, M. M. Questões de literatura e de estética: a teoria do romance. São Paulo: 
Annablume, 2002.

8.	 BARDIN, L. A análise de conteúdo (Luís Antero Reto e Augusto Pinheiro, tradução). Lisboa: 
Edições 70, 1977.

9.	 CONSELHO FEDERAL DE PSICOLOGIA. Código de ética profissional do psicólogo. Bra-
sília: Conselho Federal de Psicologia, 2005. Disponível em: https://site.cfp.org.br/wp-content/
uploads/2012/07/codigo-de-etica-psicologia.pdf. Acesso em: 10 de fev. de 2019.

10.	 CONSELHO FEDERAL DE PSICOLOGIA. Posicionamento do Sistema de Conselhos de 
Psicologia para a questão da Psicologia, religião e espiritualidade. GT Nacional Laicidade 
e Psicologia. 2013. Disponível em: https://site.cfp.org.br/wp-content/uploads/2014/02/Posicio-
namento-do-Sistema-Conselhos-de-Psicologia-para-a-quest%C3%A3o-da-Psicologia-Religi%-
C3%A3o-e-Espiritualidade.pdf. Acesso em: 10 de fev. de 2019.

11.	 CONSELHO NACIONAL DE EDUCAÇÃO. Resolução CNE/CES nº 8, de 7 de maio de 2004. 
Brasília, 2004. Disponível em: http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/rces08_04.pdf. Acesso 
em: 10 de fev. de 2019.

12.	 CONSELHO REGIONAL DE PSICOLOGIA DE SÃO PAULO. Laicidade, religião, direitos 
humanos e políticas públicas, v. 3. São Paulo: Conselho Regional de Psicologia, 2016. 
Disponível em: http://www.crpsp.org.br/diverpsi/arquivos/ColecaoDiverpsi_Vol1.pdf. Acesso 
em: 10 de fev. de 2019.



Ciências das Religiões: uma análise transdisciplinar - Volume 3

138

13.	 COSTA, W.; NOGUEIRA, C.; FREIRE, T. The lack of teaching/study of religiosity/spirituality in 
psychology degree courses in Brazil: The need for reflection. Journal of religion and health, 
v. 49, n. 3, p. 322-332, 2010.

14.	 DE SOUSA SANTOS, B. Construindo as Epistemologias do Sul: Antologia essencial - Vo-
lume II: Para um pensamento alternativo de alternativas. Buenos Aires: CLACSO, 2018.

15.	 ESTEVES, M. C. S. Os significados da religiosidade para docentes supervisores do curso 
de psicologia. 2009. 178 f. Tese (Doutorado em Psicologia Clínica) – Programa de Pós-Gra-
duação em Psicologia Clínica, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2009.

16.	 FERREIRA NETO, J. L. Uma genealogia da formação do psicólogo brasileiro. Memoradum, 
v. 18, p. 130-142, 2010.

17.	 FOUCAULT, M. Os anormais: curso no Collège de France (1974-1975). São Paulo: Martins 
Fontes, 2001.

18.	 FOUCAULT, M. Doença Mental e Psicologia. 6ª Edição. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 
1975.

19.	 FREITAS, M. H. Religiosidade e saúde: experiências dos pacientes e percepções dos profis-
sionais. Rev. Pistis. Prax, Teol. Pastor, v. 6, n. 1, p. 89-105, jan-abr 2014.

20.	 GOMES, G. S. L. Dispositivo-formação em psicologia: processos medicalizantes, silencia-
mentos, diferenças. 2017. 274 f. Tese (Doutorado em Educação) – Programa de Pós-Graduação 
em Educação, Universidade Federal do Pará, Belém, 2017.

21.	 HABERMAS, J. Entre naturalismo e religião: estudos filosóficos. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 2007.

22.	 HOOD, R. W.; CHEN, Z. Mystical, spiritual, and religious experiences. In: Handbook of the 
psychology of religion and spirituality. Guilford Publications, 2005, p. 348-364.

23.	 LATOUR, B. “ Não congelarás a imagem”, ou: como não desentender o debate ciência-reli-
gião. Mana, v. 10, p. 349-375, 2004.

24.	 MANIFESTO DO FÓRUM SOBRE MEDICALIZAÇÃO DA EDUCAÇÃO E DA SOCIEDADE. 
2010. Disponível em: http://medicalizacao.org.br/manifesto-doforum-sobre-medicalizacao-da-
-educacao-e-da-sociedade Acesso em: 10 de fev. de 2019.

25.	 MOREIRA-ALMEIDA, A.; CARDEÑA, E. Diagnóstico diferencial entre experiências espirituais 
e psicóticas não patológicas e transtornos mentais: uma contribuição de estudos latino-ame-
ricanos para o CID-11. Rev. Bras. Psiquiatr., São Paulo, v. 33, n. 1 (supl.), p. s21-s28, 2011.

26.	 MOREIRA‐ALMEIDA, A. et al. WPA position statement on spirituality and religion in psychia-
try. World Psychiatry, v. 15, n. 1, p. 87-88, 2016.

27.	 NUEVO, R. et al. The continuum of psychotic symptoms in the general population: a cross-na-
tional study. Schizophr. Bull. v. 13, p. 1-11, 2010.

28.	 SAGAN, C. O mundo assombrado pelos demônios: a ciência vista como uma vela no escuro. 
São Paulo: Editora Companhia das Letras, 2006.

29.	 SENNE, W. Reforma Universitária e Diretrizes Curriculares: a formação reativa da graduação 
em Psicologia. Mnemosine, v. 8, n. 1, p. 178-193, 2012.



Ciências das Religiões: uma análise transdisciplinar - Volume 3

138 139

30.	 SENNE, W A. Psicologia e psicodiagnóstico: bases epistemológicas. Petrópolis: Editora 
Vozes, 2005.

31.	 SERRA, A. P. E. Inserção da espiritualidade/religiosidade na formação de profissionais 
de psicologia no Brasil. 2021. 113 f. Dissertação (Mestrado em Psicologia) – Programa de 
Pós-Graduação em Psicologia, Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2021.

32.	 SEVERO, A. K. S.; DIMENSTEIN, M. O diagnóstico psiquiátrico e a produção de vida em ser-
viços de saúde mental. Estudos de psicologia (Natal), v. 14, p. 59-67, 2009.

33.	 SIQUEIRA, D. O labirinto religioso ocidental: da religião à espiritualidade. Do institucional ao 
não convencional. Sociedade e estado, v. 23, p. 425-462, 2008.

34.	 VAN OS, J. et al. A systematic review and meta-analysis of the psychosis continuum: evidence 
for a psychosis proneness-persistence-impairment model of psychotic disorder. Psychological 
Medicine, v. 39, p. 179-195, 2009.

35.	 VIETEN, C. et al. Spiritual and religious competencies for psychologists. Psychology of Re-
ligion and Spirituality, v. 5, n. 3, p. 129-144, 2013.

36.	 ZANGARI, W.; MACHADO, F. R. Diagnóstico Diferencial de Transtornos Mentais e Experiên-
cias Anômalas/Religiosas: A importância do quadro de referência e dos transtornos mentais de 
base. In. X SEMINÁRIO DE PSICOLOGIA E SENSO RELIGIOSO, 2015, Curitiba. Resumos. 
Curitiba: PUCPR, 2015, p. 1-6.


