
11V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

https://doi.org/10.11606/issn.1982-8160.v19i3p11-33

11

RESUMO
O artigo discute a crise da ideia moderna de comunicação a partir da crítica à concepção 
ocidental de técnica, frequentemente tomada como universal e entendida como ação 
humana aplicada e instrumento externo de transmissão de conteúdos. Em contraste, 
propõe, com base nas novas formas de conectividade e nos ecossistemas digitais, a 
noção de um habitar tecnológico, no qual humano, tecnologia e ambiente constituem 
dimensões simbióticas e indissociáveis. Nesse cenário, a comunicação deixa de ser uma 
prerrogativa exclusivamente humana e torna-se propriedade compartilhada entre todos 
os elementos do ecossistema — incluindo plantas, animais e componentes inorgânicos 
— aproximando-se das cosmovisões dos povos originários do Brasil.
Palavras-chave: Tecnodiversidade, ecossistemas digitais, comunicação indígena, 
tecnologia do habitar.

ABSTRACT
The article discusses the crisis of the modern idea of communication by critically 
examining the Western conception of technique, often assumed as universal and 
understood as a human action and an external instrument for transmitting content. In 
contrast, it proposes, based on new forms of connectivity and digital ecosystems, the 
notion of a technological dwelling, in which humans, technology, and the environment 
constitute symbiotic and inseparable dimensions. In this scenario, communication 
ceases to be an exclusively human prerogative and becomes a property shared among 
all elements of the ecosystem —including plants, animals, and inorganic components— 
thereby approaching the cosmological perspectives of Indigenous peoples of Brazil.
Keywords: Technodiversity, digital ecosystems, Indigenous communication, 
dwelling technology.

M A S S I M O  D I  F E L I C E
a

Universidade de São Paulo, São Paulo – SP, Brasil

a	   Professor titular da 
Universidade de São Paulo, 
é vinculado ao Programa de 
Pós-Graduação em Ciência 
Ambiental (PROCAM-USP) 
do Instituto de Energia e 
Ambiente (IEE-USP). Docente 
da graduação da Escola 
de Comunicações e Artes 
(ECA/USP), é bolsista de 
Produtividade em Pesquisa do 
CNPq, nível 2. Coordenador 
do Centro Internacional de 
Pesquisa ATOPOS (USP). 
Orcid: https://orcid.org/0000-
0002-6646-4321. E-mail: 
massimo.atopos@gmail.com.

Do comunicar para o habitar: 
as contribuições dos povos originários 
para a construção de uma ideia conectiva 
de comunicação
From communicating to dwelling: the contributions 
of indigenous peoples to the construction of a 
connective idea of communication



12 V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

Do comunicar para o habitar: as contribuições dos povos originários 
para a construção de uma ideia conectiva de comunicação

INTRODUÇÃO

A EVOLUÇÃO DAS TECNOLOGIAS da informação e das redes 
digitais alterou a arquitetura dos processos comunicativos, transfor-
mando a estrutura disseminativa e dialógica, própria das mídias de 

massa (Peters, 2015), em ambientes e ecossistemas de interações nos quais, 
para o processo comunicativo ocorrer, tornou-se necessário ingressar e habi-
tar uma rede, um ambiente, uma plataforma ou um metaverso. Tal transfor-
mação paradigmática tornou obsoleta a concepção midiaticocêntrica, pro-
blematizando o próprio significado de comunicar, tal como se desenvolveu 
nos contextos industriais ocidentais do pós-guerra, que reduziram a ideia de 
comunicação ao conjunto de práticas baseadas nas interações entre pessoas, 
mídias e conteúdos. A difusão da internet das coisas, de sensores, de satélites 
e de sistemas informativos geográficos estendeu as interações comunicativas 
ao meio ambiente, às florestas, às águas, aos fenômenos atmosféricos e geoló-
gicos, transformando as interações tecno-humanas e sociotécnicas em intera-
ções ecológicas, nas quais entidades diversas, humanas e não humanas, uma 
vez conectadas, passaram a habitar um mesmo ecossistema comunicativo.

Junto a essas transformações técnicas, o advento da pandemia e o incremento 
das mudanças climáticas introduziram um novo tipo de discussão sobre a quali-
dade e a complexidade das interações, bem como sobre as próprias morfologias 
do comum. A teoria de Gaia, de Lovelock (2000), o debate sobre o advento de 
uma nova era geológica, assim como a arquitetura dos hiperobjetos de Morton 
(2013), contribuíram para problematizar definitivamente a ideia industrial, 
midiaticocêntrica e antropocêntrica de comunicação. O protagonismo dos não 
humanos (Di Felice, 2021) — a biosfera, o clima, o vírus, os softwares, os big 
data — mostrou, de uma vez por todas, não somente a vitalidade e o poder de 
agenciamento de outros atores não contemplados na pólis e na ideia ocidental 
de sociedade, mas também a necessidade de estender a ideia de comunicação e 
os processos comunicacionais para além da tríade pessoas, mídia e conteúdo. 
Nesses contextos, tornou-se necessário e urgente pensar a comunicação da Terra, 
do clima e dos vírus, uma vez que essas diversas entidades, transformadas em 
“data”, tornaram-se partes comunicantes e entidades interagentes e atuantes.

O advento dos big data, dos algoritmos generativos, das redes de tecnologias 
e dos processos de automação que compõem a assim comumente chamada, de 
maneira aproximativa, “inteligência artificial”, tornou obsoleto um dos princi-
pais fundamentos da cultura ocidental, expresso pela distinção entre episteme e 
techné. A oposição entre pensamento e técnica, entre mundo humano e mundo 
material, foi substituída pela forma híbrida e simpoiética (Haraway, 2019) de 
fenômenos ([phenomena], Barad, 2007) transorgânicos.



13V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

M A S S I M O  D I  F E L I C E DOSSIÊ

Nesses contextos, torna-se necessário repensar não apenas as dinâmicas 
comunicativas das práticas informacionais, mas a própria ideia de comunicação, 
uma vez que esta não é mais uma prerrogativa dos humanos, desenvolvendo-se 
agora em nível geológico, climático e transespecífico, isto é, em arquiteturas 
atópicas (Di Felice, 2009), nas quais os fluxos informativos estendem-se muito 
além das interações humanas, alcançando as dinâmicas internas dos organismos 
e a própria composição dos materiais.

Por onde começar a análise desse novo contexto conectivo que nos leva 
a repensar a ideia de comunicação? O diálogo com os povos não ocidentais e 
com as formas de conhecimento não filosóficas dos povos originários constitui 
uma importante oportunidade para os pesquisadores brasileiros que desejam 
contribuir para o desenvolvimento de uma ideia de comunicação não mais 
exclusivamente ocidental e, portanto, não mais universal, mas híbrida, mestiça, 
repleta de contaminações, sem uma origem única e, portanto, tipicamente 
latino-americana.

A “TECNODIVERSIDADE” E A CRÍTICA DA RAZÃO MIDIÁTICA 
INSTRUMENTAL 

No seu livro Tecnodiversidade (2020), o filósofo de Hui critica a ideia de 
técnica ocidental, questionando sua suposta universalidade e defendendo, ao 
mesmo tempo, a urgência do advento de uma pluralidade de interpretações, 
sintetizada por ele no termo “sociotécnica”: 

Para avançarmos talvez seja interessante ressituar esse discurso da nova era axial 
como o surgimento de um momento crítico para a reflexão sobre o futuro da tec-
nologia e da geopolítica. Essa avaliação crítica exige a rearticulação da questão da 
tecnologia. Podemos suspeitar que tem havido um engano e um desconhecimento 
quanto a tecnologia nos últimos séculos, já que ela tem sido vista como algo não 
essencial e do caráter meramente instrumental — mas de modo mais significativo, 
como homogêneo e universal. Esse universalismo favorece uma história tecnológica 
fundamentalmente europeia. (p. 23)

Paradoxalmente, a crítica à concepção ocidental da técnica encontra na 
própria Europa uma de suas primeiras versões. 

No ensaio Die Frage der Technik (1954), Martin Heidegger1 destaca como 
a filosofia e o conhecimento desenvolvidos ao longo da história no Ocidente 
não conseguiram produzir um pensamento adequado para analisar a comple-
xidade de nossas relações com a técnica. Mais do que um texto crítico — como 

1	 Este ensaio foi publicado em 
português na Coleção Clássicos 
da Comunicação, da Editora 
Paulus em 2020.



14 V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

Do comunicar para o habitar: as contribuições dos povos originários 
para a construção de uma ideia conectiva de comunicação

frequentemente interpretado —, seu conteúdo remete a um afastamento da 
concepção instrumental da técnica, que, conforme proposto pelo pensamento 
ocidental, deveria ser compreendida apenas como um “artefato” externo e um 
instrumento dominado pelo homem.

O texto é amplamente conhecido por iniciar-se com a pergunta sobre o 
que é a técnica, seguido de uma crítica às duas respostas tradicionais ofere-
cidas pela filosofia: a técnica é um “meio para certos fins” e a técnica é “um 
fazer do homem”.

Na concepção do filósofo alemão, essas afirmações demonstram a natureza 
abstrata da ideia de técnica, que, segundo a tradição filosófica ocidental, deveria 
ser compreendida como um meio submetido ao domínio do pensamento e da 
ação do sujeito. É justamente nesse sentido que, ao definir a tecnologia como 
“a metafísica da era moderna”, Heidegger (1977, 2006) posiciona-se contra 
essa concepção, defendendo ao longo do texto, a indistinção e inseparabilidade 
entre o destino humano e o da técnica. A crítica à técnica proposta no texto é, 
portanto, uma crítica ao pensamento que a produziu, e não à técnica em si, que 
ao contrário da visão instrumental, o filósofo passa a definir como a “essência 
do homem”.

A superação da lógica opositiva, instituída pela filosofia ao separar o humano 
do mundo, é encontrada por Heidegger (1977) na “Gestell” — imposição e 
enquadramento — e, ao mesmo tempo, na “aletheia”, ou seja, na “descoberta” 
e no “desvelamento”.

Portanto, ao se impor e ao condicionar, a técnica oferece ao ser humano 
acesso a uma nova condição e a um outro tipo de mundo, agindo não apenas 
sobre sua percepção e ideias, mas também sobre sua própria condição habitativa 
e sua essência.

Segundo o pensamento do filósofo alemão, a não essência técnica da técnica, 
corresponde à essência técnica do humano numa perspectiva não dialética, nem 
baseada na disputa entre a dominação e o controle do sujeito sobre o objeto ou 
da técnica sobre o humano. Em lugar de tal perspectiva antitética e agonística, 
Heidegger propõe a perspectiva do habitar e do “ser com” (Mitsein):

O habitar surge em toda a sua amplitude quando pensamos que nele reside o ser 
do homem, entendido como o permanecer dos mortais sobre a terra. Mas sobre a 
terra significa sob o céu. Ambos significam permanecer diante dos divinos e impli-
cam um pertencimento à comunidade dos homens. Há uma unidade originária 
dentro da qual os quatro: terra, céu, divinos e mortais são uma coisa só … Essa sua 
simplicidade, nós a chamamos Geviert, a Quadratura. (Heidegger, 1977, p. 105)



15V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

M A S S I M O  D I  F E L I C E DOSSIÊ

A concepção do habitar heideggeriano — descrita como uma unidade 
quadrúplice que forma uma ecologia de entidades inseparáveis — fun-
damenta e descreve a original concepção da técnica do filósofo alemão, 
colocando-a como alternativa à perspectiva instrumental própria da epis-
temologia ocidental.

Embora muito difundido nas áreas das ciências da computação e da 
comunicação, o termo “ferramenta” — longe de explicar a complexidade das 
interações entre tecnologias, pessoas e meio ambiente — reflete à uma visão 
funcionalista e simplificada dessa relação com a técnica. Esse termo funda-
menta uma concepção de comunicação baseada no “uso” de “instrumentos” e 
de tecnologias vistas como “artefatos” a serem utilizados pelos humanos para 
o repasse de informações.

Essa concepção, apesar de ter uma origem filosófica muito antiga — reco-
nhecível na tradição epistemológica humanista europeia, especialmente na 
“téchne” aristotélica —, tornar-se-ia a principal interpretação dos processos 
informativos e comunicacionais no início da era industrial, e no contexto da 
sociedade de massa. Foi de fato, entre as duas grandes guerras mundiais e, em 
seguida, no contexto do desenvolvimento industrial e da sociedade de massa, 
em que as principais teorias da comunicação foram desenvolvidas. Tanto na área 
da cibernética quanto nos estudos empíricos sobre efeitos e persuasão, assim 
como nas teorias críticas, durante esse período, reforçou-se nas diversas socie-
dades ocidentais a ideia instrumental da técnica, própria da cultura mecânica 
e industrial da época. Além disso, nesse mesmo período histórico que a cultura 
do eficientismo e do produtivismo — sintetizada no fordismo — disseminou e 
influenciou não apenas o processo de industrialização, mas também a concep-
ção de técnica e a própria ideia de comunicação, que passou a ser concebida 
e narrada como um processo dividido em etapas realizado através do uso de 
meios e instrumentos técnicos externos, utilizados como “canais” e vistos como 
artefatos controlados pelos humanos.

Durante esse período, quase não houve vozes contrárias a essa cultura 
instrumental da técnica e mecanicista da ideia de comunicação. Entre elas, 
destaca-se a reflexão — quase profética —, do filósofo dinamarquês Søren 
Kierkegaard, que, ao se afastar da perspectiva midiático-cêntrica, defendeu a 
complexificação da ideia de comunicação, propondo estender seu significado 
à relação com o meio ambiente, os mortos e o divino: 

Cada vez que se fala de medium ou comunicação, necessitaria se distanciar o 
máximo possível da opinião dos jornalistas ou dos intelectuais na moda. Deve-se, 
ao contrário, reconhecer que, quando se menciona a palavra comunicação, não se 



16 V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

Do comunicar para o habitar: as contribuições dos povos originários 
para a construção de uma ideia conectiva de comunicação

faz simplesmente referência à informação e à mensagem, mas se define o modo 
que uma época ou uma determinada sociedade se relaciona com os mortos, os 
vivos e a natureza. (Kierkegaard, 1995, p. 230)

A crítica à razão instrumental da técnica também encontrou espaço na 
teoria da comunicação. Uma de suas primeiras expressões está contida na obra 
de Umberto Eco (1972) e nos escritos em conjunto com o semiólogo Paolo 
Fabbri (Eco & Fabbri, 1978), nos quais foi apresentado o modelo semiótico-tex-
tual. Esse modelo, ao complexificar a dimensão comunicativa, não se limitava 
à descrição do fluxo informativo-midiático entre emissores e receptores, mas 
envolvia, inevitavelmente, a dimensão semiótica-interpretativa e, portanto, o 
contexto cultural, linguístico e social, tanto dos emissores quanto dos receptores. 

Em outras palavras, segundo os dois estudiosos italianos, para que o pro-
cesso comunicativo ocorresse, não era suficiente que a mensagem simplesmente 
chegasse ao indivíduo ou à população; era necessário que a informação fosse 
devidamente compreendida pelos receptores, que tinham, ao longo do processo 
informativo, um papel ativo, identificado na decodificação e na interpretação 
das mensagens.

Portanto, para Eco e Fabbri (1978), a comunicação não seria apenas o pro-
duto dos processos midiático-informativos, mas o resultado do conjunto de suas 
relações com a cultura, os códigos e as interpretações, formando assim, uma 
ecologia complexa — nem puramente humana, nem exclusivamente técnica: 

Para que o destinatário possa compreender o sinal em modo correto ocorre que, seja 
no momento da emissão, seja no momento da destinação, refere-se-ia ao mesmo 
código. O código é um sistema de regras que assina a determinados sinais um 
determinado valor … O destinatário acrescenta o sentido de atribuir a mensagem 
do código … é somente interagindo com o código que a mensagem se preenche. 
(Eco & Fabbri, 1978, p. 83)

O repensamento de uma ideia de comunicação não instrumental — nem 
tecnocêntrica, nem humano cêntrica —, ganhará maior força com o advento 
das tecnologias e das redes digitais.

Segundo Hui (2020), a cibernética seria responsável pela modificação do 
formato dos fluxos informativos que de lineares tornariam-se recursivos: 

A ascensão da cibernética foi um dos eventos mais importantes do século XX. 
Diferentemente dos mecanismos cuja base é a causalidade linear (a-b-c), a ciber-
nética opera numa causalidade circular (a-b-c-a), o que significa que é reflexiva 



17V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

M A S S I M O  D I  F E L I C E DOSSIÊ

num sentido básico de que é capaz de determinar a si mesma na forma de uma 
estrutura recursiva. Por recursão, nos referimos a um movimento reflexivo não 
linear que se move progressivamente em direção a seu telos, seja ele predefinido 
ou autoimposto. (p. 89)

Ainda de acordo com Hui (2020), a cibernética passará a produzir um novo 
tipo de técnica e expressão de uma complexidade não mais mecanicista, mas 
organicista e, portanto, mais próxima dos processos assimilativos próprios dos 
organismos viventes. 

Segundo Pierre Lévy (1999), a lógica dos processos comunicativos baseados 
em fluxos informativos lineares será substituída — com as redes digitais — por 
uma arquitetura modular e por formas de agenciamento entre a dimensão sen-
sorial, a técnica, a esfera cognitiva e a ambiental:

A digitalização permite a passagem da cópia a modulação. Não haveria mais 
dispositivos de “recepção”, mas sim interface para a seleção, a recomposição e a 
interação. Os agenciamentos técnicos passariam a assemelhar-se com os módulos 
sensoriais humanos que, da mesma forma, também não “recebem”, mas filtram, 
selecionam, interpretam, recompõem … As técnicas agem, portanto, diretamente 
sobre a ecologia cognitiva, na medida em que transforma a configuração da rede 
metassocial em que cimentam novos agenciamentos entre humanos e multiplici-
dade natural. (pp. 130–131) 

A superação de uma lógica instrumental é também sublinhada na obra de 
Scolari (2015): 

los instrumentos que creamos los humanos, lejos de ser una prótesis dócil en 
nuestras manos, nos terminan remodelando. Los new media no son ni buenos ni 
malos, pero sin duda están reformateando nuestra cognición, nuestra percepción 
y muchos aspectos de la vida cultural y social. (p. 54)

Em época mais recente, a dimensão não antagônica e a complexidade 
das formas de agenciamentos que instauram-se entre tecnologias, ambientes e 
pessoas — desenvolvendo processos de hibridação entre humanos e entidades 
extra-humanas — são analisados por Peters (2015) em sua obra The marvelous 
cloud: “digital devices invite us to think of media as environmental, as part of the 
habitat, and not just a semiotic inputs into people’s heads” (p. 37). 

No âmbito da teoria da comunicação, é possível reconhecer os traços de 
uma linha de pensamento que descreve os processos comunicativos não mais 



18 V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

Do comunicar para o habitar: as contribuições dos povos originários 
para a construção de uma ideia conectiva de comunicação

apenas como fluxos de mensagens veiculados por meios, mas como ecossistemas 
complexos, nos quais os elementos técnicos — em suas dimensões não instru-
mentais (Heidegger, 1977, 2020) —, as esferas sensoriais (McLuhan, 2012), as 
dimensões interpretativas (Eco, 1972; Eco & Fabbri, 1978), as esferas cognitivas 
(Lévy, 1999; Scolari, 2015) e os componentes ambientais (Peters, 2015) produzem 
comunicação, articulando-se e influenciando-se mutuamente.

Essa linha de pensamento adquire particular importância hoje no contexto 
de uma perspectiva pós-colonial — ou seja, em culturas não ocidentais —, nas 
quais a relação com a técnica não se expressa de maneira instrumental — como 
narrado pela concepção aristotélica — e o próprio significado do comunicar 
ultrapassa a dimensão antropomórfica, estendendo-se às plantas, aos animais 
e às coisas. Em contextos culturalmente heterogêneos, onde convivem diferen-
tes idiomas e etnias — como em muitos países latino-americanos —, torna-se 
necessário abrir-se a uma polissemia de concepções, tanto sobre o conceito de 
técnica quanto sobre o sentido e o significado da comunicação.

É nessa direção que deve ser compreendida a crítica à ideia ocidental de 
técnica proposta por Hui (2020), através do conceito de “cosmotécnica”: 

Uma investigação sobre a tecnodiversidade propõe rearticular a questão da tec-
nologia: em vez de entendê-la como um universo antropológico, precisamos 
redescobrir uma multiplicidade de cosmotécnicas e reconstruir suas histórias para 
projetarmos no antropoceno as possibilidades que nela estão adormecidas. (p. 25)

DOS MEIOS PARA AS TECNOLOGIAS DO HABITAR 
A substituição da concepção instrumental da técnica e, ao mesmo tempo, a 

superação de uma ideia exclusivamente humana e disseminativa dos processos 
comunicativos implicam não apenas à extensão das atividades comunicativas 
aos outros agentes não humanos, mas também o repensamento da própria ideia 
de comunicação. O que antes era visto como repasse e troca disseminativa de 
informações entre pessoas e meios, torna-se uma prática ecossistêmica, articu-
lada pela sinergia conectiva entre agentes — sejam eles humanos, superfícies, 
ambientes ou entidades diversas (Di Felice, 2021).

Esse modelo comunicativo reticular, que envolve múltiplos agentes, constrói 
uma arquitetura de interações capaz de formar um “habitar” (Heidegger, 1977), 
ou seja, um modelo de rede emergente, semelhante aos modelos de complexi-
dade dos ecossistemas vivos, no qual a alteração de um de seus membros gera 
transformações em todos os demais (Morin, 1995). Dada a qualidade transes-
pecífica desses ecossistemas (Haraway, 2019), as características das mudanças 



19V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

M A S S I M O  D I  F E L I C E DOSSIÊ

geradas por esse processo não se limitam aos fluxos informativos de conteúdos e 
códigos, mas também envolvem a produção de processos metamórficos (Coccia, 
2020), que causam transformações — e não apenas efeitos — em todas as suas 
partes e membros.

Ao contrário da concepção aristotélica — que pensou a técnica como um 
meio e como a atuação da dominação do sujeito humano sobre o mundo —, 
na perspectiva metamórfica,

a técnica é a forma através da qual cada vivente se comunica com sigo mesmo e 
que o leva a modificar radicalmente o próprio corpo e a própria identidade … 
Deveríamos aprender a enxergar em cada objeto técnico um casulo que permite 
esta transmutação: um computador, um telefone, um martelo, uma garrafa, não 
são simples extensões do corpo humano, mas manipulações do mundo que tornam 
possível uma alteração da identidade pessoal. (Coccia, 2020, p. 67) 

Descrever uma ideia de comunicação que não seja mais disseminativa e 
antropocêntrica, ou seja, que não se baseie mais na disseminação por meio de 
mídias e tecnologias — nem na interpretação de conteúdos realizada apenas 
por humanos —, mas sim, sendo caracterizada pela construção de habitats de 
relações conectivas e transorgânicas (Di Felice, 2017), que significa repensar 
a comunicação como uma condição habitativa (Di Felice, 2009) e uma prática 
ecológica. Isso descreve processos transubstanciativos (Di Felice, 2017) que 
ocorrem em um “comum” ampliado — composto por uma complexidade 
conectiva —, em que as relações e redes não são formadas apenas por humanos.

A descrição dessa forma comunicativa, que apresenta-se como um habitar 
(Di Felice, 2009), encontra sua inspiração na obra de Martin Heidegger (1977, 
2006). Conforme interpretado por parte da crítica (Levinas, 1949; Olasagasti, 
1967 etc.), a obra do filósofo alemão buscou construir uma linguagem capaz de 
narrar a não instrumentalidade da técnica (Die Frage der Technik) e, ao mesmo 
tempo, a não externalidade do espaço: 

Falar da relação entre homem e espaço faz pensar que o homem esteja de um 
lado e o espaço do outro. Ao invés disso, o espaço não é algo que esteja à frente 
do homem. Não é nem um objeto externo, nem uma experiência interior. Não 
há os homens e além deles o espaço; já que se digo um homem e entendo com 
este termo aquele ente que é no mundo do homem, ou seja, que habita, com isto 
índigo já com o termo um homem o permanecer da quadratura junto às coisa. 
(Heidegger, 1977, p. 61)



20 V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

Do comunicar para o habitar: as contribuições dos povos originários 
para a construção de uma ideia conectiva de comunicação

Essa não separação entre o humano, o espaço e a técnica — que expressa a 
qualidade ecológica do ser —, é ulteriormente explorada pelo filósofo alemão 
por meio dos conceitos de “mitsein” (ser-com) e “mitwelt” (co-mundos). Ambos 
os termos se referem à qualidade específica que fundamenta a realização da 
“quádrupla constelação” do ser e que se concretiza enquanto este habita sob o 
céu e a terra, diante dos divinos e ao lado dos mortais. Homens, divinos, mor-
tais, céu e terra, no pensamento de Heidegger (1977), não seriam entidades 
separadas, mas partes indissociáveis que compõem o ser, que se transforma ao 
longo do tempo, apenas enquanto habita e, simultaneamente, é também céu, 
terra, divinos e mortais.

Pensar em uma perspectiva comunicativa do habitar (Di Felice, 2009), que 
estenda o conceito de comunicação para além das separações entre homem, 
técnica e natureza — incluindo superfícies e ecossistemas —, implica atribuir 
às tecnologias a capacidade de construir e moldar o habitar.

Nesse sentido, ainda na obra do filósofo alemão, encontramos o conceito de 
ponte — que é apresentado não como um artefato ou uma construção material 
que se impõe ao ambiente e à paisagem de maneira externa, mas como parte 
integrante deles e como elemento articulador de uma transformação em sua 
própria natureza original: 

A ponte se lança leve e poderosa sobre o rio. Ela não só liga as duas margens 
existentes. A ligação estabelecida pela ponte acima de tudo faz com que as duas 
margens apareçam como margens. É a ponte que as opõe propriamente uma à 
outra. Uma margem se destaca e se opõe a outra em virtude da ponte. As margens 
então não acompanham simplesmente o rio … A ponte reúne a terra como região 
em torno do rio. Assim conduz o rio através dos campos … De modo que a ponte 
não vem pôr-se em um lugar que já existe, mas o lugar se origina a partir da ponte. 
(Heidegger, 1977, p. 56) 

A concepção heideggeriana da ponte nos ajuda a compreender a dimensão 
não instrumental da técnica. A partir da perspectiva heideggeriana, é possível 
reconstruir um significado de técnica como condição habitativa que, ao longo da 
história, encontra diversos exemplos em diferentes contextos e âmbitos discipli-
nares. Um dos exemplos mais emblemáticos a esse respeito é o particular tipo de 
agenciamento que se desenvolve entre o telescópio, Galileu Galilei e o universo.

Conforme discutido em Di Felice (2009), o conhecimento pré-galileano 
baseava-se em um acesso ao universo e às explicações por meio das sagradas 
escrituras, isto é, através de um texto escrito. O conhecimento sobre os astros 
que se desenvolvia na Europa no século XVI, confirmava o que estava escrito na 



21V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

M A S S I M O  D I  F E L I C E DOSSIÊ

Bíblia, e ao observar o universo, enxergava e reconhecia apenas os fenômenos 
descritos no texto sagrado. Serão as observações realizadas através do telescópio 
que permitirão a Galileu enxergar as manchas solares, as diversas crateras da Lua 
e possibilitar-lhe o acesso a um outro tipo de universo, até então desconhecido. 
Esse universo, alcançado por Galileu através da técnica — ou seja, da interação 
com o telescópio —, possuía outras características e outras leis que poderiam 
ser conhecidas e descobertas apenas por meio da observação tecnicamente 
produzida, capaz de permitir a ampliação da visão e, por meio desta, a exata 
mensuração dos fenômenos.

Diferentemente do universo anterior, que já estava inteiramente contemplado 
e explicado nas sagradas escrituras, esse novo universo precisava ser alcançado 
e medido por meio de um olhar tecnicamente construído, que tinha o poder, ao 
expandir a visão humana, de descobrir — ou seja, enxergar — aquilo que ainda 
não era conhecido. A complexa relação entre Galileu, o telescópio e o universo, 
não permite nenhum tipo de concepção instrumental, baseada na externalidade 
e em distinções essencialistas dos fenômenos. Seria impróprio definir o telescó-
pio como um simples meio ou instrumento utilizado pelo cientista, assim como 
seria incorreto, por outro lado, atribuir a ele o poder absoluto da descoberta 
do novo universo. O universo, o telescópio e Galileu compõem uma ecologia 
indissociável, semelhante àquela formada pela quádrupla constelação enunciada 
por Heidegger (1977, 2020), que viria a produzir, décadas depois, uma natureza 
tecnologizada e, com ela, o advento de um outro tipo de universo.

Assim como a ponte em Heidegger (1977, 2020), o telescópio de Galileu 
não é redutível ou compreensível como um mero meio — uma “ferramenta” 
externa, utilizada por um sujeito para agir sobre o mundo —, mas sim como 
uma tecnologia do habitar, parte de uma ecologia metamórfica que engendrará a 
alteração das relações entre céu, terra, divinos e mortais, produzindo uma nova 
condição habitativa. É possível encontrar outros exemplos de tecnologias não 
instrumentais, expressões de uma dimensão metamórfica do habitar, também 
na obra de outros autores que, em diferentes períodos, descrevem a complexi-
dade conceitual de um outro tipo de relação com a tecnologia, que se forma e 
se articula como uma condição habitativa.

Entre eles, destaca-se a contribuição de Benjamin (2018), que, ao descre-
ver o advento da câmera fotográfica e do cinema, não os analisa apenas como 
realidades produzidas para disseminar informações e conteúdos, mas como 
entidades atuantes e desestabilizadoras, capazes de alterar a ecologia e o próprio 
formato do ambiente e da natureza:



22 V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

Do comunicar para o habitar: as contribuições dos povos originários 
para a construção de uma ideia conectiva de comunicação

Então veio o cinema e com a dinamite dos décimos de segundos fez explodir 
este mundo como as paredes de uma prisão, assim nós somos agora capazes de 
empreender regularmente viagens aventureiras no meio de suas espalhadas ruínas. 
Com o primeiro plano se dilata o espaço, com a retomada da câmera lenta se dilata 
o movimento … Compreende-se assim como a natureza que fala ‘a câmara seja 
diferente daquela que fala ao olho. (p. 78)

Uma outra importante contribuição é aquela oferecida por McLuhan (1985) 
que, ao esclarecer a importância da introdução da tecnologia do alfabeto, diferen-
cia esta da oralidade pela forma como permite acessar ao universo e a natureza: 

O homem letrado e civilizado tende a restringir o espaço e a separar as suas 
funções, enquanto o homem tribal projeta livremente a forma do seu corpo para 
conter o universo … Tendo aceitado uma tecnologia analítica fragmentária, o 
homem letrado não encontra acesso às estruturas cósmicas tão facilmente quanto o 
homem tribal. Prefere os espaços separados e compartimentados ao cosmo aberto. 
(McLuhan, 1985, p. 99)

A particularidade dessas sinergias entre humano, tecnologias e ambiente 
— própria da tecnologias do habitar — apresentam um peculiar tipo de com-
plexidade não mais apenas sistêmica, ou seja, não produzida pelas interações e 
pelas trocas informativas entre entidades diversas — humano, técnica e ambiente 
—, mas formada por redes conectivas e hologramáticas, ou seja, sem mais 
internalidade e externalidade, assim como explicado pelo particular tipo de 
complexidade analisada por Morin (1995):

Num holograma físico o menor ponto da imagem do holograma contém a quase 
totalidade da informação do objeto representado. Não apenas a parte está no todo, 
mas o todo está na parte … No mundo biológico cada célula de nosso organismo 
contém a totalidade da informação genética deste organismo. (p. 74)

As tecnologias do habitar tornam-se, assim, descritíveis pelo princípio de com-
plexidade hologramática, pois se desenvolvem e, ao mesmo tempo, fazem parte de 
um tipo particular de arquitetura composta não por um dinamismo agregativo — 
baseado em uma troca informativa que liga superfícies diversas (Latour, 2012) —, 
mas por uma condição habitativa metamórfica e atópica (Di Felice, 2009).

A partir deste e de outros exemplos análogos, é possível reconstruir a ideia 
de uma outra concepção de técnica, que não produz e transmite um agir humano 
sobre o mundo, mas que, como a ponte de Heidegger, produz um habitar e uma 



23V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

M A S S I M O  D I  F E L I C E DOSSIÊ

alteração da paisagem, do meio ambiente e das relações que desenvolvem-se 
no seu interior.

Diferentemente da concepção instrumental — que delimita a descrição do 
agenciamento à relação entre o humano e a técnica —, explicando-a em termos 
midiáticos e ferramentais, as tecnologias do habitar descrevem as complexidades 
ecossistêmicas e não antropocêntricas, de uma condição que já não pode ser 
narrada pela distinção ontológica entre humano, técnica e natureza.

Se Friedrich Hölderlin (1984) expressava a ideia de um habitar poético — 
sintetizada na expressão “poeticamente habita o homem”, retomada por Heidegger 
(1977, 2020) —, é possível, à luz da concepção aqui apresentada, afirmar que 
“tecnicamente habita o homem”.

ECOSSISTEMAS DIGITAIS 
O conceito de tecnologias do habitar e a ideia de comunicação como um 

habitar (Di Felice, 2009) ganham especial relevância nas arquiteturas digitais 
de interação de última geração, como as plataformas digitais, os metaversos e 
as blockchains, que apresentam-se como uma ruptura qualitativa em relação às 
formas tradicionais de comunicação midiática.

A evolução da conectividade estabeleceu a implementação de interações 
em ambientes digitais nos quais, para comunicar, torna-se necessário ingressar 
e passar a habitar arquiteturas e espacialidades conectivas. Esses ambientes 
digitais não são mídias ou ferramentas externas usadas para disseminação de 
conteúdos, mas configuram-se como habitats que convidam ao habitar por meio 
de suas propriedades conectivas.

O caráter inovador e não convencional desses ambientes digitais de intera-
ção é apoiado por diversos autores cujas pesquisas se desdobram nesse campo. 
Entre eles, destaca-se o estudo de Van Dijck et al. (2018), que ressalta a dimensão 
socialmente transformadora das plataformas digitais. De fato, segundo os auto-
res, as plataformas digitais não se apresentariam como a versão digital da vida 
e das relações sociais existentes, mas, ao contrário, como arquiteturas capazes 
de criar e estabelecer novos formatos de convivência e dinâmicas relacionais 
inéditas: “preferimos o termo platform society, um termo que enfatiza a relação 
inextricável entre plataformas on-line e estruturas sociais. As plataformas não 
são o reflexo do social: elas produzem as estruturas sociais em que vivemos” 
(Dijck et al., 2018).

O caráter inovador dessas arquiteturas digitais também é sublinhado por 
Accoto (2020), que define as plataformas como um habitar sociotécnico e 



24 V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

Do comunicar para o habitar: as contribuições dos povos originários 
para a construção de uma ideia conectiva de comunicação

híbrido, além de um novo tipo de arquitetura de complexidade que escapa das 
fronteiras institucionais e das definições tradicionais: 

As plataformas são ao mesmo tempo formas de organização humana com alto 
componente tecnológico e, viceversa, estruturas tecnológicas capazes de criar e 
administrar uma complexidade organizacional de nível extraordinário. Elas têm 
uma lógica institucional que não pode ser atribuída aos mercados, aos estados, 
às organizações e às empresas, como as conhecemos historicamente. (Accoto, 
2020, p. 133) 

Plataformas digitais, sistemas de informação geográfica e metaversos, 
mais do que canais de disseminação e troca de conteúdo, apresentam-se como 
ambientes de sociabilidade que possibilitam interações e soluções tecnológicas de 
diversos tipos, tornando-se acessíveis através do ingresso em seus ecossistemas.

Bratton, em sua obra The Stack (2016), concebe as arquiteturas digitais 
como uma hiperinfraestrutura global e uma arquitetura complexa composta 
por camadas que, ao fornecer soluções logísticas, implementação de serviços, 
aplicações em nuvem e o posicionamento de objetos e pessoas na rede e no 
espaço, produzem um novo habitat e um novo tipo de geografia, definido por 
ele como “terraformação”: 

como forma da geografia política e da arquitetura da computação em escala pla-
netária como um todo, The Stack é uma megaestrutura acidental, que estamos 
construindo deliberada ou involuntariamente e que, por sua vez, está nos cons-
truindo à sua própria imagem. (p. 78)

É sob essa perspectiva que podemos analisar as plataformas digitais, as 
blockchains, os sistemas de informação geográfica e os metaversos como um 
tipo particular de ecossistema que, ao conectar pessoas, serviços, tecnologias, 
dispositivos e localidades, cria um ambiente informatizado capaz de produzir um 
habitar em rede e uma condição habitativa específica. Nas ciências biológicas, a 
definição de ecossistema, conforme elaborada por Tansley (1935), evidencia a 
qualidade transorgânica das interações entre as diversas superfícies e entidades 
que habitam esse tipo particular de complexidade: 

Embora os organismos reivindiquem nossa atenção principal, quando analisamos 
em profundidade, não podemos separá-los de seu ambiente espacial com o qual eles 
formam um ambiente físico … Nosso preconceito humano nos leva a considerar 
os organismos como a parte mais importante desses sistemas, mas certamente os 



25V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

M A S S I M O  D I  F E L I C E DOSSIÊ

fatores inorgânicos fazem parte deles — não haveria sistema sem esses últimos, e 
existe uma troca intensa e constante entre os diferentes elementos e entre sistema, 
não apenas entre os organismos mas entre o orgânico e o inorgânico. Esses ecos-
sistemas como podemos chamá-los são de diferentes tipos e tamanhos. (Tansley, 
1935, p. 285) 

Uma vez que criam ambientes de interação que reúnem, além de pessoas, 
tecnologias — software, algoritmos, big data, dispositivos etc. —, biodiversidades 
e territorialidades, é possível, segundo essa perspectiva, enxergar as diversas 
arquiteturas de interação digital — plataformas digitais, metaversos e block-
chains — também como ambientes compostos por entidades e actantes diversos 
(Latour, 2012). Contudo, ao contrário das redes propostas por B. Latour, nos 
ecossistemas vivos — assim como nas plataformas e metaversos — a natureza 
das relações não resulta de simples agregações entre diversas entidades.

Como esclarecido na definição de ecossistema elaborada por Tansley (1935), 
as interações nesses ambientes não ocorrem por meio de repasses informativos 
entre partes separadas — como os organismos, animais, vegetais e minerais —, 
mas através de um tipo particular de conectividade “hologramática” (Morin, 
1995). Essa conectividade, ao superar as distinções entre orgânico e inorgânico, 
e entre interno e externo, forma um habitat “simpoético” (Haraway, 2019), no 
qual cada membro contém em si o ambiente que habita.

Portanto, como arquiteturas conectivas, nos ecossistemas digitais, assim 
como em todos os habitats naturais, os membros não se encontram apenas 
“agregados” (Latour, 2004) e reunidos em um meio ambiente comum — do 
latim ambire, “o que está ao redor” —, mas situados no interior de cada um dos 
diversos membros que habitam o mesmo espaço. Esse modelo de complexidade 
hologramática (Morin, 1995), simpoética (Haraway, 2019) e transorgânica (Di 
Felice, 2017) supera a dimensão do repasse de fluxos informativos para alcançar 
uma condição compartilhada transubstanciativa (Di Felice, 2017).

O formato de complexidade ecossistêmica descreve um modelo comunicativo 
não apenas disseminativo — isto é, baseado na transferência de informações de um 
ponto a outro —, nem apenas um modelo de interação realizado entre entidades 
e superfícies diversas, orgânicas e inorgânicas. Nos contextos ecossistêmicos — 
sejam eles de ambientes naturais ou de arquiteturas de plataformas digitais —, os 
modelos comunicativos referem-se aos processos metamórficos (Coccia, 2020) 
que se produzem pela conexão entre entidades que habitam mutuamente e que, 
ao compor e moldar o ambiente, são também constituídos por ele.

Em um ecossistema — seja natural ou digital —, dissolve-se a contraposição 
entre interno e externo. Mais do que um conjunto de artefatos e instrumentos 



26 V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

Do comunicar para o habitar: as contribuições dos povos originários 
para a construção de uma ideia conectiva de comunicação

a serem utilizados, os ambientes digitais expressam um habitar conectado e 
não autopoiético. Para descrever essas dimensões conectivas, Haraway (2019) 
utiliza o termo “simpoético”, cuja etimologia grega remete ao significado de 
criação conjunta — συν, “com”, e ποίησις, “criação”. “Simpoiesis é uma palavra 
simples, significa ‘criado juntos’. Nada é criado por si mesmo, nada é real-
mente autopoiético. Os habitantes da Terra nunca estão sozinhos. Simpoiesis 
é a palavra mais apropriada para descrever sistemas históricos complexos” 
(Haraway, 2019, p. 32).

Portanto, um ecossistema digital, além de ser uma infraestrutura com-
posta por camadas tecnológicas (Bratton, 2016) capaz de criar um social 
(Dijck et al., 2018) — composto pela conexão entre pessoas, territórios e 
tecnologias (Accoto, 2020) —, pode ser considerado uma arquitetura de 
terraformação (“terraforming”) (Bratton, 2016), ou seja, uma arquitetura 
metamórfica (Coccia, 2020) e transubstanciativa (Di Felice, 2017) do habitar 
e de seu conjunto de interações.

Esse último aspecto reforça a necessidade de repensar a comunicação em 
ambientes digitalmente conectados como uma condição habitativa emergente 
e atópica (Di Felice, 2009).

A COMUNICAÇÃO DE TODAS AS COISAS: A CONTRIBUIÇÃO DOS POVOS 
ORIGINÁRIOS PARA UMA IDEIA CONECTIVA DA COMUNICAÇÃO

 A crítica à lógica instrumental e à visão antropocêntrica da comunicação 
ganha relevância em nossa época, marcada por eventos climáticos de grande 
escala, pelas hiperconectividades geradas, pela internet das coisas, pelos sen-
sores, pelo Big Data e pelo advento de Large Language Model e redes neurais 
automatizadas. Todos esses fenômenos não podem ser mais narrados como 
resultado de uma atividade exclusivamente antrópica; expressam o protagonismo 
generalizado de entidades não humanas (Di Felice, 2021).

A ideia de uma dimensão não exclusivamente humana da comunicação já 
aparece na obra de Serres (2022), que, partindo da ideia de Leibniz (1991) — 
segundo a qual o mundo é um sistema em que tudo comunica-se —, descreve 
em Hermes I, a comunicação como uma rede complexa, na qual a dimensão 
material e a informativa misturam-se em uma trama indistinguível: 

Bactéria, fungo, baleia, sequoia: não conhecemos nenhum ser vivo de que possamo 
dizer que não emite informação, não a recebe, não a armazena e não a trata … 
Cristal, rocha mar, planeta, estrela, galáxia, já não conhecemos nenhuma coisa inerte 
da qual possamos dizer que não emite informação, não a recebe, não a armazena e 



27V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

M A S S I M O  D I  F E L I C E DOSSIÊ

não a trata … Indivíduo, família, fazenda, aldeia, metrópole, nação, não conhece-
mos nenhum ser humano, sozinho ou em grupo, do qual podemos dizer que não 
emita informação, não a recebe, não a armazena e não a trata. (Serres, 2022, p. 67) 

Segundo os estudos de Pereira (2008, 2012), Moreira (2014) e Franco 
(2019) — que analisaram por meio de pesquisas etnográficas e netnográficas 
o processo de digitalização que envolveu grande parte das etnias indígenas nas 
últimas décadas no Brasil —, a internet sobrepôs-se às redes comunicativas 
transespecíficas já existentes, que formavam as complexas ecologias e dinâmicas 
interativas das cosmogonias e ambientes desses povos.

De acordo com esses estudos, os modelos de redes tecnológicas digitais que 
se espalharam pela floresta e pelas aldeias inseriram-se em um contexto original, 
onde já havia uma comunicação generalizada entre diversas entidades: animais, 
plantas, coisas, espíritos e pessoas. Antes da chegada dos sensores, dos satélites e 
da Internet das Coisas, as populações Ashaninka, Krahô, Munduruku e Sateré-
Mawé — analisadas nesses trabalhos —, já habitavam ambientes conectados, 
nos quais cada superfície, elemento, objeto, animal, espírito e planta possuíam 
propriedades comunicativas e agentivas. Considerados falantes, eram vistos 
como membros plenos de suas comunidades.

A análise desses âmbitos comunicativos não moldados pelas categorias 
ocidentais, permite o confronto com uma outra ideia de comunicação não 
fundamentada nas distinções ontológicas entre humano, técnica e natureza.

Uma das principais contribuições das práticas comunicativas dos povos 
indígenas destacadas pelos estudos, está nas qualidades “pan-comunicativas” 
de suas interações e arquiteturas ambientais. Em outras palavras, para essas 
populações, a comunicação não ocorre, nem é percebida como o repasse de 
mensagens entre humanos por meio de canais. Ao contrário, para esses povos 
que habitam ecossistemas florestais, a comunicação é uma qualidade comum a 
todas as entidades que habitam o mundo, sejam elas orgânicas ou inorgânicas.

Entre o povo Krahô, por exemplo (Franco, 2019), há um machado de pedra 
falante que conta histórias e desloca-se autonomamente, aparecendo em locais 
diferentes. Esse machado não é um espírito, pois possui um corpo material, é 
feito de pedra e apresenta propriedades de fala e poder de interação.

Longe de ser uma qualidade isolada, essa propriedade comunicativa dos 
não humanos — coisas, plantas e animais — constitui uma das peculiaridades 
das práticas comunicativas dos povos originários, baseadas em uma concepção 
que Viveiros de Castro (2015) definiu como “multinaturalismo”: 



28 V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

Do comunicar para o habitar: as contribuições dos povos originários 
para a construção de uma ideia conectiva de comunicação

a etnografia da América indígena contém um tesouro relacionado a uma teoria 
cosmopolita que imagina um universo povoado por diferentes tipos de agência 
ou de agentes individuais, humanos e não humanos, divinos, animais, mortos, 
vegetais, fenômenos meteorológicos, muitas vezes também objetos e artefatos, 
todos dotados do mesmo conjunto básico de disposições perceptivas, apetitivas e 
cognitivas ou, em outras palavras, com tal alma. (p. 68)

O que a tradição dos estudos antropológicos mostra com clareza é a exis-
tência, nos contextos ameríndios, de uma complexidade comunicativa e de 
interações baseadas em uma concepção do comum distinta da ideia de socie-
dade elaborada pela tradição ocidental europeia — esta, baseada na restrição 
do convívio aos humanos e fundamentada na distinção ontológica destes em 
relação à natureza: 

Esse reembalharamento etnograficamente motivado das cartas conceituais leva-me 
a sugerir a expressão multinaturalismo para designar alguns dos traços contrastivos 
do pensamento ameríndio em relação às cosmologia multiculturalistas modernas; 
enquanto estas se apoia na implicação mútua entre unicidade da natureza e multi-
plicidade da cultura … a concepção ameríndia suporia, ao contrário, uma unidade 
do espírito e uma diversidade dos corpos. (Viveiros de Castro, 2025, pp. 348–349)

A constatação da existência de um “multinaturalismo” e de uma natureza 
e materialidade falantes entre essas populações (Di Felice & Franco, 2017), é 
fundamental para compreender o impacto do processo de digitalização que 
começou a atingir diversas etnias no Brasil, desde o projeto de inclusão digital 
Pontos de Cultura, implementado a partir de 2007.

Além da qualidade “pan-comunicativa” — que revela a dimensão não 
antropocêntrica das suas formas de interação —, outra importante contribui-
ção das práticas indígenas para o desenvolvimento de uma ideia conectiva 
de comunicação está na sua dimensão transespecífica e não disseminativa. A 
complexidade comunicativa dessas populações — ao apresentar uma estrutura 
reticular na qual todos os membros de um ecossistema e suas diversas super-
fícies participam de uma densa rede informativa — evidencia a existência de 
arquiteturas informativas distribuídas, que não se baseiam exclusivamente na 
transmissão linear de informações de um emissor principal para receptores.

Para além da dimensão não exclusivamente humana, nos contextos indíge-
nas, a comunicação ocorre de maneira transespecífica entre diversas entidades. 
Não se trata de um fluxo disseminativo de conteúdos transmitidos por canais 
ou meios, mas de uma interação que abrange dimensões biológicas, geológicas, 



29V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

M A S S I M O  D I  F E L I C E DOSSIÊ

atmosféricas e outros níveis que compõem a complexa rede de interatividade 
de uma floresta tropical e de um ecossistema vivo.

Fundamentada na ancestralidade conectiva desses povos, que reconhece a 
multinaturalidade de cada membro e de cada elemento, a comunicação transes-
pecífica baseia-se na existência de uma propriedade comum que conecta e faz 
com que cada superfície ou entidade seja parte das outras, reunindo em cada 
uma delas o ecossistema como um todo.

Entre os Ashaninka, a comunicação transespecífica desenvolve-se através 
da conectividade com o kamãrapi (Ayahuasca), que ocorre pela ingestão entre 
os xamãs Ashaninka do chá feito com o cipó jagube (Banisteriopsis caapi) e das 
folhas da chacrona (Psychotria spp). Na concepção desse povo, o conhecimento 
não reside na mente do humano ou na raiz da planta, mas surge da conexão 
transespecífica entre o humano e o vegetal (Pereira, 2013). Nesse contexto, não 
há transmissão de conhecimento da planta para o humano, nem é o humano 
o produtor autônomo de seu saber; o conhecimento gera-se somente através 
dessa conexão.

Por fim, uma terceira contribuição para uma concepção conectiva da 
comunicação, identificada nas pesquisas etnográficas — e, em alguns casos, 
nos estudos realizados diretamente por membros desses povos —, é o caráter 
metamórfico das práticas xamânicas. Como é sabido, no contexto xamânico, 
tanto as entidades quanto o xamã possuem propriedades metamórficas, 
podendo assumir diferentes formas e transformarem-se temporariamente 
em plantas, animais, peixes ou objetos. Esse processo metamórfico, como 
observado entre os povos Ashaninka (Pereira, 2013), é narrado como uma 
conexão com a floresta através da ayahuasca, que realiza uma comunhão 
entre as diversas partes — gerando um processo transubstanciativo (Di Felice, 
2017) —, no qual as especificidades apagam-se e tudo se torna atravessado 
e habitado por todos: “em todo o ocidente amazônico, os xamãs, como se 
sabe, são os viajantes por excelência. Sob o efeito da ayahuasca ou de outros 
alucinógenos, os xamãs veem tudo” (Cunha, 2009).

A comunicação xamânica (Moreira, 2014) distingue-se do “pan-comuni-
tarismo” por não se basear apenas na interação e troca de falas entre diversas 
entidades, espécies e superfícies, mas sim na metamorfose: 

Depois de me cortarem, os xapiripe rapidamente escaparam com as diferentes 
partes do meu corpo que eles tinham acabado de fatiar e voaram para longe da 
nossa floresta, muito além da terra dos brancos. Eu tinha perdido a consciência e 
era minha imagem que eles desmembraram enquanto minha pele continuava no 
chão … Mais tarde os xapiripe voltaram para remontar o meu corpo … Eles me 



30 V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

Do comunicar para o habitar: as contribuições dos povos originários 
para a construção de uma ideia conectiva de comunicação

arrumaram de ponta cabeça … Eles também substituíram minha garganta com 
um tubo que chamamos purunaki, para que eu pudesse continuar a aprender 
suas músicas e a falar claramente. Esse tubo é a laringe dos espíritos. (Kopenawa 
& Albert, 2013, p. 96)

A comunicação com os xapiripë, como relatam Kopenawa e Albert (2013), 
vai além de um simples diálogo; ela tem o poder de desmembrar e transformar 
seu corpo, inserindo nele “tubos” e partes inorgânicas, alterando sua forma e 
condição original. Esse fenômeno evidencia um processo conectivo de comu-
nicação, capaz de gerar alterações metamórficas na natureza original de corpos 
e objetos.

A diferença entre esse tipo de comunicação e os modelos informativos 
difundidos na tradição ocidental é clara. O xamanismo não se enquadra em 
uma forma de comunicação midiática ou antropomórfica, mas expressa um 
tipo específico de conexão que altera o estado original dos envolvidos, mani-
festando-se como um “trânsito” temporário entre diferentes espécies e formas. 
O xamanismo desenvolve-se em uma ecologia conectiva complexa, na qual 
qualquer conotação de ontologia ou natureza fixa se dissolve. Nos seus processos 
metamórficos, tudo é decomponível e alterável, pois não há previsão de uma 
essência ou identidade singular e delimitada.

Nesse sentido, a conectividade expressa pelas complexidades transespecí-
ficas do xamanismo assemelha-se mais a um “trânsito” (Perniola, 1989) — uma 
alteração sem ação explícita — do que a um conjunto de agregações resultan-
tes de um acontecimento social (Latour, 2012). Aqui, a alteração não é tanto 
consequência da ação de um sujeito agente em direção a outro, mas sim uma 
“passagem do mesmo para o mesmo” (Perniola, 1989). Ao mesmo tempo, essa 
conectividade manifesta um processo transubstanciativo e metafórico, no qual 
as formas e superfícies originais se alteram e se transformam em outras, sem 
perder visivelmente sua forma original (Di Felice, 2017).

Diferentemente do modelo comunicativo midiático — caracterizado pela 
interação entre pessoas e meios e pelos fluxos de informações entre partes sepa-
radas, que expressam qualidades estritamente sociais das práticas comunicativas 
—, a forma xamânica provoca uma alteração da condição corporal original, sem 
necessariamente mudar sua forma externa. Isso exprime a dimensão conectiva 
de um habitar emergente, que não pode mais ser definido como “natural”, ou 
seja, portador de uma única essência original. Essa condição habitativa parti-
cular — metamórfica, transubstanciativa e conectiva — revela um mundo onde 
tudo é modificável e alterável; um mundo habitado por todos os mundos, sem 
fronteiras ou distinções naturais. 



31V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

M A S S I M O  D I  F E L I C E DOSSIÊ

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
A perspectiva dos estudos ameríndios de comunicação deve basear-se no 

pressuposto da não universalidade da ideia de técnica e, consequentemente, da 
não universalidade da ideia ocidental e midiática de comunicação. No âmbito 
latino-americano, a construção de uma teoria da comunicação transdisciplinar, 
inspirada e construída em diálogo com as matrizes não ocidentais — que leve 
em conta as práticas indígenas e de outras culturas mestiças, como as de origem 
africana e todas as demais —, e, portanto, baseada em outros tipos de ecologias 
e em outras concepções de técnica, torna-se uma importante contribuição, 
particularmente necessária ao debate científico internacional contemporâneo.

A possibilidade de construir uma ideia conectiva e não instrumental de 
comunicação, através do diálogo e das contribuições dos povos indígenas — 
vítimas de um processo histórico de extermínio e exclusão —, assume também 
o importante significado da construção de uma ideia de comunicação latino-
-americana que não se pretende em oposição à ideia europeia, mas que inclui 
e agrega a esta outras visões. Nessa perspectiva, se num primeiro momento, 
parece natural contrapor a concepção ocidental de comunicação à ameríndia 
após o processo de digitalização que interessou e envolveu as aldeias indígenas 
do Brasil, a única análise possível é a da contaminação e da narração de pro-
cessos híbridos, capazes de recusar e alterar qualquer concepção que reporte a 
uma ideia abstrata de essência e de pureza.

As qualidades pan-comunicativas, transespecíficas, não disseminativas 
e metamórficas das redes comunicativas indígenas tornam-se extremamente 
úteis para repensar a complexidade dos processos comunicativos em contextos 
pós-midiáticos — como aqueles que desenvolvem-se nos ecossistemas de pla-
taformas digitais, nos metaversos, nas blockchains e nas dimensões qualitativa-
mente não opositivas das redes neurais do Big Data e das formas de linguagens 
automatizadas. Para a análise dessas formas de comunicação, é necessária uma 
ruptura epistêmica paradigmática. Os estudos das práticas digitais indígenas 
podem nos indicar caminhos que nos levem a enxergar as tecnodiversidades 
latino-americanas e as formas conectivas de um outro habitar. 

REFERÊNCIAS
Accoto, C. (2020). O mundo dado: Cinco breves lições de filosofia digital. Paulus.
Barad, K. (2007). Meeting the universe halfway: Quantum physics and the entan-

glement of matter and meaning. Duke University Press.
Benjamin, W. (2018). A obra de arte na época da sua reprodutibilidade técnica. 

L&PM.



32 V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

Do comunicar para o habitar: as contribuições dos povos originários 
para a construção de uma ideia conectiva de comunicação

Bratton, B. (2016). The stack. MIT Press.
Cunha, M. C. (2009). Xamanismo e tradução. In M. C. da Cunha, Cultura com 

aspas e outros ensaios (pp. 101–113). Cosac Naify.
Coccia, E. (2020). Metamorfoses. Dantes.
Di Felice, M. (2009). Paisagens pós-urbanas: O fim da experiência urbana e as 

formas comunicativas do habitar. Annablume.
Di Felice, M. (2017). Net-ativismo: Da ação social para o ato conectivo. Paulus.
Di Felice, M. (2021). A cidadania digital. Paulus.
Di Felice, M., & Franco, T. (2017). Ecologias conectivas: O animismo digital, a 

ecologia informatizada e a matéria. In M. Di Felice & E. S. Pereira (Orgs.), 
Redes e ecologias comunicativas indígenas: As contribuições dos povos origi-
nários à teoria da comunicação (pp. 63–88). Paulus.

Di Felice, M., Torres, C. J., & Yanaze, L. K. (2012). Redes digitais e sustentabili-
dade. Annablume.

Eco, U. (1972). Estetica e teoria dell’informazione. Bompiani.
Eco, U., & Fabbri, P. (1978). Progetto di ricerca sull’utilizzazione dell’informa-

zione ambientale. Problemi dell’informazione, 4, 555–597.
Franco, T. (2019). Ameríndios conectados [Tese de doutorado, Universidade de 

São Paulo]. Repositório USP.
Haraway, D. (2019). Chthulucene: Sopravvivere su un pianeta infetto. Edizioni 

Nero.
Heidegger, M. (1977). Costruire, abitare, pensare. In Saggi e discorsi. Mursia.
Heidegger, M. (2006). Ensaios e conferências. Vozes.
Heidegger, M. (2020). A questão da técnica. Paulus.
Hölderlin, F. (1994). Patmos. In F. Hölderlin, Poems and fragments (M. Hamburger, 

Trad., pp. 491–499). Anvil Press Poetry. [Obra original publicada entre 
1803–1808]

Hui, Y. (2020). Tecnodiversidade. Ubu.
Kierkegaard, S. (1995). Sul concetto di ironia in riferimento costante a Socrate. 

Rizzoli.
Kopenawa, D., & Albert, B. (2013). A queda do céu: Palavras de um xamã yano-

mami. Companhia das Letras.
Latour, B. (2004). Políticas da natureza: Como fazer ciência na democracia. Edusc.
Latour, B. (2012). Reagregando o social: Uma introdução à Teoria do Ator-Rede. 

EDUFBA.
Leibniz, G. W. (1991). Scritti filosofici. UTET.
Levinas, E. (1949). De l’existence à l’existant. Fontaine.
Lévy, P. (1999). Cibercultura. Editora 34.
Lovelock, J. (2000). Gaia: A new look at life on Earth. Oxford University Press.



33V.19 - Nº 3  set./dez.  2025  São Paulo - Brasil    MASSIMO DI FELICE  p. 11-34

M A S S I M O  D I  F E L I C E DOSSIÊ

McLuhan, M. (2012). Os meios de comunicação como extensões do homem. Cultrix.
Moreira, F. C. (2014). Redes xamânicas e redes digitais: Por uma concepção 

ecológica de comunicação [Dissertação de mestrado, Universidade de São 
Paulo]. Repositório USP.

Morin, E. (1995). Introdução ao pensamento complexo. Sulina.
Morton, T. (2013). Hyperobjects: Philosophy and ecology after the end of the 

world. University of Minnesota Press.
Olasagasti, M. (1967). Introducción a Heidegger. Revista de Occidente.
Pereira, E. S. (2008). Nos meandros da presença étnica indígena na rede digital. 

In M. Di Felice (Org.), Do público para as redes (pp. 287–336). Difusão.
Pereira, E. S. (2012). Ciborgues indígen@s.br: A presença nativa no ciberespaço. 

Annablume.
Pereira, E. S. (2013). O local digital das culturas: As interações entre culturas, 

mídias digitais e territórios [Tese de doutorado, Universidade de São Paulo]. 
Repositório USP.

Perniola, M. (1989). Transiti: Come si va dallo stesso allo stesso. Cappelli.
Peters, J. D. (2015). The marvelous clouds. University of Chicago Press.
Scolari, C. A. (2015). Ecología de los medios. Gedisa Editorial.
Serres, M. (2022). Hermes I. Meltemi.
Tansley, A. G. (1935). The use and abuse of vegetational terms and concepts. 

Ecology, 16(3), 284–307. https://doi.org/10.2307/1930070
Van Dijck, J., Poell, T., & De Waal, M. (2018). The platform society. Oxford 

University Press.
Viveiros de Castro, E. (2015). Metafísicas canibais. Cosac Naify.

Artigo recebido em 15 de fevereiro de 2025 e aprovado em 23 de abril de 2025.




