
83

International Studies on Law and Education 24 set-dez 2016
CEMOrOc-Feusp / IJI-Univ. do Porto

Hannah Arendt: existência mundana e relacionamento

entre as gerações humanas

Maria de Fátima Simões Francisco1

Resumo: Trata-se de retomar no pensamento de Hannah Arendt a centralidade de dois temas. O da
existência do homem no mundo distinta e mesmo oposta a sua existência natural no planeta Terra e o
da condição do inter-relacionamento entre as gerações humanas decorrente daquela existência. Os objetos
do trabalho e o artefato humano, com sua qualidade de resistência ao eterno ritmo cíclico natural,
empresta ao homem a possibilidade de transcender a condição da morte. O artefato humano reveste em
Arendt menos importância por sua utilidade para o homem, que por carregar a memória das diferentes
gerações que comparecem ao mundo. Tal memória permite a cada geração tomar conhecimento das
demais e se reconhecer nelas. Cada uma que chega ao mundo pode realizar o encontro com as demais e
desse modo alçar uma existência humana completa.
Palavras Chave: mundo, gerações humanas, inter-relacionamento, memória, existência humana,
transcendência, pensamento, tradição.

Abstract: e worldly
existence of man as distinct and opposite to his natural existence in the Earth - and the interrelationship
between the human generations, consequence of that existence. The objects of the work and the human
artifact, with its quality of resistance to the eternal cyclical natural rhythm, borrow to the man the
possibility of transcending the conditions of birth and death. So the human artifact appears in Arendt as
less important for its utility to the man than for carrying the memory of the different generations that
come to the world. Such a memory allows each generation to know the other ones and recognize itself in
them. Each one that arrive to the world can meet the others and so doing raise a complete human
existence.
Keywords: world, human generations, interrelationship, memory, human existence, transcendence,
thinking, tradition.

Tal como o compreende Arendt, o mundo, estruturado pelo conjunto de
objetos do trabalho que tem a capacidade de durar para além da extensão de uma vida
humana, é o cenário onde comparecem gerações humanas completamente distintas,
cada uma compostas de homens inteiramente singulares. Esse comparecimento é
dotado de duas particularidades. Por um lado, cada geração aparece no mundo,
permanece nele por um período limitado e então desaparece. Não esteve sempre aí,
nem estará. Visto que o homem não pode ultrapassar as condições sob as quais a vida
lhe foi dada na Terra - o nascimento e a morte - o comparecimento das gerações
humanas no mundo é necessariamente temporário. Por outro lado, cada uma aí
comparece quando as demais, ou não estão mais nele, ou não estão ainda, encontrando
apenas com as poucas que lhe são contemporâneas. Assim, o aparecimento das
gerações no mundo, ao lado de ser temporário, se dá em sucessão. Esses
impedimentos de ordem biológica para a convivência e o inter-relacionamento das
gerações são agravados pelo fato da própria singularidade das gerações. Cada uma traz
ao mundo um conjunto de homens inteiramente diverso daquele das outras, dotados de
perspectivas e preocupações completamente próprias. Não obstante tais impedimentos,
as gerações, porque comparecem a um mesmo mundo, estarão sujeitas a uma nova
condição em sua existência humana, o inter-relacionamento, isto é a mundanidade.
Porque o mundo é sua habitação comum, o cenário comum de seu aparecimento,

1. Professora da área de Filosofia da Educação da FE-USP. É formada em Filosofia e Ciências Sociais na
FFLCH-USP, onde fez ainda mestrado e doutorado em Filosofia. Pesquisa atualmente Rousseau, mas
também retoma, por vezes, a leitura e o estudo de Hannah Arendt, que foi seu objeto de pesquisa no
mestrado.



84

estarão condicionadas a se inter-relacionarem, a se comunicarem e a se levarem
mutuamente em conta. Por virem a um lugar onde outras já estiveram e outras ainda
estarão, por partilharem o mesmo mundo com todas as demais, que deverão tomar
conhecimento delas. É, portanto, o fato de sua existência mundana que as condiciona à
comunicação. Tal vulto assume na filosofia arendtiana esse conceito de mundo, que só
podemos estar inteiramente atentos à sua importância se notarmos que não é tanto o
fato de serem gerações humanas que condiciona ao seu inter-relacionamento, quanto o
fato de serem gerações propriamente mundanas.2 A implicação para a existência
humana de um artefato humano que sobrevive para além da extensão de uma vida
humana, que há pouco referimos, é precisamente essa: o inter-relacionamento das
gerações.

Entretanto, a comunicação entre as gerações que o fato da habitação no mundo
impõe, somente poderia ser efetivada se fosse possível o ultrapassamento das
fronteiras do nascimento e da morte, pois a vida humana assume o aspecto de um
boundary affair3, isto é, de um fator limitativo da comunicação. Sabemos, contudo,
que em se mantendo as presentes condições de vida na Terra, nenhum homem pode
viver além da morte e aquém do nascimento. Como poderia se dar então esse
ultrapassamento de fronteiras, condição de possibilidade do inter-relacionamento das
gerações? Ora, o próprio mundo que sobrevive às gerações poderá comunicá-las. O
artefato humano, que embora não seja eterno tem o poder de perdurar para além das
gerações, e, em certo caso, as obras de arte, de sobreviver a muitas delas, pode
permitir aos homens esse ultrapassamento de fronteiras.4 Temos assim que, o mundo,
além de ser um fator condicionante da comunicação entre as gerações humanas, é
também um fator de sua possibilidade. O mundo na medida em que possibilita o inter-
relacionamento entre os homens de diferentes épocas, torna-o obrigatório para eles, e,
inversamente, na medida em que obriga a esse inter-relacionamento, cria as condições
de sua possibilidade.

Desde que cada geração vinda ao mundo se dá conta da passagem anterior de
outras por ele e da certeira passagem futura de outras tantas, passa a percebê-las como
seu passado e seu futuro, isto é, passa a percebê-las como algo lhe diz diretamente
respeito, como algo a que está intimamente ligada. Essa geração institui assim um
tempo contínuo, pois dotado de passado, presente e futuro. Em contraste ao tempo
circular de sua existência natural e de toda a Terra, ela instaura um tempo contínuo, o
mais acabado que sua existência propriamente humana pode gerar. A retilinearidade
temporal introduzida no mundo pela sucessão de gerações compostas de homens
singulares, com trajetórias de vida estritamente lineares, pode então se fazer mais
completa quando se diferencia internamente em passado, presente e futuro, isto é,
quando se divide em segmentos estreitamente conectados. Quando o tempo retilinear

2 Nem sempre Arendt nos diz de que fontes está se valendo. Neste caso, em que toma as gerações
humanas como condicionadas ao inter-relacionamento por sua existência mundana, a filosofia que está a
inspirar-lhe é a de K. Jaspers. Utilizando a compreensão jaspersiana de existência, ela nos diz: "a própria
vida, limitada pelo nascimento e pela morte, é um caso limite [boundary affair], no sentido de que a
minha existência mundana sempre força a que eu me dê conta do passado, quando eu ainda não era, e de
um futuro, quando não mais serei" (1992, p.144).
3 1992, p.144.
4 O nascimento e a morte são duas condições - ao lado da vida, da mundanidade e da pluralidade - sob as
quais o homem existe na Terra. Da mesma maneira que a transcendência estava pressuposta para aquelas
outras condições, também o está para as do nascimento e da morte e ocorrerá aos olhos de Arendt, de
variadas formas: pelo artefato humano, pelo pensamento e pela tradição. Tudo se passa assim como "uma
experiência de 'algo imanente que já oferece um vislumbre de transcendência', e que, quando a ela
correspondemos, 'tornarmo-nos a Existenz que potencialmente somos' " (1992, p.144). Os trechos citados
por Arendt são de K. Jaspers.



85

se transforma em tempo contínuo, pode-se dizer que haja, tal como entende Arendt,
um tempo propriamente humano. Entretanto, essa temporalidade humana só pode ser
instituída se cada geração perceber-se às demais intimamente ligada, isto é, só pode
ser instituída se houver o inter-relacionamento entre elas. E, na verdade, um tempo
propriamente humano, contínuo e estreitamente conectado em suas partes, é o melhor
resultado que a relação entre as gerações pode produzir. Uma vez que esse resultado se
produziu, ou seja, uma vez que cada geração se liga a todas as outras, vindouras e
passadas, a ponto de se ver com elas formando um tempo contínuo e estreitamente
conectado, pode-se dizer que há no mundo uma existência humana no sentido mais
pleno da expressão. Em vista disso, podemos dizer que a existência especificamente
humana não se plenifica mesmo quando os homens vivem no modo da singularidade e
dedicados à ação, mas apenas quando cada geração singular é capaz de se relacionar
com todas as demais, a ponto de ver-se compondo com elas uma continuidade
temporal e, em conseqüência, instituindo uma só existência humana na Terra.

Podemos aquilatar a relevância desse tema da comunicação das gerações na
filosofia arendtiana, se nos damos conta de que além de concebê-la ocorrendo através
do artefato humano, a concebe ainda ocorrendo por outras duas vias. Não apenas o
artefato humano figura como um comunicador entre as gerações, mas o pensamento e
a tradição são aí também comunicadores. E o que mais claramente percebemos é ser a
função comunicativa desses elementos o traço mais destacado por Arendt neles.
Vejamos melhor o que adiantamos.

O conjunto de objetos erigido pelo trabalho, por ser dotado de maior
permanência no mundo que seus produtores, terá essa sua qualidade própria posta a
serviço da presença mais prolongada destes no mundo. Cada geração humana pode
alçar uma espécie de imortalidade mundana emprestando aos produtos do trabalho -
aqui compreendidos os objetos de uso e as obras de arte - a sua potencial presença
imortal no mundo. Porque é característico desses produtos a resistência à corrosão
pelo ritmo cíclico natural - seja o de seus usuários, seja o da esfera natural na qual
estão incrustados -, eles podem revestir o estatuto de objetos culturais, isto é, de
objetos que permanecem no mundo com a função crucial de prestar testemunho da
presença outrora nele dos que os produziram. Nenhuma esperança poderia haver de
dar-se a conhecer aos homens vindouros, nem estes de conhecer seus antepassados, se
o artefato humano não tivesse a capacidade de transcender toda a perecibilidade
natural e toda utilidade para abrigar a memória de seus produtores. Tal significa que,
para as gerações humanas, esse artefato representa vínculo essencial. Por seu
intermédio, cada uma que vem ao mundo pode dar-se conta da passagem prévia de
outras, pois que por toda parte encontra vestígios delas, assim como pode deixar o
testemunho de sua própria passagem para as que virão. Se os objetos do trabalho
perpetuam a presença de seus autores no mundo, tudo se passa como se todas as
gerações que nele já estiveram, nele coabitassem. E também como se fossem imortais,
como se tivessem ultrapassado a fronteira da morte. Por outro lado, cada geração que a
ele chega, é como se adentrasse uma morada não apenas sua, mas de todas as que já
estiveram nele, visto que na morada logo se depara em toda parte com a presença
delas. Para as gerações que chegam, o artifício humano permite a visitação e
conscientização acerca do passado, de cuja memória ele é depositário. Pode-se dizer
então que ele lhes permite não apenas o ultrapassamento da fronteira da morte, mas
também do nascimento. Dessa forma, os objetos do trabalho mais do que
imortalizarem, isto é, privarem da morte, eternizam, isto é, privam da morte e do
nascimento.

De tal forma é fundamental esse inter-relacionamento das gerações humanas -
modo pelo qual se plenifica a existência do homem na Terra - no interior da filosofia
arendtiana, que os objetos do trabalho são nela pensados menos em sua função



86

utilitária que em sua função cultural. O trabalho pode produzir objetos de uso, mas
destina-se, sobretudo, a produzir objetos culturais, isto é, objetos que perpetuem a
presença de seus autores no mundo, que sejam depositários da sua memória. Nada
obsta a que o artefato humano construído pelo trabalho sirva de lar ao homem e seja
por ele utilizado na satisfação de suas necessidades. Contudo, ele não foi erigido
primordialmente com essa finalidade, qual seja, a de ser desgastado no contato com o
processo vital de seus usuários, e sim foi primordialmente erigido para durar e assim
compor um mundo que sobreviva às gerações humanas e lhes sirva de elo de ligação.5

Por um lado, a finalidade em vista da qual o trabalho produz objetos de grande
permanência no mundo é o empréstimo dessa permanência ao homem, fazendo-o
desta maneira imortal. Por outro lado, é a ânsia de imortalidade mundana, isto é, a
ânsia de permanecer para sempre neste mundo entre seus pósteros, que faz com que o
homem seja levado a criar uma esfera pública ou política, esfera essa que se destina a
sediar a ação, por sua vez a única atividade humana que permite a completa
singularização e a composição de estórias de vida que possam ser transmitidas aos
pósteros e prestar testemunho da presença outrora no mundo de seus protagonistas.
Então, concluiremos que o trabalho, por cooperar na consecução da imortalidade, tem
um significado fortemente político, no modo como concebe o Arendt. O labor, por sua
vez, na medida em que produz objetos não destinados à durabilidade e permanência
mundana, mas ao consumo, satisfação das necessidades vitais e retorno ao perpétuo
ciclo natural, é desprovido de qualquer relevância política. Vê-se claramente figurar o
trabalho em posição colaboradora para com a ação.

De nada valeria, entretanto, que o artefato humano tivesse a potencialidade de
acolher e transmitir a memória dos homens do presente aos vindouros, se estes últimos
não dispusessem da potencialidade, correlata àquela, de visitar essa memória, isto é,
de transcender o seu nascimento na direção do passado. Da mesma maneira, de nada
valeria que esse artefato pusesse à disposição dos homens do presente a possibilidade
de terem a sua memória conhecida no futuro, se eles não dispusessem igualmente da

5 É um objeto cultural aquele "cuja excelência é medida por sua capacidade de suportar o processo vital e
de se tornarem pertences permanentes do mundo" (1972, p.258), "sua durabilidade é o contrário mesmo
da funcionalidade, que é a qualidade que faz com que ele novamente desapareça do mundo fenomênico
ao ser usado e consumido. O grande usuário e consumidor de objetos é a própria vida, a vida do indivíduo
e a vida da sociedade como um todo." (1972, p.260). Os objetos do trabalho não formam sempre um
mundo, mas apenas quando transcendem a sua função utilitária, isto é, quando resistem às necessidades
vitais humanas, para alçar uma função cultural, isto é, quando sobrevivem às gerações e lhes servem de
abrigo para a memória: "decerto qualquer arranjo que os homens façam para proporcionar abrigo e pôr
um telhado sobre suas cabeças - mesmo as tendas das tribos nômades - pode servir como um lar sobre a
terra para aqueles que estejam vivos na ocasião; isso, porém, de modo algum implica que tais arranjos
engendrem um mundo, para não falar de uma cultura. Esse lar terreno somente se torna um mundo no
sentido próprio da palavra quando a totalidade das coisas fabricadas é organizada de modo a poder resistir
ao processo vital consumidor das pessoas que o habitam, sobrevivendo assim a elas." (1972, p.262-3). O
mundo "na medida em que contém coisas tangíveis - livros e pinturas, estátuas, edifícios e música -
compreende e testemunha todo o passado registrado de países, nações e, por fim, da humanidade. Como
tais, o único critério não-social e autêntico para o julgamento desses objetos especificamente culturais é a
sua permanência relativa e mesmo sua eventual imortalidade. Somente o que durará através dos séculos
pode se pretender em última instância um objeto cultural" (1972, pp.254-5). Nem todos os objetos do
trabalho se tornarão objetos culturais, isto é, objetos "que toda civilização deixa atrás de si como a
quintessência e o testemunho duradouro do espírito que a animou" (1972, p.252), mas é como se, devido
às suas qualidades próprias, a durabilidade e a permanência no mundo, eles estivessem sempre destinados
sobretudo a se tornar tais. C. Lafer destaca na seguinte passagem a importância em Arendt da
sobrevivência do mundo, o artefato humano, para além das gerações: "a afirmação política de um mundo
confiável requer que ele não seja erigido por uma geração e planejado apenas para a vida. Deve ter uma
permanência e durabilidade, transcendendo, conseqüentemente, a existência individual dos homens. Este
algo de imortal do mundo humano, que nada tem a ver com a eternidade, para Arendt significa a
possibilidade de duração, no tempo, de trabalhos, feitos e palavras que resultam da vita activa." (A
Reconstrução dos Direitos Humanos, p.244).



87

possibilidade de transcender a morte na direção do futuro. Ora, a atividade que
permite justamente ao homem tanto transcender o nascimento na direção do passado,
quanto a morte na direção do futuro é precisamente o pensamento.6 E importa
acrescentar que essa dupla possibilidade de ultrapassar os limites da vida, ou, o que
vem a significar o mesmo, a possibilidade de subtrair-se ao tempo presente, é o que
mais caracteriza a atividade do pensamento, segundo nossa autora. Vemos então que a
função comunicadora das gerações desempenhada pelos objetos do trabalho somente
pode se tornar efetiva se houver em contrapartida o exercício da função comunicadora
do pensamento.

O principal obstáculo ao inter-relacionamento das gerações é constituído por
essa "eterna corrente continuamente fluindo", isto é, por esse incessante movimento a
que as gerações humanas estão sujeitas na medida de sua existência natural e
biológica. Graças a essa "eterna corrente continuamente fluindo"7, a esse tempo
peculiar à esfera natural, cada geração se vê restrita a ter por companhia o que é,
privando-se da companhia do que não é mais e do que não é ainda. Importa notar aqui
que, o tempo presente, o que é, tal como o entende Arendt, não é propriamente o
instante, esse segundo em relação ao qual todos os instantes que o precederam é o
passado, e os que sucederão o futuro. O tempo presente é propriamente o intervalo de
vida de uma geração humana, o período de seu aparecimento no mundo. Somente se
converte a "eterna corrente continuamente fluindo" em passado, presente e futuro
porque uma geração humana, isto é, um conjunto de homens inteiramente únicos e
dotados de nascimento e morte, se situa em determinado momento nela. É, de um
lado, por se tratar de seres singulares, dotados de trajetórias únicas e lineares de vida,
de outro, por se tratar de "natal and mortal men" que o tempo indiferente pode se
transformar em tempo diferenciado.8

Não obstante tenha se convertido em tempo diferenciado, essa corrente
eternamente fluindo continua a agir sobre as gerações, fazendo com que elas se
sucedam e com que cada uma, confinada no presente, se prive da companhia das
demais. Apenas se tivessem ao seu alcance um dispositivo que lhes permitisse
subtrair-se inteiramente a esse tempo natural, a esse incessante e corrosivo
movimento, poderiam comunicar-se e encontrar-se umas com as outras. Tal
dispositivo será precisamente o próprio pensamento. E uma das características mais
essenciais a essa atividade mental será permitir uma experiência do tempo a partir da
qual o inter-relacionamento das gerações pode se efetuar. Vejamos que experiência
vem a ser essa.

O pensamento é, para Arendt, em sua natureza mais característica uma retirada
do mundo das aparências, e um estar alheio à realidade que os sentidos presentemente
oferecem. Os seus objetos são invisíveis e a sua matéria o ausente.9 Se perguntarmos

6 Para a parte que se segue sobre o pensamento, vide 1992, I, parágrafo 20.
7 1992, p.154.
8 "Em outras palavras, o continuum, a mudança incessante é partida nos tempos passado, presente e
futuro, de modo que o passado e o futuro só se antagonizam sob a forma do não-mais e do ainda-não em
virtude da presença do homem que tem, ele mesmo, uma 'origem', seu nascimento, e um fim, sua morte;
e, portanto, encontra-se, em todos os momentos, entre o passado e o futuro; esse intervalo chama-se
presente. É a inserção do homem, com seu limitado período de vida, que transforma em tempo, tal como
o conhecemos, o fluxo contínuo da pura mudança" (1992, p.153).
9 G. Lebrun em seu artigo "Hannah Arendt: um testamento socrático" faz o seguinte comentário acerca
das características conferidas por nossa autora à atividade do pensamento: "por querer distinguir 'o
pensamento' do conhecimento, e também do sensus communis (na acepção tomista desta palavra: sexto
sentido, que coordena os outros cinco, e que nos dá a sensação da realidade), Hannah Arendt acaba
descrevendo uma atividade estranha, porque sistematicamente alheia à 'realidade' - uma atividade
destinada a representar o invisível, a conjurar as coisas ausentes ('para que eu pense em alguma coisa, é
preciso que ela escape a minha presença') (...) O 'pensamento' não pertence ao nosso equipamento



88

então pela localização no tempo do ego pensante - o homem na medida em que pensa -
veremos que ela terá de ser num espaço retirado do próprio tempo, algo como uma
"inconspícua trilha de não-tempo traçada pela atividade de pensar no espaço-tempo
concedido a homens que nascem e morrem". Uma vez que instala esse "immovable
present", esse nunc stans10, o pensamento imediatamente invoca os tempos ausentes do
passado e do futuro à presença do espírito. E a imagem que melhor pode retratar essa
experiência do tempo vivida pelo ego pensante, nos diz Arendt, é a de um campo de
batalha onde digladiam entre si duas forças opostas - o passado e futuro - além de
digladiarem também com o próprio ego pensante que entre elas se encontra.11

Essa experiência do tempo que o pensamento põe ao nosso alcance é
inteiramente diversa daquela que temos em nossa vida quotidiana. Ali os três
segmentos do tempo se sucedem suavemente, ao invés de terem entre si qualquer
oposição ou luta. Além disso, ali não há nenhuma ruptura no tempo, nenhum presente
imutável. Qual viria a ser então, o significado ou a contribuição dessa experiência do
tempo, acessível apenas pelo pensar, para o inter-relacionamento das gerações
humanas?

Na medida em que está sujeita ao tempo, cada geração se restringe a ter por
companhia o que é, o presente, e, em termos de gerações, se restringe à companhia das
poucas que compartilham com ela o mundo durante o intervalo de sua vida, privando-
se da companhia do que não é mais, isto é, das gerações que não mais se encontram no
mundo, bem como do que não é ainda, isto é, das gerações que ainda virão ao mundo.
A atividade do pensamento, ao empreender uma luta contra o tempo, uma verdadeira
subversão a suas regras, fazendo com que o que é, não seja - pela subtração ao
presente - e com que o que não é mais e o que não é ainda, sejam - pela invocação de
sua presença no espírito, opera diretamente em favor do inter-relacionamento das
gerações. É apenas porque o pensar neutraliza o tempo, possibilita escapar à sua ação,
que as épocas das gerações passadas e futuras não estão perdidas para o presente. É
apenas porque essa atividade mental cria um espaço isento da influência do tempo, a
"pista discreta de não-tempo", que podem ali comparecer o passado e o futuro, os
próprios ausentes quando se está sob ação do tempo. E como comparecerão? Passado
e futuro comparecerão ao espaço aberto pelo pensamento em sua verdadeira natureza,
como "pure entities", isto é, como forças opostas entre si agindo sobre o presente, que
por sua vez se situa entre eles e é ocupado pelo ego pensante.

Uma vez que a geração presente no mundo instala essa região de não-tempo e
descobre o passado e o futuro em sua verdadeira natureza, como forças voltadas para
ele, agindo sobre ele, pressionando-o cada uma na direção da outra, no centro das
quais ela tenta manter seu terreno, o presente, lutando contra elas ao impor-lhes
resistência, institui-se o tempo humano no sentido mais pleno da expressão. Um tempo

biológico: da mesma forma que o intelecto de Aristóteles 'vem de fora', e o seu funcionamento não tem
praticamente nada a ver com o do corpo. 'Quando penso, não estou onde, de fato, me encontro: não estou
rodeado de objetos perceptíveis aos sentidos, mas de imagens, invisíveis para quem quer que não seja eu'.
Uma frase de Valéry diz tudo: 'Ora penso ora sou'. Ora penso ora velo. O 'pensamento' então não seria
mais que um sonho em torno do ser? Um jogo, que os metafísicos desde Parmênides, se enganariam ao
tomar por uma atividade 'científica'?" p. 63.
10 Para essas citações vide 1992, p.156 e 158.
11 "A lacuna entre passado e futuro só se abre na reflexão, cujo tema é aquilo mesmo que está ausente - ou
porque já desapareceu ou porque ainda não apareceu. A reflexão traz essas 'regiões' ausentes à presença
do espírito; dessa perspectiva, a atividade de pensar pode ser entendida como uma luta contra o próprio
tempo. É apenas porque 'ele' pensa, e, portanto, deixa de ser levado pela continuidade da vida cotidiana
em um mundo de aparências, que passado e futuro se manifestam como meros entes de tal forma que 'ele'
pode tomar consciência de um não-mais que o empurra para frente e de um ainda-não que o empurra para
trás" (1992, p.155).



89

contínuo e estreitamente conectado em suas três partes. Apenas o pensamento pode
dar acesso à verdadeira natureza do passado e do futuro, como forças opostas e
direcionadas para o presente, pois, na sua imagem quotidiana, o tempo é unidirecional
e seqüencial, sem qualquer oposição entre passado e futuro, que se sucedem
suavemente e são intermediados pelo presente. Desse modo, se a atividade do
trabalho, pela construção de um artefato humano que transmitia a memória de seus
construtores, possibilitava a consciência da pluralidade de gerações humanas, a
atividade do pensamento, por sua vez, na medida em que permite a experiência do
tempo humano, possibilita a consciência da força e do peso que essas gerações
exercem umas sobre as outras.

Entretanto, esse tempo humano, tripartido, onde passado e futuro assumem
sua forma mais própria de forças a pressionar o presente, nunca se constitui
definitivamente, mas está sempre por ser reconstituído. Da mesma maneira, a
existência humana em sentido pleno, que se efetiva quando as gerações tomam
consciência da sua pluralidade e da sua força mútua, isto é, quando elas se
intercomunicam, nunca ocorre definitivamente no mundo. Cabe, pois, a cada nova
geração que vem ao mundo e nele compõe o presente, reconstituir o tempo humano e a
existência humana plena.12 Cabe a ela estabelecer comunicação com as demais
gerações ao reabrir e repavimentar a "pista discreta de não-tempo" e ao fazer
comparecer nela aquelas outras. Por obra de seu pensar, a geração presente ultrapassa
os limites de sua vida e ascende a uma eternidade mundana. Mas não é apenas ela que
ascende a uma presença eterna no mundo. Também as já mortas e as por nascer podem
se fazer permanentemente presentes nele por meio do comparecimento à pista aberta
pelo pensar dos homens que habitam o mundo. Pista essa que, à semelhança da esfera
ocupada pelo artefato humano, é um espaço onde convivem e coabitam todas as
gerações humanas.

Contudo, tanto o artefato humano quanto o pensamento, apenas podem
cumprir seu papel de comunicadores das gerações humanas se houver uma tradição a
cumprir também esse papel. Cada geração toma emprestado aos objetos do trabalho
sua durabilidade, a fim de transmitir às vindouras suas mais preciosas e memoráveis
experiências. Para que a transmissão chegue a termo, isto é, para que a memória do
passado possa se fazer viva e cultivada pelas gerações vindouras, é necessário, em
contrapartida, que estas reconheçam as experiências que lhes são transmitidas como
preciosas e memoráveis também para si. É necessário, vale dizer, que as gerações
possuam um juízo comum sobre o que, em suas experiências, é valioso e digno de ser
salvo do esquecimento. Assim, apenas poderão os objetos do trabalho relacionar as
gerações se estas compartilharem um mesmo tesouro comum, ou seja, se
compartilharem uma mesma tradição. Por sua vez, o pensamento somente pode
efetivar sua função comunicadora, isto é, instalar a "pista discreta de não-tempo" onde
comparecem o passado e o futuro como forças a pressionar o presente, se todas as
gerações dispuserem de formas de mútua compreensão, ou categorias comuns de
pensamento. Enfim, se dispuserem de uma "linguagem" comum articulada por todas,
tal como o é uma tradição.

A tradição, numa das imagens pelas quais Arendt a apresenta, é o testamento
que acompanha o tesouro legado pelo passado ao futuro. Cabe a um testamento
selecionar os bens e valores a transmitir, ainda transmiti-los propriamente aos

12 "Esse pequeno espaço não-temporal no âmago do tempo, ao contrário do mundo e da cultura em que
nascemos, não pode ser herdado nem transmitido pela tradição [...] Cada nova geração, cada novo ser
humano, quando se torna consciente de estar inserido entre um passado infinito e um futuro infinito, tem
que descobrir e traçar diligentemente, desde o começo, a trilha do pensamento" (1992, p.158).



90

herdeiros, - ou impedir que se percam por falta de quem os preserve -, e ainda dizer
porque se trata de bens e valores. Tais são precisamente as funções que a autora atribui
à tradição. Ela seleciona nas experiências vividas por cada geração o de mais valioso a
ser preservado. Salva-o da ruína do esquecimento, conferindo-lhe inteligibilidade
isto é, transformando-o em estórias - e transmitindo-o ao futuro. E ainda fornece os
critérios ou princípios a partir dos quais o selecionado constitui o de mais valioso.
Uma vez que as gerações do presente acolhem, reverenciam, preservam e transmitem
às do futuro o tesouro da tradição que as do passado lhes legaram, pode-se dizer que
haja uma continuidade deliberada no tempo. Pode-se dizer que haja passado, presente
e futuro, ou um tempo humano.13 A qualidade comunicadora da tradição é ainda mais
visível na outra imagem em que Arendt a apresenta. Ela é o fio14 a ligar as gerações
entre si, porque todas reconhecem e tomam para si um legado comum, o que
equivaleria a uma história comum - um mesmo conjunto de experiências
significativas, e critérios comuns de julgamento e avaliação das experiências ou
ainda, categorias comuns de pensamento.Em termos materiais, a tradição se compõe
de estórias, ou seja, experiências que se transformaram em narrativas, recebendo por
esse meio, sentido e inteligibilidade.

Vimos por essas reflexões que na filosofia de Hannah Arendt ocupam posição
central, estando intimamente conectados entre si, os conceitos e temas do artefato
humano, do mundo e da condição da mundanidade, do inter-relacionamento entre as
singulares gerações humanas, da constituição de um tempo efetivamente humano,
tripartido em passado, presente e futuro, da consecução de uma existência humana no
mundo, do pensamento como comunicador das gerações na medida em que abre o
espaço de não tempo no coração do tempo e finalmente, da própria tradição como o
tesouro das experiências mais significativas das gerações passadas e o fio a ligá-las
entre si. Tais conceitos e temas nem sempre, nos parece, são suficientemente desta-
cados nos estudos arendtianos, se considerarmos sua relevância e, acrescentaríamos,
centralidade para se compreender em profundidade o conjunto desse pensamento.

Referências bibliográficas:

ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro, SP, Perspectiva, 1972.
Between past and future, NY, Penguin, 1978.
A vida do espírito, RJ, Relume Dumará, 1992.
The life of the mind, I.Thinking, II. Willing, London, Secker &

Warbug, 1978.

LAFER, Celso. A reconstrução dos direitos humanos, um diálogo com o pensamento
de Hannah Arendt, SP, Companhia das Letras, 1988.

LEBRUN, Gérard. Hannah Arendt: um testamento socrático, in LEBRUN, Passeios
ao léu, SP, Brasiliense, 1983, p.60-66.

SKHLAR, J. Rethinkin the past, Social research, spring, 1977, p.80-90.

Recebido para publicação em 07-09-15; aceito em 02-10-15

13 "O testamento, dizendo ao herdeiro o que será seu de direito, lega posses do passado para um futuro.
Sem testamento ou, resolvendo a metáfora, sem tradição - que selecione e nomeie, que transmita e
preserve, que indique onde se encontram os tesouros e qual o seu valor - parece não haver nenhuma
continuidade consciente no tempo, e portanto, humanamente falando, nem passado nem futuro, mas tão-
somente a sempiterna mudança do mundo e do ciclo biológico das criaturas que nele vivem" (1972, p.31).
14 Para a imagem da tradição como um fio vide 1972, p. 41 e 130.


