
 
 

MIGRAÇÃO, COMIDA E IDENTIDADE:  EXPERIÊNCIAS DE DEKASSEGUIS 

MIGRATION, FOOD AND IDENTITY: EXPERIENCES OF DEKASSEGUIS 

MIGRACIÓN, ALIMENTACIÓN E IDENTIDAD: EXPERIENCIAS DE 

DEKASSEGUIS 

 
 

Bárbara Moraes da Silva Pessôa1 
Lineu Norio Kohatsu2 

 10.21665/2318-3888.v11n21p159-193 
 
 
 

 

RESUMO 

Neste artigo são apresentados os resultados de uma pesquisa de Iniciação Científica situada na interface 
entre Psicologia e Nutrição. A investigação, de abordagem qualitativa, teve por objetivo conhecer as 
histórias de imigração de famílias japonesas, as experiências de emigração de descendentes de japoneses 
como dekasseguis no Japão, as questões identitárias suscitadas por essas experiências e o retorno ao Brasil. 
Buscou-se conhecer as mudanças e a preservação de hábitos alimentares nas famílias dos entrevistados, a 
adaptação aos hábitos alimentares no Japão, a readaptação no retorno ao Brasil, assim como as memórias e 
os afetos vinculados à comida e à comensalidade. Foram entrevistados, por meio de videoconferência e com 
uso de roteiro semiestruturado, sete descendentes de japoneses que migraram ao Japão na condição de 
dekasseguis, de ambos os sexos, com idades entre 40 e 53 anos e com diferentes níveis de escolaridade. 
Alguns aspectos das histórias de imigração das famílias, suas experiências como dekasseguis no Japão e 
questões identitárias convergiram com a literatura encontrada. O aprendizado da língua, das tradições e 
dos valores, e os hábitos alimentares vivenciados no âmbito familiar, especialmente na convivência com os 
avós, foram relatados com afeto. A emigração como dekasseguis ocorreu por diferentes motivos, assim como 
foram distintas as experiências de adaptação ao modo de vida no Japão. Em relação à comida, apesar do 
estranhamento inicial, alguns sabores, hábitos e formas de preparo foram incorporados e se mantiveram 
no retorno ao Brasil, associados a momentos especiais vividos no Japão.    

Palavras-chave: Dekassegui. Migração. Identidade. Memória. Comida. Hábitos Alimentares. 

 

 

 

 
1 Graduação em Ciências Econômicas pela Faculdade de Economia, Administração, Contabilidade e Atuaria 
da USP, cursando Nutrição na Faculdade de Saúde Pública da USP. Realizou Iniciação Científica no Instituto 
de Psicologia da USP (PIBIC/CNPq). ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9138-2619. E-mail: 
barbara.moraes.silva@alumni.usp.br.  
2 Graduação em Psicologia pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (1991), mestrado e doutorado 
pelo Programa de Pós-Graduação em Psicologia Escolar e do Desenvolvimento Humano do Instituto de 
Psicologia – Universidade de São Paulo. Pós-doutorado na Universidade do Porto, Portugal. Atualmente é 
professor do Instituto de Psicologia da Universidade de São Paulo. Desenvolve pesquisas sobre imigração e 
educação. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1629-4296. E-mail: lineu@usp.br.  



160         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

ABSTRACT 

This article presents the results of a Scientific Initiation research located at the interface between 
Psychology and Nutrition. The investigation, with a qualitative approach, aimed to know the immigration 
histories of Japanese families, the emigration experiences of Japanese descendants as dekasseguis in Japan, 
the identity issues raised by these experiences and the return to Brazil. We sought to know the changes and 
preservation of eating habits of the interviewees' families, adaptation to eating habits in Japan, readaptation 
upon returning to Brazil, as well as memories and affections linked to food and eating. Interviews were 
conducted, via video conference and using a semi-structured script, with seven Japanese descendants who 
migrated to Japan as dekasseguis, of both sexes, aged between 40 and 53 years and with different levels of 
education. Some aspects of the immigration histories of the interviewees, their experiences as dekasseguis 
in Japan and identity issues converged with the found literature. Learning the language, traditions and 
values, and eating habits experienced within the family, especially the ones lived with grandparents were 
reported with affection. Emigration as dekasseguis occurred for different reasons, just as the experiences of 
adapting to the way of life in Japan were different. Regarding the food, despite the initial strangeness, some 
flavors, habits and methods of preparation were incorporated and remained on the return to Brazil, 
associated with special moments experienced in Japan. 

Keywords: Dekassegui. Migration. Identity. Memory. Food. Eating Habits. 

 

RESUMEN 

Este artículo presenta los resultados de una investigación de Iniciación Científica ubicada en la interfaz 
entre Psicología y la Nutrición. La investigación, de enfoque cualitativo, tuvo como objetivo conocer las 
historias de inmigración de familias japonesas, las experiencias de emigración de descendientes de 
japoneses como dekasseguis en Japón, las cuestiones de identidad suscitadas por esas experiencias y el 
regreso a Brasil. Buscamos conocer los cambios y la conservación de hábitos alimentarios en las familias de 
los entrevistados, la adaptación de los dekasseguis a los hábitos alimentarios en Japón, la readaptación al 
regresar a Brasil, así como los recuerdos y afectos vinculados a la comida y la comensalidad. Las entrevistas 
se realizaron por videoconferencia, usando un guión semiestructurado, con siete descendientes de 
japoneses que emigraron a Japón como dekasseguis, de ambos sexos, con edades entre 40 y 53 años y con 
diferentes niveles de educación. Algunos aspectos de las historias de inmigración de las familias, sus 
experiencias como dekasseguis en Japón y cuestiones de identidad convergieron con la literatura 
encontrada. El aprendizaje de la lengua, las tradiciones y valores, y los hábitos alimentarios vividos en el 
seno familiar, especialmente la convivencia con los abuelos fue relatados con afecto. La emigración como 
dekasseguis se produjo por diferentes razones, así como la adaptación de vida en Japón. Con respecto a la 
comida, a pesar de la extrañeza inicial, algunos sabores, hábitos y formas de preparación fueron 
incorporados y permanecieron en el regreso a Brasil, asociados a momentos especiales vividos en Japón. 

Palabras clave: Dekassegui. Migración, Identidad. Memoria. Alimento. Hábitos Alimentarios. 

 

 

Introdução  

No presente trabalho são apresentados os resultados de uma pesquisa de Iniciação 

Científica situada na interface entre a Psicologia e a Nutrição, que teve por objetivo 

conhecer as histórias de imigração de famílias japonesas, as experiências de emigração de 

descendentes de japoneses como dekasseguis no Japão, as questões identitárias suscitadas 



161 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

por essas experiências e o retorno ao Brasil. Buscou-se conhecer também as mudanças e 

a preservação dos hábitos alimentares das famílias dos entrevistados, a adaptação aos 

hábitos alimentares no Japão, a readaptação no retorno ao Brasil, assim como as 

memórias e os afetos vinculados à comida e à comensalidade. Para a realização dos 

objetivos, sete participantes foram entrevistados por videochamada. 

Nesta parte introdutória, menciona-se brevemente o histórico da imigração japonesa no 

Brasil, o movimento dekassegui ao Japão e a problematização sobre a identidade dos 

descendentes de japoneses, com base na literatura. Por fim, discute-se sobre as relações 

entre comida, identidade e memória 

 

Breve histórico da imigração japonesa 

O início da imigração japonesa ao Brasil foi marcado pela chegada do navio a vapor Kasato 

Maru ao porto de Santos, em 18 de junho de 1908, trazendo 165 famílias e 48 imigrantes 

avulsos, totalizando 781 japoneses, vindos de diversas províncias do Japão, sendo a 

maioria de Okinawa, Kagoshima, Fukushima entre outras. O processo migratório foi 

resultado do acordo firmado entre a Companhia Imperial de Emigração (Empire 

Emigration Company) e o governo paulista, contrariando a posição do Ministério das 

Relações Exteriores e da diplomacia brasileira, refratários à imigração japonesa pelo 

receio da presença amarela comprometer o projeto eugenista de embranquecimento da 

nação brasileira. No pensamento da época, a “raça amarela”, assim como os negros, era 

vista pelos eugenistas como indesejáveis por serem racialmente inferiores aos brancos e 

também por serem inassimiláveis (TAKEUCHI, 2010).  

A diminuição do fluxo imigratório dos europeus provocado pela Primeira Guerra Mundial 

levou o governo paulista a subsidiar novamente a imigração japonesa. O subsídio à 

imigração japonesa foi suspenso em 1914 devido à baixa fixação desses colonos nas 

fazendas. Em 1922 ocorreu a suspensão definitiva do subsídio, porém, devido à 

superpopulação do Japão, o governo japonês assumiu a emigração como política de 



162         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

Estado, apoiando as empresas de colonização e financiando as viagens ao Brasil 

(TAKEUCHI, 2010).  

É importante recordar, conforme apontado por Sakurai (1995), que o imigrante japonês 

que vinha ao Brasil nesse período não tinha a intenção de permanecer definitivamente 

no país, mas enriquecer e regressar rapidamente ao Japão, contrariando os planos das 

autoridades japonesas que não tinham interesse em incentivar qualquer volta. Com a 

eclosão da Segunda Guerra Mundial a esperança do retorno foi inapelavelmente 

cancelada. Durante a guerra, os japoneses foram considerados ameaças à segurança 

nacional, sendo proibidas as manifestações culturais e políticas. 

Em 1952, Brasil e Japão reataram as relações diplomáticas e a imigração de japoneses foi 

retomada. Nesse período, já se contava com a presença de descendentes até a quarta 

geração (CARDOSO, 1995), que foram gradativamente incorporados à sociedade 

majoritária. Muitos desses descendentes se afastaram da tradição nipônica, o que pode 

ser evidenciado pela forte presença de casamentos mistos. Apesar dos indicadores de 

integração e ascensão social, estereótipos atribuídos aos antepassados permaneceram 

(TAKEUCHI, 2010), colocando os descendentes de japoneses na persistente condição de 

estrangeiros, mesmo sendo brasileiros.  

 

O movimento dekassegui  

De acordo com Beltrão e Sugahara (2006), o termo dekassegui é formado pela junção de 

deru = “sair” e kassegu = “trabalhar para ganhar a vida”. No Japão, era utilizado para 

denominar os trabalhadores sazonais e atualmente é utilizado para se referir a 

trabalhadores estrangeiros temporários. No Brasil, o termo é utilizado para designar 

brasileiros, descendentes de japoneses, que foram trabalhar no Japão.  

Com a crise econômica, em meados da década de 1980, o Brasil, que até então era um país 

que recebia imigrantes, passou a ter um deslocamento de emigrantes e o "fenômeno 



163 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

dekassegui” está inserido nesse contexto. Em junho de 1990, com a promulgação da Lei 

de Controle de Imigração, o Japão alterou sua legislação para a concessão de vistos 

temporários de longa permanência aos descendentes nipônicos até a terceira geração, 

viabilizando assim, as atividades de trabalho. Os trabalhos destinados aos dekasseguis 

eram conhecidos pelos 3 Ks: pesados e duros (Kitsui),  perigosos (Kiken) e sujos (Kitanai) 

(SASAKI, 1998, 2002; BELTRÃO; SUGAHARA, 2006), e os brasileiros acrescentaram mais 

2 Ks: exigentes (Kibishi) e detestáveis (Kirai) (ROSSINI, 2004).  

Nesse período, o Brasil enfrentava uma crise política e econômica, hiperinflação, confisco 

da poupança (durante o Governo Collor) e os dekasseguis passaram a migrar para o Japão 

em busca de oportunidades financeiras visando conquistar melhores condições e 

manutenção do padrão de vida, além de conhecer melhor a língua e a cultura de seus 

antepassados. Muitos desses brasileiros iam trabalhar no Japão com o intuito de angariar 

recursos suficientes para que, no retorno ao Brasil, pudessem comprar um imóvel ou 

abrir o próprio negócio (ABREU, 2019). 

O Japão passava por um momento de crescimento econômico e alta demanda de mão de 

obra, principalmente para pequenas e médias empresas, que abasteciam as grandes 

montadoras em franca expansão, porém os trabalhadores locais recusavam esses 

empregos pela baixa mobilidade profissional e social que lhes eram proporcionados. 

Considerados como mão de obra não qualificada, os trabalhadores estrangeiros eram 

alocados principalmente na indústria automobilística e de eletrônicos, contudo, havia 

oportunidades em outros setores como serviços gerais, construção civil, hotelaria, 

limpeza, escritórios, frigoríficos, panificação, supermercados entre outros (ROSSINI, 

2004; SASAKI, 2006). 

As principais cidades com maior presença de brasileiros eram Hamamatsu, Toyohashi, 

Toyota, Nagoya e Okazaki. Era possível a esses trabalhadores juntar uma considerável 

quantia, porém às custas de muita economia e de muitas horas extras e quanto menos 

conhecimento da língua, piores eram as condições de trabalho oferecidas (ROSSINI, 2004; 

SASAKI, 2006). Nos anos 2000, segundo dados do Ministério da Justiça do Japão, 

estimava-se que havia 265 mil brasileiros vivendo no Japão (BELTRÃO; SUGAHARA, 



164         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

2006). 

De acordo com Sasaki (1998), o retorno dos dekasseguis ao Brasil era previsto desde o 

início da empreitada, porém esta era marcada pela insegurança e incerteza e muitas vezes 

o movimento de ida e volta entre o Japão e Brasil se repetiu algumas vezes em busca de 

melhores condições financeiras. No retorno ao Brasil, alguns foram trabalhar na mesma 

ocupação de antes da partida, mas nem todos conseguiram recolocação no mercado de 

trabalho, tendo que recorrer às atividades informais e esporádicas, os “bicos”.  Alguns 

abriram seu próprio negócio com o dinheiro conquistado no Japão, mas muitos não 

obtiveram sucesso e não conseguiram se manter no mercado brasileiro (OKAMOTO, 

2007). 

 

Nem brasileiro, nem japonês: dekassegui e a identidade em crise  

A questão da identidade se tornou um tema recorrente nas pesquisas sobre a migração 

de dekasseguis (SASAKI, 1998; 2000; 2002; BELTRÃO; SUGAHARA, 2006; DEBIAGGI, 

2008; DANTAS et al., 2010) e seus filhos - crianças e jovens (TANAKA, 2009; RESSTEL, 

2015; ISHIKAWA, 2016; OKAMOTO; JUSTO; RESSTEL, 2017; OKAMOTO; RESSTEL; 

BARROS, 2021).  

Os descendentes de japoneses da segunda, terceira ou quarta geração, nascidos no Brasil 

e, portanto, brasileiros, em virtude da preservação dos traços fenotípicos (SASAKI, 2000, 

2002), continuaram sendo tratados frequentemente pelos demais brasileiros como 

“japoneses” ou “japas” (DEBIAGGI, 2008). No entanto, muitos desses descendentes, ao 

migrarem ao Japão como dekasseguis, depararam-se com a inusitada situação de serem 

identificados como brasileiros pelos nativos. 

Segundo Ferreira e Garcia (2002), os dekasseguis, apesar de terem nascido no Brasil, 

consideravam o Japão como a terra natal dos antepassados. Contudo, ao migrarem, 

percebem que as referências culturais herdadas estavam ultrapassadas nesse país novo, 



165 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

diferente e em alguns momentos hostil. 

Quando o migrante dekassegui chega ao Japão pela primeira vez, toma ciência de 
que está num lugar estranho, ausente de identidade, significado e história para 
ele. Não reconhece o lugar e nem se reconhece nele.  (FERREIRA; GARCIA, 2002, 
p.139). 

Muitos dekasseguis viveram crises de identidade ao serem tratados, em um momento, 

como "japoneses" no Brasil e, em outro, como brasileiros no Japão. Essa situação remete 

à discussão realizada por Hall (2003; 2006), referência de alguns estudos sobre as 

questões identitárias de dekasseguis (SASAKI, 1998; 2000; 2002; DEBIAGGI, 2008; 

DANTAS et al., 2010; RESSTEL, 2015).  

Com base em sua própria experiência diaspórica, Hall (2003) problematiza a concepção 

binária e excludente de identidade afirmando que é possível manter duas identidades, no 

seu caso, como caribenho e britânico. Segundo Hall (2006), a globalização tem o efeito de 

contestar e deslocar as identidades centradas e “fechadas” de uma cultura nacional, 

produzindo “uma variedade de possibilidades e novas posições de identificação, e 

tornando as identidades mais posicionais, mais políticas, mais plurais e diversas, menos 

fixas, unificadas ou trans-históricas” (HALL, 2006, p. 87).  

Conforme assinalado por Kohatsu, Braga e Felippe (2022), a questão da(s) identidade(s) 

cultural(is) de imigrantes é complexa e controversa, pois remete às concepções plurais 

de cultura, que no âmbito das ciências sociais e humanas seguem polêmicas. Devido à 

impossibilidade de uma revisão mais ampla e rigorosa sobre identidades no limite deste 

artigo, é oportuno citar a crítica apresentada por Ennes e Marcon (2014), que revisitaram 

alguns autores clássicos dos Estudos Culturais, escola em que Hall e outros autores como 

E. P. Thompson e R. Williams se inserem. Ainda que brevemente, vale ressaltar que a 

proposta de Ennes e Marcon (2014) é de crítica às abordagens que resultam na re-

essencialização, naturalização e despolitização das noções de diferença e identidade, 

perspectiva que vai ao encontro das concepções presentes nos estudos citados 

anteriormente. 

Os deslocamentos em âmbito global provocam questionamentos e incertezas em relação 



166         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

aos sentimentos de pertencimento à determinada cultura e à própria identidade que 

sofre uma crise, podendo se transformar e se adaptar à sociedade de destino.  

Os processos de aculturação psicológica, segundo Berry (2004), podem resultar em 

diferentes níveis de distanciamento e aproximação entre a cultura originária e a cultura 

dominante, como assimilação, separação, integração e marginalização, provocando 

variados níveis de sofrimento psicológico e estresse aos dekasseguis e seus filhos, 

conforme apontam os estudos realizados por Okamoto (2007); DeBiaggi (2008); 

Carignato (2013); Resstel (2015); Resstel, Justo, Okamoto (2015); Okamoto, Justo e 

Resstel (2017), Tashima e Torres (2018). 

 

Comida, Identidade e Memória 

Além da importância biológica, o alimento possui importância cultural, social e está 

envolvido na criação de memórias. A comida representa a forma como o indivíduo se 

alimenta e está associada ao prazer e à comensalidade. Ela é usada por grupos sociais 

como uma forma de se reconhecerem e serem reconhecidos por outros, ou seja, é um 

instrumento que auxilia na definição e na comunicação da identidade (DAMATTA, 1986; 

MACIEL, 2005). A comensalidade, ou seja, o partilhar da mesa, o comer junto, tem papel 

agregador e é fundamental na construção de relações de afeto, intimidade, socialização e 

fortalecimento de vínculos familiares e de amizade (MOREIRA, 2010; LIMA et al., 2015). 

Na análise dos processos de migração é fundamental compreender que os hábitos 

alimentares, assim como a língua, estão associados à construção de identidade. Os hábitos 

alimentares são dinâmicos, porém, em um contexto de migração, eles podem ser fixados 

e se tornam um marcador de identidade (JANOWSKI, 2012; SONATI et al., 2009). Alguns 

pratos podem representar um determinado grupo, despertar um sentimento de 

pertencimento e de identidade, o que Maciel (2005) chama de “pratos emblemáticos". 

Através deles pode-se perceber a qual cultura ou lugar um determinado indivíduo ou 

grupo pertencem, segundo Mintz (2001), tratam-se de alimentos “inequivocamente 



167 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

nacionais”. 

As memórias são fundamentais na construção do presente e do futuro e a comida tem um 

papel fundamental nesse processo; alguns alimentos ao serem preparados e consumidos 

têm maior potencial de despertar uma identidade. Alimentos que remetem à terra natal 

passam a ser consumidos em ocasiões especiais e, uma vez que essas comidas são 

permeadas por memórias individuais, da infância ou um momento especial, elas podem 

proporcionar o sentimento de pertencimento ao grupo. Comidas e bebidas auxiliam 

aqueles que migram a manter laços familiares, sociais e culturais e também estabelecem 

conexões com o novo lugar de morada à medida que os alimentos locais são adotados. 

Dessa forma, o alimento representa continuidade e ao mesmo tempo mudança 

(JANOWSKI, 2012). 

Ao chegarem ao Japão, não é raro os dekasseguis vivenciarem um estranhamento por 

encontrarem um país muito diferente daquele relatado por seus avós no passado: as 

transformações das paisagens, a presença das tecnologias no cotidiano, as mudanças na 

cultura e nos comportamentos das novas gerações, a anglicização da língua japonesa, bem 

como modificações dos hábitos alimentares.  

Há que se considerar, no caso do Japão, sobretudo, no pós-guerra com maior influência 

ocidental, o desenvolvimento da indústria de alimentos e maior urbanização que 

contribuíram para as transformações dos hábitos alimentares dos japoneses. Hábitos 

europeus e americanos, em certa medida, passaram a ser um padrão de consumo, 

principalmente para uma classe média emergente, com a presença de redes de fast food a 

partir da década de 1970 (BESTOR; BESTOR, 2011).  

Considerando o exposto e que a migração provoca questionamentos sobre a fixidez das 

identidades (HALL, 2006; ENNES; MARCON, 2014) e implica em algum nível de adaptação 

ou aculturação (BERRY, 2004; DEBIAGGI, 2008; TASHIMA; TORRES, 2018) da qual os 

hábitos alimentares fazem parte, indaga-se: em que medida os hábitos alimentares foram 

mantidos nas famílias dos entrevistados, assim como, os significados, as memórias e os 

afetos relacionados à comida? Como se deu a adaptação da alimentação no Japão? Quais 



168         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

comidas eram familiares e quais não faziam parte da sua vivência? No retorno ao Brasil 

mantiveram os hábitos adquiridos no Japão? Aqueles que migram sozinhos, 

principalmente os homens, assimilaram mais os hábitos alimentares locais? E aqueles 

que migram com a família preservaram os hábitos alimentares adquiridos no Brasil?  

 

Método  

Tendo por objetivo conhecer histórias de imigração de famílias de origem japonesa, as 

experiências de emigração como dekasseguis ao Japão e os processos de readaptação no 

retorno ao Brasil, foram realizadas entrevistas com sete descendentes de japoneses, cujos 

dados estão apresentados adiante (QUADRO 1). Por se tratar de uma pesquisa 

interdisciplinar situada na interface entre a Psicologia e a Nutrição, buscou-se conhecer 

também aspectos relacionados aos hábitos alimentares das famílias e dos entrevistados 

como: a) as memórias e os afetos vinculados à comida e à comensalidade e como estes 

contribuíram no processo de construção das identidades; b) os processos de mudança e 

de adaptação dos hábitos alimentares durante o tempo de permanência no Japão e no 

retorno ao Brasil; c) as diferenças e semelhanças entre as experiências de homens e 

mulheres que emigraram sozinhos e as experiências daqueles que emigraram com a 

família (esposa/o com ou sem filhos).  

Para as entrevistas foi utilizado um roteiro semiestruturado para permitir ao 

entrevistado discorrer mais livremente sobre o tema proposto. Esta escolha se justifica 

também por favorecer maior aproximação afetiva entre entrevistado e entrevistador 

abrindo possibilidades para captar nuances de grande valia para a pesquisa (BONI; 

QUARESMA, 2005).  

No início das entrevistas foram solicitados aos participantes alguns dados pessoais como 

nome, idade, estado civil, religião. Após esse momento, buscou-se conhecer a história de 

migração de suas famílias, as dificuldades enfrentadas ao chegar ao Brasil e se a cultura 

japonesa foi preservada e transferida às próximas gerações. Perguntou-se, então, sobre a 



169 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

alimentação e se os hábitos alimentares japoneses estavam presentes em sua infância, 

quais sentimentos e lembranças esses alimentos despertam e quais desses alimentos 

permanecem até os dias atuais. 

Seguiu-se para a experiência como dekassegui a fim de compreender o motivo da viagem, 

o ano de partida, o período de permanência no Japão, o local de trabalho, moradia e as 

adversidades encontradas. Sobre os hábitos alimentares, almejou-se conhecer as 

dificuldades de adaptação, o que causou estranhamento em relação ao que era habitual 

no círculo familiar, de quais alimentos do Brasil tiveram saudade e quais conseguiram 

encontrar no Japão, bem como possíveis diferenças percebidas. No que tange à identidade 

dos entrevistados, foi abordado como se identificaram no Japão e como foram tratados 

por serem estrangeiros. 

No retorno ao Brasil, o objetivo foi conhecer as principais dificuldades enfrentadas e como 

foi o processo de adaptação. Quais cheiros, sons e alimentos remetem ao Japão e de quais 

sentiam falta e que não são encontrados no Brasil. 

Para preservar as identidades e garantir o anonimato foram designados nomes de figuras 

públicas de origem japonesa aos participantes: Manabu, Ruy, Tizuka, Joe, Tomie, Junji e 

Chieko.  

O contato com os colaboradores foi feito por intermédio de um pastor de igreja, que 

também teve experiência dekassegui, e uma coordenadora de Organização Não 

Governamental que atua junto aos dekasseguis.  

As entrevistas foram realizadas remotamente por meio de videoconferência (Google 

Meet), em virtude das condições de distanciamento social impostas pela pandemia de 

COVID-19. Todas as entrevistas foram gravadas com autorização dos/as 

entrevistados/as e tiveram duração aproximada de 60 minutos. Após a transcrição, as 

entrevistas foram devolvidas aos colaboradores para verificação.  

Foram analisados os itens presentes no roteiro de entrevista, destacando-se os aspectos 



170         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

comuns apresentados pelos entrevistados e também os aspectos singulares. O material 

foi cotejado com a literatura de referência.  

O projeto foi submetido ao Comitê de Ética no dia 14 de maio de 2021 e aprovado no dia 

12 de julho de 2021. O número do Certificado de Apresentação de Apreciação Ética 

(CAAE) é 47010921.2.0000.5561 e do parecer 4.842.044. O projeto não necessitou da 

apreciação da Comissão Nacional de Ética em Pesquisa (Conep). Foram seguidos todos os 

requisitos como garantia do sigilo e anonimato, livre acesso a informações e 

esclarecimentos adicionais e assinatura do Termo de Consentimento Livre e Esclarecido. 

 

Resultados e Discussão 

Os entrevistados tinham idades entre 40 e 53 anos no período em que os dados foram 

coletados. Cinco nasceram na cidade de São Paulo e apenas dois fora da capital, um deles 

na Região Metropolitana (Junji) e outro no interior paulista (Ruy). Todos são da 3ª 

geração, netos de imigrantes japoneses, porém Tomie se considera de 2ª geração, apesar 

dos seus pais terem nascido no Brasil, porque estes possuem dupla cidadania. Tizuka e 

Joe são mestiços. Seis são casados e vivem com os filhos, Joe vive em regime de união 

estável e não tem filhos. Em relação ao nível de instrução, Ruy e Junji concluíram o ensino 

fundamental, Tomie terminou o ensino médio e os outros participantes declararam que 

concluíram o ensino superior após o retorno do Japão. 

Da história de imigração da família, Tomie conta que os avós vieram de navio quando 

ainda eram adolescentes. “Eles vieram de Okinawa mais por conta da guerra, fome e 

quando vieram pra cá eles foram separados dos irmãos e o meu avô ficou muito longe dos 

irmãos dele”. 

Tizuka também menciona a guerra como motivo da vinda da família ao Brasil. “[...] a 

minha avó conta muito essa história, que ela veio [quando] tinha 20 anos, veio por conta da 

guerra. [...]”. Conta que o avô, “o meu ditchan”, sofreu um acidente de caminhão, ficou com 



171 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

sequelas e faleceu, deixando a avó viúva muito cedo e com filhos pequenos. 

Algumas histórias das famílias são típicas dos imigrantes japoneses, que se instalaram 

nas fazendas de café no interior de São Paulo ao chegarem no Brasil (SAKURAI, 1995; 

ENNES, 2001; SASAKI, 2006; TAKEUCHI, 2010), mas depois mudaram para outros 

lugares e passaram a exercer outras ocupações laborais. Conforme Sakurai (1995), a 

mobilidade geográfica e a ascensão econômica dos imigrantes japoneses a partir da 

década de 1930 foi proporcionada pelos investimentos do governo japonês no Brasil, 

incentivada, orientada e amparada por técnicos do país de origem para a busca de novas 

oportunidades e novas áreas de povoamento. Tais condições possibilitaram às famílias 

saírem da condição de assalariados para se tornarem proprietários de terras (SAKURAI, 

1995). Junji conta que a família foi morar em Pereira Barreto-SP, onde o bisavô tinha 

fazenda de café. Quando ficou doente, o bisavô dividiu as terras entre os filhos; com a 

herança, o seu avô foi morar em Suzano (região metropolitana de São Paulo), onde 

montou uma quitanda e trabalhou até se aposentar. Os avós de Manabu chegaram ao 

Brasil na década de 1930, foram para o interior trabalhar na lavoura, mas depois também 

se mudaram para Suzano e adquiriram um sítio para cultivar hortaliças (couve e alface) 

e fruta (caqui), assim como fizeram muitas famílias japonesas, que se instalaram na região 

que ficou conhecida como Cinturão Verde (SASAKI, 2006). A família de Chieko saiu de 

Garça (interior de São Paulo) e foi para Diadema (região metropolitana de São Paulo), 

onde o tio e o avô abriram uma loja (uma junção de papelaria, armarinho e bazar) onde 

vendiam de tudo, até brinquedos: “Era duas portinhas, bem pequeninha”, mas depois 

cresceu e se tornou bem conhecida.  

As experiências e as dificuldades vivenciadas pelos avôs foram lembradas por alguns dos 

entrevistados, como Manabu: “Meu avô era bem fechado, minha avó também”, por isso não 

tinha tanta informação sobre as histórias. Joe comentou que conheceu algumas histórias 

breves, como a contada por sua mãe sobre as dificuldades da avó com a língua: “A minha 

avó ia comprar ovo, tinha que imitar uma galinha, sabe essas histórias?” Sobre isso, é 

oportuno citar Okamoto (2007): 

As diferenças relativas à língua dificultavam as relações entre os japoneses e a 



172         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

população local. Muitas vezes, não conseguiam se expressar e por isso 
compravam produtos inadequados, demoravam a compreender as ordens dadas 
pelos fiscais das fazendas, além de serem enganados nos armazéns nos quais 
realizavam as compras de mantimentos e alimentos. (OKAMOTO, 2007, p.20). 

Além da não familiaridade com a língua, alguns pioneiros enfrentaram dificuldades para 

se adaptar com a comida:  

Estes tinham dificuldades de se adaptar à cozinha brasileira, baseada na carne 
seca, bacalhau e no arroz agulha. No início da imigração, os nipônicos ainda não 
dispunham de terrenos para o cultivo de verduras e hortaliças, básicas na 
culinária japonesa. Além disso, com o intuito de economizar, terminavam por 
negligenciar a alimentação, adoecendo por falta de calorias e proteínas. 
(TAKEUCHI, 2010, p.41).  

Alguns dos entrevistados como Ruy, Tomie e Tizuka lembraram das tradições culturais, 

dos hábitos, dos valores e ensinamentos transmitidos e adquiridos na convivência com 

os avós.  

Tomie recordou o valor que o avô dava ao estudo dos filhos: “ele (avô) fez questão de todos 

os filhos estudarem o máximo que pudessem mesmo trabalhando na roça pra não depender 

de ninguém”. O apreço pelos estudos também foi citado por Joe, que recorda a fala de sua 

mãe: “Tem que estudar, tem que estudar, tem que estudar. Eu não consegui estudar, então 

vocês têm que estudar”. 

Manabu não considera que sua família preservou as tradições japonesas, mas recordou 

de alguns costumes:  

[...] a gente costumava ir muito em festas do tipo undokai (gincana esportiva 
tradicionalmente realizada pelas comunidades japonesas), até em escola 
japonesa (nihongakko - escola onde ensina-se a língua, os valores e a cultura 
japonesa) eles me matricularam, matricularam meus irmãos [...] - (Manabu). 

Mesmo tendo estudado em escola japonesa, reconhece que não sabia falar bem o japonês 

quando foi ao Japão. Assim como Manabu, Joe e Junji não falavam japonês, mas Junji 

aprendeu quando foi ao Japão. Tizuka e Chieko tinham conhecimento básico do idioma 

que foi ensinado em casa pelos pais e avós; apenas Ruy e Tomie falavam japonês quando 

foram para o Japão. 



173 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

A religião foi outro item informado pelos entrevistados. Todos se declararam cristãos, 

sendo quatro evangélicos (Manabu, Tomie, Junji, Chieko) e dois católicos não praticantes 

(Ruy, Tizuka). Ruy, além de se considerar católico não praticante, também frequenta a 

Seicho no Ie3. Joe se declarou cristão, mas sem uma religião específica: “Me considero 

cristão porque eu tenho a minha fé, eu acredito em Cristo, mas sem seguir nenhuma religião 

em específico”. Manabu lembra que em sua casa havia um butsudan (altar, oratório budista 

e xintoísta para cultuar os antepassados), até os pais se converterem ao cristianismo. Em 

relação aos demais, não foi possível saber se o cristianismo foi transmitido pelas famílias 

ou se foi decorrente da conversão dos entrevistados. De toda forma, vale mencionar que 

o cristianismo se difundiu entre imigrantes japoneses que se instalaram no interior de 

São Paulo (ENNES, 2001) e recentemente nota-se um aumento de igrejas evangélicas no 

Japão, embora a prevalência ainda seja do catolicismo entre os imigrantes brasileiros 

(YANO, 2013).  

A comida como parte de preservação da cultura japonesa dentro da família foi algo 

marcante para todos os entrevistados. Alimentos como o gohan (arroz japonês), tofu 

(queijo de soja), tsukemono (conserva de vegetais), missoshiro (sopa de missô - pasta de 

soja fermentada), udon (tipo de macarrão), oniguiri (bolinho de arroz japonês), ozoni 

(sopa consumida tradicionalmente no ano novo) e nishimê (cozido de legumes consumido 

em datas especiais) foram citados como comidas que remetem à infância e que trazem 

saudade da comida da casa da avó, das reuniões de família e festas de final de ano, como 

observado nos relatos:  

[...] a gente lembra, né, eu lembro do meu avô, sabe? Da minha avó quando tava 
junto, sentava na mesa e comia. Era casa simples. Saudade. Prazer também - 
(Ruy).  

É o arroz japonês que a minha batchan (avó) sempre fazia o oniguiri, é uma 
bolinha (de arroz) japonesa, nossa ela fazia render pra tantos netos. É 
espetacular. Me lembra da infância. [...] não fazia bolinha grande, fazia bolinhas 
pequenas e cada um de uma forma, uma redondinha, a outra meio triângulo e ela 
fazia os tempurás, um monte de tempurá, rendia porque nada era desperdiçado 
- (Tomie).  

 
3 Seicho no Ie: religião japonesa fundada em 1930 por Masaharu Taniguchi. 



174         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

Um sentimento de saudade, de voltar no tempo, mas é uma saudade boa, de 
lembrança que a minha avó fazia [...] quando tava todo mundo aí ela fazia aquele 
monte pra gente comer, quando a gente viajava pra praia também, aquele monte 
de bolinho, monte de oniguiri que ela fazia, as vezes com umê (ameixa ou 
damasco chinês em conserva) , com shogá (gengibre) ou com missô (pasta de 
soja fermentada). Então isso são coisas que é uma lembrança gostosa - (Tizuka).  

Segundo Chieko, essas comidas trazem “um sentimento de aconchego”. As lembranças são 

relacionadas não apenas à comida, mas também ao ato de cozinhar.   

Minha mãe, embora a gente fosse criança, adolescente, a gente não queria fazer. 
Aí ela falava: tem que acordar cedo. Aí fazia uma panelona de arroz e tinha que 
cortar os legumes do jeito que é na cultura japonesa, não pode ser diferente. [...] 
Então era bem marcante. Então eu me lembro assim com carinho, com saudade 
e a gente tenta preservar isso ainda hoje - (Chieko). 

Joe se recorda da tradição em família de comer ozoni na manhã de ano novo: 

Eu lembro muito disso, do amanhecer do réveillon, que a gente passava em 
família. [...] E família que eu digo não é nem só meus pais e minha irmã, era 
família, tios, primos se reunia na casa da batchan que era uma casa grande e aí 
de manhã, depois da noite do réveillon, que era basicamente em família, de 
manhã eu lembro que tinha isso. Essa tradição. É uma coisa que fica em mente. 
Eu lembro disso até porque é uma coisa que dá um certo saudosismo porque hoje 
o réveillon é cada um por si - (Joe). 

Dentre os entrevistados, apenas Joe não consumia mais alimentos que remetem à infância. 

Os demais continuaram a consumir gohan, missoshiro, tofu, udon, tsukemono e ensinam 

para seus filhos esses hábitos. No seu relato, Chieko mostrou sua percepção sobre a 

comida em sua família:  

Acho que é o que fica mais marcado na cultura acho que é a comida. A comida é 
uma coisa que além de reunir todo mundo que é uma coisa que é feita pra reunir 
as pessoas remete ao Japão mesmo. Acho que eles também se lembram do Japão 
por isso que fica bem marcado na gente. E é o que a gente tem mais saudade do 
Japão é a comida - (Chieko). 

Conforme já exposto, a comida faz parte da construção da memória, da identidade e do 

senso de pertencimento, além de auxiliar aqueles que migram a manter os laços com sua 

terra natal. 

 



175 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

Experiência Dekassegui 

Quadro 1 - Situação dos participantes na época da migração ao Japão. 

Nome 

Idade 
quando 

foi ao 
Japão 

Período 
Estado Civil 

quando 
emigrou 

Com quem 
viajou? 

Onde morava? Trabalho 

Manabu 21 
1993-
1996 

Solteiro Sozinho Alojamento Indústria automotiva 

Ruy 15/16 
1990-
1998 

Solteiro e 
casou-se 

Família 
(pais e irmã) 

Não mencionado 
Lavanderia 
Indústria automotiva 

Tizuka 18/19 
1996-
1998 

Solteira e 
casou-se 

Duas primas Alojamento Indústria automotiva 

Joe 19 
1992-
1993 

Solteiro Sozinho 

Alojamento/casa 
alugada dividindo 
com outro 
brasileiro. 

Demolição 
Corte de chapa 
metálica. 

Tomie 18 

2000-
2004 
2006-
2011 

Casada Marido e filha Casa alugada 

Fábrica de 
componentes 
Cuidadora de crianças 
Indústria metalúrgica 

Junji 14 
1989-
2007 

Solteiro 
 

Família 
(pais, irmão, 
irmã e 
cunhado) 

Casa 
compartilhada 
Casa com noiva 

Fundição de 
carburador 
Fábrica de mesas 
Fábrica de peças 

Chieko 
21 

 
1991 

Solteira 
 

Duas irmãs e 
cunhado 

Alojamento com 
irmãs 
Casa dos pais do 
noivo 
Casa com noiva 

Fábrica de produtos 
eletrônicos 
Fábrica de mesas 
Fábrica de peças 

 

A maioria dos entrevistados foi ao Japão na década de 1990; eram jovens, com idades 

entre 14 e 21 anos, e solteiros, exceto Tomie, a única que viajou casada, nos anos 2000. 

Apenas dois rapazes (Manabu e Joe) viajaram sozinhos e os demais foram acompanhados 

pela família ou com irmãs. À época, os entrevistados estavam cursando ensino 

fundamental ou ensino médio, com exceção de Chieko que tinha ensino superior 

incompleto.  

As características dos entrevistados coincidem com o perfil dos dekasseguis desse 

período, conforme Okamoto (2007): 



176         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

Nesse período, existe uma mudança no perfil do trabalhador, constituído 
principalmente por uma faixa etária mais jovem (entre 18 e 45 anos), constituída 
por nisseis e sanseis (2ª e 3ª gerações), solteiros e recém-casados (com ou sem 
filhos), pois muitos emigravam com a família. A familiaridade com a língua é 
menor nesse período [...]. (OKAMOTO, 2007, p.79). 

As motivações para migrar para o Japão são semelhantes, sendo possível inferir a 

econômica como a principal, assim como ocorre com a maioria dos dekasseguis, conforme 

Beltrão e Sugahara (2006) apesar de os contextos de vida de cada um serem diversos. 

Quando foi para o Japão, em 1993, Manabu tinha 21 anos e trabalhava em um banco. Sua 

decisão de migrar ocorreu pela falta de perspectiva: “era época do, se eu não me engano, 

era época do governo Collor, foi a época do confisco. Aí tava uma situação meio ruim, (...) eu 

não via muita perspectiva.” 

Ruy tinha entre 15/16 anos e viajou acompanhando sua família composta pelos seus pais 

e sua irmã. A motivação de seu pai para migrar foi o trabalho: “Eu lembro meu pai era bem 

assim humilde, ai o que motivou ele ir foi o trabalho, eu fui no embalo, jovem.” Trabalhou 

com a sua família em lavanderia e na indústria automotiva.  

Tizuka foi para o Japão em 1996, aos 18/19 anos, acompanhada por duas primas, com a 

motivação de conhecer a cultura e o país de seus avós e retornou em 1998, casada com 

Ruy. Joe havia terminado o ensino médio e apesar de realizar estágio, não tinha muita 

perspectiva e condições para custear a faculdade. Viajou para o Japão aos 19 anos 

atendendo a recomendação de sua mãe, a qual considerava uma boa oportunidade. Ficou 

cerca de um ano, de 1992 a 1993. 

Tomie foi duas vezes para o Japão, sendo a sua primeira experiência aos 18 anos quando 

permaneceu pelo período de 2000 a 2004 e depois de 2006 a 2011. Foi para o Japão a 

trabalho junto com o seu marido e sua filha de seis meses de idade. Da primeira vez 

trabalhou em fábrica de componentes eletrônicos e cuidadora de crianças e da segunda, 

na indústria metalúrgica.  

Chieko contou que seu namorado, na época, foi trabalhar no Japão, em 1990: “[...] os 

dekasseguis, todo mundo indo para o Japão e os amigos dele começaram a ir quase todos e 



177 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

aí ele falou: eu também vou. Aí ele pediu demissão e foi.” Recorda que ele contava sobre o 

Japão, das facilidades, das coisas difíceis, da saudade, mas não queria que ela fosse para 

lá. Mas, contrariando o conselho do namorado: “[...] eu falei: eu também quero ir, eu 

também quero conhecer o Japão.” Como o pai não queria que ela fosse sozinha, Chieko 

viajou com duas irmãs e o cunhado. Morou inicialmente com as irmãs em um alojamento 

e depois se mudou para a casa dos pais de seu futuro marido (Junji), que não era o 

namorado do início da viagem. 

Junji foi aos 14 anos para o Japão com seus pais, o irmão mais novo, a irmã mais velha e o 

ex-cunhado no ano de 1989, permanecendo lá até 2007. No início, morou em casa 

compartilhada junto de outras famílias e depois foi morar com Chieko, com quem se casou 

ao retornar para o Brasil. 

As dificuldades com o idioma japonês, comum entre os dekasseguis que migraram nesse 

período (OKAMOTO, 2007; TASHIMA; TORRES, 2018) foram relatadas também por 

alguns dos entrevistados. Como mencionado anteriormente, apenas Ruy e Tomie falavam 

japonês quando foram ao Japão; Manabu não falava fluentemente, mas após oito meses 

morando lá passou a se comunicar bem. Junji não sabia japonês, mas aprendeu ao longo 

dos 18 anos que morou no país. Tomie contou que inicialmente também teve dificuldades 

com a língua porque aprendeu com seus pais a língua de Okinawa, que era desconhecida 

na região em que morava no Japão. Joe não sabia japonês e não aprendeu no período em 

que morou lá.  

Tizuka e Chieko tinham conhecimento básico do japonês aprendido com a família, mas foi 

no Japão que Tizuka percebeu que a língua preservada pela família tinha se estagnado no 

tempo, não acompanhando as mudanças ao longo dos anos. Ao chegar no Japão, Tizuka se 

deparou com outra realidade: 

[...] quando eu fui para o Japão não teve jeito mesmo, aí a gente teve que se virar 
com o conhecimento porque o que a minha avó falava, que nem banheiro, minha 
avó falava: Ah! vamos no benjo4 e no Japão, agora na atualidade, não se fala. Meu 

 
4 Benjo, banheiro em japonês, foi substituído por toire, derivado de toilet. Inúmeras outras palavras da língua 
inglesa foram incorporadas ao vocabulário cotidiano como raisu (rice), poketto (pocket), shitoberuto (seat 
belt), handobaggu (hand bag), sukato (skirt), shatsu (shirt), terebi (television) etc. 



178         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

pai fala benjo até hoje. É coisa muito antiga que a gente aprendeu com os isseis, 
japoneses que vieram, migraram para o Brasil e aí depois modernizou - (Tizuka). 

A constatação desse anacronismo vivenciado por Tizuka é exemplar e foi compartilhado 

também em um depoimento5 dado por Akiyama, médico nikkey, sobre a sua estadia no 

Japão: “Notei que nós nikkeis somos japoneses antigos, com culturas e valores trazidos pelos 

nossos ancestrais. Nesse tempo, o Japão sofreu uma transformação espantosa. O resultado 

é que somos exemplares do japonês fossilizado” (AKIYAMA, 1995, p.72). 

Além das dificuldades com a língua, os entrevistados também mencionaram a saudade 

dos pais, dos amigos e a complexidade de se comunicar com eles apenas por cartas, como 

destacado por Manabu, que morou em alojamento com outros brasileiros e trabalhou na 

indústria automotiva. Para Ruy, a falta de amizades, no início, foi uma dificuldade. Tizuka 

e as duas primas ficaram instaladas em um alojamento com outra brasileira natural do 

Mato Grosso. Ressaltou que o frio e a saudade foram difíceis, mas ainda assim, considerou 

a experiência muito positiva:  

Foi muito positivo, pra minha vida, essa experiência de ter saído, de ter ido sem 
os meus pais, de ter me permitido aprender, me permitido uma idade jovem, 
imatura, ter me permitido de ampliar meu conhecimento, de conhecer as raízes 
da origem dos meus avós, eu acho que isso foi bastante marcante - (Tizuka). 

Chieko morou inicialmente em um alojamento com suas irmãs, depois se mudou para a 

casa dos pais de Junji e por fim foi morar com ele em outra cidade. Mencionou apenas o 

deslocamento para o mercado como dificuldade devido ao local em que vivia. 

Três entrevistados relataram dificuldades com os trabalhos que lhes eram destinados. Joe 

mencionou duas experiências ruins, uma com demolição de casas e outra com corte de 

chapas metálicas. Lembra ainda que a empresa que o recrutou não cumpriu o que havia 

prometido. Ressaltam-se as vivências complicadas de Joe, considerando que ele estava 

sozinho e tinha 19 anos. Junji, mesmo com apenas 14 anos, chegou a trabalhar 45 dias 

 
5 Entrevista publicada em: AKIYAMA, K. Entre dois mundos. Revista USP. Dossiê Brasil-Japão, [s.l.], n.27, 
p.68-73, 1995. 



179 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

sem folga, sofrendo lesões pelo corpo por conta da função realizada. 

Era fundição de carburador, eu fazia as carcaças dos carburadores. Essa foi, 
assim, foi a pior experiência que eu tive de Japão porque eu fiquei com alergia do 
óleo, como a peça saia quente então tinha que tirar as rebarbas, então eu fiquei 
sem pêlos dos antebraço, sem a pele da barriga, das coxa porque molhava muito 
com óleo. Trabalhei 45 dias corrido, sem folga - (Junji). 

Uma das entrevistadas relatou que teve uma perda gestacional provocada por produtos 

químicos que usava no exercício de sua função. Os relatos dos entrevistados convergem 

com o que foi encontrado na literatura sobre os dekasseguis, aos quais eram destinados 

os trabalhos mais duros, que não exigiam qualificação e que eram recusados pelos 

japoneses (ROSSINI, 2004; BELTRÃO; SUGAHARA, 2006; SASAKI, 2006).  

Ainda sobre as experiências no trabalho, alguns relataram que tinham pouco tempo para 

o almoço, cerca de 40 minutos, e por essa razão precisavam comer rápido, ou que as 

condições de alimentação eram inadequadas.  

Você não podia pegar muita coisa. Eu comia bem, mas se você pegasse muita 
coisa não dá tempo de comer, sabe?  Porque era 45 minutos de almoço. Até você 
ir no banheiro, arrumar as coisas, correr lá pra cima, é uma fila, era uma fila 
grande sabe? Até você arrumar um lugar pra sentar porque não tem lugar certo 
aí você tinha que achar uma cadeira ali e sentar - (Ruy). 

No trabalho era ruim porque era o próprio pessoal da demolidora que vinham, 
duas senhoras chegava lá, sei lá, onze horas da manhã, elas vinham com os 
obentôs (marmita japonesa) e deixavam ali a céu aberto, quente, só que você tá 
na neve, passava ali meia hora a comida tava gelada. Então a gente abria aquela 
marmitinha pra comer ela tava gelada. Era horrível - (Joe).  

A alimentação no trabalho, para a maioria dos entrevistados, era realizada com os obentôs 

fornecidos pelas fábricas. Dentre as variedades de composição desses, destacam-se 

gohan, karê (curry), missoshiro, frango, peixe, cenoura, berinjela, abóbora, nabo e repolho. 

Para Junji, a quantidade de comida era insuficiente: “Assim, pra gente que é brasileiro, era 

bem pouco. Como eu era adolescente, adolescente tem fome de leão, eu achava que era bem 

pouco.” 



180         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

No que tange à alimentação dos dekasseguis em casa, percebe-se que os homens que 

viajaram sozinhos e precisavam cozinhar buscavam preparar refeições mais semelhantes 

com as do Brasil, que incluía arroz, frango grelhado ou ovo e verdura cozida.  

Era, mas é coisa bem rápida, era arroz, principalmente era arroz, frango grelhado 
que eu não tinha que fazer muita coisa, carne. Eu digo que eu acho que eu 
sobrevivia lá porque eu não fazia muita coisa assim. Tinha cenoura, pepino, 
queijo, frios em geral, verduras, uma saladinha às vezes, tomate - (Manabu).  

Em casa a gente fazia compra, mas assim, era o mínimo esforço possível. Então o 
que a gente fazia muito, a gente tinha a panela elétrica de arroz, a gente comprava 
lá o gohan,[...] frango a gente comia muito porque no Japão a carne vermelha ela 
é bem cara, peixe também é caro, [...]  Frango e o porco eram as proteínas mais 
baratas, o ovo. Então a gente fazia um franguinho, um grelhado,um franguinho 
frito, um peixe, alguma coisinha com arroz, jogava lá um furikake (tempero para 
arroz). Não variava muito disso não, um ovo. E ficava nessa repetição - (Joe).  

Já as mulheres, mesmo as que viajaram solteiras, buscavam incluir alimentos típicos da 

região e faziam uma alimentação mais variada.  

Eu fazia assim era misto mas lá eu aprendi a cozinhar muita coisa, mas assim 
comida japonesa mesmo. Como lá era mais acessível e a minha vizinha me dava, 
ela tinha plantação, então ela me dava muita coisa só que tinha algumas coisas 
que eu não conhecia e aí eu perguntava pra ela como fazia, aí ela me ensinava - 
(Tomie). 

Os entrevistados não apresentaram dificuldades para se adaptarem com a comida do 

Japão, porém um fator citado por quase todos eles foi a comida adocicada que causava 

certo estranhamento no começo até a adaptação do paladar.  

Eu estranhei o paladar, eu sempre achei a comida japonesa mais adocicada, 
adocicada assim [...], não tem muito sal, mais doce, acho que essa diferença que 
eu senti, mas é o paladar mesmo - (Tomie). 

Eu achava tudo muito doce. Tudo tinha tipo um molho em cima, não era ruim, 
mas até o nosso paladar se adaptar a esse sabor mais adocicado demora um 
pouco, mas aos poucos você vai se adaptando. Depois que você mora lá você se 
adapta e aí você começa até achar gostoso e até você sente falta depois - (Chieko). 

Os dois entrevistados que foram quando eram mais jovens não estranharam esse sabor 

mais adocicado. Ruy relatou com certa empolgação a comida do Japão ao chegar lá.  



181 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

Comida eu adorei né? Eu gostei pra caramba da comida de lá. Quando eu tava 
aqui eu já comia tsukemono, o arroz japonês na época quando eu era mais jovem 
não tinha lá na minha cidade esse arroz, aí quando eu comi lá esse arroz eu gamei. 
O arroz de lá é uma delícia. Na comida eu me adaptei bem - (Ruy). 

Eles não usam muito alho pra temperar a comida e pouco sal. Eu sentia bastante 
falta disso. O alho e o sal (..) Falta um pouco de tempero mas eu comia de tudo. 
Só achava que faltava um tempero - (Junji). 

Das diferenças encontradas na comida do Japão quando comparada ao que estavam 

habituados em suas famílias no Brasil, além do sabor adocicado já mencionado, Ruy e 

Tomie sentiram diferença no missoshiro. 

O missoshiro, gente, o missoshiro que eu tomei no Japão é um bem simples, o 
missoshiro da minha batchan que eu recordo, NOSSA! É um missoshiro que parece 
que sustentava - (Tomie). 

Dá diferença sim, não sei se é o produto em si, você vê que o produto lá, aqui era 
muito caseiro né, lá acho que era mais industrializado assim sabe? - (Ruy).  

Das comidas brasileiras que sentiram falta mencionaram pão francês, feijão, churrasco, 

salgadinhos de bar, salgadinhos Elma chipsⓇ, café, GuaranáⓇ,SukitaⓇ, pão com mortadela. 

Foram citadas frutas como melancia, manga, melão, uva que apesar de estarem presentes 

no Japão o preço era inacessível para eles.  

De acordo com Rossini (2004), devido à forte presença de brasileiros no Japão, pode-se 

encontrar restaurantes que servem um típico churrasco gaúcho ou na modalidade rodízio 

e até caminhões que vendem produtos típicos do Brasil como feijão, charque, goiabada, 

bananada entre outros, além de lojas que vendem produtos in natura comuns no Brasil 

como rúcula, chuchu, mandioca e abobrinha. 

A presença de estabelecimentos para suprir as necessidades do público brasileiro foi 

mencionada por alguns entrevistados: açougues, pastelarias, mercados e caminhões com 

produtos onde podiam adquirir desde o bombom até novelas brasileiras gravadas em 

VHS, fato que foi mencionado também nas pesquisas de Sasaki (2000) e Rossini (2004). 

Quando ainda não havia essas opções, Chieko e Junji chegaram a ir em restaurantes de 

massas buscando uma comida que lembrasse o Brasil, porém o macarrão era doce.  



182         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

Eram caminhões pequenos, como se chama aqui no Brasil de VUC. Esses VUCs, 
eles vinham, abriam as portas, aí tinham várias prateleiras, tinha enlatados, 

arroz, feijão, arroz brasileiro, até doces, BisⓇ, nossa muito BisⓇ lá, chocolate, 

caixa GarotoⓇ, essas tranqueira em geral. E a gente sentia muita saudade - 

(Manabu).  

Depois de um tempo o mercado começou a chegar na nossa casa através de 
caminhões de produtos brasileiros. Aí foi chegando bastante coisa dentro dos 
caminhões. Aí tinha até fita, eles gravavam fita com programação do Brasil, 
novela, aí  a gente tinha acesso, aí foi legal [...] Começou a entrar muito produto 
brasileiro no Japão e montaram muitas lojas de produtos brasileiros, então 
começou a entrar feijão, carne, você tinha a possibilidade de comprar carne por 
quilo porque no Japão, até então, a gente comprava gramas de carne, aí abrindo 
os açougues - (Chieko). 

Junji, Chieko, Ruy e Tomie tiveram uma experiência de completa integração com os 

japoneses, construindo vínculos de amizade e afeto dentro da comunidade. Tizuka fez 

amizades com alguns colegas da fábrica e trocavam experiências de aprendizado da língua 

japonesa e portuguesa, uma vez que os colegas japoneses se interessavam por aprender 

português. Já Joe e Manabu pouco se integraram com os japoneses, permanecendo a maior 

parte do tempo entre brasileiros e o contato com japoneses ocorria durante o expediente 

de trabalho. Joe, tinha amizades com japoneses durante o ensino médio, teve 

relacionamentos afetivos com mulheres orientais e mesmo sendo mestiço, sempre teve 

maior proximidade com sua família de descendência japonesa. Entretanto, no Japão, Joe 

não se integrou, não fez amizades com japoneses, não aprendeu a língua e durante o ano 

que ficou lá o seu contato foi apenas com brasileiros.   

Apesar dos diferentes níveis de integração, todos eles disseram que nunca sofreram 

preconceito por serem brasileiros ou que foram discriminados. Ruy e Junji, inclusive, 

eram tratados como japoneses e Junji quer voltar para o Japão porque se considera 

japonês e não gosta do Brasil.  

Eles faziam de tudo pra, eu trabalhei, nessa cidade tem muitos idosos então a 
maioria das pessoas que trabalham é gente idosa, a gente era jovem naquela 
época então pra eles era uma novidade ver gente jovem então, eu pelo menos, 
era super bem tratada, eles faziam de tudo pra me agradar, cuidava de mim, fazia 
comida e levava pra mim, era assim, eu fui bem assim mimada - (Chieko). 

De modo algum. Quando eu decidi vir embora, nossa! Era tanto vizinho chorando, 
parecia que era família. Eles choraram mais que quando minha família aqui 
quando eu fui embora pra o Japão - (Tomie). 



183 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

Retorno para o Brasil 

Segundo Souza (2014), a retomada do crescimento econômico brasileiro na primeira 

década do século XXI e o aumento das oportunidades no mercado de trabalho foi um dos 

motivadores para o retorno de muitos brasileiros que estavam fora do país, bem como de 

outros estrangeiros provenientes do Haiti, Senegal, Bengala, entre outros. Outro fator que 

contribuiu para o retorno de muitos dekasseguis foi o terremoto que ocorreu no Japão em 

2011.  

Apesar da situação econômica e financeira ter sido a motivação para o retorno de muitos 

dekasseguis, essa não foi a razão para os entrevistados. Chieko e Junji retornaram porque 

ela estava grávida e queria que o filho nascesse no Brasil; Tomie retornou porque suas 

filhas estavam com dificuldades para acompanhar a escola; Manabu pretendia ficar 

apenas dois anos e ficou três e por isso decidiu retornar; Joe teve um problema de saúde 

e suas experiências com trabalho não estavam boas por isso retornou para se tratar, ainda 

com a intenção de voltar para o Japão dentro do período de três meses, mas isso não 

aconteceu.  

No retorno, cada um teve uma experiência diferente relacionada a circunstâncias 

individuais. Percebe-se que as situações foram melhor enfrentadas dentre aqueles que 

conseguiram se inserir rapidamente no mercado de trabalho. Manabu retomou o 

emprego no banco na segunda semana que havia retornado e Joe, para empresa em que 

era estagiário quando migrou para o Japão.  

Das dificuldades enfrentadas foram mencionados fuso horário, dinheiro (não sabiam o 

real valor do dinheiro e das mercadorias e tinham medo de serem enganados), segurança 

pública, lidar com o público e adaptação das filhas na escola. As filhas de Tomie 

estudavam em escola japonesa e estavam com problemas de aprendizagem, mas ao 

retornarem para o Brasil se depararam com um sistema de ensino completamente 

diferente e outra cultura, por isso tiveram muita dificuldade para se inserir. Sua filha mais 

nova, com cinco anos, por exemplo, tinha dificuldade de jogar o lixo porque no Japão havia 

lixeiras para cada tipo de material e na escola brasileira encontrou uma única lixeira e 



184         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

por essa razão voltava com todo o lixo dentro da mochila, até mesmo casca de banana. 

Suas filhas não queriam ir para a escola e demoraram em torno de um ano para se 

adaptarem. É importante ressaltar que as dificuldades de adaptação escolar dos filhos de 

dekasseguis no Japão (NAKAGAWA, 2005; OKAMOTO, RESSTEL, BARROS, 2021), assim 

como as dificuldades de adaptação à escola brasileira (TANAKA, 2009; RESSTEL; JUSTO; 

OKAMOTO, 2015; OKAMOTO; JUSTO; RESSTEL, 2017; NAKAGAWA, 2018;) no retorno, 

tornaram-se objeto de investigação em outras pesquisas. 

Ao voltarem para o país de origem, se deram conta que migrar é uma viagem sem volta, 

tal qual a lenda do folclore japonês de Urashima Taro;6 perceberam que se trata de uma 

nova migração e, não um regresso para o mesmo lugar, para a mesma realidade que 

deixaram quando partiram. O país não parecia o mesmo, familiares que ficaram não eram 

mais os mesmos, alguns faleceram, e quem retornou também não era mais a mesma 

pessoa porque passou por transformações (SOUZA, 2014; DANTAS et al., 2010).  

Esse fato pode ser percebido no retorno de Tomie que teve que lidar com o seu divórcio; 

e Joe não tinha mais a casa dos seus pais para morar quando retornou porque eles haviam 

se mudado para o interior. 

No retorno, eles trouxeram na bagagem novas experiências com a comida e algumas 

preparações ganharam novos significados, imprimindo uma memória carregada de afeto 

que ainda tentam resgatar no Brasil quando comem determinada comida. Alguns 

reproduzem o preparo em casa, outros buscam em restaurantes ou na Liberdade (bairro 

oriental da cidade de São Paulo). O aspecto em comum entre aqueles que buscam reviver 

aquele tempo ou determinado sabor é considerar que “não é igual” ao que comiam no 

Japão.  

 
6 A lenda de Urashima Taro, muito conhecida do folclore japonês, foi citada em artigo por Kohatsu (2019). 
Trata-se da estória de um pescador que resgata uma tartaruga e esta, como sinal de gratidão o leva para 
conhecer um Palácio no fundo do mar. Encantado pela beleza do lugar, o pescador fica durante anos longe 
de sua aldeia e quando retorna já não reconhece mais o lugar, sua mãe já havia morrido e então se dá conta 
que ele também havia envelhecido.  



185 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

Ao serem perguntados em que momento optavam por essas comidas, as respostas foram 

em reuniões com amigos, momentos de descontração com a comunidade ou então no 

último dia de trabalho da semana. Aqui, a comensalidade aparece como fator agregador e 

de criação de vínculos (MOREIRA, 2010; LIMA et al., 2015). No partilhar do alimento 

houve acolhimento, afeto e criação de memórias. Ficaram nessas comidas a associação de 

momentos felizes que não podem ser reproduzidos no Brasil ou mesmo que retornassem 

para o Japão, já que não se pode viver o mesmo momento duas vezes. 

O sabor da comida, além de ser adquirido pelos ingredientes utilizados, parece estar 

associado à emoção do momento vivido, às pessoas que compartilham a mesa, às 

conversas, às sensações e aos significados que essa comida desperta. Tal qual o conto 

“Omelete de amoras”, quando o cozinheiro do rei, ao ser solicitado por este que 

preparasse o prato com o mesmo sabor de quando era menino, respondeu:  

Minha omelete não vos agradará ao paladar. Pois como haveria eu de temperá-la 
com tudo aquilo que, naquela época, nela desfrutastes: o perigo da batalha e a 
vigilância do perseguido, o calor do fogo e a doçura do descanso, o presente 
exótico e o futuro obscuro. (BENJAMIN, 1995, p.220).  

Memórias são criadas e recriadas em um meio sensorial, migrar representa uma alteração 

nesse meio com mudanças na comida, cheiros e sabores. Os sentidos, através de uma 

comida familiar, podem despertar memórias e a “sensação de estar em casa” (CODESAL, 

2010).  

Dos alimentos que remetem ao Japão, foram citados okonomiyaki (panqueca japonesa 

geralmente feita à base de repolho), takoyaki (bolinho com recheio de polvo), salsicha 

empanada, salada de repolho, gyudon (preparação a base de arroz, carne bovina e cebola), 

karê, shukurimu (bolinho recheado com creme), oniguiri. Das memórias que essas 

comidas despertam, destacam as amizades que ficaram, as festividades, o cheiro dos 

mercados, os vizinhos e o sentimento de estar em casa.  

Eu sinto bem assim, me sinto bem, bem próxima do Japão. Esse sabor de tá em 
casa também porque lá não deixou de ser uma casa da gente - (Chieko). 



186         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

Eu comi lá na Liberdade. Não é igual, mas bate aquela saudade [...] era uma 
descontração tão gostosa na comunidade e esse takoyaki, nossa, me lembrou, me 
lembrou todos os meus vizinhos, nossa, até os mais velhinhos, eu fico pensando 
essas pessoas acho que até já se foram mas eu tenho saudade porque foram, os 
meus pais não estavam lá mas às vezes pareciam ser meus pais - (Tomie). 

Olha eu comia quase todo dia aquele shukurimu, é uma bombinha que vem um 
creme dentro [...] e a daqui não é igual, mas é um genérico. Então eu comia todo 
dia isso, os oniguiri eu comia também sempre e daqui também é diferente, mas 
eu sinto muita falta disso - (Tizuka).  

Traz lembranças. Na hora que eu olho assim eu lembro, saía desesperado. Dava 
cinco horas, era quinze minutos, eu saía correndo por causa desse docinho aí pra 
não acabar, sabe? [...] Ai quando vou na Liberdade, se der tempo, nossa, tem lá aí 
eu compro uma bandeja - (Ruy ao falar do shukurimu). 

Chieko e Junji sempre comiam em um restaurante no último dia de trabalho da semana, 

o karê ou o gyudon, e mesmo preparando em casa não consideram que fica igual ao que 

comiam no Japão. Ao serem perguntados se retornariam a esse restaurante em outra 

oportunidade de ida ao Japão, responderam: “Eu acho que ia ser a primeira coisa que a 

gente ia fazer pra almoçar ou jantar lá” (Chieko e Junji). 

Tizuka diz não encontrar no Brasil a comida de uma rede de restaurantes em que a 

especialidade era hambúrguer e era servido com arroz, salada de nabo, alface, tomate 

cereja e um molho, “Isso não tem aqui. De jeito nenhum”. As lembranças associadas a esse 

local são de momentos bons e agradáveis na companhia dos amigos 

Então a lembrança que eu tenho desse local e de outros são sempre lembranças, 
reunião com os amigos, com parentes, sempre rindo, sempre falando de coisas 
boas, de notícias boas, de saudade do pessoal do Brasil, mas nunca um 
sentimento de tristeza. Quem vai chorar, quem vai se lamentar não consegue 
nem comer né? - (Tizuka). 

Para os entrevistados alguns sons e cheiros como o som da cigarra, a flor sakura 

(cerejeira), músicas, cheiro do momo (pêssego) ou o céu avermelhado no pôr do sol 

remetem ao Japão e despertam a saudade. 

Tem o cheiro e tem os barulhinhos que eu sinto falta. O cheiro é do momo, do 
pêssego [...] É um cheiro inesquecível. Fica na memória da gente. Eu não consigo 
achar igual. Você pode pegar qualquer coisa, um suco de pêssego, tentar cheirar 
mas não é igual, não é. Eu tenho muita saudade desse aroma, daquelas plantação 
de pêssego, nossa eu tenho muita saudade - (Tomie). 



187 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

Ruy, Tizuka e Tomie incluíram em sua rotina alguns alimentos ao retornarem do Japão. 

Ruy, desde que voltou, consome apenas arroz japonês e incluiu o shoyu (molho de soja) e 

o natto (soja fermentada) na sua alimentação. Tizuka come toda semana tofu e passou a 

usar cebolinha em toda comida que prepara. Tomie aprendeu a fazer uma salada de 

repolho com sua vizinha e agora prepara toda semana. Essa salada era consumida nas 

reuniões que participava na comunidade e disse que sente saudades desses momentos. 

Junji, dentre os entrevistados, foi o que mais se identificou como japonês no Japão e que 

não era visto pelos japoneses como estrangeiro. Na sua infância e adolescência, até ir para 

o Japão aos 14 anos, não tinha amizades com descendentes de japoneses, dizia que não 

gostava de “japonês” porque eram metidos e faziam “panela” e não gostava disso. Ao se 

mudar para o Japão, foi contra a sua vontade, mas não tinha escolha, foi uma decisão de 

seu pai e precisava ir junto. Hoje pensa em se mudar para o Japão.  

Por isso que o meu chefe mesmo falava pra mim virar japonês que eu tava mais 
acostumado lá. Na verdade, ele entendia, na verdade, que eu era japonês eu só 
não nasci no Japão. Como eu tenho a parte, tanto do meu pai como da minha mãe 
são nihonjin (japonês), são japoneses mesmo. Ele entendia, não considerava eu 
como um dekassegui, sou um japonês que não nasceu no Japão - (Junji). 

Uma característica da cultura japonesa é a valorização do pertencimento e quando um 

indivíduo não se encaixa é excluído o que impõe um desafio entre fazer ou não parte 

(DANTAS et al., 2010). Junji não se “encaixava na panela” dos descendentes antes de 

migrar para o Japão e provavelmente por essa razão, pelo não pertencimento, não 

construiu nesse período uma identidade japonesa. No Brasil, em contrapartida, por seus 

caracteres fenotípicos, sempre foi o “japa”, gerando um sentimento de não pertencer. Ao 

se sentir acolhido no Japão, a identidade, que está em constante construção, se 

transformou e ele passou a se identificar com eles e pertencente àquele lugar e cultura.  

A formação da identidade por requerer o contato com o outro e por estar atrelada às 

vivências dos indivíduos pode explicar o motivo para Joe, que no Brasil tinha maior 

contato com sua família japonesa e amigos “japoneses”, enquanto no Japão, não se 

integrou e apenas conviveu com brasileiros. Joe não falava japonês e não aprendeu a 

língua durante sua estadia no Japão o que impediu o contato com os japoneses e uma 



188         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

possível reconstrução de sua identidade e o senso de pertencimento. 

Essa modificação da identidade que ocorreu para alguns deles fez com que se 

transformassem em sujeitos divididos e passaram a conviver, desde então, com a 

dualidade de lugares, sentimentos e lembranças. 

É ruim esse sentimento de dekassegui porque você não se sente mais feliz porque 
você fica pela metade. Você tá aqui, você quer voltar pra lá, se você tá lá, você 
sente saudade daqui - (Chieko). 

Na verdade, a gente ficou sem pátria porque aqui a gente é japonês e a gente 
tando lá, a gente é brasileiro, entendeu? - (Junji). 

 

Considerações finais 

Esta pesquisa teve por objetivos conhecer a história de imigração da família do 

entrevistado no Brasil, a experiência de emigração como dekassegui ao Japão e o processo 

de readaptação no retorno ao Brasil. E também, como objetivos específicos, conhecer os 

significados, as memórias e os afetos relacionados aos hábitos alimentares e como estes 

estão inseridos no processo de construção da identidade e comparar as experiências de 

homens e mulheres que emigraram sozinhos com as experiências daqueles que 

emigraram com a família (esposa(o) com ou sem filhos).  

Em relação à história de migração de suas famílias, os participantes não demonstraram 

conhecê-la com profundidade, pois as informações eram poucas e às vezes muito vagas e 

superficiais. A consulta aos documentos, fotografias, objetos, registros e relatos de outros 

familiares poderia permitir maior detalhamento e aprofundamento da investigação, mas 

nesta pesquisa optou-se por privilegiar apenas a memória e os relatos dos próprios 

entrevistados. 

Os homens que migraram sozinhos preservaram, em maior medida, os hábitos 

alimentares brasileiros, enquanto as mulheres assimilaram mais os alimentos locais. Isso 



189 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

pode estar associado ao fato de, tradicionalmente, ser destinado às mulheres os trabalhos 

domésticos, incluindo o preparo dos alimentos. Por essa razão, não ficaram na “zona de 

conforto” do que já estavam acostumadas e buscaram conhecer outros alimentos, 

descobrir como preparar e incorporar isso aos seus hábitos.  

Pode-se destacar que através da comida os entrevistados buscaram reviver momentos, 

sentimentos e emoções; ademais, a comida estava presente e associada à construção da 

memória, relações de afeto e parte da preservação da cultura.  Para os entrevistados, a 

comida japonesa fazia parte das lembranças da infância, da relação com os avós e outros 

familiares e alguns preservaram isso até hoje. No Japão, o estranhamento em relação à 

comida se deu pelo sabor adocicado. Na comida que estavam habituados no Brasil, o doce 

não era tão acentuado. Algo que não pode ser respondido é o motivo dessa diferença. 

Seria pela adaptação feita no Brasil por quem migrou ou a comida do Japão se modificou 

desde o tempo em que seus avós migraram? 

A comida também está associada à construção e manutenção da identidade e do senso de 

pertencimento. A maior parte deles sentia saudades da comida do Japão, havia uma certa 

nostalgia e, ao comer a mesma comida no Brasil, não sentiam o mesmo sabor. Relataram 

que a comida não é igual e esse sentimento parecia ser mais intenso entre aqueles que se 

identificavam mais com o Japão e a sua cultura. Essa identificação, em partes, pode ser 

explicada pelo aprendizado da língua, o que proporcionou maior integração com os 

nativos, mas é preciso uma análise mais aprofundada de questões culturais e raciais do 

Japão no que diz respeito à aceitação do estrangeiro e do mestiço. Esses pontos podem 

estar associados ao tratamento dispensado àqueles que não se integraram. Eles relataram 

não ter sofrido preconceito, porém isso pode ter existido sem que tenha sido percebido. 

Considera-se que as entrevistas possibilitaram conhecer, em alguma medida, as 

memórias e experiências de sete descendentes de japoneses como dekasseguis. Estas, 

apesar de particulares, podem encontrar semelhanças com as vivências de outros 

descendentes, tal como aponta a literatura.  

No entanto, pelo que se pode constatar no levantamento bibliográfico, estudos sobre a 



190         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

importância da comida nos processos de aculturação de dekasseguis ainda são escassos. 

Desse modo, acredita-se que esta pesquisa possa contribuir, ainda que de forma modesta, 

para iluminar este tema que se encontra na intersecção de diferentes disciplinas e campos 

do conhecimento, estimulando a realização de mais estudos interdisciplinares 

relacionados às experiências migratórias. 

 

Referências  

ABREU, C. I. O movimento dekassegui: A imigração para o lugar das oportunidades. 
2019. Monografia (Bacharel em Geociências) - Departamento de Geociências da UFJF, Juiz 
de Fora, 2019.  

AKIYAMA, K. Entre dois mundos. Revista USP. Dossiê Brasil-Japão, [s.l.], n.27, p. 68-73, 
1995. 

BELTRÃO, K. I.; SUGAHARA, S. Permanentemente temporário: dekasseguis brasileiros no 
Japão. Revista Brasileira de Estudos de População, São Paulo, v. 23, n. 1, p. 61-85, 2006.  

BENJAMIN, W. Omelete de amoras. In:______. Rua de mão única. Obras escolhidas II. 5 
ed. São Paulo: Brasiliense, 1995. p.219-220.  

BERRY, J. W. Migração, aculturação e adaptação. In: DEBIAGGI, S. D.; Paiva, G. J. Psicologia, 
E/Imigração e Cultura. São Paulo: Casa do Psicólogo, 2004, p.29-45.  

BESTOR, T. C.; BESTOR, V. L. Cuisine and Identity in Contemporary Japan. Education 
About Asia [online], Association for Asian Studies, v.16 n. 3, 2011. Disponível em: 
<https://www.asianstudies.org/publications/eaa/archives/cuisine-and-identity-in-
conte mporary-japan/> Acesso em: 12 mai 2021.  

BONI, V.; QUARESMA, S. J. Aprendendo a entrevistar: como fazer entrevistas em Ciências 
Sociais. Revista em Tese, Santa Catarina, v. 2, n. 1, p.68-80, 2005.  

CARDOSO, R. C. L. Estrutura familiar e mobilidade social: estudo dos japoneses no 
Estado de São Paulo. São Paulo: Primus Comunicação, 1995.  

CARIGNATO, T. T. A construção de uma clínica psicanalítica para migrantes. Revista 
Interdisciplinar da Mobilidade Humana, Brasília, ano XXI, n. 40, p.107-129, 2013. 

CODESAL, D. M. Eating abroad, remembering (at) home: Three foodscapes of Ecuadorian 
migration in New York, London and Santander, Anthropology of food [online], 
OpenEdition Journals, dez. 2010. Disponível em: 
<https://journals.openedition.org/aof/6642> Acesso em: 8 mai 2021.  



191 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

DAMATTA, R. O que faz o brasil, Brasil? Rio de Janeiro: Rocco, 1986. 

DANTAS, S. D. et al. Identidade, Migração e suas dimensões psicossociais. Revista 
Interdisciplinar da Mobilidade Humana, Brasília, ano XVIII, n. 34, p.45-60, 2010. 

DEBIAGGI, S. D. Nikkeis entre o Brasil e o Japão: desafios identitários, conflitos e 
estratégias. Revista USP, [s.l.],  n. 79, p.165-172, 2008. 

ENNES, M. A. A construção de uma identidade inacabada: nipo-brasileiros no 
interior do Estado de São Paulo. São Paulo: Editora UNESP, 2001. 

ENNES, M. A. ; MARCON, F.  Das identidades aos processos identitários: repensando 
conexões entre cultura e poder. Sociologias, Porto Alegre, ano 16, n.35, 2014, p.274-305 

FERREIRA, R. H.; GARCIA, L.B.R. O Lugar e o Migrante Dekassegui. In: GERARDI, L.H.O.; 
MENDES, I. A. Do Natural, do Social e de suas Interações: visões geográficas, Rio Claro: 
AGETEO, 2002.  

HALL, S. Da diáspora: Identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: Editora 
UFMG, Brasileira: Representação da Unesco no Brasil, 2003.  

HALL, S. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 2006.  

ISHIKAWA, E. A. A Identidade Étnica dos Jovens Brasileiros no Japão. Estudos Japoneses, 
São Paulo, n. 36, p.29-42, 2016. 

JANOWSKI, M. Introduction: Consuming Memories of Home in Construction the Present 
and Imagining the Future In: Food and Foodways: Explorations in the History and 
Culture of Human Nourishment, v. 20, n. 3-4, p.175-186, 2012.  

KOHATSU, L. N. Migrações e deslocamentos entre muros, pontes, portas e janelas: a escola 
(para todos) num mundo com fronteiras. Revista Culturas & Fronteiras, v. 1, n.1, p.1-25, 
2019. Disponível em: 
https://periodicos.unir.br/index.php/culturaefronteiras/article/view/4497. Acesso em: 
22 de dez 2022. 

KOHATSU, L. N.; BRAGA, A. C .A.; FELIPPE, I. M. Estudantes secundaristas de origem 
boliviana: relatos de experiências sobre línguas, culturas e identidades. Revista 
Interdisciplinar da Mobilidade Humana, Brasília, v.30, n. 65, 2022, p.185-202.  

LIMA, R. S. et al. Alimentação, comida e cultura: o exercício da comensalidade. Demetra: 
Alimentação, Nutrição e Saúde, Rio de Janeiro, v. 10, n. 3, p.507-522, 2015.  

MACIEL, M. E. Identidade Cultural e Alimentação. In: CANESQUI, A. M; GARCIA, R. W. D. 
Antropologia e nutrição: um diálogo possível. Rio de Janeiro: Ed. FIOCRUZ, 2005, p.49-
55. 

MINTZ, S. W. Comida e Antropologia: uma breve revisão. Revista Brasileira de Ciências 
Sociais, São Paulo,  v. 16, n. 47, p.31-41, 2001. 



192         Bárbara Pêssoa • Lineu Kohatsu  

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

MOREIRA, S. A. Alimentação e comensalidade: aspectos históricos e antropológicos. 
Ciência e Cultura, São Paulo, v. 62, n. 4, p.23-26, 2010 .   

NAKAGAWA, K. Y. Crianças e adolescentes brasileiros no Japão: Províncias de Aichi 
e Shizuoka, 2005. Tese (Doutorado em Serviço Social) - Pontifícia Universidade Católica 
de São Paulo, São Paulo, 2005. 

NAKAGAWA, K. Y. Projeto Kaeru: 10 anos. São Paulo: Benjamin Editorial, 2018. 

OKAMOTO, M. Y. Dekassegui e Família: Encontros e Desencontros. 2007. Tese 
(Doutorado em Psicologia Clínica) - Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São 
Paulo, 2007. 

OKAMOTO, M. Y.; JUSTO, J. S.; RESSTEL, C. C. F. P. Imigração e desamparo dos filhos de 
dekasseguis. Revista Interdisciplinar da Mobilidade Humana, Brasília, v. 25, n.50, 
p.203-219, 2017. 

OKAMOTO, M. Y.; RESSTEL, C. C. F. P.; BARROS, J. F. de. Os desafios da educação dos filhos 
dos decasséguis no Japão. Zero-a-Seis, v. 23, n. 43, p.838-865, 2021. 

RESSTEL, C. C. F. P. Desamparo psíquico nos filhos de dekassequis no retorno ao 
Brasil. São Paulo: Editora UNESP, 2015. 

RESSTEL, C. C. F. P.; JUSTO, J. S.; OKAMOTO, M. Y. Filhos de decasséguis: desafios e 
dificuldades no retorno ao Brasil. Revista Latinoamericana Psicopatologia 
Fundamental, v.18, n.3, p.490-503, 2015. 

ROSSINI, R. E. O Brasil no Japão: A conquista do espaço dos Nikkeis do Brasil no Japão. In: 
Encontro Nacional de Estudos Populacionais, XIV, 2004, Caxambu, Anais do XIV Encontro 
Nacional de Estudos Populacionais. Belo Horizonte: Associação Brasileira de Estudos 
Populacionais, 2004.  

SAKURAI, C. Primeiros pólos da imigração japonesa no Brasil. Revista USP, n.27, p.32-45, 
1995. 

SASAKI, E. O jogo da diferença: A Experiência Identitária no movimento dekassegui. 
1998. Dissertação (mestrado em Sociologia) - Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 1998.  

SASAKI, E. Dekasseguis: trabalhadores migrantes Nipo-Brasileiros no Japão. 
Campinas, Núcleo de Estudos de População - NEPO, Universidade Estadual de Campinas, 
2000. 

SASAKI, E. Dekasseguis. Japanese - Brazilian Immigrants in Japan and the Question of 
Identity. Bulletin of Portuguese - Japanese Studies, Lisboa, n.4, p.111-141, jun 2002. 

SASAKI, E. A Imigração para o Japão. Revista de Estudos Avançados, São Paulo, v. 20, n. 
57, p.99-117, mai/ago 2006.  

SONATI, J. G. et al. Influências culinárias e Diversidade Cultural de Identidade Brasileira: 



193 
                              Artigos 

 

V.11 • N.21 • p. 159 – 193 • Jan-Jun/2023 

ISSN 2318-3888 

Imigração, Regionalização e suas comidas. In: MENDES, R.T. et al. Qualidade de vida e 
cultura alimentar. Campinas: Ipes Editorial, 2009. p.137-147. 

SOUZA, F. B. A face feminina da migração de retorno de dekasseguis: processo de 
adaptação e suas problemáticas. 2014. Dissertação (Mestrado em Psicologia) - 
Universidade Católica Dom Bosco, Campo Grande, 2014.    

TAKEUCHI, M. Y. O império do Sol Nascente no Brasil: entre a idealização e a realidade. In: 
CARNEIRO, M. L. T.;TAKEUCHI, M. Y. Imigrantes japoneses no Brasil: trajetória, 
imaginário e memória. São Paulo: Edusp, 2010. 

TANAKA, E. A volta dos filhos de dekassagui ao Brasil: escolarização, dificuldades e 
superação. 2009. Dissertação (Mestrado em Psicologia da Educação) - Pontifícia 
Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2009. 

TASHIMA, J. N.; TORRES, C. V. Percepções de brasileiros acerca do processo de adaptação 
cultural ao Japão. Revista Interdisciplinar da Mobilidade Humana, Brasília, v.26, n. 52, 
p.223-241, 2018. 

YANO, L. P. Famílias brasileiras no Japão: migração transnacional, adaptação e 
estresse aculturativo. Porto Alegre: Poá Comunicação, 2013. 

 

 
Recebido: 20.01.2023 

Aprovado: 27.06.2023 




