


1

VI Encontro Paulista
Questões Indígenas
e Museus

VII Seminário Museus, 
Identidades e 
Patrimônios Culturais

MUSEUS 
ETNOGRÁFICOS 
E INDÍGENAS
Aprofundando 
questões, 
reformulando ações

Marília Xavier Cury
Organizadora

Governo do Estado de São Paulo, por meio da 
Secretaria de Cultura e Economia Criativa, 
Sistema Estadual de Museus - SISEM-SP, 
Museu H. P. Índia Vanuíre, 
ACAM Portinari,
Universidade de São Paulo e
Museu de Arqueologia e Etnologia.

São Paulo e Brodowski
2020

COLEÇÃO MUSEU ABERTO

DOI: 10.11606/9786599055706 
É permitida a reprodução parcial ou total desta obra, 
desde que citada a fonte e autoria, e uso não comercial.



2

GOVERNO DO ESTADO DE SÃO PAULO

João Dória
Governador do Estado

Rodrigo Garcia
Vice-Governador do Estado

Sergio Sá Leitão
Secretário de Cultura e Economia Criativa

Cláudia Pedrozo
Secretária Executiva de Cultura e Economia Criativa

Frederico Mascarenhas
Chefe de Gabinete de Cultura e Economia Criativa

Antônio Thomaz Lessa Garcia Junior
Coordenador da Unidade de Preservação do 
Patrimônio Museológico

Davidson Panis Kaseker
Diretor do Grupo Técnico de Coordenação do 
Sistema Estadual de Museus – GTCSISEM-SP

ORGANIZAÇÃO SOCIAL DE CULTURA - ACAM PORTINARI 

Washington Luiz Aissa
Presidente do Conselho Administrativo

Angelica Fabbri 
Diretora Executiva

Luiz Antonio Bergamo 
Diretor Administrativo Financeiro

MUSEU H. P. ÍNDIA VANUÍRE – TUPÃ

Tamimi David Rayes Borsatto
Gerente Geral

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO

Vahan Agopyan
Reitor

Antonio Carlos Hernandes
Vice-Reitor

MUSEU DE ARQUEOLOGIA E ETNOLOGIA

Paulo DeBlasis
Diretor

Eduardo Góes Neves
Vice-Diretor

Carla Gibertoni Carneiro
Chefe da Divisão de Apoio à Pesquisa e Extensão

Vagner Carvalheiro Porto
Chefe da Divisão de Apoio ao Ensino

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO INTERUNIDADES EM 
MUSEOLOGIA DA USP – PPGMUS-USP

Profa. Dra. Maria Cristina Oliveira Bruno
Coordenadora

Prof. Dr. Paulo Cesar Garcez Marins
Vice-coordenador

AGRADECIMENTO
FAPESP

COLEÇÃO MUSEU ABERTO

Museus etnográficos e indígenas – Aprofundando questões, 
reformulando ações



3

COLEÇÃO MUSEU ABERTO
MUSEUS ETNOGRÁFICOS E INDÍGENAS – APROFUNDANDO 
QUESTÕES, REFORMULANDO AÇÕES

Coordenação Editorial
Marília Xavier Cury

Apresentação e Introdução
Angelica Fabbri
Paulo DeBlasis
Marília Xavier Cury

Autores indígenas
Admilson Felix
Analu Lipu Felix
Camila Vaiti Pereira da Silva
Candido Mariano Elias
Claudino Marcolino
Cledinilson Alves Marcolino
Creiles Marcolino da Silva Nunes
Dirce Jorge Lipu Pereira
Edilene Pedro
Fabiana Damaceno
Francilene Pitaguary
Gabriel Damaceno
Gerolino José Cesar
Gleidson Alves Marcolino
Helena Cecilio Damaceno
Itauany Larissa de Melo Marcolino
Jazone de Camilo
João Batista de Oliveira
José da Silva Barbosa de Campos
Lícia Victor
Lidiane Damaceno Cotui Afonso
Márcio Lipu Pereira Jorge
Márcio Pedro
Mariza Jorge
Mateus Vieira Rodrigues da Silva

Neusa Umbelino
Pajé Babosa
Ranulfo de Camilo
Rodrigues Pedro
Ronaldo Iaiati
Rosemeire Iaiati Indubrasil
Stefanie Naye Lipu Cezar
Susilene Elias de Melo
Tiago Oliveira

Autores não indígenas
Andressa Anjos de Oliveira
Davidson Kaseker
Eliete Pereira
Gessiara Goes de Lima
Isaltina Santos da Costa Oliveira
José Ribamar Bessa Freire
Josué Carvalho
Leandro G. N. de Moraes
Leilane Patrícia de Lima
María Marta Reca
Maria Odete Correa Vieira Roza 
Marília Xavier Cury
Suzy Santos

Projeto Gráfico
Luciano Pessoa, LP Estúdio

Revisão
Armando Olivetti

São Paulo, 2020



4

Ficha catalográfica

Museus etnográficos e indígenas : aprofundando questões, 
reformulando ações / Marília Xavier Cury, organizadora. 
-- São Paulo: Secretaria de Cultura e Economia Criativa 
: ACAM Portinari : Museu de Arqueologia e Etnologia                                                                   
da Universidade de São Paulo : Museu Índia Vanuíre, 2020. 

248 p. ; il. color. -- (Coleção Museu Aberto). 
ISBN: 978-65-990557-0-6
DOI: 10.11606/9786599055706

1. Etnologia indígena - Museus. 2. Museus etnográficos. 
3. Museus indígenas I. Cury, Marília Xavier. II. São Paulo 
(Estado). Secretaria da Cultura e Economia Criativa. III. ACAM 
Portinari. IV. Universidade de São Paulo. Museu de Arqueologia 
e Etnologia. V. Museu Índia Vanuíre.

Está autorizada a reprodução parcial ou total desta obra para fins 
acadêmicos, desde que citada a fonte. Proibido uso com fins comerciais.



5

MUSEUS ETNOGRÁFICOS E INDÍGENAS
Aprofundando questões, reformulando ações



6

Apresentação

Secretaria de Cultura e Economia 
Criativa do Estado de São Paulo  10

ACAM Portinari     12

Museu de Arqueologia e Etnologia 
da Universidade de São Paulo   14

Introdução

Museus etnográficos e indígenas – Aprofundando 
questões, reformulando ações  
 Marilia Xavier Cury   15

Parte I – Os direitos, a ética, o sagrado
Direitos Indígenas – as pautas comunitárias 
indígenas
 Ronaldo Iaiati, Jazone de Camilo 
 (traduzido por Analu Lipu Felix) 
 e Claudino Marcolino   24

Ética – remanescentes humanos em museus
 Dirce Jorge Lipu Pereira e 
 Susilene Elias de Melo   32

O sagrado no museu
Pajé Babosa, Francilene Pitaguary, Susilene 
Elias de Melo, Dirce Jorge Lipu Pereira, 
Gleidson Alves Marcolino e Cledinilson 
Alves Marcolino    37

Parte II – Museus e indígenas, museus indígenas
Guarani Nhandewa: museu das lembranças e dos 
sentimentos – Aldeia Nimuendaju 

Tiago Oliveira, Creiles Marcolino, Gleidson 
Alves Marcolino, Cledinilson Alves  
Marcolino e Stefanie Naye Lipu Cezar 50

Museu Akãm Orãm Krenak – Terra Indígena Vanuíre
Lidiane Damaceno Cotui Afonso, João Batista 
de Oliveira e Helena Cecilio Damaceno  
      66

Museu Terena em discussão – Aldeia Ekeruá
 Jazone de Camilo, Analu Lipu Felix, 
Gerolino José Cesar e Admilson Felix 76

Museu em discussão: Dois povos, uma luta – T.I. 
Icatu 
 Ronaldo Iaiati, Márcio Pedro, Edilene Pedro  
 e Candido Mariano Elias   81

Museu Worikg – Kaingang, T.I. Vanuíre 
Dirce Jorge Lipu Pereira, Susilene Elias de 
Melo e Itauany Larissa de Melo Marcolino  
      85

A exposição Fortalecimento da Memória 
Tradicional Kaingang – de Geração em Geração 
 José da Silva Barbosa de Campos 89

Parte III – Museus, musealização, curadoria e 
indígenas
Exposição: curadoria compartilhada e a 
autonarrativa – A visão dos indígenas 

Edilene Pedro, Fabiana Damaceno, Gabriel 
Damaceno, Admilson Felix, Analu Lipu Felix, 
Gerolino José Cesar, Pajé Babosa, Ranulfo 

Sumário



7

de Camilo, José da Silva Barbosa de Campos, 
Rosemeire Iaiati Indubrasil, Mariza Jorge, 
Neusa Umbelino e Lícia Victor  98

Gestão de coleções – A visão dos indígenas 
José da Silva Barbosa de Campos, Analu 
Lipu Felix, Admilson Felix, Gerolino José 
Cesar, Márcio Pedro, Camila Vaiti Pereira 
da Silva, Mateus Vieira Rodrigues da Silva, 
Márcio Lipu Pereira Jorge, Edilene Pedro, 
Roberta Iaiati Indubrasil, Rodrigues Pedro 
e Candido Mariano Elias   107

Parte IV – Exposição e gestão de coleções – 
curadoria compartilhada e a autonarrativa
A experiência do Museu Índia Vanuíre no processo 
da exposição autonarrativa com curadoria Kaingang 
Fortalecimento da Memória Tradicional Kaingang de 
Geração em Geração 
 Andressa Anjos de Oliveira, Gessiara 
 Goes de Lima e Isaltina Santos da 
 Costa Oliveira    116

Dja Guata Porã – Rio de Janeiro Indígena: uma breve 
etnografia 
 Leandro G. N. de Moraes e José Ribamar   
 Bessa Freire     123

Gestión de colecciones en museos participativos: 
diálogos y tensiones en contextos de 
interculturalidad  
 María Marta Reca    138

Documentação e conservação de acervo etnográfico 
durante desenvolvimento de pesquisa no Museu 
Índia Vanuíre 
 Andressa Anjos de Oliveira e Maria Odete   
 Correa Vieira Roza    147

Parte V – Museus indígenas – reflexões e pesquisas
As memórias e os lugares: território, identidade 
étnico-cultural e museus indígenas
 Josué Carvalho    156

Museus indígenas e a construção de museologias 
afirmativas 
 Suzy Santos     174

Nos circuitos do Muká Mukaú – o Portal da Cultura 
Viva Pataxó 
 Eliete S. Pereira    191

A comunicação em museus e a temática indígena em 
exposições: questões gerais e desafios atuais
 Leilane Patricia de Lima   203

Museus indígenas e emergência étnica no Oeste 
paulista
 Davidson Kaseker    221

Autores indígenas     226

Autores não indígenas    235

ANEXO
Memória do VI Encontro Paulista Questões 
Indígenas e Museus e VII Seminário Museus, 
Identidades e Patrimônio Cultural  240

Créditos      246



15

O Museu Histórico e Pedagógico Índia Vanuíre, 
desde o Plano Museológico de 2008, vem 
implementando ações em conjunto com os grupos 
indígenas presentes na região Centro-Oeste do 
estado de São Paulo. Não por acaso, mas com 
investimentos públicos, no espaço do Museu Índia 
Vanuíre (MIV) aconteceram debates organizados 
pelas edições do Encontro Paulista Questões 
Indígenas e Museus (EPQIM):1

2012 – O papel social e educacional dos 
museus etnográficos, comunicação e 
ressignificação de coleções etnográficas.

2013 – Questões indígenas e museus: enfoque 
regional para um debate museológico.

2014 – Museus e indígenas – saberes e ética, 
novos paradigmas em debate.

2015 – Direitos indígenas no museu – novos 
procedimentos para uma nova política: a 
gestão de acervos em discussão.

2016 – Museus etnográficos e Museus indígenas 
– diálogo e diferenciação.

2017 – Museus etnográficos e indígenas – 
aprofundando questões, reformulando ações.

2018 – Questões Indígenas e Museus – 
políticas públicas para ampliação da 
gestão compartilhada.2

1. Todas as edições com programas e registros fotográficos 
encontram-se no site do Museu: https://www.museuindiavanuire.
org.br/epqim.

2. O Seminário Museus, Identidades e Patrimônios Culturais 
e o Encontro Paulista Questões Indígenas e Museus contaram 
com financiamento Fapesp (Processos 2012/01086-3, 2014/01188-
6, 2015/06748-2, 2016/01693-8, 2017/12686-5) e Capes-Paep 
(Processos 0262/2014, 0873/2015, 3167/2016-76).

O VI Encontro Paulista Questões Indígenas e 
Museus, que aconteceu sucessivamente ao VII 
Seminário Museus, Identidades e Patrimônios 
Culturais, tem seus desafios na relação entre 
os museus e os indígenas, reconhecendo o 
lugar social dos museus e o processo de 
incorporação de novas práticas, em face da 
atitude crítica dos museus que os leva aos 
processos de descolonização. Um dos desafios 
é a incorporação dos saberes e práticas 
indígenas no cotidiano museal, por meio de 
ações colaborativas que promovam negociações 
de sentidos e ressignificações, o diálogo e a 
interculturalidade.

Os indígenas vêm procurando suas estratégias 
de fortalecimento cultural e entendem que o 
museu é um forte aliado para os processos de 
autodeterminação. Primeiro se deu a descoberta 
do museu etnográfico como local para rever os 
objetos de seus ancestrais, depois para ampliar 
o diálogo com o não indígena e demonstrar “como 
o índio vive”. Nessas situações, e aos olhos da 
museografia, há uma grande mudança de posição. 
Como “consulente” no museu, o indígena era um 
visitante na instituição, um pesquisador externo 
ao lugar de trabalho. Como “parceiro”, vê no 
museu a possibilidade de aliança para alcance 
de seus objetivos e, assim, adquire a posição 
de equidade no sentido do papel que conquista 
como pesquisador e curador no museu. Com isso 
os museus se transformam, quando respeitam a 
contribuição dos indígenas com seus saberes 
e visões de mundo, mas principalmente porque 
incorporam esses saberes na constituição do seu 
estatuto conceitual.

Introdução / Museus etnográficos e indígenas – 
Aprofundando questões, reformulando ações

Marília Xavier Cury
Museu de Arqueologia e Etnologia, Universidade de São Paulo (MAE-USP)



16

Não por acaso, na década de 1980 os indígenas 
perceberam que poderiam ter seus próprios museus 
e, nisso, poderiam ter parceiros políticos, 
como as universidades e os museus etnográficos. 
No entanto, não podemos e não devemos afirmar ou 
mesmo supor que os museus indígenas decorrem do 
conhecimento dos museus etnográficos e do acesso 
a eles, mas resultam de processos de resistência 
cultural que veem nos museus mais um instrumento 
do trabalho político que realizam. Isso acontece 
a partir da História Social e da tomada de 
decisão sobre a preservação cultural, no Brasil, 
apoiada pela Constituição de 1988. Na Museologia, 
sustenta-se na Declaração de Santiago do Chile, 
na Nova Museologia e, mais recentemente, na 
Museologia Social.

Algumas iniciativas estão ocorrendo há anos na 
região Centro-Oeste paulista para a criação de 
museus indígenas, o que nos leva a aprofundar as 
relações entre modelos museais: museu etnográfico 
e museu indígena. Essa foi a proposta dos 
eventos, esclarecendo que o cenário e a parceria 
que se apresentam são propícios para os objetivos 
traçados. Para avançar e consolidar debates é 
que este livro se coloca.3 A parceria entre um 
museu estadual (MIV, da Secretaria de Cultura e 
Economia Criativa do Estado de São Paulo), uma 
organização social gestora (ACAM Portinari) e um 
museu universitário (MAE-USP) propicia que certas 
ações e situações, como os debates que os eventos 
promovem, aconteçam anualmente com a complexidade 
necessária.

O contexto

Os debates promovidos pelo EPQIM tratam da 
construção de uma Museologia Crítica a partir 
das relações de trabalho com os grupos indígenas 
presentes na região Centro-Oeste do estado 
de São Paulo – Kaingang, Krenak, Terena e 
Guarani Nhandewa, das T.I. Icatu (Braúna), 
Vanuíre (Arco-Íris) e Araribá (Avaí). Falamos 
de relações sucessivas entre indígenas e museu 
para o desenvolvimento de ações que promovam 

3. Para acessar os livros organizados após outras edições do 
EPQIM, ver: https://www.museuindiavanuire.org.br/publicacoes.

interações – e conflitos, negociações, busca de 
objetivos comuns etc. As articulações ajudaram o 
movimento para museus indígenas no Centro-Oeste 
de São Paulo, como o Museu Worikg (Sol Nascente, 
Kaingang) e o Museu Akãm Orãm Krenak (Novo 
Olhar Krenak), ambos na T.I. Vanuíre; o museu em 
formação e a Trilha Museu Dois Povos, Uma Luta, 
na T.I. Icatu; o Museu Nhandé Mandu’á Rupá, 
Guarani Nhandewa (Aldeia Nimuendaju) e o Museu 
Terena, em formação (Aldeia Ekaruá), na T.I. 
Araribá. Outro fator determinante é a realização 
de sucessivas edições do curso Museologia para 
Indígenas,4 bem como os treinamentos que a equipe 
do Museu Índia Vanuíre (MIV) oferece aos museus 
indígenas na região, sempre com boas adesões, 
somadas às ações de curadoria compartilhada 
desencadeadas em processos colaborativos 
que permitem a tão almejada autonarrativa em 
museus, sem a qual a indigenização do museu 
torna-se um discurso vazio. Podemos citar a 
oficina Alimentação e armadilhas 5 e a exposição 
Dois povos, uma luta – Terra Indígena Icatu: 
Kaingang e Terena.6 As exposições itinerantes 
estão agora com as escolas indígenas, que delas 
se ocupam; a escola de Icatu a denomina como 
“museu itinerante”. Também financiada pelo MIV, a 
exposição temporária Fortalecimento da Memória 
Tradicional Kaingang – de Geração em Geração, 
curadoria do Kaingang José da Silva Barbosa de 
Campos, veiculada no MIV a partir de julho de 
2015; em 2018 realizou-se a exposição Ató Jagí 
Burum Krenak – Tecendo Saberes do Povo Krenak, 
processo colaborativo com um grupo Krenak 
da T.I. Vanuíre, com a produção de objetos 
contemporâneos. No MAE-USP, destacamos o projeto 
expográfico e educacional intitulado pelos 
indígenas como Resistência já! Fortalecimento e 
união das culturas indígenas – Kaingang, Guarani 
Nhandewa e Terena, ação inaugurada em março 

4. Ministrados pela Profa Dra Marília Xavier Cury do MAE-USP.

5. Iniciativa da Escola Estadual Indígena Índia Vanuíre, na 
T.I. Vanuíre, com anuência da diretora Valdenice Vaiti e 
coordenação da professora Lidiane Damaceno.

6. Por solicitação da Escola Estadual Indígena Índia Maria 
Rosa, na T.I. Icatu, com apoio e participação do diretor 
Adriano César Rodrigues Campos e participação dos professores 
Marcio Pedro, Edilene Pedro, Carlos Roberto Indubrasil e 
Licia Victor. As participações de Louise Prado Alfonso e 
Marcia Lika Hattori, na articulação, foram essenciais para a 
exposição, lembrando que sempre há uma “entrada” na aldeia e, 
no caso, elas abriram os caminhos.



17

de 2019. Nesses processos – museus indígenas 
e ações colaborativas com museus etnográficos 
– a Museologia Social se coloca com força e 
intensidade, reforçando a Museologia Crítica.

Algumas questões nos provocam. Um primeiro bloco 
de inquietações recai sobre o museu etnográfico: 
Qual o papel dos museus etnográficos na 
atualidade? Qual o compromisso com os indígenas? 
Qual participação os museus etnográficos reservam 
aos indígenas hoje? Qual a relação entre os 
museus etnográficos e os museus indígenas? Como 
vêm estabelecendo parcerias, impulsionando a 
descolonização, ou seja, o jogo de equilíbrio de 
poder na instituição, a economia política (como 
o poder é dividido)? O segundo bloco volta as 
nossas atenções aos museus indígenas: Os museus 
indígenas se sustentam nos museus etnográficos? O 
que é um museu indígena e qual o seu papel para 
as culturas envolvidas? Por que os não indígenas 
precisam dos museus indígenas? Como se dá a 
organização dos museus indígenas? Que apoio têm 
eles e quais são seus parceiros?

As questões são muitas, mas o VI Encontro 
Paulista Questões Indígenas e Museus e o VII 
Seminário Museus, Identidades e Patrimônios 
Culturais se desafiam nesses debates, para 
discernir sobre as formas de troca e articulação 
entre os dois modelos museais, assim como 
entender as suas particularidades e contribuições 
para a promoção das culturas indígenas no Brasil 
e a transformação da Museologia. Os objetivos 
para os eventos foram: 

1. Reunir profissionais de museus etnográficos 
e indígenas para refletir sobre o papel dos 
museus na contemporaneidade.

2. Avaliar as contribuições dos museus 
etnográficos para as culturas indígenas.

3. Debater curadoria em museus para 
vislumbrar as suas formas de aplicação em 
diferentes contextos. 

4. Contribuir com a formação e o 
fortalecimento de museus indígenas.

A filosofia do evento permaneceu como nos anos 

anteriores: reunir visões para discussões, 
considerando os indígenas da região Centro-Oeste 
do estado de São Paulo (Kaingang, Krenak, Terena 
e Guarani Nhandewa) e convidados (pesquisadores e 
profissionais de museus). Os indígenas da região 
têm participação constante no Museu Índia Vanuíre 
(MIV), o que nos instiga a levantar pontos de 
problematização da práxis museal, sempre buscando 
uma visão crítica sobre o pensamento e as 
práticas museográficas.

Em 2017 os objetivos voltaram-se a aprofundar 
questões nascidas de ações conjuntas. Destacamos 
os temas:

Direitos indígenas
As visões dos indígenas sobre seus direitos e 
suas reivindicações.

Ética – remanescentes humanos em museus
Apesar dos avanços internacionais quanto à 
presença de remanescentes humanos em museus e da 
formulação de orientações relacionadas à ética, 
ainda se faz necessária essa discussão no Brasil 
e entre profissionais de museus, para que os 
indígenas sejam ouvidos e para que os pajés se 
coloquem quanto à questão humana e espiritual. A 
discussão refere-se aos procedimentos pautados 
por uma ética e ao questionamento, pelo movimento 
indígena no Brasil, dessas e de outras formas 
de apropriação dos corpos de seus ancestrais 
pelos museus. A discussão migra para o plano 
da espiritualidade que envolve o ser humano, 
transcendendo questões políticas e culturais.

O sagrado no museu
A ressacralização dos museus é um processo que 
não pode mais ser escamoteado, pois o museu é o 
lugar de várias formas de entendimento do mundo 
e de outras realidades. O sagrado faz parte da 
instituição, sobretudo quando ela é consagrada 
por pajés e outras lideranças espirituais. 
A indigenização do museu passa, também, 
pela sacralização. O ser humano tem muitas 
necessidades, a espiritualidade é uma delas, 
por isso é inadiável pensar a saúde espiritual e 
o papel do museu. Propomos discutir: a) visões 
sobre a consagração dos museus; e b) parcerias 
necessárias para a saúde espiritual.



18

Exposição – curadoria compartilhada e a 
autonarrativa
Discute-se o processo de indigenização do museu, 
analisando o resultado de pesquisas e a curadoria 
de coleções etnográficas museológicas realizadas 
no passado, a requalificação de coleções como 
forma de participação, a curadoria compartilhada 
e a autonarrativa no espaço do museu, como também 
a prática colaborativa em torno de projetos de 
exposição. Questiona-se a participação indígena 
no entendimento do que seja museu, bem como a 
descolonização da instituição promovida pela 
práxis cotidiana.

Gestão de coleções
Gestão de acervo é tema em aberto, sujeito a 
ampliação e aprofundamento. Além dos processos de 
(re)inventariar, para avaliação e atualização dos 
antigos processos e sistemas documentais, temos 
novas questões a serem tratadas: a) formação 
contemporânea de acervos; b) (re)qualificação 
de coleções; c) repatriamento(s) – formas, 
estratégias e exemplos. O debate busca vislumbrar 
novas práticas relacionadas à gestão de acervo 
nos planos políticos e procedimentais, o que 
colocamos em discussão.

Museus e indígenas, museus indígenas
Os pesquisadores da Museologia vêm se debruçando 
sobre as relações entre indígenas e museus, 
mas também discutem a forma como o museu vem, 
historicamente, representando os indígenas em 
seus espaços. O enfrentamento da descolonização 
deverá voltar-se para a proposição de políticas 
públicas, e a posição dos movimentos indígenas 
em torno da ideia de museu também contribui 
nessa direção. O museu indígena existe, é uma 
realidade recente, como demonstração de que a 
apropriação de mecanismos como o museu pode levar 
ao fortalecimento cultural e à construção de um 
poder político diferenciado.

A organização do livro

O livro, organizado posteriormente à realização do 
evento, está organizado em cinco partes.

Optamos por atender à reivindicação indígena de 
“falar primeiro”, “ser ouvido”, por isso a sequência 
que segue, a começar pelos artigos dos indígenas.

Os artigos de autoria indígena são transcrições, 
estratégia criada para que as ideias e saberes 
manifestados pela oralidade fossem respeitados, 
por isso mantivemos a linguagem das falas. Na 
ordem de publicação, mantivemos a sequência de 
depoimentos gravados em vídeo, consistindo nos 
temas da Museologia e das culturas que devemos 
sempre valorizar. Todos esses textos-depoimentos 
são inéditos e de grande relevância para serem 
veiculados pelos meios não convencionais indígenas 
– a oralidade –, mas que oferecem às demandas 
museológicas grande repercussão. Ainda, esses 
artigos indígenas são registros de um momento 
particular de um processo dinâmico maior. 

Os autores não indígenas, profissionais de museus 
e pesquisadores, apresentaram seus artigos, após 
convocatória. Nesse sentido, estão orientados 
quanto aos debates do evento, mas de forma livre e 
ampliada.

Nesse sentido, o livro não consiste em anais, 
mas numa obra posterior e inédita, sobretudo por 
assumir o desafio de publicar os saberes indígenas 
manifestos por eles mesmos, após serem convidados 
para tal.

Na Parte I – “Os direitos, a ética, o sagrado, 
o protagonismo indígena e as autonarrativas” 
privilegia as demandas indígenas, suas visões, 
expectativas e demandas.

O artigo “Direitos indígenas – as pautas 
comunitárias indígenas” tem como autores o 
Terena Jazone de Camilo, com tradução para 
o português de Analu Lipu Felix, o Guarani 
Nhandewa Claudino Marcolino e o Kaingang 
Ronaldo Iaiati. Os três são, respectivamente, 
caciques da Aldeia Ekeruá, T.I. Araribá, Avaí, 
SP, da Aldeia Nimuendaju, T.I. Araribá, e T.I. 
Icatu, Braúna, SP. Os caciques falaram daquilo 
que os inquieta: a terra, o meio ambiente, a 
preservação da cultura e da vida indígenas. 
Também manifestaram a necessidade de parcerias, 
para cursos e participação em eventos. O trabalho 
com museus teve destaque, como também os museus 



19

indígenas. No debate, Francilene Pitaguary disse 
como os indígenas do Ceará vêm estabelecendo 
articulações em todas as Secretarias do governo 
desse estado. Cristine Takwá apoia a necessidade 
de articulações e suas preocupações com a 
preservação da Mata Atlântica. O Pajé Babosa 
destacou a importância da cultura brasileira e a 
participação dos indígenas, do meio ambiente e do 
respeito que devemos ter à vida.

No artigo “Ética – remanescentes humanos em 
museus”, Dirce Jorge Lipu Pereira e Susilene 
Elias de Melo, com as intervenções de Cristine 
Takwá, fazem uma reflexão profunda, argumentando 
sobre o que é sagrado e sobre o que deve ser o 
respeito do museu com os antepassados indígenas. 
Pelo artigo podemos perceber quais são as 
questões centrais de natureza ética, mas também 
de política de gestão de acervo. Parece que os 
indígenas já perceberam que não há uma orientação 
ampla para os museus no Brasil, o que caberia 
ser tratado com muita atenção por aqueles que se 
ocupam da gestão museal.

O tema do sagrado é ilimitado e não pode ser 
direcionado, como bem afirmado pelos irmãos e 
assistentes de pajé, os Guarani Nhandewa Gleidson 
Alves Marcolino e Cledinilson Alves Marcolino, 
pelos Pitaguary Pajé Babosa7 e Francilene 
Pitaguary, e pelas Kaingang Susilene Elias de Melo 
e Dirce Jorge Lipu Pereira. O texto trata, nas 
visões dos autores, da complexidade do sagrado 
para os povos indígenas e do sagrado no museu.

Na Parte II – “Museus e indígenas, museus 
indígenas”, temos um panorama dos museus 
indígenas existentes e outros em elaboração pelos 
indígenas no Centro-Oeste de São Paulo.

O primeiro museu a se apresentar está em 
elaboração pelos Guarani Nhandewa da Aldeia 
Nimuendaju, T.I. Araribá, Avaí. O texto é 
assinado por Tiago Oliveira, Creiles Marcolino, 
Gleidson Alves Marcolino, Cledinilson Alves 
Marcolino e Stefanie Naye Lipu Cezar, esta última 
representando o cacique Claudino Marcolino. A 

7. Conhecido como Pajé Barbosa, erro na pronúncia de Babosa. 
Optamos pela denominação Pajé Babosa, mas respeitamos o outro 
uso pelos demais autores do livro.

explanação que fizeram tem como eixo o registro da 
relação que têm com o Museu Índia Vanuíre e como 
a Semana Tupã em Comemoração do Dia Internacional 
dos Povos Indígenas contribuiu com a cultura 
deles. Ano a ano, colocam o que aprenderam e 
suas conquistas, como as perdas humanas. O museu 
surge da necessidade de valorizar os trabalhos 
que realizam, mas, principalmente, as memórias 
dos antepassados, um museu das lembranças e dos 
sentimentos.

O Museu Akãm Orãm Krenak se apresentou em 
seguida. Chamou atenção para o passado, quando o 
Krenak João Batista de Oliveira era conhecido por 
João do Artesanato e, com isso, construía espaços 
para expor, o que começou a ser chamado por 
museu. Uma das líderes Krenak, Lidiane Damaceno 
Cotui Afonso, apresenta o processo de produção de 
objetos para o museu em separado da venda. Dona 
Helena Cecilio Damaceno narra a importância que 
vê para o museu, para a comunidade não esquecer.

Os Terena de Ekeruá, a começar pelo cacique 
Jazone de Camilo e a liderança Gerolino José 
Cesar, veem no museu uma grande iniciativa que 
precisa do conhecimento que eles estão buscando. 
Analu Lipu Felix e Admilson Felix reforçam a 
importância do museu, mas lembram que ainda 
precisam continuar trabalhando para conseguir. O 
Pajé Babosa os abençoa durante os depoimentos.

A expressão “Dois povos, uma luta” simboliza 
a relação mantida pelos Kaingang e Terena que 
coabitam a T.I. Icatu, de união, para traçar 
seus objetivos. O museu é um deles, mas demandam 
por recursos e apoio externo para isso, pois 
pretendem a reforma da antiga sede da Funai 
na T.I., sede do museu. Os autores indígenas, 
Ronaldo Iaiati, Márcio Pedro, Edilene Pedro 
e Candido Mariano Elias, colocam algumas 
experiências de formação em Museologia e suas 
expectativas em relação a apoio, para realizarem 
o museu que sonham.

O Museu Worikg, gestão do Grupo Cultural 
Kaingang da T.I. Vanuíre, foi apresentado pelas 
gestoras e curadoras Dirce Jorge Lipu Pereira, 
Susilene Elias de Melo e Itauany Larissa de 
Melo Marcolino. Dirce, como Kujã (Pajé) que é, 
reforça a importância da ancestralidade, lembra 



20

os ensinamentos que recebeu da sua mãe, Jandira 
Umbelino, e a presença espiritual dela nos 
trabalhos da cultura. Para ela, a Casa Sagrada é 
importante, “porque é onde a gente vai tá todos 
os dias ali dentro ensinando a nossas crianças”. 
Susilene retorna à Casa Sagrada – a Cabana Sagrada 
segundo ela –, narrando a construção pelo Marcio 
Lipu Pereira Jorge. Também falou do fortalecimento 
da cultura pela roça, alimentos e alimentação, 
o canto e a dança, por tudo, o que se torna a 
finalidade do museu: “tudo que ela [a mãe] falou 
é museu”. A jovem Itauany faz sua apresentação 
na ótica das crianças Kaingang, reforçando a 
relação entre gerações. Explica como as crianças 
participam da cultura com os mais velhos, com o 
exemplo da mandioca, da roça ao beiju. E como 
disse Susilene: “tudo isso daí é museu pra gente, 
principalmente a Cabana Sagrada”.

O artigo de José da Silva Barbosa de Campos 
foi produzido porque os profissionais do Museu 
Índia Vanuíre tinham necessidade de um registro 
sobre a importância da exposição Fortalecimento 
da Memória Tradicional Kaingang – de Geração 
em Geração na ótica do curador indígena. Se 
curadoria é uma ação qualificada, na exposição 
autonarrativa indígena o curador tem sua 
autonomia e soberania no museu, fazendo a 
instituição se recolocar e rever suas formas de 
representação dos indígenas que estão tão perto, 
vivem tão próximos, mas que muitas vezes estão 
distantes pelas diferenças culturais.

Na Parte III – “Museus, musealização, curadoria 
e indígenas” temos as contribuições dos 
indígenas sobre os trabalhos colaborativos em 
museus. O primeiro artigo, “Exposição: curadoria 
compartilhada e a autonarrativa – A visão 
dos indígenas”, é assinado por Edilene Pedro, 
Fabiana Damaceno, Gabriel Damaceno, Admilson 
Felix, Analu Lipu Felix, Gerolino José Cesar, 
Pajé Barbosa, Ranulfo de Camilo, José da Silva 
Barbosa de Campos, Rosemeire Iaiati Indubrasil, 
Mariza Jorge, Neusa Umbelino e Lícia Victor. 
Cada um deixou registrado o seu ponto de vista. 
As experiências narradas são com o MIV e com 
o MAE-USP, pois os grupos de São Paulo mantêm 
estreitas relações com essas instituições 
museológicas, mas também reforçam a necessidade 
dos encontros entre indígenas de diferentes 

localidades, para interação e fortalecimento, 
mas que precisam de apoio para isso, para 
deslocamento principalmente. O Pajé Babosa, do 
Ceará, representante do Museu Pitaguary, fala 
do protagonismo do Cacique Sotero, Aratuba, 
e do trabalho da Rede Indígena de Memória e 
Museologia Social. Expressa a sua preocupação com 
a valorização indígena no Brasil.

No tema “Gestão de coleções – A visão dos 
indígenas”, temos José da Silva Barbosa de 
Campos (Zeca), Analu Lipu Felix, Admilson Felix, 
Gerolino José Cesar, Márcio Pedro, Camila Vaiti 
Pereira da Silva, Mateus Vieira Rodrigues da 
Silva, Márcio Lipu Pereira Jorge, Edilene Pedro, 
Roberta Iaiati Indubrasil, Rodrigues Pedro e 
Candido Mariano Elias. Trata-se de uma composição 
de mais velhos e jovens, pesquisadores de suas 
próprias culturas – professores indígenas ou 
não –, pajé, líderes e cacique da dança Kipâe, 
estudante universitária, Kaingang e Terena. O 
artigo é uma conversa entre eles, um repassar 
de lembranças e expectativas. Zeca retoma uma 
questão relevante, a aprendizagem indígena com 
os mais velhos. Os demais retomam o que viram 
e viveram no MAE-USP, quando em julho de 2017 
tiveram acesso às coleções Kaingang, Terena e 
Guarani Nhandewa formadas pelo Museu Paulista, 
agora sob a guarda do MAE. Os professores 
indígenas e pesquisadores das suas culturas e 
outros puderam, na ocasião, deixar contribuições 
na requalificação das coleções. Os mais velhos 
desse grupo ressaltaram a relevância das relações 
intergeracionais, pois se eles não estiverem 
perto dos jovens, as culturas ficam ameaçadas, 
pela interrupção na transmissão.

Os profissionais e pesquisadores da Museologia 
têm seus espaços na Parte IV – “Exposição e 
gestão de coleções – curadoria compartilhada 
e a autonarrativa”. Numa primeira abordagem, 
exposições colaborativas e autonarrativas, as 
autoras Andressa Anjos de Oliveira, Gessiara 
Goes de Lima e Isaltina Santos da Costa Oliveira 
dialogam com o curador Kaingang José da Silva 
Barbosa de Campos (autor na Parte II do livro), 
com o artigo “A experiência do Museu Índia 
Vanuíre no processo da exposição autonarrativa 
com curadoria Kaingang Fortalecimento da Memória 
Tradicional Kaingang – de Geração em Geração”. 



21

As duas visões se complementam para, no museu, 
apreendermos novas visões e práticas. Experiência 
destacada realizada no Museu de Arte do Rio (MAR) 
foi a exposição temporária Dja Guata Porã, aberta 
à visitação em maio de 2017. Sobre ela tratam 
Leandro G. N. de Moraes e José Ribamar Bessa 
Freire no texto “Dja Guata Porã – Rio de Janeiro 
Indígena: uma breve etnografia”.

Na ótica da gestão de acervo, María Marta Reca, 
profissional do centenário Museo de La Plata, 
Argentina, contribui com o debate em torno da 
participação no artigo “Gestión de colecciones 
en museos participativos: diálogos y tensiones 
en contextos de interculturalidad”. Pelo título 
podemos perceber a discussão da antropóloga. Por 
sua vez, Andressa Anjos de Oliveira e Maria Odete 
Correa Vieira Roza nos trazem outra contribuição 
do Museu Índia Vanuíre, em se tratando da 
salvaguarda: “Documentação e conservação de 
acervo etnográfico durante desenvolvimento de 
pesquisa no Museu Índia Vanuíre”.

A Parte V – “Museus indígenas – reflexões e 
pesquisas” está reservada a pesquisadores e 
reflexões, com atenção à representação em museus, 
museus comunitários e museus indígenas. Josué 
Carvalho apresenta resultados da pesquisa de 
pós-doutorado no artigo “As memórias e os 
lugares: território, identidade étnico cultural 
e museus indígenas”. Do questionamento o autor 
procura suas respostas. O que são e onde estão 
para os indígenas os seus museus? Do lugar 
sentido (lugares ritualísticos, forja e fazenda 
de memórias) ao sentido do lugar (território 
e pertencimento), como ideias fundantes que 
justificam no presente as apropriações indígenas 
dos museus, mas ora eles os caracterizam como 
instituições, ora como lugares onde memórias 
são forjadas ao mesmo tempo que são revividas, 
pois não estão demarcados necessariamente por 
um prédio arquitetônico e tal instituição não 
é demarcada pela arquitetura como os modelos 
tradicionais de museus.

A pesquisa de Suzy Santos, “Ecomuseus e Museus 
Comunitários no Brasil: Estudo Exploratório de 
Possibilidades Museológicas”, tem um recorte 
no artigo “Museus Indígenas e a Construção de 
Museologias Afirmativas”. A autora traz à luz 

das discussões a conceituação de Museologia 
Social e Museologias Afirmativas, contribuindo 
com a apresentação de autores nacionais e 
internacionais e da Museologia Indígena. Trata 
do panorama dos ecomuseus e museus comunitários 
no Brasil, divulgando a relação que preparou 
exaustivamente com 39 museus indígenas 
brasileiros, fato difícil de se conseguir em 
virtude da dimensão continental do Brasil e das 
formas dinâmicas como os indígenas tratam seus 
processos museológicos. A autora se debruça sobre 
o esforço de sistematização desses museus. Vale 
a conceituação que iniciou de museu indígena, 
dialogando ora com os protagonistas dos museus, 
os indígenas, ora com pesquisadores que se ocupam 
de investigar essas iniciativas.

No artigo “Nos circuitos do Muká Mukaú – o Portal 
da Cultura Viva Pataxó”, Eliete Pereira indaga: 
Muká Mukaú – Portal da Cultura Viva Pataxó: um 
museu virtual? Dentre tantas variantes levantadas 
por Schweibenz (1998), “museu eletrônico, museu 
digital, museu em linha, museu hipermídia, 
metamuseu, museu da web e museu do ciberespaço”, 
interessa à pesquisadora de pós-doutorado a 
análise desses processos, e o “museu virtual” é 
delineado por um espaço promotor da experiência 
museológica e artística mediante acesso digital ao 
patrimônio cultural material (objetos, territórios 
etc.) e imaterial (saberes, fazeres etc.).

Outra pesquisadora de pós-doutorado, Leilane 
Patrícia de Lima, contribui com o texto “A 
comunicação em museus e a temática indígena 
em exposições: questões gerais e desafios 
atuais”. A pesquisa está no eixo temático 
Museologia e Comunicação Museológica, Museografia 
e Museu, Coleções Indígenas e Exposição. O 
que a pesquisadora apresenta são resultados 
qualitativos quanto à temática indígena nos 
museus e seus desafios atuais, dado o estado 
da arte que a autora apresenta, mesmo que 
parcialmente.

O livro é finalizado com as reflexões de Davidson 
Kaseker, profissional ligado ao Sistema Estadual 
de Museus do estado de São Paulo (Sisem-SP), 
abordando a etnogênese no texto “Museus indígenas e 
emergência étnica no Oeste paulista”. Vamos então 
aguardar os aportes das políticas públicas museais.


