
  

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020  

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 14 

Repatriamento e remanescentes humanos - 

musealia, musealidade e musealização de objetos 

indígenas 
 

Marilia Xavier Cury 

Doutora; Museu de Arqueologia e Etnologia, Universidade de São Paulo - MAE-USP, São Paulo, SP, 
Brasil; 

maxavier@usp.br 

 

 

Resumo: O artigo propõe uma discussão sobre restituição e repatriamento de 

objetos e coleções indígenas, como forma de atendimento a direitos humanos. A 

problemática central está nos remanescentes humanos como musealia carregada 

de colonialismo nas construções da musealidade e na musealização. O que para 

o museu é “coisa” ou objeto, para os indígenas é um ser humano, conforme as 

visões e  as vozes indígenas trazidas para o artigo, que reforçam uma visão da 

espiritualidade. Essa visão espiritual deve ser conhecida pelos profissionais dos 

museus para a construção de novas práticas museais e de novas relações entre 

indígenas e museus, todas elas baseadas no respeito. 

 

Palavras-chave: Coleções indígenas. Repatriamento e restituição. 

Remanescentes humanos. Museu de arqueologia. 

 

 

Introdução 

Crises e superações, enfrentamentos e recolocações, acomodações e respostas 

fazem o museu se formar e transformar constantemente e nisso está a “beleza 

das crises” (BOLAÑOS ATIENZA, 2009-2010). Para o museu, crises no plural: 

 

[…] como quase todas as coisas humanas, o museu é uma 

instituição “constitutivamente crítica”, destinada a viver em uma 

insegurança permanente […]. Suas crises não são sucessos 

episódicos que chegam e se vão alterando a calma da sua vida 

cotidiana: está em “sua natureza. (BOLAÑOS ATIENZA, 2009-

2010, p. 18).   
 

 A crise tira o museu das suas convicções e das suas certezas, movendo-o 

para outras elaborações institucionais. O museu precisa sempre atualizar seu 

estatuto conceitual, variantes que lhe dão corpo, forma e identidade, seu papel 

social que se atualiza nas crises. A curadoria reformula suas elaborações, 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 15 

também influenciada pelas áreas que a estruturam (antropologia, arqueologia, 

arte, história etc.), como a museografia, aqui entendida como o fazer, o 

entender, o observar e analisar, o criticar e o descrever museu, na ótica da 

museologia. 

 Se reconhecemos que há “beleza” em tamanha dinâmica, não podemos 

deixar de lembrar que essas sucessivas superações não são simples e fáceis, 

porque mexem com muitas questões e pontos, mexem com as estruturas de 

pensamentos de diferentes campos que se encontram no museu e com a práxis  

cotidiana (a museografia) e as culturas organizacionais. 

 Algumas crises que abalaram o museu são sempre pontuadas - a virada 

do século XIX para o XX, a II Guerra Mundial, Maio de 68, movimentos civis 

nos anos de 1970-80, crises econômicas diversas. Se as crises são muitas, elas 

continuam em marcha e exigem respostas das instituições culturais e, óbvio, do 

museu como instituição central na cultura ocidental que ganha peso e se 

expande além do eixo Europa e América do Norte. 

 Independente da natureza (cultural, econômica, de direitos etc.), a crise é 

sempre política, como as respostas dadas a ela são, pois deflagram a disputa de 

poder e os agentes envolvidos. Por esse motivo também, mas principalmente, as 

políticas públicas museais são colocadas em análise crítica, mas não poderia ser 

diferente, pois entre aquilo que a crise deflagra e os novos fundamentos e 

protocolos, muitas vezes experimentados exaustivamente nos museus, entra (ou 

se ausenta) a política de Estado com relação à musealização. 

 Ainda nos pautamos nas Declarações (Icom
1
) de Santiago

2
 (Chile, 1972), 

de Quebec
3
 (Canadá, 1984) e de Caracas

4
 (Venezuela, 1992), como temos na 

Nova Museologia, na Museologia Social e em outras museologias referenciais. 

Mas não podemos deixar de considerar os impactos da globalização, o 

neoliberalismo econômico e a indústria cultural no museu, seja no alinhamento a 

essas perspectivas, seja as contrariando de formas particulares na concepção 

museal e museográfica, a exemplo dos museus indígenas, que, mesmo em 

diálogo com a vertente dominante de museu “(ninguém consegue vacinar-se 

contra o mercado, a tecnologia e o Estado-nação)”, mantêm caminhos diferentes 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 16 

e separados (CLIFFORD, 2009, p. 256). Entre os dois extremos há muitas 

possibilidades e variações, mas também de mútuas interferências e influências. 

 A crise é política, como é o museu, a museografia é política também, 

esvaziando dela a concepção de neutralidade das técnicas, ou seja, a reprodução 

ou renovação museográfica são atitudes políticas. 

 No que se refere às políticas públicas, o Estado se manifesta em diversas 

frentes e o museu é um dos receptores de suas formulações, mas também de 

cruzamentos, pois essa instituição se relaciona com direitos humanos e civis, 

culturais e identitários, de memórias, diversidade e diferença etc. Não por acaso 

o programa Pontos de Memória foi iniciado em 2009 pela parceria entre os 

Ministérios da Cultura e da  Justiça
5

 conforme anunciado pelo Instituto 

brasileiro de Museus (Ibram). 

 O que vimos a colocar se refere ao museu como locus dos direitos 

humanos, a partir dos avanços de uma museologia que se expande a partir da 

participação social (multivocalidade, pluralidade, diversidade, inclusão e tantas 

outras concepções) e o que isso deflagra - conflitos entre a representação e a 

autorrepresentação, entre conhecimento e saberes, entre o que pode ou não - por 

se sustentar na legislação vigente ou ausente - e o de que deve ou não - baseado 

em relações éticas entre populações, grupos ou povos e profissionais de museus 

(CURY, 2016a). Muito além dos conflitos estão as relações dialógicas e o 

exercício da tolerância para uma museologia intercultural. 

 Nascemos, vivemos, morremos e somos sepultados, mas, para os museus 

há outra etapa - a musealização. A relação entre populações, grupos ou povos e 

profissionais de museus deste artigo refere-se a uma questão sensível - 

remanescentes humanos musealizados e o quanto isso afeta aos indígenas. A 

visão dos indígenas nos interessa, pois isso nos falta para construção de um 

museu socialmente engajado politicamente em face de conflitos que estão 

presentes na sociedade brasileira, mas que se colocam objetivamente no museu e 

na musealização. O artigo tem o objetivo de trazer a voz e o pensamento 

indígena para a discussão para que, pela reflexividade, busquemos uma 

museologia humanizada a partir dos musealia e da musealidade (CURY, 2020).  



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 17 

 As protagonistas indígenas cujas vozes são trazidas para este texto são 

Kaingang, uma kujã (pajé na língua Kaingang) Dirce Jorge Lipu Pereira, e sua 

assistente Susilene Elias de Melo, Terra Indígena Vanuíre, município de Arco-

Íris, SP. As Kaingang falam por si e devemos escutá-las, para uma 

aprendizagem museal localizada nos profissionais de museus. Os museus 

educam - quando nos referimos aos públicos-visitantes -, mas no museu nos 

reeducamos (CURY, 2016a) - quando percebemos que há mudanças que exigem 

novos pensamentos e reflexões e, para isso, precisamos trabalhar em 

colaboração.   

 

2 Remanescentes humanos em museus - complexidade e vontade 

Não podemos nos esquecer que há séculos, em se tratando do patrimônio de 

povos, o museu vem formando coleções a partir da retirada de objetos de 

territórios das mais distintas formas, musealizando espólios de guerra, saques e 

pilhagem em conquistas e outras manifestações colonialistas. 

 

A grande maioria dos objetos foi coletada entre 1870 e a I Guerra 

Mundial, período que coincide com a conquista colonial. Em 1880, 

os europeus controlavam apenas 35% da superfície do planeta; em 

1914, essa proporção já era de 84,4 %. Ainda mais grave: um bom 

número desses objetos foi saqueado durante campanhas militares. 

Eles não falam somente da cultura dos “outros” mas também de um 

capítulo complexo da história humana de que são o vestígio. 

(MULLER, 2007, não paginada). 

 

 Tais estratégias de coleta de objetos indígenas (arqueológicos e 

etnográficos) foram deixados no passado e novos procedimentos éticos são 

adotados para a musealização no século XX. No entanto, em outra dimensão, o 

colonialismo no pensamento segue nesse século, colocado em cheque pelos 

movimentos civis e das décadas entre 1970 e 1990, mas ainda em pauta nos 

anos 2020. 

 Em paralelo, para entendermos que as apropriações ganham outros 

formatos, as guerras, guerrilhas, conflitos, regimes ditatoriais e a intolerância 

continuam no século XXI, como os saques e a destruição, também fomentando o 

tráfico ilícito de bens patrimoniais. O tráfico ilícito ainda se mantém e medidas 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 18 

de combate nacional
6
 de internacional

7
 vem sendo adotadas e implementadas 

(COSTA, 2018). 

 A questão de objetos indígenas e museus é bastante controversa. São 

muitos os termos e os conceitos que envolvem a discussão e os possíveis 

procedimentos relativos ao destombamento e, estando no museu, à 

(des)musealização, fazendo que objetos que foram coletados no passado e 

integrados a um museu como musealia, passíveis da atenção da musealidade 

façam, vamos dizer assim, o caminho de retorno ao “lugar” reclamado por 

populações, povos, grupos e sociedades nacionais. Esses termos e conceitos 

envolvem a reparação, muitas vezes pela restituição, a reconciliação, as medidas 

compensatórias, o repatriamento e outras concepções que nos colocam em um 

cenário complexo entre ação (devolver ou não) e intenções políticas  

(reconhecer direitos ou não) na relação entre partes que interagem, ora 

disputam, ora uma no controle da outra. Mas esses processos envolvem tratados 

e convenções internacionais, legislações, instrumental jurídico, diplomacia, mas 

também negociação, cooperação, acordos e boas intenções (ou não). 

 As questões de fundo envolvem aqueles que reclamam por seus bens 

pelo repatriamento (entre países, governos e regimes políticos) ou restituição 

(em um mesmo país, entre visões de mundo distintas). E em muitas casos, 

envolvem direitos humanos em oposição a legislações patrimoniais 

(VERDESIO, 2011), como ocorre com aquilo que é indígena. No centro da 

complexidade estão os museus e os processos de musealização. Os museus hoje 

precisam elucidar o processo de colonização (MULLER, 2007), ainda presentes 

na representação, latente na sua estrutura de trabalho e nas relações que 

estabelecem com os constituintes - grupos que se relacionam historicamente 

com as coleções - e os públicos de visitantes (CURY, 2020). 

 As demandas de repatriação de coleções aos museus europeus são 

crescentes, talvez temendo um aumento exponencial, 19 grandes museus na 

Europa e destacados no mundo assinaram em 2002 a “Declaração sobre a 

importância e o valor dos museus universais” envolvendo o British Museum, o 

Louvre, o Metropolitan Museum of Art de New York, o Prado de Madri, o 

Rijksmuseum de Amsterdam e o Hermitage de São Petersburgo. 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 19 

 

Os signatários chegam a colocar ênfase na “natureza destruidora da 

restituição dos objetos”, acrescentando, em seguida, que “os museus 

são agentes do desenvolvimento cultural, cuja missão é encorajar a 

produção de conhecimento, mantendo um processo permanente de 

reinterpretação. Não estão a serviço dos cidadãos de uma só nação, 

mas dos povos de todas as nações”. (MULLER, 2007, não 

paginada). 

 

 Tal declaração não tem respaldo de órgãos como a Organização das 

Nações Unidas (ONU), Organização Internacional do Trabalho (OIT) ou 

Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura 

(Unesco), mas tem força política, a força da colonialidade - racionalidade ao 

colocar o interesse universal acima dos nacionais e das populações ou grupos, 

centralidade interpretativa e discursiva, paternalismo ao cuidar dos patrimônios 

de outros países e culturas, acessibilidade reduzidíssima a quem pode chegar ao 

museu universal. Cabe ainda destacar, o patrimônio universal é de todos, mas 

não é de ninguém aparentemente, pertence àqueles que os dominam pela 

musealidade - atribuição de valores, no caso universais - e pela musealização - 

processos que consolidam valores por meio de procedimentos, no caso, o poder 

de posse e controle físico e simbólico.    

 O eurocentrismo é paternalista. Talvez a ideia da Europa como mãe 

protetora (BUENO, 2019) ainda persista nos museus como curadores dos 

patrimônios culturais de outras culturas. Visão equivocada, bastante paternalista, 

pois vê no “outro” uma fragilidade que a proteção pode suprir. Também a ideia 

de quem cuida do patrimônio, porque consegue, tem os recursos e as técnicas, 

mas também de quem protege dos danos que os legítimos proprietários culturais 

podem acarretar. Controle daquilo que é do “outro” e do próprio “outro”. 

 Os remanescentes humanos compõem um capítulo à parte, dada a sua 

complexidade ainda maior, pela referência a cemitérios, sepultamentos, 

ancestralidade e antepassado, corpos humanos, mobiliário funerário, bens 

sagrados, mas também pelo  ato de flagrante dominação simbólica na 

apropriação e aprisionamento do corpo do “outro”, particularmente implícito 

nos “trofeus de guerra”. “Em 1954, foi devolvido à Tanzânia o crânio do sultão 

Mkwaka, que enfrentou um batalhão do exército alemão e foi levado à 

Alemanha como troféu em 1898” (MULLER, 2007, não paginada) e outros 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 20 

exemplos de reparação pelo repatriamento. Na Argentina, temos a posição 

trazida por Karina Oldani, Miguel Añon Suárez y Fernando Miguel Pepe do 

Grupo Universitario de Investigación en Antropología Social que 

 

[…] desde el año 2006 venimos impulsando la no exhibición y la 

restitución de los cuerpos de los hombres, mujeres y niños que se 

encuentran en las “colecciones arqueológicas” del Museo de La 

Plata, que tiene el horroroso privilegio de haber albergado con 

inadmisibles justificativos “humanitarios y científicos” a prisioneros 

de guerra cuyos cuerpos estaban expresamente destinados por su 

fundador el “Perito” Moreno a engrosar sus “colecciones”. 

Entendemos a estas “colecciones de restos humanos
8
” como 

“trofeos de guerra”, producto del genocidio perpetrado contra los 

Pueblos Originarios por el Estado argentino, con el objetivo 

principal de apropiarse de sus territorios y sus recursos. Esto que es 

evidente para algunos autores, el genocidio como la condición 

primaria para la formación de “colecciones antropológicas y/o 

arqueológicas” en Argentina, la relación entre genocidio y la 

formación de las “colecciones de restos humanos”, son los hechos 

históricos que configuraron las relaciones de poder que se dan en la 

actualidad entre los Pueblos Originarios y el Estado, entendiendo a 

los antropólogos y/o arqueólogos como agentes del mismo, del cual 

reciben sus sueldos, subsidios, becas, etc. (OLDANI et al., 2011, p. 

1). 

 

 No Museu de Arqueologia e Etnologia da Universidade de São Paulo 

(MAE-USP) há exemplos análogos à formação acima. Nas coleções 

etnográficas procedentes do Museu Paulista, transferidas para a formação do 

MAE-USP em 1989, temos:  

 

Craneo de indio Coroado [Kaingang] 60 annos capitão morto por 

ocasião assalto que os indios fizeram a 31 de julho de 1906 na fa
a
 da 

Corredeira, mun. Baurú _ S.P. […]; Otto Dreher, leg. XI 06 - f. 

documento […] A7 Archivo (Inventário de 1914, p 34-35
9
). 

 

  Ainda temos: e “Craneo tirado de um semiterio [sic] velho dos indios 

Corados [sic] […], Bauru, Est. S. Paulo, Dreher leg 1907” (Inventário de 1914, 

p. 34-35
10

). 

 O depoimento de Chipp Colwell, curador do Denver Museum, quando 

indagado sobre dificuldades que encontrou quando pesquisava para um livro
11

, é 

bem enfático: 

 

 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 21 

The Sand Creek Massacre of 1864 is among the most horrifying 

events that unfolded in the wake of America’s westward expansion. 

While many may be aware of the deaths from the massacre, fewer 

are aware that human remains—skulls and scalps—from Cheyenne 

and Arapaho were taken and ended up in museums. My frequent 

nightmares were difficult. It definitely made me realize just how 

much the descendants of the Cheyenne and Arapaho victims 

continue to suffer
12

 . (COLWELL, 2019b, não paginada). 

 

 Um caso sempre mencionado é a Native American Graves Protection 

and Repatriation Act, (NAGPRA, Lei de Repatriamento e Proteção das 

Sepulturas dos Nativos Americanos),  

 

[…] which provides a process for lineal descendants and tribes to 

reclaim ancestral remains and certain kinds of cultural items from 

American museums and federal agencies. This law, although 

imperfect, has facilitated the return of some 1.7 million grave 

goods, 57,000 skeletons and 15,000 sacred and communally owned 

objects
13

( COLWELL, 2019ª, não paginada).  

 

 Tal legislação é o resultado de uma  

 

[...] campaña conducida por líderes espirituales y organizaciones 

indígenas que culminó con ‘La caminata más larga’ (The Longest 

Walk), una movilización que partió desde San Francisco y llegó 

hasta Washington a peticionar al entonces presidente Carter. 

(MAZA; WEISINGER, 2010, p. 178) 

 

 Nas palavras de Gustavo Verdesio: 

 

De hecho, la legislación existente en Estados Unidos, por ejemplo, 

surgió de un desacuerdo, de una ausencia de consenso entre, por un 

lado, los practicantes de la arqueología y la antropología biológica 

y, por el otro, las comunidades de pueblos originarios. 

Dicho sea esto como recordatorio, porque en el tratamiento de este 

problema se tiende a olvidar que la legislación se ha aprobado para 

proteger a los indígenas de las prácticas disciplinarias que violaron 

(y en ocasiones continúan violando) algunos de sus derechos. 

(VERDESIO, 2011, p. 1) 

 

 A pesquisa está contemplada na lei, especialmente as escavações 

arqueológicas, com distinção entre escavações casuais e planejadas, no último 

caso, a consulta se faz na fase de planificação do projeto de pesquisa. 

“NAGPRA también pone restricciones a las excavaciones de restos indígenas 

aunque se limite el posible estudio de los mismos” (MAZA; WEISINGER, 

2010, p. 180), fazendo  consulta aos descendentes. A legislação, principalmente, 

“trata de llegar a un equilibrio entre los intereses científicos de investigación y 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 22 

los reconocimientos de los nativos, que, como cualquier cultura del mundo, 

tiene respeto religioso y espiritual por los restos de sus ancestros” (MAZA; 

WEISINGER, 2010, p. 183). 

 Também foi criada a National Museum of the American Indian Act 

(NMAI, Lei do Museu Nacional do Índio Americano), 1991, instituição 

referência com gestão de comitê indígena. Pelo NMAI e demais museus federais 

e o Instituto Smithsoniano acontecem restituições de remanescentes humanos e 

também repatriamento a outros países. 

 O Canadá é outro exemplo de país que assumiu uma posição mais clara 

na relação com os povos indígenas. Em 1992, foi elaborado o Turning the page: 

Forging new partnerships between museums and First Peoples - Task Force on 

Museums and First Peoples, pela associação entre a Assembly of First Nations e 

a Canadian Museum Association
14

, documento que estabelece uma base de 

relação constituída nos direitos dos indígenas que fazem parte das Primeiras 

Nações, incluídos diversos itens como pesquisa, interpretação, remanescentes 

humanos, restituição e repatriamento, em parceria com os museus implicados na 

musealização dos patrimônios indígenas. 

  Na interpretação museológica, a prática de coleta e formação de coleções 

de remanescentes humanos para serem integrados como, objetos museológicos -  

musealia -, desde a intenção à ação, já carrega a musealidade - valores 

atribuídos -  de um dilema ético humano profundo, o que pode ser continuado 

pela musealização -  processos que se dão no transcurso do tempo, ora 

agregando outros valores, ora evidenciando ou ocultando-os, ora reproduzindo 

visões do passado que devem ser tratadas critica, moral e eticamente no 

presente. Nesses processos museológicos,   que definem a vida dos objetos no 

museu, cabem a restituição. Por um lado, a abordagem jurídica e a burocracia 

que servem ao Estado, por outro, as normativas museais que aplicam tanto as 

políticas públicas, quanto a política de gestão institucional que define o que 

entra, o que se aliena ou descarta de dado museu, ou não.  

 

 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 23 

Es por esta razón, entre muchas otras, que la consulta con los 

pueblos originarios, y por lo tanto el respeto por sus opiniones y por 

las cosmovisiones en las que se basan, debe tener lugar de manera  

obligatoria. (VERDESIO, 2011, p. 3) 

  

E nisso não podemos deixar de lembrar o papel social dos museus, dos acordos 

que podem ser engendrados e as políticas públicas, entre elas as museais. 

  Gustavo Verdesio (2011) elucida três aspectos importantes sobre os 

remanescentes humanos em museus, considerando a reclamação e a restituição. 

Primeiro, a objetivação e desumanização do corpo humano indígena; segundo, a 

sua patrimonialização e integração aos museus para estudos e outras finalidades; 

terceiro, a dicotomia e o conflito entre direitos humanos dos indígenas e a 

legislação patrimonial. 

  Muitos museus brasileiros são expressões do colonialismo e do modelo 

de museu nação. São também expressões do conceito de “patrimônio nacional” 

e de “bem da união” para tudo aquilo que é definido como bem ou monumento 

arqueológico, incluindo-se, em tal categoria patrimonial, os remanescentes 

humanos “coletados” no passado, mas ainda no presente. A presença de 

remanescentes humanos em museus brasileiros não é inusitada. Eles estão em 

museus de arqueologia, de antropologia/etnografia, de história, de cidade e em 

outros museus. São oriundos de achados fortuitos pela agricultura e por outras 

formas, mas principalmente por escavações arqueológicas. Tais remanescentes 

são considerados bens da união, são protegidos pela Lei federal 3.924/61
15

 e 

devem ficar sob guarda em uma instituição
16

, na maioria das vezes um museu.  

  As perspectivas dos remanescentes humanos em museus é o que 

queremos discutir. Como na curadoria, os remanescentes se inserem na 

coleta/formação de coleção, na pesquisa, na salvaguarda e na comunicação. O 

que o artigo se propõe a trazer para a discussão são os pontos de vista indígenas, 

como incentivo ao diálogo e a construção de acordos mútuos, quem sabe a 

reconciliação, que colocariam os museus brasileiros em outro patamar social e a 

museologia em outra posição política. 

 A considerar a sensibilidade que o tema aflora, - provoca dor e 

sofrimento por tratar-se de pessoas falecidas, pela possível violência da morte, 

cemitérios e sepultamentos profanados, retirada do remanescente da sua origem, 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 24 

apropriação dos ascendentes do “outro” etc. -, partimos da ideia de que 

remanescentes humanos em museus, particularmente de indígenas, provoca 

tristeza e grande descontentamento a esses povos e mesmo desacordo e 

enfrentamentos políticos. Nesse sentido, o diálogo é necessário, mas deve ser 

construído.  

 

3 Colaboração como aproximação, diálogo e acordos no museu 

As ações colaborativas em museus são desafios nas nossas instituições museais 

etnográficas e arqueológicas, mais ainda naquelas universitárias que convivem 

com a guarda de coleções oriundas de populações, povos e grupos e culturas e 

territórios de ação e atuação. Como nesses locais tratamos daquilo que é do 

“outro”, o que  coletamos, pesquisamos, salvaguardamos e comunicamos está 

relacionado àqueles cujos musealia estão sob ação de curadoria. Parece que, a 

partir dessa concepção, o trabalho público ganha outros sentidos, mas nem 

sempre, pois não é simples, mas nem por isso devemos desviar a nossa atenção 

para o fato de que cuidamos do patrimônio público e do bem da união, sem nos 

esquecer de que nada é nosso/meu - os muselia -, mas pertence simbolicamente 

a alguém, no caso, grupos culturais. 

 A colaboração é uma metodologia com aportes e princípios. O trabalho 

conjunto é um princípio, com equilíbrio entre os agentes - profissionais de 

museu (pesquisadores, antropólogos, arqueólogos, museólogos, educadores, 

conservadores, designers etc.) e os grupos envolvidos - nesta situação, os 

indígenas. O trabalho contínuo é outro princípios, ou seja, em todas as etapas de 

desenvolvimento da ação, partindo do projeto. A tomada de decisão faz parte do 

processo, como simetria na relação de poder entre os participantes. No museu, o 

trabalho - gestão, museografia, curadoria etc. - é tomada de decisão por aqueles 

que têm poder. Na colaboração, as decisões são debatidas entre todos e a 

negociação faz parte do processo. Mas na colaboração também tentamos superar 

algumas das posições colonialistas dos museus que persistem em nossas 

práticas. Ao mesmo tempo que trabalhamos em conjunto, construímos uma 

plataforma comum, há enfrentamentos de antigas, mas presentes, expressões do 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 25 

colonialismo. Não podemos ignorar, no espaço do museu pode se dar a tensão 

entre “colonizadores e colonizados”, aqui representados pelo corpo profissional 

e os grupos indígenas. A colaboração, se possível, coloca na mesa de trabalho as 

antigas relações de dominação, procurando superá-las. Se há um “acerto de 

contas histórico” entre indígenas e não indígenas (COLWELL, 2019a, não 

paginada), o museu faz parte disso certamente, como instituição que se 

constituiu a partir da apropriação daquilo que é do “outro”, que, desde as 

revoluções civis dos anos de 1970 a 1990, vem a questionar. 

 Mas a colaboração é uma opção metodológica entre outras. Sua 

contribuição está em por em cena outras maneiras de ver, entender, de fazer e de 

ser museu, em associação a outras visões e ideologias. A prática da colaboração 

é difícil, mas não impossível, quando temos a intenção de fazer de maneira 

diferente, ter no processo saberes compartilhados, saberes indígenas e saberes 

do museu (antropológicos, arqueológicos, museológicos e museográficos, 

educacionais etc.). 

 A colaboração não é uma solução, mas é uma possibilidade de trabalho 

que pode promover a confiança dos indígenas com relação ao museu, com isso, 

podemos recolocar a autoridade do museu em outro patamar social, a partir de 

uma visão intercultural e de encontro de diversas visões e perspectivas, 

acadêmica e outras. Para Gustavo Verdesio em trecho do artigo, em se tratando 

da colaboração e da posição das disciplinas: 

 

Esto es no sólo necesario sino también posible, entre otras razones 

porque las disciplinas que se ocupan del pasado indígena pueden 

ser, y están siendo en algunos casos, de gran utilidad para las 

propias comunidades indígenas. Cada vez que un arqueólogo o un 

antropólogo biológico se acerca a los indígenas respetuosamente y 

con argumentos razonables, hay más posibilidades de colaboración 

entre las partes y, sobre todo, de generar un espacio para el mutuo 

beneficio de los involucrados. (OLDANI et al., 2011, p. 12) 

 

  O mesmo autor destaca que  

 

en ese marco que las disciplinas occidentales pueden llegar a 

reciclarse y a constituirse en una fuente productora de conocimiento 

descolonizador que sea un aporte no sólo para algunos sectores de la 

sociedad sino para la humanidad toda. (OLDANI et al., 2011, p. 12) 

 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 26 

 Sobre repatriamento e os receios de que os museus se esvaziariam de 

objetos e conteúdo, o que se contempla é a possibilidade de transformação do 

estatuto conceitual da instituição, a curadoria e sua museografia, ou seja, 

remodelar a musealização a partir de novos musealia e musealidade com mais 

justiça social: 

 

As that law [NAGPRA] approached passage, we heard many of the 

same arguments we hear now, especially that repatriation will put 

museums out of business. Instead, in the years since, museums in 

the United States have thrived. Repatriation forced museum 

administrators and tribal leaders to sit down and talk, and the two 

sides realized how much they have in common. As a result, 

museums and tribes have worked to build new relationships based 

on mutual respect. Thirty years ago, few museums in the United 

States produced exhibitions in collaboration with Indigenous 

communities; today, few would design an exhibition without it. 

Repatriation will not end museums
17

 (COLWELL, 2019a, não 

paginada). 

 

 Repatriação e a restituição não é o fim, é o começo de um outro museu 

mobilizado em novas concepções e papéis. No Canadá, o documento Turning 

the page, elaborado em colaboração entre as Primeiras Nações e a Associação 

Canadense de Museus, um dos pontos elaborados conjuntamente se referem a 

colaboração para tratar da questão da propriedade pela linearidade parental e 

cultural. 

 

There is wide recognition that concepts of ownership vary, 

therefore, a case-by-case collaborative approach to resolving 

repatriation based on moral and ethical criteria is favoured rather 

than a strictly legalistic approach. The “Native American Grave 

Protection and Repatriation Act”, recently passed in the United 

States, was studied by Task Force members. While not ruling out 

the possibility of the creation of legislation in the future, it was 

agreed that it was preferable to encourage museums and Aboriginal 

peoples to work collaboratively to resolve issues concerning the 

management, care and custody of cultural objects. Proposed 

guidelines for such a collaborative process follow in the 

recommendations section.
18

  (TURNING THE PAGE, 1992,  p. 5) 

 

 No documento Turning the page, a colaboração é apontada na sua 

redação, um item que descreve inclusive a Partnership, parceria entre 

instituições amparada pela Associação Canadense de Museus. Cabe lembrar, no 

entanto, que tal elaboração foi resultado de uma crise justamente promovida 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 27 

pelos povos indígenas no Canadá, após uma exposição museológica, por anos, 

indígenas e museus discutiram sobre as relações entre museus e indígenas. 

Turning the page é uma frase de Georges Erasmus, então chefe da Assembleia 

das Primeiras Nações, para profissionais de museus, propondo um novo trabalho 

e uma nova relação. 

 Esse documento é uma referência, um exemplo de ação em colaboração, 

visando a superação de conflitos remanescentes do passado fortemente presentes 

nos museus como instituição que centraliza tensões, parte dos musealia e 

presentes na musealidade, escamoteadas na musealização. 

 

4 Vozes indígenas e legitimidade 

Há uma crise política, moral e ética em curso, no que se refere a patrimônios 

indígenas em museus, como importantes contribuições para sua superação. Os 

remanescentes humanos em museus é um capítulo especial, sensível, envolve o 

sagrado e a espiritualidade indígenas. Apesar de boas discussões acontecendo, 

como referenciais éticos elaborados, os debates e as contribuições ainda 

concentram-se na academia e nos museus como espaço e como ponto de vista. 

 Recentemente, em 2019, aconteceu a Conferência Internacional em 

Atenas, Grécia, no Museu da Acrópoles, anunciada como: “[…] they are not 

silent after all…; Human remains in archaeological museums, Ethics & 

Display
19

(HUMAN REIMANS…, 2019)”. Os conferencistas compõem uma 

visão interdisciplinar entre arqueologia, bioarqueologia, museologia, 

antropologia e etnologia, conservação, teologia, arquitetura, pesquisadores, 

curadores, gestores. A divulgação do evento anuncia
20

: 

 

This two-day Conference is the first scientific meeting in Greece, 

which focuses on the ethics, display and interpretation of human 

remains, a cultural resource imbued with significant ethical and 

ideological connotations. Breath-taking archaeological discoveries 

of the latest decades on the Greek land have given us a good enough 

reason towards organising this Conference, which aspires to 

encourage a prolific dialogue on the ethically correct display of this 

unique material
21

. (HUMAN REMAINS…, 2019). 

 

 Entre os objetivos do evento, uma frase gostaria de resgatar, como a 

essência dos debates em torno da questão central relativo a remanescentes 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 28 

humanos em museus arqueológicos: “[…] o mais alto grau de respeito e o mais 

profundo senso de dignidade” (HUMAN REMAINS…, 2019). 

 O site do evento, muito bem preparado e completo, apresenta muitas 

imagens fotográficas (sem legendas) de remanescentes humanos, algumas 

impressionantes, o que, de certa forma, anuncia que o uso institucional em si em 

exposição e pela internet não seria um problema. Uma imagem em particular me 

chamou a atenção, um remanescente humano, talvez cremado com fragmentos 

ósseos à vista, em uma cerâmica de boca larga e duas alças. A imagem me fez 

recordar o comentário da pajé (kujan na língua Kaingang) Dirce Jorge Lipu 

Pereira ao ver remanescentes humano grego no MAE-USP em 2016, quando lhe 

esclareci que não se tratava de indígena, quando ela me respondeu prontamente 

- “é um ser humano”. O que trago para a discussão é que, apesar de todo o 

grande esforço arqueomuseológico ou museoarqueológico (como queiram, não é 

uma questão corporativa que se coloca, o que seria uma enorme perda de 

tempo), é a complexidade que o tema nos apresenta, por isso a visão da pajé 

contribui para cercarmos a problemática de forma ampliada. 

 O que se propõe no artigo é trazer para o debate as vozes e argumentos 

indígenas. 

 

“As Native Americans, we are in a constant state of mourning,” 

Desiree Martinez, a Tongva
22

 member and professional 

archaeologist, said in an article in The Bristol News, “knowing that 

our ancestors’ graves have been disturbed and their remains and 

burial goods removed to sit on museum shelves, all over the world 
23

 (COLWELL, 2019a, não paginada). 

 

 O sentimento da Desiree Martinez é o mesmo de muitos indígenas. Não 

a toa, os movimentos civis indígenas nos EUA e no Canadá se fortaleceram no 

ativismo contra os museus como lugares, cujas histórias indígenas estão 

marcadas pelo colonialismo. Nesse sentido, as pautas dos ativistas são 

devidamente firmes quanto a remanescentes humanos nos museus. São séculos 

de acúmulos de coleções indígenas pelos museus, outros tempos, outras práticas. 

A restituição e repatriamento são possibilidades, com base na colaboração, a 

exemplo do Canadá, e/ou legislação e colaboração, como nos EUA.  



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 29 

 Para os pajés com os quais dialogamos em ações de colaboração, 

remanescentes humanos são sagrados, são seres humanos, porque há morte 

física, mas não morte, as pessoas se encantam, os “encantados” continuam, 

renascem, reincorporam, estão ao nosso lado no museu, porque os evocamos, a 

revelia do que se considera como musealia, musealidade e musealização - mas 

implicados com esses processos, pois os encantados podem estar presos no 

museu. Os encantados podem se incomodar, como podem nos ajudar e proteger. 

Não há e nem haverá manual de procedimentos para se lidar com a 

espiritualidade, tampouco estamos nos referindo a crenças ou descrenças, mas 

em respeito e ética no trato curatorial em relação aquilo que é sagrado para os 

povos indígenas. 

 Aqui temos uma aprendizagem que buscamos nas práticas: escutar, 

modificar posições, estabelecer acordos, buscar novos caminhos. De certo a 

negociação faz parte dessa relação, como também de processos colaborativos, 

mas as perspectivas da espiritualidade são novas para nós profissionais de 

museus (CURY, 2016b; CURY, 2017; CURY, 2018, CURY, 2019a, CURY, 

2020), não como ideia, não descobrimos que a espiritualidade existe entre os 

indígenas ou não indígenas, o que há de novo é como inserir a espiritualidade 

constitutivamente nos musealia, nas construções da musealidade e nos processos 

de musealização. Não buscamos doutrinas, mas  novos procedimentos éticos e a 

ampliação das reflexões em museologia, na gestão, curadoria, museografia, no 

cotidiano de quem trabalha no museu. 

 Os relatos que seguem, base da reflexão proposta, fizeram parte de ações 

de colaboração entre museus e indígenas no centro oeste e oeste paulista, em 

particular com o Museu Índia Vanuíre, que organiza anualmente desde 2012 o 

Encontro Paulista Questões Indígenas e Museus
24

, e o Museu de Arqueologia e 

Etnologia da USP, com ações de colaboração com Kaingang, Guarani 

Nhandewa e Terena (CURY, 2019a). Damos atenção ao artigo de Dirce Jorge 

Lipu Pereira e a assistente de pajé (kujan) Susilene Elias de Melo, ambas 

Kaingang, intitulado Ética - Remanescentes humanos em museus (2020) e o 

depoimento delas no vídeo O sagrado no museu
25

. 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 30 

 As Kaingang mantêm trabalhos com museus e as mesmas são gestoras e 

curadoras do Museu Worikg
26

 de natureza comunitária. Nesse sentido, têm 

visões formadas sobre o papel dos museus tradicionais e indígenas. 

 Para Dirce Jorge, “se não fosse o museu (MAE-USP), nós [Kaingang] 

não teríamos visto objetos que a gente não tinha conhecimento”. Dirce se refere 

a cerâmicas, têxteis e outros artefatos, muitos deles com mais de 100 anos de 

entrada no Museu Paulista, instituição formadora de coleções etnográficas, hoje 

sob a guarda do MAE. 

 Sobre remanescentes Kaingang em museus, Dirce
27

 esclarece: “a gente 

sabe de algumas histórias pelo museu, o que aconteceu [com os 

antepassados]”
28

. Por ter uma preocupação com o patrimônio Indígena e 

Kaingang, Susilene de Melo mantém uma visão bastante crítica sobre a guarda 

em museus, consegue discernir sobre cuidados e tratamentos distintos, nem 

sempre positivos. 

 

E aqui eu dou os parabéns para o Museu [Índia Vanuíre], porque 

eles têm muito cuidado. As peças que a gente tem aqui elas estão 

bem cuidadas, bem guardadas e eu e meu povo, a gente agradece. 

Mas a tristeza é do museu que está lá fora. Porque eu tenho a minha 

amiga Leilane
29

 que está aí e ela sabe. Ela sabe que não é fácil. E 

cada história. A cada vez que ela vai visitar um museu e que ela 

chega lá, o que ela encontra! Para a gente é difícil. (PEREIRA; 

MELO, 2020, p. 33) 

 

 Alguns pontos apresentados pelas Kaingang que trazemos à luz das 

discussões propostas. Primeiro, a importância dos antepassados e da 

espiritualidade na vida e nas culturas indígenas, não como uma novidade, 

porque não é, mas com a legitimidade da fala da pajé. Conforme Dirce: 

 

A gente hoje na aldeia, nos respeitamos muito porque quando a 

gente fala de cultura a gente tá falando deles. Todas as vezes que a 

gente vai lembrar de cultura, de tudo, o que a gente lembra, a gente 

tá falando dos nossos antepassados. E todos os dias a gente tá 

lembrando deles. E no meio da família, a gente já aprende, porque a 

família, a mãe e o pai da gente já é os nossos professores que já 

estão ensinando a gente, desde quando a gente nasce e de criança 

eles estão ensinando a gente, cultura e espiritualidade, tudo liga. 

Então não tem separação. (PEREIRA; MELO, 2020, p. 32) 

 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 31 

 Antepassados e espiritualidade, “tudo liga” e “não tem separação”, os 

remanescentes humanos consistem no corpo físico dos antepassados, dos 

encantados,  
 

[…] sobre pesquisas que fazem com nossos remanescentes, é que a 

gente também pede que esses pesquisadores que vêm pesquisar os 

nossos antepassados, eles não são só ossos. Eles são humanos. São 

pessoas. Que já sofreu muito os antepassados e merecem muito 

respeito. (PEREIRA; MELO, 2020, p. 32) 

 

 A Susilene completa. “Fala ‘objeto’. Não é um objeto [sobre o 

remanescente humano]. Antes de ser ‘objeto’ era um ser humano que nem eu, 

que nem todos vocês que estão aí.” (PEREIRA; MELO, 2020, p. 32). E continua 

“[…] é tratado de objeto, mas não é objeto. É um ser humano. Ele sente. Ele tem 

dor. Ele chora. Tá? É isso aí!” (PEREIRA; MELO, 2020, p. 33) 

 Por que “tudo liga” e “não tem separação”, os encantados estão ligados 

aos seus remanescentes, como parte da sua memória ainda presente na vida 

física e no museu como lugar da materialidade.  

 Um segundo ponto, a relação com a pesquisa de campo, escavações 

arqueológicas, e no museu, para a Dirce: 

 

Então assim, como foram tirar ele daquele lugar [funerário], onde 

eles estavam enterrados. Ninguém pediu licença pra tirar eles de lá 

[cemitério/sítio arqueológico]! Então foram lá, tiraram, puseram [no 

museu]. […] Tudo isso que a gente pede pra todos vocês que 

mexem com nossos parentes com nossos antepassados. Fala com 

eles. Conversa com eles: “Me dê licença. Tô mexendo com vocês 

porque isso também é o meu estudo”. Então é isso, gente. É o que 

nós pedimos. (PEREIRA; MELO, 2020, p. 32). 

 

 Susilene segue o pensamento e o sentimento da sua mãe, a Dirce: 

 

Porque [os pesquisadores] entram nas nossas terras, né? Não pedem 

licença. Escavam. Procuram. Assim como a minha mãe falou agora, 

tem vez que colocam [os remanescentes humanos] lá de qualquer 

jeito. Não tem lugar apropriado para poder guardar. Colocam outros 

objetos que não têm nada a ver. (PEREIRA; MELO, 2020, p. 32) 

 

 A aproximação entre pesquisadores e indígenas acontece algumas vezes, 

mas nem sempre o diálogo é profícuo. A Kaingang Susilene, no entanto, 

manifesta claramente que vê na pesquisa com remanescentes humanos um 

propósito para seu povo: 

 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 32 

Recentemente, a gente teve um pesquisador e eu fiz uma pergunta 

para ele: “Se você está tão curioso em saber o que foi que 

aconteceu, eu também tenho a minha curiosidade! Do que que foi a 

morte? Foi envenenado?! Como que ele foi morto? Do que que foi?! 

Foi tiro? Foi bala? Se foi pancada?!”. E ele não me soube responder, 

não conseguiu responder. Então, eu disse para ele: “Já que você não 

conseguiu me responder como foi morto, para que mexer?! Deixa lá 

onde que está. Não mexe!”. Porque se ele é pesquisador, ele não 

soube falar para mim se foi envenenado, do que que foi morto. 

Então não precisa mexer, deixa lá no cantinho dele. (PEREIRA; 

MELO, 2020, p. 34-35) 

 

 Por outro lado, reafirmamos a necessidade de diálogo, único caminho 

para o trabalhar com o conflito, o conflito está posto e qualquer negociação e 

acordo dependerá do diálogo aberto, para estabelecimento de uma relação ética, 

pelos direitos humanos, que reconhecemos que os indígenas têm, mas também 

devido à sensibilidade que o tema da espiritualidade envolve para os indígenas 

que devemos respeitar. Susilene prossegue: 

 

Porque, na verdade, eles [arqueólogos] não pedem autorização! 

“Autorizar a mexer com remanescente seu?! Você ia gostar?!”. 

Então ele ficou quieto. E eu falei para ele: “Deixa do jeito que está! 

Porque você não sabe com quem você está mexendo!”. É como a 

Cristine falou: “Você não sabe se é um pajé, você não sabe qual é o 

ritual que foi feito, ali, para o sepultamento, então, deixa quieto! 

Não mexe!”. É isso aí que eu tenho para falar! (PEREIRA; MELO, 

2020, p. 35) 

 

 Susilene complementa a crítica e o sentimento que a falta de diálogo 

provoca. E ficam registradas as indagações dela com outra pergunta - Qual a 

questão de fundo que limita a aproximação dos arqueólogos dos indígenas 

quando se trata de remanescentes humanos? 

 

E a gente fica muito triste porque, assim, quando vão lá não 

perguntam, na verdade não convidam nem para falar. Pelo menos 

perguntar algo. Você quer ir lá? Você quer ver? Você quer 

participar? Não! Eles não perguntam para a gente. E por quê? Por 

que não perguntar? Se pode ser um vô. Pode ser um bisavô, um tio 

distante. Então, eu acho assim mais que as pessoas têm que ter mais 

respeito. (PEREIRA; MELO, 2020, p. 33) 

 

 No museu, terceiro ponto, o manuseio dos remanescentes pelos 

profissionais, seja na pesquisa ou na conservação, é visto como algo especial, 

pois, na “casa sagrada”, o museu, os antepassados devem ser tratados com 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 33 

deferência especial, como podemos ver pelas orientações da Dirce e como ela 

interliga antepassado, museu e respeito: 

 

Porque quando se fala de cultura, você está voltando lá atrás. Você 

vai estar sempre voltando bem lá pra trás. Então, é o que eu falo, 

né? Pra quem lida, pra quem está no museu, porque o museu 

também para nós é uma casa sagrada. Então, a gente sempre está 

falando de respeito, com tudo o que vocês pegarem: pede licença, 

“aí eu vou pegar uma peça: oh, me dá licença! Eu vou te pesquisar, 

eu vou te ver, vou pegar”. Então é isso. A gente pede – respeito. É o 

que nós pedimos. Até hoje a gente não é respeitado. Então a gente 

pede respeito, para que nossos antepassados, quem sofreu 

bastante… (PEREIRA; MELO, 2020, p. 32) 

 

 Quando indagada sobre exposição de remanescentes humanos, Dirce 

coloca sua tristeza e indignação, mas suas expectativas: 

 
Nós colocamos que os remanescente não pode ser expostos em 

exposição, porque eles não são peça, eles são pessoas e eles 

merecem ser respeitado, porque o que vai numa exposição, são 

peças, são peças feita por eles, que eles fizeram. Então, os 

remanescente têm que ser bem guardado, por causa que ali eles tão 

só pra pesquisa, não tão pra ser exposto como peça pras pessoa 

olhar e a pessoa olha, acha bonito, dá risada. Então, não, eu acho, 

tem que ser muito bem respeitado eles. Eu falo pelos todos os 

nossos povo, todos os povos indígena que têm, que eles têm que ser 

respeitado, […] eu participei duma exposição em São Paulo, eu 

fiquei muito triste de ver um crânio, é dum indígena, exposto. 

Nossa, eu fiquei horrorizada quando eu vi aquilo. Por causa que eu 

falei, “que falta de respeito com o nosso povo”. O nosso povo, ele 

não é uma peça. Eu acho assim, que tem que ser peça pra ser 

exposta. Peça que foi feita por eles [antepassados], peças da Parané, 

da Candire
30

, quantos anos foi feito aquilo. Então é isso, é a 

maravilha, a gente fica feliz de ver aquelas peça. Agora a gente 

entristece quando a gente vai numa exposição e vê um crânio do 

nosso povo exposto numa exposição. E isso é muito falta de 

respeito, isso tem que ser mudado, não tem que ser exposto! 

(PEREIRA; MELO, 2020, p. 33) 

 

 Sobre a possibilidade de uso de fotografias em substituição dos originais 

em exposição, Dirce segue seu raciocínio: 
 

[…] eu acho assim, pedindo pra que não fosse exposto mesmo os 

nossos antepassados, não pode ser exposto, também, como uma 

fotografia dele. Então, já que nós não queremos que expõe eles, 

também não posso ser exposto uma fotografia dele. Porque é como 

se estivesse expondo ele ali. Então, é tudo a mesma coisa. Já que 

nós estamos lutando para não ser colocado na exposição, não pode 

ser colocado nem ele, nem uma fotografia dele! É isso! Porque já 

estamos pedindo que respeite ele, que não coloque. Então, é como 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 34 

se a gente estivesse aceitando que colocasse ele! (PEREIRA; 

MELO, 2020, p. 34) 

 

 E ainda, associada à problemática da pesquisa arqueológica e sua 

visibilidade pública sem as articulações com povos indígenas, está a localização 

dos remanescentes humanos, bens da união. Em quais museus estão sob guarda 

institucional? Dirce reforça: 

 

[…] quando vai fazer uma escavação, descobre um cemitério 

indígena, mas eles vão, mas não tem nenhum indígena 

acompanhando, para ver o que estão fazendo. Então, é isso que nós 

ficamos até nervosos com tudo isso que acontece. Porque vão 

escavar, mas não estão escavando qualquer coisa. Estão mexendo 

com nosso humano, lugar sagrado, com cemitério indígena. Aí eles 

falam: “Descobrimos um cemitério indígena lá, eu vou escavar”. 

Um monte de gente, tudo não índio, e onde está o indígena para ver 

o que eles estão fazendo com aquelas ossadas? Para onde que estão 

levando? É isso que nós estamos preocupados. (PEREIRA; MELO, 

2020, p. 35) 

 

 Por isso, também, Dirce se coloca favorável à pesquisa dos 

remanescentes humanos no museu, mas faz ressalvas quanto às escavações 

arqueológicas e a atitude de alguns pesquisadores, novamente ressaltamos a 

visibilidade da pesquisa desligada da participação indígena, o que leva a 

naturalização de procedimentos. 

 

Sim, nós agradece o museu, que estão com nossos remanescentes, 

cuidando, zelando deles. Nós agradecemos muito vocês. Mas nossa 

preocupação são esses escavadores, que vão escavar achando que o 

cemitério é dele. Ele vai lá cavucá e leva embora. E fotografam: “Ó, 

estamos aqui!”. Eles cavucando, tirando os indígenas aqui. E onde 

está o índio para ver tudo isso? Não. Então, é isso que nós 

reclamamos, é isso que nós ficamos muito tristes. […] Porque 

agora, dentro da nossa aldeia, não acontece mais esses 

escavamentos. Por quê? Porque eles viviam soltando: “Ah, tem 

cemitério lá?”. Tem, mas não vai mexer! É sagrado, não vai mexer! 

(PEREIRA; MELO, 2020, p. 35) 

 

 Sobre a guarda nos museus e as boas práticas relativas à musealização, 

especialmente a curadoria das coleções e a gestão de coleções, Dirce nos lembra 

que há museus que cuidam bem e outros não: 

 

Porque enquanto está no museu, está sendo bem cuidado. Mas tem 

museus, que eles colocam no meio das pedra e deixam lá. [As coisas 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 35 

do] do índio lá, [misturadas] no meio das pedras [minerais]. Então, é 

isso. Se não tem como cuidar, procura um museu que tenha mais 

condições e leve. Não é? Se tem também aqueles outros que não 

têm interesse. Mas tem museus que vão cuidar direitinho. Tem o 

lugar certinho para guardar. (PEREIRA; MELO, 2020, p. 35) 

 

 Certamente que uma ação para garantir a guarda adequada e respeitosa, 

que os remanescentes humanos exigem, deveria ser articulada entre muitas 

organizações e redes profissionais, mas não podemos isentar o papel das 

políticas públicas e, no mínimo, o papel dos sistemas de museus federal, 

estaduais e municipais nesse trabalho disseminador de valores e práticas 

museais fundadas no respeito. 

 Os musealia não são iguais, não foram coletados da mesma forma, 

alguns talvez não deviam ser “coletados”, como os remanescentes humanos que 

são desenterrados e  retirados do seu lugar de sepultamento, ou deveriam ser 

coletados de forma diferente, com participações indígenas. No museu, porque os 

musealia não têm o mesmo peso nas culturas de origem, as categorias de objetos 

deveriam ter a musealidade diferenciadora, para que a musealização pudesse 

saber o que fazer, quando fazer, como manipular, como armazenar, como 

respeitar. De qualquer forma, a musealidade  como atribuição de valores se 

inicia na coleta, nas escavações arqueológicas. Nesse sentido, como afirma 

Dirce, “tudo liga”. 

 

5 Considerações finais 

As discussões sobre restituição e repatriamento de objetos indígenas continuam 

bastante controversas, com posições a favor e contra (COSTA, 2018). No que se 

refere a remanescentes humanos indígenas, as posições são ainda mais fortes, 

pois estamos falando de uma categoria sensível, mas também de dominação 

simbólica sobre o “outro” a partir do seu corpo. 

 Parte da herança dos povos indígenas para as gerações do presente está 

no museu, grande parte do legado para as futuras gerações pode estar no 

repatriamento e na restituição de remanescentes humanos. 

 Para Chipp Colwell (2019b), há um “acerto de contas histórico” a ser 

feito que envolve os museus que possuem remanescentes humanos indígenas, 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 36 

como o repatriamento e a restituição podem funcionar como “justiça 

restaurativa”. Na concepção Anne Gustavsson, a restituição seria uma 

“reparação histórica” (OLDANI et al., 2011, p. 4). 

 Para Patricia Arenas em depoimento: 

 

El problema que nos ocupa no son los cuerpos de los indígenas 

muertos sino los indígenas vivos, en tanto el reclamo, restitución, 

reconocimiento, se hace desde el presente hacia el pasado. Son los 

indios-vivos los que otorgan significados a los cuerpos apropiados 

de los indios-muertos. Y si los muertos son indígenas, los cuerpos 

adquieren un status particular, no sólo por la condena a la otredad 

de la antropología del canon, sino porque los indios pasaron a ser 

sujetos de derecho no hace mucho. ¿Qué valor cultural, social y 

político tiene un cuerpo/esqueleto de un sujeto (comunidad) que no 

es alcanzado por el derecho? (OLDANI et al., 2011, p. 5) 

 

 O que este artigo vem a destacar é que a museologia precisa de outras 

bases sociais. Não estamos sós, trabalhamos com coletivos. Nós, os 

profissionais, não estamos fora dos dilemas indígenas, fazemos parte dos 

processos de lutas e conquistas, mas com nossas contribuições específicas. Os 

indígenas não estão isolados, procuram aproximações e os museus podem ser 

exitosos para suas reivindicações. O diálogo deve fazer parte dos trabalhos com 

objetivos comuns, para tanto processos colaborativos são boas opções para 

outros entendimentos acerca de curadoria, uma perspectiva humanizada e, por 

isso, melhor para todos. 

 Mas, sobretudo, o artigo quer valorizar a participação indígena nos 

processos que envolvem a coleta e formação de coleções, para a composição dos 

musealia, as construções de musealidades, no plural porque nunca é uma, que se 

processam pela musealização. Há questões que vêm sendo postergadas no 

tempo que precisam ser enfrentadas e não podemos esquivar da participação 

indígena, como a problemática dos remanescentes humanos em museus. 

 As vozes indígenas trazidas como contribuição para a discussão foram 

mantidas ao máximo, como no artigo gerado a partir da transcrição de falas em 

um evento. São longas, aparentemente repetitivas, mas foram mantidas na 

essência da oralidade e das intenções das Kaingang e na lógica de pensamento 

delas, com o propósito de deixá-las à frente das suas próprias ideias e 

linguagem. O que elas dizem é claro, sem rodeios, mas talvez valesse a pena 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 37 

destacar que ora falam dos parentes lineares e do povo Kaingang, mas também 

falam dos “parentes” que compõem todos os povos indígenas, não fazendo 

distinção entre os trabalhos da espiritualidade que correspondem à pajé e sua 

assistente e o que denominam como luta pelos direitos indígenas, à 

musealização inclusive, como bem demonstraram.  

 Algumas questões colocadas pelas Kaingang não podem ser ignoradas, 

tais como participação indígena nas pesquisas arqueológicas, inclusive 

escavação, necessidade de consulta e, acrescentaria consentimento, conservação 

preventiva e manuseio de objetos sagrados, política de gestão de coleções e de 

comunicação museológica e acesso aos objetos e remanescentes humanos em 

museus - onde estão e seus usos museais. 

 Todas essas questões, independente de repatriar ou não, compõem a 

musealidade, pois não há uma única atribuição de valores, há muitas (para 

musealizar e desmusealizar) e essas tantas quanto forem possíveis devem fazer 

parte do sistema documental como exercício da política de gestão de acervos. 

Nas exposições, ainda mais cuidado é necessário, pois se esses musealia tiveram 

uma vida pregressa, a começar as vidas humanas, a morte física, um 

sepultamento como parte da sociabilidade que o cerca. No museu é como se o 

“objeto” renascesse, no sentido de um outro estatuto, das coisas, da 

musealidade, da curadoria, dos sistemas documentais e de comunicação. Se não 

negamos certas colocações do campo museológico, não gostaríamos que esse 

mesmo campo negasse as perspectivas indígenas e seus direitos à dignidade. 

 

Referências 

BOLAÑOS ATIENZA, María. La belleza de las crisis. Museos.es, España, n. 5-

6, p. 18-27, 2009-2010. 

 

BRASIL. Lei 3.924/61 de 26 de julho de 1961. Dispõe sobre os Monumentos 

Arqueológicos e Pré-históricos. Diário Oficial da união: Seção1, p. 6793, 27 

jul. 1961.  

 

BUENO, Mariana Pimenta. Museu e colonialidade: a repatriação museológica 
como instrumento de luta. Neiba - Cadernos Argentina-Brasil, Rio de Janeiro, 

n. 8, p. 01-20, 2019.  

 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 38 

CLIFFORD, James. Museologia e contra-história: viagens pela costa noroeste 

dos Estados Unidos. In: ABREU, R.; CHAGAS, M. (orgs.). Memória e 

patrimônio: ensaios contemporâneos. Rio de Janeiro: Lamparina, 2009.  

 

COLWELL, Chip. Sacred objects, human remains and culture clash sparked a 

Colorado author’s desire to tell a tragic story. The Colorado Sun, Denver, 04 

jan. 2019a. 

 

COLWELL, Chip. ‘As Native Americans, We Are in a Constant State of 

Mourning’. The return of ancestors and artifacts can become a form of 

restorative justice. New York Times, New York, 04 abr., 2019b. Opinion. 

 

COSTA, Karine Lima da. Pensar o patrimônio cultural por meio da repatriação e 

restituição de bens culturais. Patrimônio e Memória, Assis, v. 14, n. 2, p. 256-

271, 2018. 

 

CURY, Marília Xavier. Direitos indígenas no museu – Novos procedimentos 

para uma nova política: a gestão de acervos em discussão. In: CURY, M. X. 

(org.). Direitos indígenas no museu – Novos procedimentos para uma nova 

política: a gestão de acervos em discussão. São Paulo: Secretaria da Cultura: 

ACAM Portinari: Museu de Arqueologia e Etnologia da Universidade de São 

Paulo, 2016a.  

 

CURY, Marília Xavier. Relações (possíveis) museus e indígenas – em discussão 

uma circunstância museal. In: LIMA, M. Fo.; ABREU, R.; ATHIAS, R. (orgs.). 

Museus e atores sociais: perspectivas antropológicas. Recife: UFPE: ABA, 

2016b.  

 

CURY, Marília Xavier. Lições Indígenas para a descolonização dos Museus – 

Processos comunicacionais em discussão. Cadernos Cimeac, Uberaba, v. 7, n. 

1, p. 184-211, 2017.  

 

CURY, Marília Xavier. La museología y lo sagrado – La resacralización del 

museo. In: Mairesse, F.  (ed.). Museology and the sacred. Materials for the 

discussion. Paris: Icofom, 2018.  

 

CURY, Marília Xavier. Museu e exposição – O exercício comunicacional da 

colaboração e da descolonização com indígenas. In: Museu Goeldi: 150 anos 

de ciência na Amazônia. Belém: Museu Paraense Emílio Goeldi, 2019a.  

 

CURY, Marília Xavier. The sacred in museums, the Museology of the sacred: 

the spirituality of indigenous people. ICOFOM Study Series, Marseille, n. 47, 

p. 89-104, 2019b.  

 

CURY, Marília Xavier. Metamuseologia: Reflexividade sobre a tríade musealia, 

musealidade e musealização, museus etnográficos e participação indígena. 

Museologia & Interdisciplinaridade, Brasília, v. 9, n. 17, p. 129-146, 2020.  



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 39 

DECLARAÇÃO DE CARACAS. Venezuela: [s.n.], 1992.  

DECLARAÇÃO DE QUEBEC. Canadá:  [s.n.], 1984.  

DECLARAÇÃO DE SANTIAGO. Chile: [s.n.], 1972.  

HUMAN REMAINS IN ARCHAEOLOGICAL MUSEUMS, ETHICS & 

DISPLAY. Acropoles Museum. Athens, 2019.  

 

LIMA, Leilane Patrícia de. A comunicação em museus e a temática indígena em 

exposições: questões gerais e desafios atuais. In: CURY, M. X. (org.). Museus 

etnográficos e indígenas: aprofundando questões, reformulando ações. São 

Paulo: SEC-SP, ACAM Portinari, Museu Índia Vanuíre, MAE-USP, 2020.  

 

MAZA, Maria del Camen; WEISINGER, Graciela. Restitución del patrimonio 

cultural arqueológico indígena en América. ICOFOM Study Series, Marseille, 

n. 39, p. 175-186, 2010. 

 

MULLER, Bernard. Museus, pilhagem colonial e reparações. Le Monde 

Diplomatique, Brasil, 01 jul. 2007.  

 

NAGPRA - Native American Graves Protection and Repatriation Act, 1990.  

 

OLDANI, Karina et al. Reflexiones de los autores sobre el dossier. Corpus, 

Mendoza, v.1, n. 1, p. 1-17, 2011. 

 

PEREIRA, Dirce Jorge Lipu; MELO, Susilene Elias de. Ética – remanescentes 

humanos em museus. In: Cury, M. X. (org.). Museus etnográficos e indígenas: 

aprofundando questões, reformulando ações. São Paulo: SEC-SP, ACAM 

Portinari, Museu Índia Vanuíre, MAE-USP, 2020.  

 

PEREIRA, Dirce Jorge Lipu; MELO, Susilene Elias de; MARCOLINO, Itauany 

Larissa de Melo. Museu Worikg – Kaingang, T.I. Vanuíre. In: Cury, M. X. 

(org.). Museus etnográficos e indígenas: aprofundando questões, reformulando 

ações. São Paulo: SEC-SP, ACAM Portinari, Museu Índia Vanuíre, MAE-USP, 

2020. 

 

TURNING THE PAGE: Forging new partnerships between museums and 

First Peoples - Task Force on Museums and First Peoples. Ottawa, Canada: 

Assembly of First Nations, Canadian Museum Association: 1992. 

 

VERDESIO, Gustavo. Entre las visiones patrimonialistas y los derechos 

humanos: Reflexiones sobre restitución y repatriación en Argentina y Uruguay. 

Corpus, Mendoza, v. 1, n. 1, p. 1-9, 2011.  

 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 40 

 

Repatriation and human remains - musealia, museality and 

musealization of indigenous objects 

 
Abstract: The article proposes a discussion on the return and repatriation of 

objects and collections, as a way of addressing the human rights. The central 

problem is in the human remains as musealia loaded with coloniality in the 

construction of museality and musealization. What for the museum is a “thing” 

or object, for the indigenous is a human being, according to the indigenous 

visions and voices brought to the article, which reinforce a vision of indigenous 

spirituality. This spiritual vision must be known by museum professionals to 

build new museum practices and new relationships between indigenous people 

and museums, all based on respect. 

 

Keywords: Indigenous collections. Repatriation and restitution. Human remains. 

Archeology Museum. 

 

 

 

Recebido: 12/08/2020  

Aceito: 24/08/2020 

 

 

Declaração de autoria 
Concepção e elaboração do estudo: Marilia Xavier Cury 

Coleta de dados: Marilia Xavier Cury 

Análise e discussão de dados: Marilia Xavier Cury 

Redação e revisão do manuscrito: Marilia Xavier Cury 

 

Como citar 

CURY, Marilia Xavier. Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas. Em Questão, Porto Alegre, 

v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 

2020. DOI:  http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42

 

 

                                                 

1
 Conselho Internacional de Museus. 

2
 “A Declaração da Mesa de Santiago do Chile (31 de maio de 1972) é o resultado de um 

trabalho interdisciplinar sobre “O desenvolvimento e o papel dos museus no mundo 

 



 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 41 

                                                                                                                                   

contemporâneo”, organizado pela Organização das Nações Unidas para a Educação, Ciência e 

Cultura (UNESCO) e o Conselho Internacional de Museus (ICOM). É um documento 

fundamental na história dos museus da América Latina, que contém um conjunto de 

recomendações resultantes da reflexão sobre o papel e a importância social dos museus.” 

Disponível em: http://www.ibermuseos.org/pt/recursos/documentos/declaracion-de-la-mesa-de-

santiago-de-chile-1972/. Acesso: 12 set. 2020. 
3
 “Princípios de base de uma nova museologia. Nesse documento estão registrados os princípios 

que devem orientar as ações para uma nova museologia adotada pelos modelos alternativos de 

museus que surgiam em diferentes países: os ecomuseus, os museus comunitários, etc.” 

Disponível em: http://www.ibermuseos.org/pt/recursos/documentos/declaracao-de-quebec-

1984/. Acesso: 12 set. 2020. 
4
 “Documento resultado do Seminário “A Missão dos Museus na América Latina Hoje: Novos 

Desafios”, celebrado em Caracas, Venezuela, entre os dias 16 de janeiro e 06 de fevereiro de 

1992.” Disponível em: http://www.ibermuseos.org/pt/recursos/documentos/declaracao-de-

caracas-1992-2/. Acesso: 12 set. 2020. 
5
 Histórico disponível em: https://www.museus.gov.br/acoes-e-programas/pontos-de-memoria/. 

Acesso: 27 jul. 2020. 
6
 A exemplo do Cadastro Nacional de Bens Musealizados Desaparecidos, Ibram, disponível em: 

https://www.museus.gov.br/acoes-e-programas/cadastro-de-bens-musealizados-desaparecidos/. 

Acesso em: 27 jul. 2020. 
7
 Ver no site do Icom (Conselho Internacional de Museus): Lista Vermelha (Red List) disponível 

em: https://icom.museum/es/nuestras-acciones/proteccion-del-patrimonio/listas-rojas/. E 

Observatório Internacional do Tráfico Ilícito de Bens Culturais, disponível em: 

https://icom.museum/es/nuestras-acciones/proteccion-del-patrimonio/observatorio-internacional-

del-trafico-ilicito-de-bienes-culturales/. 
8
 No Brasil, na academia usamos “remanescentes humanos”. 

9
 Folhas 34-35, itens no. 1110 e 1111. 

10
 Folhas 34-35, itens no. 1131 e 1132. 

11
 “Plundered Skulls and Stolen Spirits - Inside the fight to reclaim native America’s culture”. 

12
 O Massacre de Sand Creek de 1864 está entre os eventos mais terríveis que ocorreram na 

esteira da expansão oeste dos EUA. Enquanto muitos podem estar cientes das mortes do 

massacre, poucos sabem que remanescentes humanos - de crânios e escalpos - de Cheyenne e 

Arapaho foram levados e acabaram em museus. Meus pesadelos frequentes foram difíceis. 

Definitivamente, me fez perceber o quanto os descendentes das vítimas de Cheyenne e Arapaho 

continuam sofrendo. 
13

 […] que fornece um processo para que descendentes lineares e povos recuperem 

remanescentes ancestrais e certos tipos de itens culturais de museus e agências federais 

americanas. Essa lei, apesar de imperfeita, facilitou o retorno de cerca de 1,7 milhão de bens 

funerários, 57.000 esqueletos e 15.000 objetos sagrados e de propriedade comunitária. 
14

 Virando a página: Forjando novas parcerias entre museus e Primeiros Povos - Força-Tarefa 

sobre Museus e Primeiros Povos. (1992). Ottawa, Canadá: Assembléia das Primeiras Nações, 

Canadian Museum Association. 
15

 Há também um conjunto de dispositivos normativos desenvolvidos em atendimento ao 

licenciamento ambiental. São portarias aplicadas aos “bens arqueológicos” de um modo geral. 

Ver: http://portal.iphan.gov.br/dicionarioPatrimonioCultural/detalhes/65/acervo-arqueologico. 
16

 Para saber, a lista das instituições de guarda está disponível em: 

http://portal.iphan.gov.br/cna/pagina/detalhes/1429. 
17

 Quando essa lei [NAGPRA] se aproximou da passagem, ouvimos muitos dos mesmos 

argumentos que ouvimos agora, especialmente que o repatriamento colocará os museus fora do 

 

https://www.museus.gov.br/acoes-e-programas/cadastro-de-bens-musealizados-desaparecidos/
https://icom.museum/es/nuestras-acciones/proteccion-del-patrimonio/listas-rojas/
https://icom.museum/es/nuestras-acciones/proteccion-del-patrimonio/observatorio-internacional-del-trafico-ilicito-de-bienes-culturales/
https://icom.museum/es/nuestras-acciones/proteccion-del-patrimonio/observatorio-internacional-del-trafico-ilicito-de-bienes-culturales/
http://portal.iphan.gov.br/dicionarioPatrimonioCultural/detalhes/65/acervo-arqueologico
http://portal.iphan.gov.br/cna/pagina/detalhes/1429


 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 42 

                                                                                                                                   

negócio. Em vez disso, nos anos seguintes, os museus nos Estados Unidos prosperaram. O 

repatriamento forçou administradores de museus e líderes indígenas a se sentar e conversar, e os 

dois lados perceberam o quanto eles tinham em comum. Como resultado, museus e povos 

trabalharam para construir novos relacionamentos baseados no respeito mútuo. Trinta anos atrás, 

poucos museus nos Estados Unidos produziram exposições em colaboração com comunidades 

indígenas; hoje, poucos projetariam uma exposição sem ela. O repatriamento não terminará com 

os museus. 
18

 Há um amplo reconhecimento de que os conceitos de propriedade variam, portanto, uma 

abordagem colaborativa caso a caso para resolver o repatriamento com base em critérios éticos e 

morais é favorecido em vez de uma abordagem estritamente legalista. A “Lei de Repatriamento 

e Proteção de Sepulturas dos Nativos Americanos”, aprovada recentemente nos Estados Unidos, 

foi estudada por membros da Força-Tarefa. Embora não exclua a possibilidade de criação de 

legislação no futuro, foi acordado que era preferível incentivar museus e povos aborígines a 

trabalhar em colaboração para resolver questões relativas à gestão, assistência e custódia de 

objetos culturais. As diretrizes propostas para esse processo colaborativo seguem na seção de 

recomendações. 
19

 “[…] eles não são silenciosos, afinal…; Remanescentes humanos em museus arqueológicos, 

Ética e Exibição.” 
20

 31/10 a 1/11/2019, conferencistas, programação, resumos e outras informações disponíveis 

em: https://humanremainsmuseums.gr/en/. 
21

 Esta conferência de dois dias é a primeira reunião científica na Grécia, focada na ética, 

exibição e interpretação de restos mortais, um recurso cultural imbuído de conotações éticas e 

ideológicas significativas. As descobertas arqueológicas de tirar o fôlego das últimas décadas 

nas terras gregas nos deram uma razão suficientemente boa para organizar esta Conferência, que 

aspira a incentivar um diálogo prolífico sobre a exibição eticamente correta deste material único. 
22

 Sobre o povo Tongva, os “antepassados viviam nas quatro Ilhas do Canal do Sul e na bacia de 

Los Angeles por milhares de anos. Nos últimos anos, os Tongva e seus aliados, incluindo o 

Museu Fowler na U.C.L.A., têm trabalhado para rastrear o destino dos corpos saqueados dos 

Tongva para que possam ser enterrados. Este esforço levou o povo através do Atlântico e ao seu 

primeiro repatriamento internacional”, do Museu de Bristol, Grã-Bretanha, para onde foram 

levados dois crânios de indivíduos desse povo no início dos anos de 1920 (Colwell, 2019b). 
23 “Como nativos americanos, estamos em constante estado de luto”, disse Desiree Martinez, 

membro de Tongva e arqueóloga profissional, em um artigo do The Bristol News, “sabendo que 

as sepulturas de nossos ancestrais foram perturbadas e seus restos mortais e bens funerários 

removido para sentar nas prateleiras dos museus, em todo o mundo.” 
24

 Sobre esses encontros, ver: https://www.museuindiavanuire.org.br/epqim/. 
25

 I Semana da Mulher Indígena no MAE-USP, palestra de 9 de março de 2020: O sagrado no 

museu, disponível em: https://youtu.be/3wIkdHZPmmg. 
26

 Sobre essa iniciativa, ver Museu Worikg – Kaingang, T.I. Vanuíre, de PEREIRA, D. J. L.; 

MELO, S. E.; MARCOLINO, I. L. M. Museu Worikg – Kaingang, T.I. Vanuíre, 2020. 
27

 Frase mencionada no Encontro Paulista Questões Indígenas e Museus em 2017, não gravada, 

anotada pela autora. 
28

 Fala em aula da disciplina da Pós-graduação em Arqueologia (MAE-USP) ARQ5110 

Comunicação museológica – Princípios e aplicações em exposição e educação patrimonial, 

março de 2019. 
29

 Leilane Patrícia de Lima desenvolveu pesquisa de pós-doc em museus no centro oeste paulista 

e norte do Paraná, averiguando as questões comunicacionais dos patrimônios indígenas. Ver 

LIMA, L. P., 2020. 

 

https://humanremainsmuseums.gr/en/
https://www.museuindiavanuire.org.br/epqim/
https://youtu.be/3wIkdHZPmmg


 

Repatriamento e remanescentes humanos - musealia, 

musealidade e musealização de objetos indígenas 
 Marilia Xavier Cury 

Em Questão, Porto Alegre, v. 26, p. 14-42, Edição Especial Dossiê Patrimônio e Culturas Tradicionais, 2020     

doi: http://dx.doi.org/10.19132/1808-5245260.14-42 

 

| 43 

                                                                                                                                   

30
 Parané e Candire são duas Kaingang antigas, já falecidas. Há têxteis da Parané no acervo do 

Museu Índia Vanuíre e cerâmicas da Candire  nesse museu e no MAE-USP. 


