
ISSN 1808-4281 

Estudos e Pesquisas em Psicologia Rio de Janeiro v. 23 n. spe p. 1365-1383 
Dossiê 

Psicanálise e Política 
 

Estudos e Pesquisas em Psicologia 
2023, Vol. spe. doi:10.12957/epp.2023.80194 
ISSN 1808-4281 (online version) 

 

DOSSIÊ PSICANÁLISE E POLÍTICA: A INSISTÊNCIA DO REAL 

Reflexões Sobre o Corpo Estranho e a Política de Morte na Terra Indígena 

Yanomami 

Thais Barros de Andrade* 
Universidade de São Paulo - USP, São Paulo, SP, Brasil 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5596-2376 
Avelino Luiz Rodrigues** 

Universidade de São Paulo - USP, São Paulo, SP, Brasil 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7989-5980 

 

RESUMO 
Este artigo tem como objetivo analisar a relação entre os conceitos de necropolítica, proposto 
por Achille Mbembe, e de unheimlich, desenvolvido por Sigmund Freud. Por meio dessa 
possibilidade de intersecção, coloca-se em análise a situação enfrentada pelos Yanomami no 
norte do Brasil, na qual diversos indígenas tiveram suas terras invadidas e seus direitos 
violados, levando-os a uma grave crise sanitária. A presença de uma lógica de gestão 
necropolítica, na qual corpos que não interessam ao Estado são deixados à margem, coloca 
em risco populações que não são incluídas no discurso hegemônico neoliberal. No encontro 
deste discurso com o estranho, pode-se inferir que é produzida uma experiência unheimlich, 
um deparar-se com o que há de mais incômodo e ao mesmo tempo familiar à sociedade. 
Reconhecer-se na diferença que há no outro cria um escape pela via da eliminação, faz-se 
desse corpo o inimigo e, assim, cria-se o respaldo para tirá-lo de cena. Desse modo, esta 
investigação destaca a necessidade de repensarmos as vias existentes para lidar com a 
diferença, isto porque, construir uma sociedade em detrimento de determinados grupos que a 
compõem é destruir também a si mesma. 
 
Palavras-chave: necropolítica, unheimlich, yanomami, psicanálise. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1366 

Reflections on the Foreign Body and the Politics of Death on the Yanomami 

Indigenous Land Yanomami 

ABSTRACT 
This article aims to analyze the relationship between the concepts of necropolitics, proposed 
by Achille Mbembe, and unheimlich, developed by Sigmund Freud. Through this possibility 
of intersection, the situation faced by the Yanomami in northern Brazil can be analyzed, in 
which several indigenous people had their lands invaded and their rights violated, leading 
them to a serious health crisis. The presence of a necropolitical management logic, in which 
bodies that are not of interest to the State are left on the sidelines, puts populations that are not 
included in the hegemonic neoliberal discourse at risk. In the encounter between this 
discourse and the stranger, it can be inferred that an unheimlich experience is produced, an 
encounter with what is most uncomfortable and at the same time familiar to society. 
Recognizing oneself in the difference that exists in the other creates an escape through 
elimination, this body is made the enemy and, thus, the support is created to remove it from 
the scene. Furthermore, this investigation highlights the need to rethink existing ways of 
dealing with difference, because building a society to the detriment of certain groups that 
compose it is also destroying itself. 
 
Keywords: necropolitics, unheimlich, yanomami, psychoanalysis. 
 

 

Reflexiones Sobre el Cuerpo Extraño y las Políticas de la Muerte en la 

Tierra Indígena Yanomami 

RESUMEN 
Este artículo tiene como objetivo analizar la relación entre los conceptos de necropolítica, 
propuesto por Achille Mbembe, y unheimlich, desarrollado por Sigmund Freud. A través de 
esta posibilidad de cruce, es un ejemplo la situación que enfrentan los yanomami en el norte 
de Brasil, en la que varios indígenas vieron sus tierras invadidas y violados sus derechos, 
llevándolos a una grave crisis de salud. La presencia de una lógica de gestión necropolítica, en 
la que se dejan al margen cuerpos que no interesan al Estado, pone en riesgo a poblaciones 
que no están incluidas en el discurso neoliberal hegemónico. En el encuentro de este discurso 
con el extraño se puede inferir que se produce una experiencia unheimlich, un encuentro con 
lo más incómodo ya la vez familiar para la sociedad. Reconocerse en la diferencia que existe 
en el otro crea una evasión por eliminación, se hace de este cuerpo el enemigo y, así, se crea 
el soporte para sacarlo de escena. Así, esta investigación destaca la necesidad de repensar las 
formas existentes de enfrentar la diferencia, porque construir una sociedad en detrimento de 
ciertos grupos que la componen es también destruirse a sí misma. 
 
Palabras clave: necropolítica, unheimlich, yanomami, psicoanálisis. 
 

 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1367 

O presente trabalho tem como objetivo propor uma possibilidade de intersecção entre 

conceitos que habitam campos distintos, a necropolítica e o unheimlich, uma vez que, em seus 

enlaces, encontra-se também uma via para que os campos, ao interpelarem um ao outro, nos 

auxilie a pensar alguns fenômenos políticos e sociais. 

A necropolítica, termo elucidado pelo autor Mbembe (2018a), explica uma forma de 

compreendermos as tecnologias presentes no exercício da soberania do Estado sobre 

populações que são postas em condições de vida ínfimas e muito próximas à morte, 

carregando a premissa de matar e deixar morrer. O outro conceito que aqui abordaremos trata-

se do explorado por Freud (1919/2020), Das Unheimliche, que descreve o processo de 

encontro com um sentimento de estranheza e infamiliaridade ao deparar-se com algo que 

revive o elemento recalcado, que retorna por meio daquilo que se apresenta como um velho 

conhecido e ao mesmo tempo incômodo. 

A partir da apresentação destes dois conceitos, faz-se uma leitura acerca da situação 

vivida pelos povos Yanomami, sobretudo devido à proporção midiática tomada no início 

deste ano ao ser evidenciada a gravidade da crise enfrentada por essa população. A presença 

do garimpo ilegal, que cerca os Yanomami em seu território de direito se impõe com 

violência, encaminhando os povos originários que lá vivem à uma crise sanitária dizimadora. 

De acordo com um relatório produzido pela Hutukara Associação Yanomami (HAY) e pela 

Associação Wanasseduume Ye’kwana (SEDUUME), a evolução do garimpo, apesar de 

progressiva desde os anos 1980 no extremo norte do Brasil, tem seu pior momento registrado 

em 2021 (HAY E SEDUUME, 2022, p. 9), de acordo com Coll e Menezes (2023), a maior 

expansão da atividade garimpeira dos últimos 36 anos, “foram 15 mil hectares garimpados, 

sendo 1.556 na Terra Indígena Yanomami”. Além disso, o relatório enfatiza que a atividade 

do garimpo, sobretudo o ilegal, faz-se a causa das contínuas violações impostas às 

comunidades do Território Indígena Yanomami (TIY). 

 

Além do desmatamento e da destruição dos corpos hídricos, a extração ilegal de ouro 

(e cassiterita) no território yanomami trouxe uma explosão nos casos de malária e 

outras doenças infectocontagiosas, com sérias consequências para a saúde e para a 

economia das famílias, e um recrudescimento assustador da violência contra os 

indígenas. (HAY E SEDUUME, 2022, p. 9) 

 

É importante ressaltar que, a atividade do garimpo se faz ilegal uma vez que a Terra 

Indígena Yanomami trata-se de uma região preservada por lei, sendo homologada pelo 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1368 

decreto de 25 de maio de 1992 e encontra-se, mais especificamente, na região norte do país, 

ocupando Roraima, Amazonas e parte da Venezuela. Assim, descreve-se os atos de invasão às 

terras dessa população, por meio das palavras de Davi Kopenawa – líder yanomami: 

 

Se puseram a cortar todas as árvores, a maltratar a terra e a sujar os rios. Começaram 

onde moravam seus antepassados. Hoje já não resta quase nada de floresta em sua 

terra doente não podem mais beber água de seus rios. Agora querem fazer a mesma 

coisa na nossa terra. (Kopenawa & Albert, 2015, pp. 407) 

 

Pensando acerca dos conceitos eleitos para a reflexão que o presente artigo se propõe, 

sabe-se que os conceitos de unheimlich e necropolítica não se originam em uma mesma base 

epistemológica, no entanto, entende-se que há uma fronteira que os aproxima ao refletirmos 

que ambos preveem a eliminação e/ou o afastamento de outrem, ou seja, tanto na 

necropolítica como no fenômeno do unheimlich, é produzida a retirada de cena de uma 

ameaça, de um componente inapropriado, insuportável ou, ao menos, há a elaboração das 

condições para o seu aniquilamento. 

Assim vê-se as possibilidades que os conceitos oferecem para pensar o campo social, 

uma vez que o seu enlace nos permite contestar as saídas que a racionalidade neoliberal nos 

impõe – em seu sentido formador da subjetividade de um sujeito, a partir de discursos e 

práticas que atravessam a dimensão cultural (Silva et al., 2021) – e pensar quais os 

tensionamentos que podem, e devem, ser feitos a partir disso. 

Para isso, adotamos também a psicanálise como método, nos respaldando na 

Psicanálise Extramuros explicada por Rosa (2004) como “uma abordagem [...] de 

problemáticas que envolvem uma prática psicanalítica que aborda o sujeito enredado nos 

fenômenos sociais e políticos, e não estritamente ligado à situação do tratamento 

psicanalítico” (Rosa, 2004, p. 331). 

É possível alinhar este ponto colocado pela autora aos dos textos de Freud que datam 

as décadas de 1920 e 1930, produções estas que – debruçadas em questões relacionadas à 

sociedade, cultura e religião – são inevitavelmente atravessadas pela dimensão clínica e, 

portanto, a própria clínica também se demonstra ser “atravessada, de ponta a ponta, por aquilo 

que se precipita das formas da vida social na vida psíquica do sujeito” (Iannini & Santiago, 

2021, p. 36). Ou seja, entende-se que a linha divisória entre os textos “clínicos”, 

“metapsicológicos”e “sociais” de Freud se torna cada vez mais tênue. 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1369 

Vejamos em ‘Psicologia das Massas e Análise do Eu’, texto no qual podemos 

encontrar compreensões realizadas por Freud de que não há desassociação entre a psicologia 

individual e a social, ele diz: 

 

Na vida psíquica do indivíduo, o outro é, via de regra, considerado como modelo, 

como objeto, como auxiliar e como adversário, e por isso a psicologia individual é 

também, de início, simultaneamente psicologia social, nesse sentido ampliado, mas 

inteiramente legítimo. (Freud, 1921/2021, pp. 137)  

 

Portanto, o próprio precursor da psicanálise faz uso frequente da análise de fenômenos 

coletivos para compreender processos que são individuais (Rosa, 2004, p. 333). 

Nosso interesse, portanto, na Psicanálise em Extensão, se dá pelas suas características 

metodológicas, ou seja, por ela tornar-se “um método de investigação que se vale justamente 

da metapsicologia e da técnica clínica como instrumento de investigação” (Estevão, 2018, p. 

4). Além disso, de acordo com Rosa e Domingues (2010) faz-se importante entender que o 

método psicanalítico é também um caminho que se constrói pela escuta psicanalítica, mesmo 

que não necessariamente enfatize a interpretação ou a teoria por si só, mas que a envolve 

junto à prática e à pesquisa, construindo assim uma metapsicologia não isolada. 

Com isso – e pensando, sobretudo, acerca do unheimlich, ao ser explorado para além 

das margens de seu campo de origem – entende-se que “o conceito psicanalítico deve sair da 

própria trama sem se descuidar de como se afirma no solo da teoria. Não há um sentido único 

para cada conceito, e sim uma articulação com a trama teórica, com a prática, com os pares” 

(Rosa & Domingues, 2010, p. 184). No caso, o ensaio de 1919, Das Unheimliche, apesar de 

ser um texto com cunho de uma investigação estética, nos aponta um caminho de 

possibilidades com seu uso em investigações acerca de fenômenos sociais. 

Acerca do uso de um conceito suscitado por meio de investigações do campo da 

filosofia como a necropolítica, entende-se que colocá-lo diante e em relação à concepção 

elucidada por Freud em torno do unheimlich, cria a possibilidade de trazer sustenções para as 

descontinuidades inerentes a ambos. A psicanálise, ao se mostrar como um instrumento 

‘invasor’ dentro da leitura de crises humanitárias como a que é vivenciada pelos povos 

Yanomamis – aliado ao conceito que corre na fronteira com a teoria, que é a necropolítica – 

sendo “convocada por outros campos do saber a dar conta de problemas que aparecem nos 

furos destes campos, ela se sustenta obtendo estatura de um saber para além da clínica” 

(Estevão, 2018, p. 11). Além disso, nos utilizamos da psicanálise não só para dar conta de 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1370 

furos de outros campos, mas, a partir destes furos, buscar sustentar as próprias questões em 

que a psicanálise se encontra em falta, principalmente quando em relação a outras áreas do 

saber. 

É o que procura-se realizar no presente artigo, utilizando o unheimlich para além das 

investigações clínicas e estéticas e defronte a mútua interpelação que é possivel ser feita com 

o conceito de necropolítica. Fazer borda com outros campos, é o que se propõe aqui com o 

uso da teoria psicanalítica, não cedendo à nenhuma verdade incontestável e implicando o 

pesquisador em relação ao seu objeto. 

Com isso, vê-se uma possibilidade do uso do ensaio freudiano, de modo que auxilie a 

compreensão de como o encontro com a experiência unheimlich na sociedade escoa em uma 

saída adotada pela via do aniquilamento, da gestão necropolítica, tirando de cena o estranho 

incômodo que perturba o discurso segregador e hegemônico de uma gramática neoliberal. 

 

O Unheimlich na Gestão Necropolítica Brasileira 

 

Sendo um termo usual no alemão, Freud (1919/2020) transporta o unheimlich por 

diversos âmbitos linguísticos e filosóficos dando-lhe um estatuto conceitual com o “selo 

perene da psicanálise” (Iannini & Tavares, 2020, p. 7). Traduzido no Brasil como O Estranho, 

O Inquietante, O Infamiliar e o O Incômodo, unheimlich extrapola seu caráter de intraduzível 

para um incessante trabalho de tradução, alcançando algo para além de seu campo de 

investigação estética. 

Assim, Freud explica que se trata de uma palavra alemã, sendo ela “o oposto de 

‘heimlich’ [cômodo], heimisch [acomodado] e vertraut [familiar], sendo evidente a conclusão 

de que algo é aterrador justamente por não ser conhecido e familiar” (Freud, 1919/2021, p. 

50). Por outro lado, heimlich possui o significado que se desdobra em uma ambiguidade, 

coincidindo com unheimlich, sendo este último – o incômodo – além de seu contrário, 

também uma espécie de familiar e conhecido, de acordo com Freud (2021, p. 64). 

Com isso, o que de fato vem a produzir a estranheza proporcionada pelo o unheimlich 

é o deparar-se com o heimlich, ou seja, o incômodo encontro com aquilo que é conhecido e 

simultaneamente negado como parte de si. O conceito é ilustrado por Freud (1919/2020) por 

meio de uma citação do filósofo alemão Friedrich Von Schelling na qual diz que o unheimlich 

“é o nome de tudo o que deveria ter permanecido secreto e oculto, mas veio à luz”. 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1371 

Esta definição de Schelling, por sua vez, nos remete ao que Lacan (1962/2005, p. 86) 

descreve acerca do conceito em questão. O autor francês define que o “magistral unheimlich 

do alemão, apresenta-se através de clarabóias” e que o termo também pode ser associado ao: 

 

‘Súbito’, ‘de repente’ - vocês sempre encontrarão essas expressões no momento da 

entrada do fenômeno do unheimlich. Encontrarão sempre em sua dimensão própria a 

cena que se propõe, e que permite que surja aquilo que, no mundo, não pode ser dito. 

(Lacan, 1962/2005, pp. 86) 

 

Dessa forma, a vivência inconsciente do unheimlich suscita em um retorno ao material 

recalcado que nos endereça às marcas pulsionais camufladas na consciência. É comum haver 

algo de incômodo no encontro com as diferenças no outro, pois nisto há também o barulho 

que ecoa de nosso próprio avesso. Na intimidade mais assustadora, no local mais conhecido e 

ao mesmo tempo mais estrangeiro, é onde mora o que nos incomoda. O unheimlich seria, 

portanto, “uma espécie de elemento aterrador que remonta ao que é há muito conhecido, ao 

que há tempos é familiar” (Freud, 1919/2021, p. 49). 

De certo modo, pode-se dizer que o infamiliar associa-se ao fato de que há algo fora 

de lugar, um estrangeiro no ambiente, o que nos aponta um paralelo ao que Mbembe (2018a) 

escreve acerca do colonizado que, aos olhos do colonizador, a “vida selvagem” deste sujeito 

estranho é uma “experiência assustadora, algo radicalmente outro (alienígena)” (Mbembe, 

2018a, p. 35). 

No entanto, lembremo-nos da função do heimlich neste processo, a parte do conceito 

que indica que não é de fato o que o outro possui de alheio que provoca o incômodo e sim a 

ameaça da identificação. Seria, portanto, a experiência do unheimlich algo que permeia o que 

ocorre a partir do encontro com a inquietação provocada pela diferença, uma diferença no 

outro que encontramos em nós mesmos, que produz a angústia e busca resolvê-la na própria 

imposição da distinção, negando algo de si no corpo hostil. 

A negação, por sua vez, se faz relevante neste processo pois atravessa a nossa 

discussão sendo um guia que aponta o caminho do elemento recalcado até a consciência, 

desde que esteja na condição de negado. Freud descreve o conceito da seguinte maneira: “A 

negação é uma maneira de tomar conhecimento do recalcado; na verdade, é já uma suspensão 

do recalcamento [Verdrängung], mas evidentemente não é uma admissão do recalcado” 

(Freud, 1925/2020, p. 142). Portanto, depara-se com o recalcado, mas nem por isso este se faz 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1372 

admitido, ele é o elemento familiar que não é bem-vindo em casa e que ao mesmo tempo se 

instala, e é a negação que denuncia sua estadia. 

Neste sentido, o fenômeno da angústia é suscitado com a aparição deste estrangeiro 

que surge no enquadramento, mas em algum momento antes já esteve ali: 

 

É o hóspede, dirão vocês. Em certo sentido, sim, é claro, o hóspede desconhecido, que 

aparece inopinadamente, tem tudo a ver com o que se encontra no unheimlich, mas é 

muito pouco designá-lo dessa maneira, pois, como lhes indica muito bem o termo em 

francês, assim, de imediato, esse hóspede [hôte], em seu sentido comum, já é alguém 

bastante inquietado pela espera. (Lacan, 1962/2005, pp. 87) 

 

Para Lacan (1962-63/2005) não é o heimlich o habitante da casa e sim o hostil, o 

unheimlich, aquele que nunca passou pelas “peneiras do reconhecimento”. E, dessa forma, 

retornamos à conclusão que também havíamos demonstrado com Freud anteriormente, que 

seria a aparição do heimlich nesse engendramento que representaria a angústia. Assim, a 

experiência do unheimlich produz um laço social assentado no sentimento de infamiliaridade, 

na angústia do (re)encontro com o incômodo. 

Entende-se então que, no fenômeno ocorrido no encontro com o unheimlich, ao 

depararmo-nos com a identificação dessa semelhança repulsiva e negada, se faz afastar aquilo 

que importuna a ordem social, mantendo o retorno do recalcado fora de alcance. No entanto, 

sabe-se que o recalcado não cessa de tentar retornar. O estrangeiro no qual nos pautamos aqui 

é o que aparece como uma pedra no sapato da sociedade que nele se vê refletida e é nesta 

aparição que este unheimlich pode se tornar o sinônimo de corpo hostil. 

Com isso, pensando neste paralelo ao elemento recalcado, eliminado de cena, 

podemos traçar as relações possíveis ao corpo marcado pela necropolítica. Para introduzirmos 

a compreensão deste último conceito, vê-se que Mbembe (2018a) inicia sua escrita explicando 

sobre o que consiste a expressão máxima de soberania: “no poder e na capacidade de ditar 

quem pode viver e quem deve morrer” (Mbembe, 2018a, p. 5) e que, portanto, matar ou 

deixar viver delineiam os atributos fundamentais e também os limites da soberania exercida 

por meio de uma gestão necropolítica. 

Ao trazer indagações sobre qual o lugar dado à vida e à morte, assim como qual 

espaço ocupa um corpo na ordem do poder, Mbembe (2018a) aponta para uma reflexão que 

envolve o fato de que determinados sujeitos estão na margem da mortalidade, relegados à 

uma forma de vida esvaziada. Dessa maneira, o autor declara que a sua preocupação “é com 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1373 

aquelas formas de soberania cujo projeto central não é a luta pela autonomia, mas a 

instrumentalização generalizada da existência humana e da destruição material de corpos 

humanos e populações” (Mbembe, 2018a, p. 10). 

Apesar de Mbembe (2018a) reconhecer a origem do conceito na noção de biopolítica 

em Foucault (1978), para dar conta das formas atuais de relação de submissão da vida ao 

poder da morte o autor explica que o conceito de necropolítica dispõe a compreender as 

diversas maneiras em que as armas de fogo são instrumentos da destruição de corpos, 

auxiliares na criação de “mundos de morte”, sobre os quais ele define que são “formas únicas 

e novas de existência social” em que “vastas populações são submetidas a condições de vida 

que lhes conferem o estatuto de ‘mortos-vivos’” (Mbembe, 2018a, p. 71). 

Mbembe (2018a) segue um percurso elucidando o conceito de necropolítica para dar 

conta de explicar dinâmicas nas quais a morte se encontra como um mecanismo que 

reconfigura as relações e opera dentro de gestões, ou seja, o autor “volta seu olhar aos espaços 

de exceção em que o investimento do poder se endereça à destruição progressiva dos corpos” 

(Franco, 2021, p. 34). Segundo Franco (2021), pode-se dizer que Mbembe (2018a) promove 

um enfoque nas tecnologias de governo que recaem sobre o corpo, sobre o sujeito, pondo em 

risco as condições de sua existência “cadaverizando-o em vida”. 

Assim, tem-se em vista um elemento crucial no funcionamento das necropolíticas: a 

percepção da existência de um outro como uma ameaça, ou atentado, sendo apenas por meio 

de sua eliminação que se instaura o potencial de segurança. Este outro “ameaçador”, por sua 

vez, remonta o unheimlich de Freud (1919/2020), esse estranho familiar com o qual a 

sociedade se depara, se incomoda e o recalca, tira de cena. Souza e Lagoas (2021) explicam 

isso, dizendo que seriam os povos indígenas a representação de uma ameaça, precisando, 

portanto, serem recalcados. 

 

O infamiliar indígena que insiste em retornar desnuda a violência instituinte de uma 

sociedade brasileira fundada no recalque, colocando-se como ameaça às suas bases. 

Sua presença é potência desestabilizadora ao expor a falta estrutural na relação com o 

Outro em jogo na nossa cultura, desarticulando o laço social que nos une. (Souza & 

Lagoas, 2021, pp. 222) 

 

O ponto de convergência que identificou-se, inicialmente, entre a crise humanitária 

vivida pelos Yanomami e os conceitos de necropolítica e unheimlich foi o descaso em relação 

aos pedidos de ajuda que foram emitidos pelos povos indígenas habitantes da região, 21 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1374 

solicitações foram ignoradas pelo governo em exercício entre os anos de 2019 e 2022, 

segundo Coll e Menezes (2023). Assim, deixar que a exploração de minério pelo garimpo 

ilegal cresça em detrimento de uma população inteira à margem da morte, traz uma 

mensagem explícita sobre como se faz uma gestão necropolítica no Brasil. 

No entanto, sabe-se que o governo de Jair Bolsonaro – o vigente no momento de maior 

desamparado enfrentado no TIY – representou, sem disfarces, o progressivo enfraquecimento 

dos diretos das populações indígenas (e também de outros grupos contra hegemônicos). Por 

exemplo, viu-se a Funai sendo desmontada em suas ações primordiais, incialmente devido às 

constantes interferências da bancada ruralista e, com o governo de Bolsonaro, a Fundação foi 

submetida ao Ministério da Mulher, da Família e dos Direitos Humanos, comandada pela 

pastora Damares Alves que, junto ao presidente, apoiava uma política nacional 

integracionista, muito alinhada ao discurso propagado na ditadura militar (Jucário & Coletta, 

2018). 

Além disso, Bolsonaro deixou claro sua postura sobre a demarcação de terras 

indígenas já em campanha eleitoral, dizendo que “não demarcaria mais nenhum milímetro de 

terra indígena se chegasse ao Planalto sob o argumento de que as áreas já demarcadas estavam 

superdimensionadas. Elas representam hoje 14% do território nacional” (Jucário & Coletta, 

2018). 

Portanto, pensando acerca da questão da soberania para Mbembe (2018a), o autor a 

desenvolve em sentido à relação com a violência, uma vez que ambos surgem como parte dos 

impactos da construção de uma dominação por meio da instituição de desigualdades e 

escravização. Sabe-se que a história dos povos originários no Brasil inicia-se neste mesmo 

sentido ao serem subjulgados pelos invasores europeus e, progressivamente, vão se 

atualizando as formas de soberania sobre essa população. Essa imposição dos limites cria-se, 

não ao acaso, por meio de um mito de superioridade, que constituem a relação diante do 

unheimlich, pois sabe-se que o aterrador produzido no insuportável reconhecimento da 

familiariadade – heimlich – no encontro com o estrangeiro são suscitadas as mais diversas 

formas de violar este outro corpo identificado. 

Entende-se que este traço de identificação seria algo presente na margem entre o 

sujeito e um outro, um elemento que é próximo à intimidade deste sujeito a tal ponto que 

passa ao formato de recalcado, emanando, assim, a experiência do estranho no seu encontro, 

na eminência de sua familiaridade. Isto, por sua vez, nos leva a assumir que o unheimlich, ao 

retomar uma reminiscência, revisita a angústia produzida pela castração e, com isso, 

reconhecendo este incômodo como o retorno do recalcado, compreende-se que este retorno 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1375 

também pode ser visto como uma ameaça à subjetividade, o que faz com o que o sujeito se 

depare com a formulação “ou eu ou ele, não há lugar para nós dois” (Bartijotto, 2021, p. 5). 

Faz-se assim do recalque um mecanismo para a realização de uma ordem, algo muito 

próximo a soberania nas palavras de Mbembe (2018a). Ele explica que a “soberania significa 

ocupação, e ocupação significa relegar o colonizado a uma terceira zona, entre o estatuto de 

sujeito e objeto” (Mbembe, 2018a, p. 39) e, com os efeitos de uma ocupação colonial, emerge 

a produção de uma ampla reserva de imaginários culturais que direcionam a imposição de 

direitos diferentes, para diferentes categorias de pessoas, para fins diferentes no interior de um 

mesmo espaço. 

Este movimento de segregação e estabelecimento de hierarquias produz um norte para 

a construção dos sistemas de opressão atualizados no capitalismo e, neste caso, produz-se 

também a possibilidade de definição sobre quais corpos são descartáveis em um sistema e 

quais não, sendo a soberania capaz de discernir, portanto, “quem importa e quem não 

importa” (Mbembe, 2018a, p. 41). Com isso, entende-se que mesmo que ocupemos um 

mesmo país, a imposição de uma violência histórica e bem instalada em um Estado realiza a 

gestão de quem de fato usufrui dos direitos legalmente propostos, ou seja, quem é atendido ou 

não em 21 solicitações de pedidos de ajuda ao governo. 

Vê-se que a imposição de um limiar muito tênue entre a vida e a morte para 

determinadas populações produz um incessante “fazer morrer” – deixar em condições de 

morte – uma vez que, na necropolítica a morte não é baseada apenas na execução ou na 

aniquilação abrupta da vida do sujeito. Por isso, Mbembe (2018a) elucida o fato de que faz 

parte dos processos das “tecnologias necropolíticas gerir o sofrimento dos corpos, 

fragmentando a morte em uma miríade de pequenas mortes, um morrer a conta-gotas, com o 

qual a dominação se intensifica e se perpetua” (Franco, 2021, p. 34). 

Assim, Mbembe (2018a) explica, por meio de David Bates, que o exercício do terror – 

respaldado por ser uma expressão de soberania contra as ações do dito inimigo – é convertido 

em uma marca no corpo político, tornando o sujeito deste corpo uma aberração ou, através de 

nossas análises, um unheimlich. 

Apesar da Terra Yanomami ser demarcada e homologada, ela não é uma terra 

protegida e é, sobretudo, a partir da deterioração do sistema político brasileiro que “a 

mobilização pelos direitos indígenas foi se fragilizando, agravada pela composição do 

Congresso Nacional, no qual predominam os interesses ruralistas e da mineração” (Coll & 

Menezes, 2023). Sabe-se que com os desmontes do cuidado com as populações indígenas, as 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1376 

invasões para exploração ilegal de suas terras foram intensificadas, assim como a 

contaminação de sua área preservada, dos rios e da fauna que sustentam suas vidas e história. 

Com a ação do garimpo ilegal, vieram os abusos e violências contra mulheres e 

crianças, ataques armados, a ausência da possibilidade de caça e produção de alimento – 

devido às áreas contaminadas pelo processo da extração de minério – e acometimento de 

doenças e verminoses tratáveis, mas que não puderam ser atendidas pela impossibilidade da 

chegada dos profissionais de saúde até a população afetada devido o domínio do garimpo na 

região. Dessa forma, não havendo acompanhamento das equipes de saúde, também não há a 

possibilidade de coleta de dados exatos sobre números de doentes e mortos, “as crianças que 

passam fome, adoecem e com frequência morrem, foram também apagadas do sistema. O 

apagão estatístico é mais uma forma de promoção de morte” (Machado et al., 2023). 

Este cenário vai ao encontro do que Mbembe (2018a) apresenta como uma 

racionalidade da vida que passe pela morte do outro, ou seja, que “a soberania consiste na 

vontade e capacidade de matar a fim de viver” (Mbembe, 2018a, p. 20). Desse modo, a 

necropolítica se traduz como a gestão da morte de sujeitos que não são vistos como vidas 

viáveis no neoliberalismo, sendo eles, de acordo com Rodrigues (2022, p. 24), vidas geridas 

como excedentes, em exclusão. 

A partir do relatório realizado pela HAY e SEDUUME (2022), entende-se que as 

armas de fogo seriam a origem da gravidade dos problemas que assolam o TIY, uma vez que 

as mesmas são mais letais que o arco e flecha, produzindo assim 

 

uma espécie de intensificação do sistema de vingança local. Mais mortos levam a mais 

ataques por vendeta, que, por sua vez, conduzem a mais mortes, gerando um ciclo 

vicioso que além das perdas humanas produz um cenário de permanente insegurança. 

As pessoas têm medo de sair para caçar, medo de cul- tivar roças mais distantes, medo 

de se locomover pelo rio, o que também impacta profundamente o sistema produtivo 

das famílias. (HAY & SEDUUME, 2022, p. 59) 

 

Este ciclo, por sua vez, permitiu a instauração do pânico em boa parte dos grupos 

indígenas que compõe o TIY. Por exemplo, na região de Surucucus, há pistas de pouso e 

construções que eram anteriormente destinadas ao atendimento à saúde da população e foram 

tomadas pela atividade do garimpo. Sem os pontos de referência para o cuidado, os índices de 

desnutrição infantil crescem, números “próximos ou superiores a 70%” (HAY & SEDUUME, 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1377 

2022), sendo a contabilização de mortes violentas ou por falta de assistência, igualmente 

expressivas. 

Além disso, devido à esta impossibilidade de acesso das equipes de saúde às aldeias, 

leva-se em conta a ausência de contabilização de pessoas que necessitam de algum tipo de 

atendimento. De acordo com Machado et al. (2023), “Segundo as estatísticas, nenhuma 

criança está desnutrida ali, o que não corresponde à realidade”. Ainda de acordo com a 

matéria publicada na Revista Sumaúma: 

 

Nos últimos dois anos (2021 e 2022), a região de Auaris, onde vivem 896 famílias, 

teve 2.868 casos de malária. Dados obtidos por SUMAÚMA apontam que, apenas em 

2022, 6 crianças com menos de 1 ano morreram por causas que seriam facilmente 

evitáveis se houvesse acesso a serviços de saúde ou medicamentos. Na região, 6 de 

cada 10 crianças menores de 5 anos apresentam déficit nutricional, ou seja, têm peso 

considerado inadequado para a idade, a maior parte delas já em desnutrição severa. Na 

Maloca Paapiu, outra região do território Yanomami, acontece o mesmo: 6 de cada 10 

crianças dessa faixa etária estão desnutridas. (Machado et al., 2023) 

 

Os mecanismos de violentar os corpos Yanomami, portanto, se mostram diversos, a 

insegurança se instaura impedindo a livre circulação dos indígenas em suas terras, devido a 

presença constante e massiva dos garimpeiros armados. 

 

Em muitos relatos, os membros das comunidades disseram sofrer com a restrição a 

seu livre trânsito na Terra Indígena, deixando de usufruir de áreas utilizadas para a 

caça, pesca, roça, e da comunicação terrestre e aquática com as comunidades do 

mesmo conjunto multicomunitário. (HAY & SEDUUME, 2022, pp. 111) 

 

Ao passo que estes núcleos de atividade garimpeira se disseminam nas regiões do TIY, 

as pessoas relatam sentir “a perda do ‘controle’ sobre o seu espaço de vida” (HAY & 

SEDUUME, 2022). 

Torna-se, portanto, evidente uma intencionalidade na minimização da repercussão 

acerca da gravidade dos conflitos, além de um desinteresse sitemático à vida de populações 

que são acoadas em suas próprias terras, entre outros mecanismos de apagamento que 

reservam aos povos Yanomami o estatuto de incômodos à expansão do garimpo ilegal e de 

sujeitos postos sob uma forma de necrogestão. 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1378 

Acredita-se, então, que no processo do recalcamento encontram-se algumas 

explicações do que de mais obsceno num sujeito retorna para que haja uma autorização ao 

cerceamento do corpo de um outro. Dolar (2018), apresentando o unheimlich na figura do 

monstro, explica – por meio de Moretti (1983) – que esse “pode defender tudo o que nossa 

cultura tem de reprimir: o proletariado, a sexualidade, outras culturas, modos alternativos de 

viver, a heterogeneidade, o Outro” (Moretti, 1983 apud Dolar, 2018, p. 182) e com isso, nasce 

a experiência que aflige a sociedade com algo da ordem do insuportável: 

 

O surgimento desse sujeito impossível é o surgimento do olhar, a abertura de um 

buraco na realidade que é também o que vem imediatamente a preenchê-lo com uma 

presença insuportável, com um ser mais ser do que o ser, vacuum e plenitudo, tudo ao 

mesmo tempo, a plenitude como consequência direta do vazio. (Dolar, 2018, pp. 184) 

 

Ao abordar a questão da pulsão de morte em sua resposta a Einstein, Freud 

(1933/2021) explica que essa opera em cada pessoa almejando uma condução da vida ao 

estado de matéria inanimada, sendo por esse motivo a sua denominação. No entanto, a pulsão 

de morte pode tornar-se pulsão de destruição e isso ocorre “na medida em que, com a ajuda de 

órgãos especiais, é voltada para fora, contra os objetos. O ser vivo preserva, por assim dizer, 

sua própria vida destruindo a vida alheia” (Freud, 1933/2021, p. 436). 

Pode-se dizer que o incômodo cerceia o grupo que dita uma gramática hegemônica e 

necropolítica, uma vez que ele enxerga algo de si mesmo naqueles que ele julga como 

passível de ser colocado às condições ínfimas de vida. Como destacamos na explicação de 

Freud (1919/2021): para algo que ressoa unheimlich em nós, há, em paralelo, a ligação com 

algo de muito familiar e conhecido à vida anímica. É o que Katz e Dunker (2020, p. 42) irão 

chamar de “irrupções do estrangeiro” que seria, em outras palavras, “aquilo que perturba e 

ameaça nosso narcisismo, incluindo-se o narcisismo das pequenas diferenças, a paranoia 

sistêmica e as perturbações discursivas do laço social” (Katz & Dunker, 2020, p. 42). 

 

Considerações Finais 

 

Assim, uma questão paira no encaminhamento às conclusões do presente artigo: quais 

as vias possíveis diante desse mecanismo frente ao encontro com o unheimlich e a 

necrogestão de suas vidas? 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1379 

Como vimos, sobretudo acerca da compreensão do papel do heimlich, não é o que no 

outro difere que produz o incômodo e sim o encontro com a familiaridade reconhecida neste 

outro, “a alteridade é aparentemente temida por nos ameaçar com a despersonalização” 

(Tavares, 2022, p. 34). Desse modo, é na diferença em que se opera o papel da angústia diante 

do incômodo, e, assim, vê-se também outras formas de identificação do outro como ameaça 

por seguirem ou serem de outra maneira que não o regime homogeneizado. Essa dinâmica, 

por sua vez, 

 

São questões que nos dias atuais se traduzem em termos de necropolítica da vida 

cotidiana pelos altíssimos e alarmantes números de ocorrências de feminicídio, 

homofobia, transfobia etc., e cujo caso mais flagrante, evidentemente, permanece 

sendo o do racismo estrutural, traduzido no descaso com as populações de maioria 

negra e parda residentes nas favelas. (Tavares, 2022, pp. 34) 

 

A formulação precária dada ao cuidado e fiscalização às ilegalidades que afligem os 

povos Yanomami se faz como um reflexo da degradação histórica dos corpos indígenas. 

Neste sentido, destas reminiscências – as articulações de como encaramos o distinto, o avesso 

que nos proporciona identificação – emerge uma variação de repetições ainda comprometidas 

com modalidades como as de branqueamento, higienização social, entre outros diversos 

caminhos produzidos e que podem ser vistos atualmente alinhados ao mito da democracia 

racial e do discurso integracionista. É através da criação de um inimigo ficcional – ou um 

unheimlich comum – como propõe Mbembe (2018a), que estas tecnologias de eliminação de 

subjetividades comparecem continuamente em novas roupagens. 

Neste ponto, com esta explicitação, sobretudo quando abordamos a repetição e 

atualização das violências direcionadas à corpos contra hegemônicos como os Yanomami, 

pensa-se as saídas possíveis desse engendramento. A mais proeminente, em nossa 

compreensão a partir das intersecções realizadas, é a de que é preciso repetir-se – no âmbito 

particular e também social –, todavia, essa repetição não se constituiria sendo a mesma na 

repaginação de uma opressão histórica, e sim repetindo de outro modo na invenção de um 

caminho que nos permita ser atravessados pela diferença. A partir de um outro lugar se funda 

também outra posição perante ao encontro com o unheimlich, tensionando esse conceito para 

além da negação da identificação, voltado para uma interpelação do que do eu há no outro e o 

que no outro aponta a própria falta. 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1380 

Assumindo os furos existentes na forma de gerir as vidas e mortes de determinados 

sujeitos, assume-se também nossas próprias falhas enquanto uma sociedade que continua a 

assistir atrocidades à corpos marcados, e, sobre este ponto, Mbembe (2018b) explica que o 

caminho de uma subversão da normativa se define pela “questão da produção, a partir da 

crítica do passado, de um futuro indissociável de uma certa ideia da justiça, da dignidade e do 

em comum” (Mbembe, 2018b, p. 348). 

Desse modo, partimos de uma posição que busca apreender nossa parcela de 

responsabilidade, enquanto sociedade envolta à uma dinâmica de violência e omissão, para 

que assim não se perpetue um discurso de isenção de comprometimento e nem se dissimule 

nossa parte num Estado que é conivente na deterioração de populações e as mantém em vias 

de eliminação, as violentando física e discursivamente. Todavia, sabe-se que partir deste 

ponto de vista é complexo, sobretudo diante das formas vigentes de produção de vida sob o 

sistema capitalista, em outras palavras, pode-se tomar a questão posta por Guerra (2022): “Do 

corpo ao Outro e do Outro ao outro, como habitar o mundo em coexistência radical com a 

diferença, sem que ela se torne fonte de subalternidade, aniquilamento, epistemicídio e 

necropolítica?” (Guerra, 2022, p. 9). Perante a este tensionamento acredita-se que é possível 

encontrar algumas respostas (e, até mesmo, novas perguntas) nas palavras de Mbembe: 

 

para chegar a esse mundo a cuja mesa todos são convidados a se sentar, ainda é 

preciso se ater a uma rigorosa crítica política e ética do racismo e das ideologias da 

diferença. A celebração da alteridade só tem sentido se ela se abrir para a questão 

crucial do nosso tempo, a questão da partilha, do comum e da abertura à exterioridade. 

(Mbembe, 2018b, pp. 348) 

 

Em resumo, entende-se que o que passa pela reparação, pela saída em direção a 

ampliação ao nosso senso de responsabilidade é também concebermos que, no encontro com 

o contraponto, a questão não é assumi-lo inteiramente semelhante ou identificado, mas, 

primordialmente, admitir que partimos das diferenças “E são elas que, paradoxalmente, 

precisamos pôr em comum” (Mbembe, 2018b, p. 350). Não há, portanto, uma relação com o 

eu que não seja atravessada pela relação com o outro em sua semelhança e simutânea 

diferença. Admitirmos esta premissa nos coloca como constintuintes de um fazer 

subjetividades em si e em outrem, e também nos entrecruza com as múltiplas 

responsabilidades que carregamos conosco e com os nossos encontros unheimlich. 

 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1381 

Referências 

 

Bartijotto, J. (2021). Sobre o Unheimlich: Entre a Literatura e a realidade da mídia. Analytica: 

Revista de Psicanálise, 10(18), 1-20. 

http://www.seer.ufsj.edu.br/analytica/article/view/4083 

Brasil (1992). Decreto de 25 de maio de 1992. Homologa a demarcação administrativa da 

Terra Indígena Yanomami, nos Estados de Roraima e Amazonas. 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/dnn/anterior_a_2000/1992/Dnn780.htm  

Coll, L., & Menezes, A. V. (2023, Janeiro 24). Situação dos Yanomami expõe abandono dos 

indígenas pelo Estado. Unicamp: Notícias. 

https://www.unicamp.br/unicamp/noticias/2023/01/24/situacao-dos-yanomami-expoe-

abandono-dos-indigenas-pelo-estado 

Dolar, M. (2018) “Eu estarei com você em sua noite de núpcias”: Lacan e o Estranho. In R. 

Gonsalves, D. Penha (Orgs.), Ensaios sobre Mortos-Vivos: The Walking Dead e outras 

metáforas (pp. 167-204). Aller. 

Estevão, I. (2018). Sobre três eixos da pesquisa em psicanálise: Clínica, teoria e extensão. In 

L. Fulgencio, J. Birman, D. Kupermann, & E. L. Cunha (Orgs.), Modalidades de 

Pesquisa em Psicanálise: Métodos e Objetivos (pp. 69-79). Zangodoni. 

Foucault, M. (1978). História da Loucura na Idade Clássica. Perspectiva. 

Franco, F. L. (2021). Governar os mortos: Necropolíticas, desaparecimento e subjetividade. 

Ubu. 

Freud, S. (2020). O infamiliar. In S. Freud, O infamiliar/Das Unheimliche (E. Chaves, P. H. 

Tavares & R. Freitas, Trad., pp. 27-125). Autêntica. (Obra original publicada em 

1919) 

Freud, S. (2021). O Incômodo (P. S. Souza Jr., Trad.). Blucher. (Obra original publicada em 

1919) 

Freud, S. (2021). Psicologia das massas e análise do eu. In S. Freud, O mal-estar na cultura e 

outros escritos (M. R. S. Moraes, Trad. pp. 137-232). Autêntica. (Obra original 

publicada em 1921) 

Freud, S. (2020). A negação. In S.Freud, O infamiliar/Das Unheimliche (E. Chaves, P. H. 

Tavares & R. Freitas, Trad., pp. 141-150). Autêntica. (Obra original publicada em 

1925) 

Freud, S. (2021). Por que a guerra?. In S. Freud, O mal-estar na cultura e outros escritos (M. 

R. S. Moraes, Trad. pp. 137-232). Autêntica. (Obra original publicada em 1933) 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1382 

Guerra, A. (2022). Apresentação. In A. Guerra (Org.), O mundo e o resto do mundo: Antíteses 

psicanalíticas. n-1 edições e Psilacs. 

Hutukara Associação Yanomami, & Associação Wanasseduume Ye’kwana. (2022). 

Yanomami sob ataque: Garimpo ilegal na terra indígena Yanomami e propostas para 

combatê-lo. Instituto Socioambiental. 

Iannini, G., & Tavares, P. H. (2020). Freud e o infamiliar. In S. Freud, O infamiliar/Das 

Unheimliche (pp. 07-25). Autêntica. 

Iannini, G., & Santiago, J. (2021). Mal-estar: clínica e política. In S. Freud, O mal-estar na 

cultura e outros escritos (pp. 33-63). Autêntica.  

Jucário, B., & Coletta, R. D. (2018, Dezembro 7). Mudança da Funai alimenta temor de 

política ‘integracionista’ sob Bolsonaro. Revista El País. 

https://brasil.elpais.com/brasil/2018/12/05/politica/1544032449_951629.html  

Katz, I. (2022). Infâncias contra hegemônicas para descolonizar a psicanálise. N-1 edições. 

https://www.n-1edicoes.org/infancias-contra-hegemonicas-para-descolonizar-a-

psicanalise 

Katz, I, & Dunker, C. I. L. (2020). Clínica do cuidado: Estrangeiridade, estrangeiro e 

estranhamento. Calibán: Revista Latino Americana de Psicanálise, 18(1), 38-59.  

Kopenawa, D., & Albert, B. (2015). A queda do céu: Palavras de um xamã yanomami. 

Companhia das Letras. 

Lacan, J. (2005). O seminário, livro 10: A angústia (V. Ribeiro, Trad.). Jorge Zahar. (Obra 

original publicada em 1962-1963) 

Machado, A. M., Bedinelli, T., & Brum, E. (2023, Janeiro 20). ‘Não estamos conseguindo 

contar os mortos’. Revista Sumaúma. https://sumauma.com/nao-estamos-conseguindo-

contar-os-corpos/ 

Mbembe, A. (2018a). Necropolítica: Biopoder, soberania, estado de exceção, política de 

morte (R. Santini, Trad.). N-1 edições. 

Mbembe, A. (2018b). Crítica da Razão Negra. N-1 edições. 

Rodrigues, C. (2022). Necropolítica e psicanálise: Uma oportunidade de atualização. Revista 

Cult, 25(288), 24-27. https://revistacult.uol.com.br/home/necropolitica-e-psicanalise-

uma-oportunidade-de-atualizacao/ 

Rosa, M., & Domingues, E. (2010). O método na pesquisa psicanalítica de fenômenos sociais 

e políticos: a utilização da entrevista e da observação. Psicologia & Sociedade, 22(1), 

180-188. https://doi.org/10.1590/S0102-71822010000100021 



Thais Barros de Andrade, Avelino Luiz Rodrigues 

Estud. pesqui. psicol., Rio de Janeiro, v. 23, n. spe, p. 1365-1383, 2023. 1383 

Rosa, M. (2004). A pesquisa psicanalítica dos fenômenos sociais e políticos: metodologia e 

fundamentação teórica. Revista Mal-Estar e Subjetividade, 4(2), 329-348. 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1518-

61482004000200008 

Silva, D., Pestana, H., & Andreoni, L. (2021). Matrizes psicológicas da episteme neoliberal: 

A análise do conceito de liberdade. In V. Safatle, N. Silva Júnior, & C. Dunker 

(Orgs.), Neoliberalismo como gestão do sofrimento psíquico (pp. 77-122). Autêntica. 

Souza Junior, L. A., & Lagoas, J. M. (2021). O Unheimliche brasileiro. Revista Brasileira de 

Psicanálise, 55(4), 211-225. http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?pid=S0486-

641X2021000400015&script=sci_abstract 

Tavares, P. H. (2022). O infamiliar da necropolítica em nossa vida cotidiana. Revista Cult, 

25(288), 32-35. https://revistacult.uol.com.br/home/o-infamiliar-da-necropolitica-em-

nossa-vida-cotidiana/ 

 

Endereço para correspondência 

Thais Barros de Andrade 

Rua José Passarelli, 648, Jd. Belo Horizonte, Campo Grande - MS, Brasil. CEP 79090-200 

Endereço eletrônico: thaisbarros.andrade@gmail.com 

Avelino Luiz Rodrigues 

Av. Prof. Mello Moraes, 1721 Bloco F Sala 27, Cidade Universitária, São Paulo - SP, Brasil. CEP 05508-030 

Endereço eletrônico: avelinoluizr@usp.br 

 

Recebido em: 12/05/2023 

Reformulado em: 19/08/2023 

Aceito em: 04/09/2023 

 

Notas 

* Psicóloga, graduada pela Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, mestranda pelo Programa de Pós-

graduação em Psicologia Clínica pela Universidade de São Paulo. 

** Professor Associado (Livre Docência) do Departamento de Psicologia Clínica do Instituto de Psicologia da 

Universidade de São Paulo, Doutor em Psicologia Social pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. 

 

Financiamento: A pesquisa relatada no manuscrito foi financiada pela bolsa de mestrado da primeira autora 

(CAPES No. Processo 33002010039M3) 

 

Este artigo de revista Estudos e Pesquisas em Psicologia é licenciado sob uma Licença Creative Commons 

Atribuição-Não Comercial 3.0 Não Adaptada. 




