
511

G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.
D

O
I 0

.1
82

24
/h

ab
.v

20
i2

.1
27

30
D

O
SS

IÊ

Resumo: o presente trabalho busca compreender de quais formas as plantas cultivadas e 
também perdidas dos Asurini do Rio Xingu (Amazônia) exercem papéis sociais, simbólicos 
e identitários para este povo, e como elas são incorporadas pelos Asurini em narrativas sobre 
o seu passado recente. Durante pesquisa nas aldeias Itaaka e Kwatinema, foi feito o levan-
tamento de práticas agrícolas em roças atuais e visitas às antigas roças; em adição, entrevis-
tas semi-estruturadas com mulheres e homens Asurini foram realizadas. Os dados obtidos 
foram então discutidos tendo em vista o papel social que as plantas atualmente cultivadas 
e as plantas perdidas na história recente exercem entre os Asurini na atualidade. Por fim, 
buscou-se entender de que forma o estudo da agricultura e o consumo de plantas cultivadas 
entre os Asurini no passado pode ser uma abordagem frutífera para se pensar o presente e o 
futuro deste povo.

Palavras-chave: Asurini do Rio Xingu. Roças. Plantas Cultivadas. Etnoarqueologia. 

* 		 Recebido em: 01.10.2022. Aprovado em: 06.12.2022. 
**	 Doutor em Arqueologia, Universidade de São Paulo. Pesquisador Visitante, Faculty of Archaeology, 

Leiden University. E-mail: lmcascon@gmail.com
*** 	 Doutor em Antropologia, University of Colorado. Professor Doutor, Instituto de Biociências, Uni-

versidade de São Paulo. E-mail: murrietarss@usp.br
**** 	Doutora em Antropologia, Universidade de São Paulo. Professora Doutora, Museu de Arqueologia 

e Etnologia, Universidade de São Paulo. E-mail: faandrea@usp.br

LEANDRO MATTHEWS CASCON**, RUI SÉRGIO SERENI MURRIETA***, FABÍOLA 
ANDRÉA SILVA****

CULTIVANDO AFETOS: UMA 

ETNOARQUEOLOGIA 

DE PLANTAS ALIMENTÍCIAS 

ENTRE OS ASURINI 

DO XINGU*

tnografias amazônicas vêm mostrando cada vez mais a importância das relações entre 
pessoas e plantas que são a princípio pouco perceptíveis ou imperceptíveis no registro 
arqueológico. Trata-se do que poderíamos definir, a grosso modo, como a dimensão 

E



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

512

social ou os aspectos sociais destas relações, das formas como plantas são não-somente 
utilizadas mas também pensadas, de como elas são conceitualizadas dentro de ontolo-
gias ameríndias. Povos indígenas da Amazônia demonstram que estes aspectos sociais 
não se encontram em oposição a questões mais práticas e mensuráveis do uso de plan-
tas, e também não são um apêndice, mas sim contribuem fortemente para inúmeros 
aspectos do uso destas.

Entender estas questões, ou pelo menos entender como elas podem ser rele-
vantes nas relações construídas entre indivíduos e coletivos humanos com plantas, é 
fundamental para nossas interpretações sobre o passado amazônico. Essa não é uma 
tarefa simples, mas compartilhamos de opiniões como a de Barbara Bender que, em 
1978, discutindo origens agrícolas, argumentou que apesar das dificuldades em encon-
trar evidências de processos sociais em contextos arqueológicos, enviesamentos teóricos 
tecno-ambientais teriam resultado no descarte ou na fraca compreensão de muitas evi-
dências arqueológicas destas questões sociais (BENDER, 1978, p. 214).

Com essa questão em mente, foi realizada uma pesquisa entre os Asurini do 
Xingu1, com dois grandes focos de interesse: um relacionado ao estudo de fatores so-
ciais e simbólicos no uso de plantas cultivadas e, o outro, uma tentativa de aproximar a 
arqueobotânica ao fazer etnoarqueológico. 

Em relação ao segundo objetivo, um estudo de grãos de amido e outros mi-
crovestígios relacionados às etapas de processamento de mandioca entre o Asurini foi 
realizado (CASCON, 2017, p. 216-252). A partir do estudo de microvestígios, buscou-se 
evidenciar como a construção de coleções de referência de microvestígios botânicos 
a partir de contextos etnográficos tem potencial e pode ser feita de forma respeitosa 
com os povos com quais trabalhamos. Coleções de referência construídas a partir de 
contextos etnográficos podem se distanciar da ideia de analogias diretas e essencialistas 
e tornarem-se ferramentas analíticas que, junto com outros métodos arqueológicos, 
podem ser utilizadas para se estudar histórias específicas de povos indígenas tanto em 
relação ao seu passado recente como distante. 

Embora a pesquisa inicialmente proposta tivesse um forte foco na arqueobo-
tânica, o trabalho de campo junto aos Asurini redirecionou as questões de pesquisa, 
tornando as coleções de referência não o objetivo principal, mas sim complementar às 
questões suscitadas em campo sobre a diversidade de relações entre os Asurini e suas 
plantas cultivadas. 

Inspirado pelos interesses demonstrados pelos Asurini durante a pesquisa, o 
presente artigo busca demonstrar a importância social, simbólica e identitária do cul-
tivo e o consumo de plantas alimentícias entre este povo, instigando pesquisas arqueo-
lógicas a repensarem o papel do cultivo como sendo essencialmente o de subsistência.

OS ASURINI DO XINGU

Os Asurini são uma população indígena falante da língua Asurini, perten-
cente à família linguística Tupi-Guarani, e no ano de 2014 habitavam duas aldeias: 
Kwatinema e Itaaka, localizadas na margem direita do médio curso do Rio Xingu, no 
sul da Amazônia. As aldeias de Kwatinema e Itaaka estão localizadas na Terra Indígena 
Koatinemo, homologada em 1986 (Figura 1). Ao noroeste da Terra Indígena Koatine-
mo encontra-se a Terra Indígena Arara, ao oeste a Terra Indígena Kararaô, ao sudoeste 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

513

a Terra Indígena Araweté Igarapé Ipixuna e, ao leste, a Terra Indígena Trincheira Ba-
cajá. Recentemente, num período posterior à pesquisa de campo aqui apresentada, os 
Asurini fundaram mais quatro aldeias, Myiryna, Yvyraka, Janeraka e Gavião.

O século XX foi de grande dificuldade e trauma para os Asurini. Ao longo 
deste século, conflitos travados com a frente de colonização e com outros povos indí-
genas (como os Kayapó e os Araweté) levaram a diversos períodos de fuga e à redução 
dramática de sua população. Calcula-se que, em 1930, a população dos Asurini, que 
um dia teria sido na ordem de milhares, era então de aproximadamente 150 pessoas. 
Em 1971, no momento do contato definitivo, os Asurini eram somente 78 indivídu-
os. O período entre 1971 e 1982 foi mais um grande desafio pois, apesar da relativa 
segurança do Posto Koatinemo da FUNAI, doenças relacionadas ao contato (como a 
tuberculose) continuaram a reduzir esta população. No ano de 1982, os Asurini eram 
somente 52 pessoas, razão pela qual a tese de doutorado de Regina Müller (1987) tem 
como título “De como cinquenta e duas pessoas reproduzem uma sociedade indígena. 
Os Asurini do Xingu”.

Em 1985, os Asurini deixaram de morar na aldeia Kwatinema, que se encon-
tra no igarapé Ipiaçava, e foram para uma nova localidade na confluência deste igarapé 
com o Rio Xingu, lá estabelecendo a atual aldeia Kwatinema. Por volta desta mesma 
época começaram a passar por um aumento demográfico que persiste até hoje. No 
censo de 2014 (SIASI/SESAI, 2014 apud ISA, 2017), os Asurini eram 182 pessoas, com 
a maior parte desta população morando na aldeia de Kwatinema e um número menor 
habitando a aldeia de Itaaka, fundada no começo da década de 2010. 

A etnografia dos Asurini na década de oitenta já apontava para a importância 
da relação entre as plantas cultivadas, a perda e manutenção delas, e a história recente 
deste povo. Em relatos coletados em 1981, sobre os processos de fuga, Berta Ribeiro 
(1982, p. 27) descreveu que quando foram expulsos do rio Ipixuna devido a um ataque 
pelos Araweté, “a fuga foi tão rápida que os Asurini deixaram lá o produto de suas ro-
ças e os haveres mais preciosos, não podendo levar nem mesmo sementes e mudas de 
plantas tradicionalmente cultivadas”.

Durante a etapa de pesquisa em 2014, foi possível observar a relação dos Asu-
rini com suas plantas cultivadas trinta anos após as observações feitas por Berta Ri-
beiro (1982) e Regina Müller (1993) e depois por Fabíola Silva (2000). Esta foi uma 
oportunidade ímpar, não apenas pela possibilidade de se realizar o trabalho de campo 
dentro de um projeto colaborativo de longa duração com os Asurini, mas também pela 
disponibilidade de literatura etnográfica acumulada em mais de 50 anos de pesquisas 
entre esse povo. 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

514

Figura 1: Mapa de Localização da Terra Indígena Koatinemo e das aldeias Itaaka e Kwatinema 
Fonte: Elaborado por Eduardo K. Tamanaha e Extraído de Cascon (2017).

MÉTODOS

A pesquisa de campo foi realizada em duas aldeias Asurini, Itaaka e Kwatine-
ma Novo entre os meses de Agosto e Setembro de 2014. 

As atividades desenvolvidas na aldeia Itaaka foram realizadas nas três áreas 
de roça no entorno da aldeia e em áreas domésticas. As roças de Itaaka são todas 
comunitárias e estão localizadas próximas à área de habitação da aldeia, a uma distân-
cia de apenas alguns minutos de caminhada (Figura 2).

Nas roças, foram obtidas informações sobre as variedades de plantas cultiva-
das e de aspectos relacionados ao ciclo de atividades, como a época do corte e queima de 
coivara e do plantio. Nas áreas domésticas, foram observadas práticas em áreas de ativi-
dade relacionadas ao processamento de alimentos e do uso de fogueiras para cozimento.

Além de informações obtidas na observação em campo e nas conversas infor-
mais com os Asurini, em Itaaka também foi realizada uma entrevista não estruturada 
com quatro mulheres da comunidade.

Na aldeia Kwatinema, as atividades realizadas foram, em grande parte, seme-
lhantes àquelas conduzidas em Itaaka. Devido ao fato da aldeia Kwatinema ser mais 
antiga que Itaaka, foi possível visitar roças atuais mas também antigas, perto e longe da 
aldeia. Em duas roças atuais foi possível observar práticas relacionadas à limpeza destas 
áreas de cultivo. Nas áreas domésticas, foram observadas práticas em áreas de atividade 
relacionadas ao uso de fogueiras para cozimento de alimentos, fornos e também da 
produção da farinha de mandioca.

Além de informações obtidas na observação em campo e em conversas in-
formais, em Kwatinema também foram realizadas entrevistas semi-estruturadas com 
cinco homens e uma mulher Asurini.



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

515

Figura 2: Mapa de localização das áreas de habitação e de roças na aldeia Itaaka 
Fonte: Elaborado por Eduardo K. Tamanaha e Extraído de Cascon (2017).

A ROÇA ASURINI

A roça Asurini pode ser vista como um ponto de resistência cultural, resistên-
cia expressa no resgate e manutenção de suas variedades de plantas e na permanência 
de diversos aspectos do cultivo, desde a organização do trabalho da roça por parentesco 
até a composição e disposição das variedades de plantas cultivadas dentro destas roças.

Muitas das conversas informais realizadas nesta pesquisa foram feitas nos ca-
minhos para as roças e durante a colheita nas mesmas. Na primeira visita à roça 1 de 
Itaaka, Kwain, acompanhado dos seus filhos Jafu e Murumumbava, explicava sobre a 
diferenciação das variedades de mandioca (Manihot esculenta Crantz) pelas cores das 
folhas ou caules, e contava o nome das mulheres que teriam cultivado determinadas 
plantas que estávamos observando. As crianças, tentando compartilhar seu conheci-
mento também, explicavam como a batata-doce (Ipomoea batatas L.) era encontrada 
observando o solo: onde o chão estava ‘buchudinho’, lá havia batatas!

Em outra visita, em companhia de Parakakyja e Ipykyry, mais variedades 
de plantas cultivadas e de plantas manejadas (como babaçu (Attalea speciosa Mart.) e 
algumas leguminosas (família Fabaceae)) foram sendo apresentadas. As descrições das 
plantas sempre eram acompanhadas de informações sobre a quem pertenciam, sobre os 
animais que gostavam de furtá-las da roça e as melhores formas de preparo e consumo, 
a depender da variedade. O trabalho duro de colheita é acompanhado pela conversa e 
troca de informações entre mulheres adultas com seus bebês presos aos seus corpos e 
suas filhas mais crescidas que ajudam na coleta e a carregar os cestos cheios. 

No caminho de volta de uma das visitas, longe da sombra das plantas culti-
vadas, o calor do sol castigava. Parakakyja e Ipykyry sentaram-se e começaram a des-



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

516

cascar uma das mandiocas coletadas, em seguida cortando-a e distibuindo os pedaços. 
As duas informaram que esta se chamava maniokawa. O pedaço era extremamente 
aguado. As duas Asurini já cortavam novos pedaços e distribuíam entre elas e o bebê 
de Ipykyry, que o levou à boca. De acordo com Ribeiro (1982, p. 36), trata-se de uma 
‘espécie adocicada de mandioca’ e que, como pôde ser observado em campo, é extrema-
mente refrescante ao ser consumida in natura (Figura 3). 

Figura 3: Durante o descanso na roça, Ipykyry oferece um pedaço de maniakawa para seu bebê 
Fonte: Fotografia de Leandro M. Cascon (2014).

Além da visita às roças ativas, foi realizada uma expedição à região da velha 
aldeia Kwatinema localizada no igarapé Ipiaçava. Sobre esta aldeia  Kwatinema, Silva, 
Bespalez e Stuchi (2011, p. 47) afirmam que “Além de ser um destacado marco paisa-



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

517

gístico e ser utilizado em atividades de caça, pesca e coleta, o sítio possui um grande 
valor simbólico para os Asurini, devido aos sepultamentos dos seus parentes na casa 
comunal (Tavyva)”.

A visita à antiga aldeia, em companhia de Apeuna, Tivandemi e seus filhos, 
permitiu a observação de relações entre os Asurini e o mundo vegetal ainda não obser-
vadas em campo, assim como reforçou outras questões já apontadas nas visitas anterio-
res a espaços de roça.

Ao chegarmos próximos à antiga aldeia Kwatinemu, Apeuna se mostrou irre-
quieta. Ela estava preocupada que a nossa presença (principalmente a de dois pesquisa-
dores não-indígenas) poderia incomodar os espíritos daqueles que haviam morrido na 
aldeia.

Muitos foram os que morreram nos primeiros anos de habitação nesta aldeia 
do Ipiaçava (SILVA; BESPALEZ; STUCHI, 2011, p. 46-47), tornando nossa presença 
no local um imbróglio diplomático com o mundo sobrenatural.

De manhã, realizamos nossa caminhada pela antiga área de aldeia e de suas 
roças mais próximas. No entanto, Apeuna ainda se mostrava preocupada com nossa 
presença, somente apresentando uma mudança nesse sentido quando encontramos, em 
uma das roças mais próximas da aldeia, um pé de jenipapo (Genipa americana L.). 
Rapidamente, Apeuna retirou um de seus frutos e o abriu, nos pintando em seguida. 
Enquanto recebíamos nossa pintura, ela e Tivandemi nos explicavam que isto nos man-
teria seguros em relação aos espíritos.

A COMIDA ASURINI

 Os Asurini possuem uma dieta bastante diversificada, combinando recursos 
cultivados junto à pesca, à caça e à coleta (SILVA, 2011, p.264). Dentre os produtos 
agrícolas Asurini, se destaca o cultivo do milho (Zea mays L.) e da mandioca (Manihot 
esculenta Crantz), também sendo cultivado uma grande variedade de plantas alimentícias, 
como batata-doce (Ipomoea batatas L.), feijão (Phaseolus vulgaris L.), cará (Dioscorea sp.), 
mamão (Carica papaya L.) e banana (Musa paradisiaca L.),  (SILVA, 2000, p. 49).

Entre os recursos vegetais coletados, a castanha do Pará (ñí) (Bertholletia ex-
celsa Bonpl.) tem uma grande importância na alimentação Asurini e, junto à farinha 
de mandioca e de milho, representaria “o alimento mais constante e disponível nas 
quadras de carência” (RIBEIRO, 1982, p. 35). A castanha do Pará “é usada como in-
grediente de vários pratos da culinária asuriní (principalmente do chamado mutawa, 
que corresponde mais ou menos ao mutap dos Kayabí): carne cozida socada ao pilão à 
qual se adiciona, no caso dos Asuriní, castanha do Pará, também pilada e farinha (u’ í)” 
(RIBEIRO, 1982, p. 37).

Além da castanha do Pará, algumas palmeiras também fornecem recursos co-
letados de importância alimentícia para os Asurini. Do fruto do inajá (indaza) (Attalea 
maripa (Aubl.) Mart) os Asurini “fazem um prato muito apreciado, pilando a polpa 
junto com a carne do caranguejo (u’ã)” (Ribeiro, 1982, p. 37). Do açaí (nidzoara) (Eu-
terpe sp.) consomem o fruto e o palmito e a bacaba (pinovã) (Oenocarpus bacaba Mart.), 
quando amolecida em água quente, “fornece uma bebida gordurosa de excelente sabor” 
(RIBEIRO, 1982, p. 37). 

Em relação ao consumo de frutas, Ribeiro afirmou que “poucas são as fruteiras 
utilizadas pelos índios desta região do Médio Xingu se comparadas com as do alto Rio 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

518

Negro”, sendo que os frutos do “ingá (inga’ í), jatobá (dzotaika), taperebá (akaiá), frutão 
(ara’a), golosa (araí) e o cacau (kakaúba) são comidos frescos” (RIBEIRO, 1982, p. 37)2.

Silva (2000) também descreve como as frutas são consumidas principalmente 
na forma natural e observou que os Asurini comem algumas frutas com farinha, como 
a banana, e que “no caso da castanha e dos cocos, também podem ser misturados a 
mingau e cozidos” (SILVA, 2002, p. 50). 

O relato de Silva também abrange produtos industrializados, observando que 
os Asurini consomem produtos comprados na cidade tais como sal, óleo de soja, café, 
arroz e açúcar (SILVA, 2008, p. 221).

A coleta de alimentos é uma atividade praticada por ambos os sexos (MÜLLER, 
1990 apud SILVA, 2000), mas a caça Asurini é uma atividade principalmente masculina, 
enquanto a agricultura é uma atividade principalmente feminina. O plantio e a colheita 
dos roçados têm a participação de mulheres e homens, mas a colheita tem uma maior 
participação feminina e são as mulheres as responsáveis pelas diferentes etapas do 
cultivo. A participação dos homens Asurini na agricultura se dá principalmente no 
preparo do campo de cultivo, através da técnica de coivara (SILVA, 2008, p. 221). 

As primeiras observações sobre as plantas cultivadas e os Asurini provêm da 
descrição de Nimuendajú (1948) de populações indígenas do baixo e médio curso do 
Rio Xingú, na qual afirma que, com exceção dos Arara, todas as populações desta 
região (incluindo os Asurini) tinham como planta base (staple crop) a mandioca 
(NIMUENDAJÚ, 1948, p. 213)3.

No começo da década de 1980, Berta Ribeiro esteve com os Asurini entre os 
meses de março e abril de 1981 (quando ainda se encontravam no Ipiaçava) e afirmou 
que “do ponto de vista econômico, os Asurini são principalmente agricultores, não só 
pela variedade dos cultivos, como pelo tamanho das roças e a elaboração da culinária 
baseada em plantas cultivadas” (RIBEIRO, 1982, p. 35). Para a autora, a quantidade 
de espécies cultivadas e de variedades destas confirmaria “a suposição de que se trata de 
um povo agricultor, por excelência” (RIBEIRO, 1982, p. 36).

Ribeiro (1982, p. 36) observou que a agricultura dos Asurini tinha “ênfase 
mais no milho (awatsí) e na batata doce (dyty), que na mandioca”. A autora considera-
va as sete variedades de mandioca brava (maniaka) que documentou entre os Asurini 
como uma quantidade baixa quando comparado a outros contextos, como o do Alto 
Rio Negro, onde informações da época indicavam o cultivo de quarenta variedades4. 
A autora, no entanto, ressaltava que os Asurini também cultivavam a mandioca doce, 
assim como “outra espécie adocicada de mandioca (...) trata-se da maniokawa, raiz 
grande, pesando 3kgs, muito aguada, que se pode comer crua. Os índios ralam-na com 
a casca, muito fina, e cozinham em forma de mingau, temperando-a com castanha do 
Pará” (RIBEIRO, 1982, p. 36).

Ainda de acordo com Ribeiro (1982, p. 36), “o grande saber agrícola dos 
Asurini parece estar no conhecimento da batata-doce”. A autora relatou como os 
Asurini lhe informaram o nome de vinte variedades desta planta e que, destas, “con-
servam a metade, tendo perdido a outra metade quando forçados a deixar o Ipixuna” 
(RIBEIRO, 1982, p. 36). A perda de variedades de plantas cultivadas é uma impor-
tante questão na relação que os Asurini possuem com a agricultura e será discutida 
mais adiante.

Em relação ao trabalho na roça realizado dentro de uma mesma unidade fa-
miliar, Müller (1993) observou que:



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

519

(...) as mulheres plantam, em geral, nas roças abertas por seus maridos. Mãe e filha podem 
plantar na roça aberta pelos maridos de ambas que são genro e sogro (...) pai e filho também 
colocam junto uma roça, a qual será plantada pela esposa de ambos. Uma mulher sem ma-
rido planta na roça do irmão, do filho, do ex-marido (MÜLLER, 1993, p. 72).

Especificamente sobre a abertura de áreas para cultivo feito por uma mesma 
família, Müller relata que “Os maridos de mulheres de um mesmo grupo doméstico 
abrem suas roças próximas umas das outras, ou abrem uma em conjunto. A correspon-
dência entre as roças e as casas, entretanto, nem sempre existe” (MÜLLER, 1993, p. 
72). A autora também descreve como “um homem pode abrir sua roça junto à roça, do 
marido de uma ‘irmã’ da esposa que não reside em seu grupo doméstico” (MÜLLER, 
1993, p. 73)5.

As roças recebem os nomes dos homens que a abriram. No entanto, a produ-
ção de alimentos destes espaços pertence às mulheres6 (MÜLLER, 1993, p. 73). São as 
mulheres que vão todos os dias, com o seu grupo doméstico, para os campos de cultivo, 
dedicando uma média de três horas por dia nestes espaços (SILVA, 2008, p. 234).

Os espaços de roça podem também ser compartilhados, como quando mu-
lheres de uma mesma casa plantam todas na roça do marido de uma destas. Existem 
também casos onde uma mulher planta na roça de um homem que já foi seu marido 
(MÜLLER, 1993, p. 73).

Atualmente, o milho e a mandioca são os produtos agrícolas mais consumidos 
pelos Asurini. Estas duas plantas são também as que mais passam por diferentes formas 
de processamento, utilizadas em uma rica culinária que alimenta pessoas e espíritos.

Os Asurini têm uma grande apreciação por comidas feitas na forma de 
caldos (com carnes variadas e acompanhado de farinha) e também pelo mingau de 
milho e de mandioca (SILVA, 2000, p. 50). O milho é consumido em maior quanti-
dade entre fevereiro e abril (os meses da colheita), assado ou sob a forma de mingau. 
O milho é também seco e transformado em farinha, para ser consumida exclusiva-
mente sob a forma de mingau, ao longo do resto do ano. A mandioca é consumida 
por todo o ano na forma de mingau ou de farinha, conforme a variedade (SILVA, 
2000, p. 49). Os mingaus de mandioca são consumidos em abundância o ano todo, 
enquanto o mingau de milho é consumido em menor quantidade na estação da seca 
(MÜLLER, 1993, p. 76).

SAUDADE DE PLANTAR

Em Itaaka, após a visita às roças 1 e 2 (Figura 2), na companhia de Parakakyja 
e Ipykyry, foi realizada uma entrevista com duas senhoras da aldeia, Arambé e Tara, in-
termediada por estas duas jovens. Reunidas sob a sombra da cozinha de Arambé, uma 
estrutura de teto de palha e sem paredes, Arambé e Tara se dispuseram a falar sobre 
as plantas que não são mais cultivadas pelos Asurini, enquanto Parakakyja e Ipykyry 
traduziam suas afirmações e faziam contribuições (Figura 4)7. 

Na ocasião, Tara iniciou a conversa e descreveu nove plantas que os Asurini 
teriam perdido, começando a falar de variedades de mandioca e descrevendo, em segui-
da, variedades de cará e de batata-doce. 

Arambé, então, começou a sua fala dando continuidade à descrição sobre as 
variedades de batata-doce que foram perdidas, especificamente sobre uma variedade de 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

520

morfologia torta, chamada de Ajurapari. Gesticulando sobre como esta era uma planta 
“grande” e de que “tinha muito”, Arambé dizia como ela tinha “saudades de plantar 
estas plantas”. Em seguida, falou de duas variedades de cará perdidas e de como uma 
destas, o karasu, “não era muito gostoso”. Falou também de mandioca brava e de man-
dioca doce, assim como de muitas variedades de feijões kumaná que os Asurini teriam 
cultivado no passado, das seis variedades que foram perdidas e da única variedade 
plantada no Itaaka, o kumaná-tiga (branco). Arambé ainda mencionou uma planta 
que, embora não tenha sido perdida por se tratar de uma planta selvagem, faz parte de 
um grupo de plantas do passado Asurini, a ‘mandioca do pedral’8. Ao final do relato de 
Arambé, esta tinha descrito treze plantas não mais cultivadas pelos Asurini.

Estimulada pelas lembranças de Arambé, neste momento, Tara interrompeu 
a fala de Arambé e voltou a falar, afirmando que todas estas plantas teriam ainda exis-
tido na antiga aldeia de Maquari9, demonstrando como o ato de recordar sobre plantas 
levava à lembrança de locais passados.

Tara continuou sua fala e ela e Arambé se dispuseram a conversar sobre o 
amendoim (Arachis hypogaea L.), chamado de munuvi, de como ele tinha sido perdido 
e que com ele se fazia um mingau, tal como atualmente se faz com a castanha-do-pará .

Arambé e Tara falaram ainda de bananas que teriam sido perdidas. Neste mo-
mento da entrevista, a troca de comentários entre as quatro mulheres Asurini já se dava de 
forma bastante fluida, não sendo possível manter uma estrutura na entrevista. No entanto, 
alguns nomes de variedades de banana que teriam sido perdidas foram anotados a pakavem, 
a pakaremo-vermelha; a banana branca; a banana vermelha; e a banana comprida.

Algumas primeiras observações podem ser feitas sobre a listagem de plantas 
perdidas elaborada a partir da entrevista. Baseado nos relatos de Arambé e Tara, os 
Asurini perderam cinco variedades de batata doce, cinco variedades de cará, seis varie-
dades de feijão, três a cinco variedades de banana, quatro variedades de mandioca (não 
levando em conta a ‘mandioca do pedral’) e uma variedade de mandioca doce. 

No início dos anos 80, em Kwatinemu, Berta Ribeiro elaborou uma lista com os 
Asurini das plantas cultivadas que teriam perdido. Ribeiro (1982, p. 36-37) documentou 
a perda de três variedades de mandioca amarga, sete variedades de feijão, duas variedades 
de banana e seis variedades de cará, números bastante próximos aos observados nas falas 
de Tara e Arambé. Em relação à batata doce, no entanto, Ribeiro listou dez variedades 
que teriam sido perdidas, enquanto Arambé e Tara mencionaram apenas cinco. 

O que poderia explicar esta diferença numérica entre os dados coletados por 
Ribeiro e a entrevista realizada com Arambé e Tara? Uma resposta estaria em um erro 
amostral, se tratando de uma única entrevista que não permitiu que fossem registradas 
possíveis novas lembranças que as duas anciãs pudessem ter sobre estas velhas plantas. 
Outra possibilidade, no entanto, também parece plausível. Ribeiro menciona que ha-
via, por parte de alguns Asurini, esforços na recuperação de suas plantas mesmo após 
a formação da velha aldeia de Kwatinema . A autora descreve como Tacamui tinha lhe 
acompanhado até a aldeia Araweté, onde antigamente era a moradia dos Asurini do Ipi-
xuna, para obter “mudas de plantas deixadas por sua tribo na aldeia velha”, o que teria 
conseguido fazer com sucesso parcial (RIBEIRO, 1982, p. 53). É possível que entre as 
plantas recuperadas pelos Asurini, neste e em outros esforços semelhantes, estivessem 
variedades de batata doce, o que explicaria a redução na quantidade de variedades 
perdidas na descrição de Tara e Arambé quando comparadas com as de Berta Ribeiro.

As entrevistas feitas com moradores da aldeia Kwatinema reforçam ambas 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

521

possibilidades. A realização de um número maior de entrevistas, por um lado, permitiu 
que mais plantas perdidas fossem citadas e, por outro lado, algumas plantas tidas como 
perdidas pelas habitantes de Itaaka, foram descritas como resgatadas e plantadas em 
Kwatinema, especialmente nas roças dos anciãos (CASCON, 2017, p. 150-216)10. 

Figura 4: Tara e Arambé conversam sobre plantas e receitas na cozinha de Arambé
Fonte: Fotografia de Leandro M. Cascon (2014).

RESGATANDO PLANTAS EM TEMPOS BRAVOS

Em Kwatinema foi possível aprofundar o mapeamento dos sítios arqueológi-
cos e lugares de memória reconhecidos pelos Asurini em seu território. Neste período, 
visitamos sítios identificados pelos Asurini por estarem localizados em áreas de caça e 
pesca ou em locais que os Asurini utilizam como acampamentos há bastante tempo 
(SILVA; GARCIA, 2015, p. 88). Muitos destes locais são também áreas de roças atuais 
e antigas (Figura 5), o que permitiu que fossem realizadas conversas com os Asurini 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

522

nestes espaços, obtendo informações sobre as plantas que foram cultivadas no local e o 
período no qual estas roças foram utilizadas. 

Figura 5: Mapa da Região da Aldeia Kwatinema e áreas mais distantes visitadas durante a pesquisa de 
campo
Fonte: Elaborado por Eduardo K. Tamanaha e Extraído de Cascon (2017).

Uma questão relevante é que as visitas a estas localidades foram feitas sempre 
somente com homens Asurini, com exceção da velha aldeia de Kwatinema, como será 
descrito mais adiante. Portanto, parte dos dados aqui apresentados não representam a 
dimensão feminina do cultivo Asurini. Dado o proeminente papel das mulheres Asu-
rini na roça, esta metodologia poderia, em uma primeira reflexão, ser questionável. 
No entanto, tal como será visto nos relatos obtidos em campo com homens Asurini de 
diversas idades, as informações que estes indivíduos fornecem sobre suas roças podem 
ser um produtivo fio-condutor para se discutir sobre as relações que os Asurini possuem 
com suas plantas e de que forma estes espaços de roça se confundem com o próprio 
passado recente deste povo.

Concomitante às visitas às novas e antigas roças e à antiga aldeia, foram em-
pregadas outras duas abordagens na aldeia de Kwatinema. Utilizando como base a 
entrevista realizada com Arambé e Tara na aldeia de Itaaka, na aldeia de Kwatinema 
foram feitas sete entrevistas semiestruturadas com cinco homens e uma mulher Asuri-
ni, gravadas e posteriormente transcritas.  Estas entrevistas foram feitas em sua maioria 
com homens Asurini e, da mesma forma que as visitas aos locais de roça, poderiam ser 
questionadas quanto a um enviesamento devido a questões de gênero. Concordamos 
que este enviesamento é uma questão importante, porém, de forma semelhante ao ar-



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

523

gumento posto em relação às visitas aos locais de roça, os relatos destes homens talvez 
demonstrem que, se o trabalho do cultivo não é o mesmo entre homens e mulheres, os 
sentimentos expressados em relação ao consumo de certas plantas e à perda de varieda-
des são um ponto compartilhado por ambos os sexos.

A perda de plantas pelos Asurini não ocorreu sem resistência. Relatos de Taca-
mui e Manduka, moradores de Kwatinema, descrevem as lutas que os Asurini travaram 
para manter e recuperar suas plantas perdidas. 

Após escapar de ataques, pequenos grupos de homens Asurini realizavam pe-
rigosas expedições de volta às suas aldeias invadidas para recuperarem nas roças algumas 
de suas plantas cultivadas. Estes relatos também descrevem os tempos de fuga, chama-
dos pelos Asurini de ‘tempos bravos’ ou os ‘tempos de mato’. Estes foram momentos de 
grande perigo para os Asurini, vulneráveis devido à necessidade de se movimentar e 
procurar abrigo e alimento. 

Além do conflito com outras populações indígenas, a relação dos Asurini com 
‘os brancos’ e com suas plantações nestes períodos de deslocamento foi bastante tensa. 
Tacamui relatou como nessa época uma das mulheres Asurini teria encontrado uma 
plantação de mandioca pertencente aos ‘brancos’ e erroneamente identificado a varie-
dade nesta roça como sendo não-tóxica. Ele descreveu como vários Asurini presentes 
naquele momento consumiram esta mandioca e adoeceram, tendo o pai da Arambé 
ficado bastante doente e a avó de Tacamui falecido. 

Tacamui também relata como, em outra incursão às roças desconhecidas para 
a obtenção de alimentos, um ‘homem branco’ que se encontrava ‘na tocaia’ teria atirado 
em seu tio e o matado.

Os relatos Asurini demonstram que, para este povo, certas plantas cultivadas 
constituem-se como pontos de identidade. Importantes elementos de construção iden-
titária são formados através do reconhecimento de plantas perdidas cujas memórias são 
transmitidas pela história oral, como o amendoim (chamado de munuvi em Asurini) e 
seu papel na produção do mingau.

O mingau possui um papel central na cosmologia Asurini, sendo o alimento 
que conecta o mundo físico ao mundo sobrenatural. Em Kwatinema, durante uma con-
versa com Tivandemi sobre o amendoim, sua esposa Apeuna, que é filha do Tacamui e 
que estava perto de onde estávamos, disse “Não me diga munuvi, não, que dá vontade 
de chorar”. Não se conversou mais sobre o amendoim naquele momento, mas em um 
momento posterior durante uma entrevista com Apeuna, a própria teve a iniciativa de 
falar mais sobre esta questão. Ela contou que quando sua mãe estava morrendo, ela 
desejava um mingau de amendoim, que não existia mais na aldeia, e o fato de que ela 
não pôde oferecer este alimento à sua mãe convalescente lhe causou muito sofrimento. 

Tivandemi, um indígena Arara que mora há muito tempo em Kwatinema, 
afirmou que os Asurini têm utilizado a castanha-do-pará como substituto do amen-
doim na fabricação do mingau. Podemos especular qual seria a razão para a escolha da 
castanha como substituto, como semelhanças no gosto e em outras propriedades. Ou-
tro possível fator para a escolha do fruto de uma árvore manejada como substituto do 
amendoim no mingau talvez se encontre na vivência dos tempos de fuga que, conforme 
constatado nas entrevistas com os Asurini, eram momentos em que recursos da floresta 
tomavam uma importância ainda maior para a alimentação deste povo. 

Manduka descreve como, durante estes períodos de fuga, alguns recursos da 
floresta eram essenciais para a alimentação nos acampamentos, destacando-se o baba-



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

524

çu, cuja castanha era transformada em farinha nos momentos em que não havia mais 
mandioca disponível. O babaçu era pilado e feito em mingau, o que pode demonstrar 
como as formas de preparo e consumo dos alimentos têm tamanha importância cul-
tural que, mesmo em momentos quase insuportáveis, de fuga e fome, foram adaptadas 
às novas conjunturas da floresta, servindo ao mesmo tempo como subsistência para o 
corpo e para a alma.

O discurso da Apeuna sobre a perda do amendoim também remete a questões 
maiores sobre resistência, resgate e luta que tão fortemente marcam o passado recente 
deste povo. Isto pode ser visto na sua vontade de obter, através de seu irmão que mora 
no Estado no Mato Grosso, sementes para que seus filhos “conhecessem o gosto” do 
munuvi. Essa escolha é muito interessante, pois ela muito provavelmente sabe que se 
pode conseguir amendoim através dos brancos, mas há uma preferência de que venha 
pelo seu irmão, talvez como forma de garantir uma variedade específica de amendoim 
ou até mesmo devido às questões de parentesco. 

É também interessante ressaltar que, 33 anos antes da pesquisa em Kwatine-
ma aqui apresentada, Berta Ribeiro observou o pai da Apeuna, Tacamui, ir com uma 
equipe de antropólogos para a aldeia Araweté, localizada na antiga aldeia dos Asurini, 
para tentar recuperar algumas das plantas que os Asurini perderam como resultado da 
fuga do local. Talvez o exemplo de Tacamui e de Apeuna indique que, entre os diversos 
ensinamentos que os Asurini passam para os seus filhos e filhas, se encontre também a 
construção de uma sensação de perda das plantas do passado e da eterna necessidade 
de reavê-las.

QUANDO AS PLANTAS EVOCAM O PASSADO E CONSTRÓEM O 
PRESENTE

Ao mesmo tempo em que as plantas perdidas dos Asurini evocam o passado 
de fugas e luta Asurini, elas também constroem o presente. Na entrevista realizada 
em Itaaka com as senhoras Arambé e Tara, intermediada pelas jovens Parakakyja e 
Ipykyry, ao ouvir a descrição de Arambé sobre a planta chamada de ‘mandioca do pe-
dral’, Ipykyry descreveu com empolgação como tinha visto uma planta parecida com 
esta descrição crescendo em cima de um pedral próximo à Itaaka.

Naquele momento era evidente que sua empolgação estava relacionada ao des-
cobrimento de algo novo que, ironicamente, teve seu início em um relato de tempos 
antigos, demonstrando que não há nada de velho no passado. Esta planta do passado 
dos Asurini encontra-se, na verdade, ainda próxima deles, tanto em termos simbólicos 
quanto físicos.

Através da lembrança, do ato de recordar o momento no qual estas plantas 
deixaram de ser cultivadas ou consumidas, homens e mulheres Asurini que viveram o 
período de fugas revisitam alguns locais por onde passaram em suas vidas. Os jovens, 
por consequência, através do ato de escutar acabam conhecendo estes mesmos lugares 
e plantas, e por vezes com informações próprias contribuem para o entendimento da 
disponibilidade destes recursos na atualidade.

Ainda sobre o presente, importantes elementos de construção identitária são 
formados não somente através do reconhecimento de plantas perdidas cujas memórias 
são transmitidas pela história oral, como o amendoim munuvi, mas também através da 
vivência com plantas ainda cultivadas, como o feijão kumaná.



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

525

O feijão kumaná dentro da sociedade Asurini ilustra este papel das plantas do 
presente na construção de sua identidade. Em uma visita às roças de Itaaka, Kwain, o 
jovem líder desta comunidade, orgulhosamente apresentou o feijão kumaná, afirmando 
que os Asurini consideram o kumaná como sendo ‘feijão bravo’ e ‘feijão do índio’ (Fi-
gura 6). Já na região de Kwatinema, na antiga ‘roça do Mitim’, que era um homem não 
indígena, quando perguntados se nesta roça teria sido plantado o kumaná, os Asurini 
presentes foram enfáticos ao dizer não, se expressando em um tom e volume não visto 
nas tantas outras visitas às roças. Pode-se considerar que essa reação enfática dos Asuri-
ni vai ao encontro da fala anterior do Kwaim de que, para os Asurini, o cultivo desta 
planta é uma atividade indígena e relacionada à sua própria cultura, o kumaná não é 
um simples feijão, é um feijão Asurini.

Figura 6: Feijões kumaná coletados por Kwain numa das roças de Itaaka
Fonte: Fotografia de Leandro M. Cascon (2014).

Como entender os sentimentos que os Asurini possuem em relação às suas 
plantas cultivadas?

O exemplo do consumo de mingau, mas não somente este, demonstra que 
uma interessante abordagem possa passar pela ideia de que um dos papéis centrais dos 
alimentos encontra-se na construção de um sentido de pessoa (personhood). 

Santos-Granero (2012) considera que a etnografia amazônica entre povos na-
tivos tem apontado para a existência do que pode ser chamado de princípios de “una 
teoría indígena amazónica sobre la materialidad y la personeidad (personhood)”. Um 
destes princípios seria o da subjetividade dos objetos e plantas e de como estes estariam 
imbuídos de substâncias anímicas, sendo os corpos humanos formados a partir destas 
diversas substâncias (SANTOS-GRANERO, 2012). Para os Asurini, comer mingau 
pode ser um ato de construção e manutenção de identidades e de corpos sociais.

A relação identitária entre povos indígenas e espécies ou variedades de certas 
plantas é um fator recorrente na etnografia Amazônica. Um exemplo se encontra na 
relação dos Krahô com variedades de milho chamadas por estes de ‘milho belo e bom’ 
(põhypej na língua Krahô), consideradas elemento “central na dieta alimentar e espe-
cialmente nos períodos de resguardo alimentar, na ocasião do nascimento do primeiro 
filho e na iniciação dos jovens guerreiros” (MORIM DE LIMA, 2018, p. 157).

Vale aqui ressaltar que a relação entre plantas cultivadas e construção de iden-
tidades na Amazônia é também documentada entre populações caboclas, como na Ilha 
de Ituqui, no Baixo Amazonas, onde o uso da mandioca está intimamente conectado às 
rotinas da vida cotidiana e a um “certo sentido de lugar”, constituindo-se em um habi-
tus tal como definido por Bourdieu (MURRIETA, 2001, p. 54). Um elemento central 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

526

no desenvolvimento deste habitus é o sabor, e “as pessoas falam com prazer da mistura 
de sensações que acompanham o consumo da farinha, que inicia com a experiência 
do já mencionado gosto agridoce e crocante, e termina com uma sensação de comple-
ta saciedade; para não falar de empanzinamento, causado pela expansão do produto 
durante a sua digestão” (MURRIETA, 2001, p. 55), sendo o cultivo de mandioca um 
“elemento centralizador da estrutura habitual da dieta local. Em outras palavras: um 
gosto adquirido e estruturado, um habitus, o qual é manipulado silenciosamente como 
uma referência da identidade local” (MURRIETA, 2001, p. 74).

Observa-se-se também neste contexto de povos ribeirinhos a importância do 
afeto no ato de plantar, e na comunidade de São Benedito uma casa sem um jardim é 
para as mulheres da comunidade uma visão que traria tristeza (MURRIETA; WINK-
LERPRINS, 2009, p. 268). As donas destes espaços possuem estórias sobre diversas 
plantas presentes em seus jardins, desde suas origens até as suas utilidades, e tais estórias 
estão frequentemente ligadas a uma ocasião ou contexto emotivo, sendo as práticas de 
plantio destes espaços o resultado não somente de motivações econômicas e ecológicas, 
mas também de caráter social e emotivo (MURRIETA; WINKLERPRINS, 2003; 
MURRIETA, WINKLERPRINS, 2009). 

O valor simbólico da roça e do cultivo é evidentemente também observado 
para diversos povos indígenas e regiões da Amazônia. Heckler (2004) demonstra que o 
cultivo de mandioca entre os Piaroa da Amazônia Venezuelana é profundamente social e 
um importante meio para a obtenção, manutenção e expressão de prestígio. 

Entre os Wajãpi do Amapá, A roça é um espaço amansado e socializado, sendo 
o papel das plantas o de construir memórias e saberes (OLIVEIRA, 2012, p. 33, 246). 

Para os já mencionados Krahô, práticas de resguardo após o plantio baseiam-se 
na ideia de que “as plantas são “gente” e cultivadas enquanto “parentes”, sendo de fato 
“sujeitos que têm pensamentos, sentimentos, linguagem e socialidade” (MORIM DE 
LIMA, 2018, p. 167-168).

Em última instância, pensar a relação entre pessoas e o mundo vegetal implica 
em “pensar os limites da categoria biológica “planta” como ferramenta conceitual para 
analisar este contexto”, tal como apontado por Shiratori (2019, p. 161) sobre o xama-
nismo entre os Jamamadi do Medio rio Purus, no qual cada planta possui um ‘duplo 
humano’ visível para os xamãs e os mortos, denominado pelo termo abono, que tam-
bém “assume um sentido derivado ou secundário de “gente”, “povo”, “etnia”, “grupo 
local”(...)” (SHIRATORI, 2019, p. 168).

A estes exemplos poderíamos adicionar muitos mais, sem poder aqui deixar de 
mencionar o trabalho de Anne Christine Taylor e Philippe Descola ao longo de décadas 
entre os Achuar da Amazônia Equatoriana, e que talvez seja o exemplo mais conhecido 
sobre a complexidade das relações simbólicas entre populações indígenas amazônicas e 
o cultivo de plantas (DESCOLA, 1996, 2006).

Saindo da comparação com a etnografia amazônica, Anne Jepson em 2006, 
ao discutir as tentativas de refugiados na Ilha de Chipre em levar consigo vasos com 
plantas de seus locais de origem, afirma que não somente as plantas, mas também este 
solo pode ser um importante elemento na afirmação de identidade, sendo o ato de levar 
plantas e solos consigo, uma forma de ‘levar território’. Apesar da enorme diferença 
em contexto, as observações da autora encontram ressonância nos relatos Asurini das 
excursões realizadas após suas fugas, para recuperar suas plantas cultivadas. Se o solo 
e as plantas são formas de território, então recuperar mandioca, batata-doce e cará 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

527

talvez possa significar para os Asurini recuperar um pouco do território e das aldeias 
deixadas para trás. As excursões realizadas pelos Asurini para a recuperação de suas 
plantas cultivadas podem ser interpretadas como verdadeiras retomadas de território, 
materializadas nas próprias plantas, e também como retomadas simbólicas do que essa 
recuperação representa.

Sobre o caráter do cultivo, Jepson em 2014 constrói uma analogia entre o 
ato de cultivar (gardening) e a criação de seres humanos, afirmando que, em ambos os 
casos, o ato de cuidar, proteger e direcionar não implica no controle do resultado final 
destes esforços. Um jardim, assim como uma criança, está constantemente em trans-
formação e o responsável pelo cultivo ou pelo cuidado, seja de plantas, seja de crianças, 
possui apenas uma noção de como irão se desenvolver. A equivalência entre a produção 
de uma pessoa e de um jardim encontra-se no fato que, em ambos os casos, os processos 
são sensoriais e imprevisíveis. Jepson chama atenção de que o ato de cultivar é alta-
mente sensorial e pessoal, um vetor pelo qual memórias e um sentimento de nostalgia 
podem ser expressos de forma sutil.

A analogia proposta por Jepson vai ao encontro da noção de cultivo na cosmo-
logia Asurini, no qual diversas restrições devem ser seguidas para o bom crescimento do 
milho, pois, como observou Silva (2000, 2008), para os Asurini ‘plantar milho é como 
ter criança, tem que cuidar’. 

Para os Asurini, o ato de cultivar é tão sensorial quanto sentimental, sendo 
o cultivo de plantas uma forma de cultivo de afetos de diversas naturezas. A afirma-
ção de Arambé, na entrevista realizada em Itaaka, de que tinha “saudades de plantar 
estas plantas” revela a importância do cultivo enquanto ato social e identitário. Afeto 
expresso à própria pessoa que cultiva, que planta ou que abre sua roça. Afeto também 
expresso àqueles que são alimentados com essas plantas, no preparo de alimentos que 
os Asurini gostam, saciando fomes e vontades de crianças em crescimento e mães e pais em 
suas fases avançadas de vida. E, por último, afeto às próprias plantas, seja tratando-as como 
crianças, como no caso do milho, seja arriscando a própria vida em incursões para res-
gatar as plantas que lhes foram tomadas. Para uma população que tem em seu cultivo 
um espaço para a expressão de diversos aspectos de sua vida social, nada mais esperado 
do que poder cultivar suas plantas, e nada mais impensável e intolerável do que não o 
poder fazer.

Através da busca de seus recursos cultivados em territórios perdidos, os Asu-
rini se mantiveram vivos ao mesmo tempo em que também perpetuaram a existência 
destas plantas, de suas variedades e de suas características. Os relatos do abandono for-
çado de idosos e crianças (VILELA, 2016) encontra no abandono de campos de cultivo 
um paralelo, menos dramático, porém com consequências também graves. Trata-se da 
perda de experiências, da possibilidade de vivências entre aqueles que sobreviveram e as 
características únicas que indivíduos possuem, sejam estes pessoas ou plantas.

Um dia, durante a queima de sua roça, Tacamui explicou que “os Asurini não 
sabem como comer a comida do homem branco” e que isto estava os adoecendo. Na 
ocasião, Tacamui estava falando de como os Asurini têm substituído plantas nutritivas 
tradicionais por alimentos da sociedade ocidental. Décadas antes, de acordo com Regi-
na Müller (2000) o mesmo Tacamui teve durante sua iniciação no ritual do Arafuá (o 
veado) um sonho no qual viu um passado em que os Asurini teriam adoecido devido à 
ingestão de café e de arroz feitos e oferecidos pelo homem branco, descrevendo como 
após ter ingerido este “espírito de branco” ele teria vomitado.



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

528

A roça Asurini pode ser vista como um ponto de resistência cultural, resistên-
cia expressa no resgate e manutenção de suas variedades de plantas e na permanência 
de diversos aspectos do cultivo, desde a organização do trabalho da roça por parentesco 
até a composição e disposição das variedades de plantas cultivadas dentro destas roças.

No entanto, novos desafios estão sempre à espera dos Asurini, sendo um dos 
mais recentes a convivência tão próxima de Belo Monte, a terceira maior usina hidre-
létrica do mundo cujos resultados desastrosos para os ecossistemas do Rio Xingu e o 
futuro dos Asurini e de outras populações indígenas da região já eram vistos na época 
desta pesquisa.  

A ameaça de Belo Monte aos modos de vida tradicionais destes povos soma-se 
ao embate geracional que já existe dentro da sociedade Asurini. De acordo com Villela 
(2009), gerações mais novas vêem na crescente monetarização das relações sociais na 
região de Altamira o ‘canto da sereia’ do estilo de vida ocidental e a crescente necessidade 
de recusa em participar de atividades tradicionais do modo de vida Asurini, inclusive das 
práticas de roça. A autora descreve como os Asurini mais velhos reclamam “da falta de 
participação dos jovens, especialmente os que ainda não se casaram, na realização das 
atividades relacionadas ao provimento das famílias, tais como a preparação do terreno 
e plantio dos roçados, caça e pesca”.

Conhecimentos agrícolas pertencentes às populações tradicionais têm rece-
bido crescente atenção quanto ao potencial que possuem para manter biodiversidade 
ao mesmo tempo em que fornecem alimentos em níveis mais do que adequados para 
milhões de indivíduos ao redor do mundo. O reconhecimento da importância destas 
formas de cultivo tem levado âmbitos de poder em nível internacional, como a Orga-
nização das Nações Unidas para a Alimentação e a Agricultura, a FAO, a propor uma 
categoria nomeada como Globally Important Agricultural Heritage Systems.

Emperaire e Peroni (2007) nos lembram que a agrobiodiversidade é o resulta-
do de critérios socioculturais, e que estes devem ser entendidos para a implementação 
de modelos de conservação que sejam compatíveis com esta construção local de agro-
biodiversidade. É necessário estar atento aos perigos de se rotular a agricultura Asurini 
em definições como a da FAO, sob o risco de forçá-la a ser entendida exclusivamente 
por um enfoque preestabelecido, mas é possível debater em que medida o sistema agrí-
cola dos Asurini pode ser entendido como exemplo de um sistema de herança agrícola 
tal como descrito pela FAO. Talvez o exercício de se pensar o uso de plantas cultivadas 
pelos Asurini sob este enfoque, investigando de que forma a agricultura é, ao mesmo 
tempo, um elemento fundamental para o bem-estar físico e social Asurini e uma forma 
pela qual estes moldam e preservam a biodiversidade em seu território, possibilite uma 
valorização da roça entre os jovens Asurini, assim como uma maior compreensão de sua 
importância por agentes legisladores e pela sociedade civil. 

Ao se posicionar como facilitador, abrindo mão de poderes de decisão em prol 
de uma maior participação de povos nativos, centros de pesquisa podem ter um impor-
tante papel, visto por exemplo no papel da Embrapa para a recuperação de variedades 
perdidas de milho pelos Krahô, assim conciliando estratégias de conservação fora e 
dentro do cultivo (DIAS et al., 2013, p. 92).

Entender a enorme diversidade de formas de produção de alimentos entre 
populações tradicionais do presente e do passado é de fundamental importância na 
conjuntura atual do Brasil, onde grandes corporações agrícolas se utilizam do argu-
mento da necessidade crescente de produção de alimentos para sustentar projetos de 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

529

monocultura que ameaçam frágeis ecossistemas e o bem-estar de povos tradicionais. 
Em última instância, a soma de esforços no estudo da agricultura entre populações 
indígenas e tradicionais, como ribeirinhas, quilombolas e caiçaras, deve ter como uma 
de suas finalidades ser mais um ponto de reflexão para o direcionamento da inadiável 
reforma agrária, questão central para o estabelecimento de justiça social em território 
brasileiro. 

Registrar a diversidade de formas de cultivar e divulgá-la é construir uma 
base para que a sociedade civil possa entender a importância da terra para comunidades 
tradicionais indígenas e não-indígenas e, acima de tudo, perceber a necessidade de res-
peitar o direito destas populações de possuírem espaços adequados para a perpetuação 
de seus modos de vida.

CONCLUSÃO

Por todo o planeta, a arqueologia e a etnografia têm apontado para a pree-
mência em se investigar os papéis sociais das plantas cultivadas para uma melhor com-
preensão de suas importâncias no passado e no presente (BENDER, 1978; CABRAL 
DE OLIVEIRA, 2012; HASTORF, 2006; PAGÁN-JIMÉNEZ et al., 2015; PRICE,  
BAR-YOSEF, 2011).

A partir desta constatação, a presente pesquisa buscou alinhar-se teórico e 
metodologicamente com abordagens atuais que veem em práticas colaborativas en-
tre arqueólogos e populações tradicionais uma forma de produzir conhecimentos so-
bre o passado, ao mesmo tempo em que também abordam questões de interesse para 
estas populações na atualidade (BRUCHAC, 2010; CASTAÑEDA, MATTHEWS, 
2008; COLWELL-CHANTHAPHONH, FERGUSON, 2008; NICHOLAS, 2011; 
MALLOY, 2003; PYBURN, 2003).

O estudo em mãos buscou realizar um destes esforços, direcionando sua te-
mática de pesquisa sobre o cultivo para abordar uma questão que há mais de trinta anos 
é apontada como um importante elemento para se entender a história dos Asurini do 
Rio Xingu: as plantas perdidas ao longo da história recente deste povo.

Os conceitos de entrelaçamento (entanglement) de Hodder (2006) e o de cul-
tivo de plantas como sendo o cultivo de uma sociedade (cultivating society) de Hastorf 
(2006) são estranhos aos Asurini, mas os aspectos sociais do cultivo a partir do qual 
estes termos foram criados não o são. As práticas e os comentários observados em via-
gem pelo Rio Xingu demonstram que o cultivo e consumo de plantas é um locus para 
diversos aspectos da vida social Asurini, no qual o aspecto nutricional representa apenas 
uma entre muitas questões. 

Os Asurini demonstram que suas plantas cultivadas são também elementos 
na complexa teia de relações sociais, mesmo quando estas não possuem um papel de 
base alimentícia. As plantas são elementos aglutinadores da vivência Asurini. A diver-
sidade de papéis sociais e simbólicos que as plantas cultivadas exercem na sociedade 
Asurini demonstram que, junto à atribuição da importância de um recurso alimentício 
frente aos outros, é necessário também definir o que se entende por esta ‘importância’. 
Seria esta importância mensurável somente por questões nutricionais, pelo seu papel 
na subsistência total de uma dada população? Ou poderia uma planta ser ‘importante’ 
em um dado contexto social, pelos afetos que ela provoca, mesmo não exercendo papel 
dominante em uma dieta? Para que possam ser feitas interpretações mais profundas 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

530

sobre a importância (ou importâncias) do cultivo de plantas no passado amazônico, 
este debate é de máxima importância.

As plantas são importantes elementos para o ato de recordar para os Asurini. Mas 
deve-se também ser discutido aqui como estas mesmas plantas são usadas, por este mesmo 
povo, na construção de imaginários sociais em seu presente. Estas construções podem ser 
feitas pela valorização de determinadas variedades ou espécies de plantas, mesmo não sendo 
de máxima importância econômica, como na afirmação de que o feijão kumaná é o feijão 
do índio e do Asurini. Pode também ser feita pelo reconhecimento de que a conjuntura atu-
al da alimentação Asurini traz desafios para o bem estar deste povo, como na já mencionada 
afirmação de Tacamui de que ‘índio não sabe comer comida de branco’.

A perpetuação do cultivo Asurini passa, em última instância, pelo papel das 
gerações mais novas no cultivo, processamento e consumo de alimentos.

A investigação sobre o uso de plantas cultivadas entre os Asurini pode também 
trazer informações sobre os modos de ensino e de aprendizagem deste povo. Entre os Asu-
rini, o aprendizado de certas práticas, como a fabricação de cerâmica, “se dá desde muito 
cedo”, sendo esta “estrutura de ensino-aprendizagem” caracterizada pela observação (SIL-
VA, 2000, p. 77). Os cinquenta dias de campo que resultaram neste trabalho reforçam este 
argumento. Do momento em que nos encontramos com os Asurini, ainda em Altamira, 
havia crianças presentes. Tal padrão se repetiria ao longo do campo, com crianças observan-
do não somente nossa equipe, mas também seus pais e mães, avôs e avós, tios e tias. 

Uma rápida revisão das fotos obtidas em campo demonstra como, em todas 
as nossas atividades, estes jovens Asurini observavam sempre e ajudavam na medida do 
necessário. Na roça com Kwain, seus filhos apontavam para a batata doce que estava 
pronta para ser colhida. Na produção de farinha, o neto de Apebu revezava com este 
em todas as atividades observadas. Em um dado momento e idade, tanta observação se 
torna em ação. Este foi o caso para os dois filhos mais velhos de Apeuna e Tivandemi 
quando, em nossa viagem à velha aldeia de Kwatinema, foram na frente, em um barco 
separado, caçando para nosso grupo.

A relação dos Asurini com seus espaços de roça demonstra como é feito o 
aprendizado com plantas. Ele não vem do berço, vem da tupaia, a faixa de algodão 
que carrega o bebê rente à sua mãe quando esta vai colher alimentos na roça. O gosto 
pela roça toda criança tem, pois é lá que se come, antes mesmo de voltar à aldeia, coi-
sas gostosas. A maniakawa aguada sacia a sede de quem ainda nem sabe expressar essa 
vontade, como observado para o filho da Ipykyry em Itaaka.

Ao integrar passado e presente, a arqueologia tem a chance de contribuir para a 
compreensão de como se dá a perpetuação de suas plantas cultivadas, assim como quais 
seriam os processos de adoção de elementos externos dentro de uma alimentação tradi-
cional Asurini. Neste sentido, acreditamos que a discussão aqui apresentada encontra 
ressonância com os objetivos da arqueologia do presente e da etnoarqueologia em sua 
conjuntura atual, desempenhando um papel de engajamento no esforço para que, cada 
vez mais, as diferentes vozes e perspectivas sobre o cultivo sejam devidamente ouvidas e 
documentadas, visando a proteção das práticas e das populações que as praticam.

AGRADECIMENTOS

Agradecemos aos Asurini por nos receberem em suas casas e compartilharem 
seus conhecimentos sobre as plantas e histórias Asurini. A pesquisa contou com finan-



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

531

ciamento do CNPQ (152256/2012-1), durante o primeiro ano de bolsa de doutorado 
de Leandro Matthews Cascon, e FAPESP (2013/22373-3) nos três anos seguintes de 
bolsa de doutorado. O agradecimento à FAPESP estende-se também pelo financiamen-
to dos projetos Território e Memória dos Asurini do Xingu: arqueologia colaborativa 
na T.I. Kuatinemu, Pará (12/51312-0) e Território, língua e memória dos Asurini do 
Xingu: um estudo da trajetória histórico-cultural deste povo indígena amazônico na T. 
I. Koatinemo (16/01484-0), coordenados por Fabíola Andréa Silva. Agradecemos ainda 
a Eduardo Kazuo Tamanaha pela elaboração dos mapas.

CULTIVATING AFFECTION: AN ETHNOARCHEOLOGY OF FOOD 
PLANTS AMONG THE ASURINI OF THE XINGU

Abstract: the present study seeks to understand how the cultivated and also lost plants of 
the Asurini of the Xingu River (Amazon) play social, symbolic and identitary roles for this 
people, and how they are incorporated by the Asurini in narratives about their recent past. 
During research in the Itaaka and Kwatinema villages, a survey was carried out on agri-
cultural practices in current cultivating fields and visits to past cultivating fields; in addi-
tion, semi-structured interviews with Asurini women and men were conducted. The data 
obtained were then discussed in view of the social role that plants currently cultivated and 
plants lost in recent history play among the Asurini today. Lastly, we sought to understand 
how the study of agriculture and the consumption of plants cultivated among the Asurini in 
the past can be a fruitful approach for reflecting about the present and future of this people. 

Keywords: Asurini of the Xingu River. Agricultural Fields. Cultivated Plants. Ethnoar-
chaeology.

CULTIVAR AFECTOS: UNA ETNOOARQUEOLOGÍA DE LAS PLANTAS 
ALIMENTARIAS ENTRE LOS ASURINI DEL XINGU 

Resumen: el presente trabajo busca comprender de qué manera las plantas cultivadas y 
también perdidas de los Asurini del río Xingu (Amazonas) desenpeñan roles sociales, simbó-
licos e identitarios para este pueblo, y cómo son incorporadas por los Asurini en narrativas 
sobre su pasado reciente. Durante la investigación en las aldeas de Itaaka y Kwatinema, 
se llevó a cabo una encuesta sobre las prácticas agrícolas en los actuales campos de cultivo y 
visitas a los antiguos rozados; además, se realizaron entrevistas semiestructuradas a mujeres 
y hombres Asurini. Los datos obtenidos fueron discutidos en vista del papel social que las 
plantas cultivadas y las plantas perdidas en la historia reciente juegan hoy entre los Asurini. 
Finalmente, buscamos comprender cómo el estudio de la agricultura y el consumo de plan-
tas cultivadas entre los Asurini en el pasado puede ser un enfoque fructífero para pensar el 
presente y el futuro de este pueblo.

Palabras clave: Asurini del río Xingu. Campos de Cultivo. Plantas Cultivadas. 
Etnoarqueología.

Notas

1	 	 Este artigo baseia-se no capítulo 6 da tese de doutorado do primeiro autor, Leandro Matthews Cascon, 
defendida em 2017. Entrevistas e demais dados aqui não apresentados podem ser encontrados na referida 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

532

tese. A pesquisa de campo foi realizada no âmbito do projeto “Território e Memória dos Asurini do 
Xingu: arqueologia colaborativa na T.I. Koatinemo, Pará”, coordenado por Fabíola Andréa Silva.

2	 	 Espécies de plantas citadas são, respectivamente, Inga sp.; Hymenaea courbaril L.;  Spondias mombin 
L.; Pouteria pariry (Ducke) Baehni; não-identificada; Theobroma cacao L.

3	 	 Os relatos sobre o consumo de mandioca na região do Xingu são bastante antigos. Em 1636, o padre 
Luis Figueira relatou que, ao se direcionar a aldeias indígenas, era frequentemente recepcionado por 
escoltas de canoas e ofertas compostas por alimentos de caça e de pesca, por frutas e por um ‘pão 
da terra feito de mandioca’ (CARDOZO, 2008, p. 20). Figueira descreve com, ao chegar no Rio 
Xingu, indígenas já estariam esperando por ele com “Tartarugas, peixes, carne, e certo gênero de 
pão ao leite, que se faz de mandioca, que são uns bolos mui brandos e que se tem por regalo nestas 
partes e se chamam Tapiopubas” (CARDOZO, 2008, p. 38). Neves (2008, p. 137) afirma que desde 
o século XVI o Rio Xingu “conformou-se em um lugar de passagem para as canoas que desciam seu 
curso abarrotado de cravo, salsaparrilha, cacau, banha de tartaruga e farinha que se trocavam por 
pólvora, peixe seco, açúcar, sal, feijão, enxadas e armas”.

4	 	 Atualmente sabe-se que este número é muito maior, sendo observada a existência de mais de cem 
variedades de mandioca em alguns contextos do Alto Rio Negro (CHERNELA, 1986).

5	 	 A divisão de trabalho documentado em campo para a roça Asurini possui semelhanças com o que 
foi visto em outras populações indígenas da região. Arnaud (1983, p.28) descreve como os Parakanâ 
“possuíam vários roçados divididos cada qual por grupos de famílias elementares (pais com filhos, 
tios com sobrinhos)”.

6	 	 Müller (1993, p. 73) afirma que “a produção da roça, com exceção do tabaco, juntamente com o preparo 
da comida (culinária), é atividade econômica básica exercida predominantemente pelas mulheres”.

7	 	 Após a entrevista, as jovens Asurini auxiliaram na correção da grafia das palavras na língua Asurini.
8	 	 Trata-se de uma planta da família das Ebenáceas que, talvez devido ao seu formato ou à sua im-

portância para a subsistência Asurini em momentos críticos de sua história, é chamada por eles de 
mandioca. A ‘mandioca do pedral’ cresce fora de áreas de roça e teve uma grande importância para 
os Asurini em seus momentos de fuga.

9	 	 O levantamento de antigas localidades Asurini apresentado por Silva e Garcia (2015) não menciona 
nenhuma aldeia ou localidade deste nome. No entanto, o mesmo trabalho menciona a existência 
de diversas localidades nos igarapés Piranhaquara, Ipiaçava e Ipixuna com nomes desconhecidos. É 
possível que a aldeia de Maquari seja uma destas localidades.

10	 As 11 tabelas com os dados levantados em cada entrevista podem ser encontradas em Cascon (2017).

REFERÊNCIAS
ARNAUD, Expedito. Mudanças entre Grupos Indígenas Tupí da Região do Tocantins-
Xingu (Bacia Amazônica). Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi – Antropologia, v. 
84, p.1-50. 1983.
BENDER, Barbara. Gatherer-Hunter to Farmer: A Social Perspective. World Archaeol-
ogy 10 (2), p. 204-222, 1978.
BRUCHAC, Margaret. Preface. In: BRUCHAC, M.; HART, S.; WOBST, H.(ed.). 
Indigenous Archaeologies: a reader on decolonization. Walnut Creek: Left Coast Press, 
2010. p. 9-11.
CABRAL DE OLIVEIRA, Joana. Entre plantas e palavras. Tese (Doutorado em Antro-
pologia) - Universidade de São Paulo, São Paulo, 2012.
CARDOZO, Alírio. História como Espetáculo: A Missão da Companhia de Jesus nas 
Águas do Xingu. 1636. In: SOUZA, C.; CARDOZO, A. (org.). Histórias do Xin-
gu: Fronteiras, Espaços e Territorialidades (Séc VII-XXI). Belém, Editora Universitária 
UFPA, 2008. p. 17-33.
CASCON, Leandro. Indo à raiz da questão: repensando o papel de plantas cultivadas no 
passado Amazônico através da Etnoarqueologia entre os Assurini do Rio Xingu. 2017. Tese 
(Doutorado em Arqueologia) - Museu de Arqueologia e Etnologia, São Paulo, 2017.



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

533

CASTAÑEDA, Quetzil; MATTHEWS, Christopher. Introduction: Ethnography and 
the Social Construction of Archaeology. In: CASTAÑEDA; Q. MATTHEWS, C. 
(ed.). Ethnographic Archaeologies: Reflections on Stakeholders and Archaeological Practices. 
Altamira Press, 2008. p. 1-23.
CHERNELA, Janet. Os cultivares de mandioca na área dos Uaupés (Tukano). In: RI-
BEIRO, B. (coord.). Suma Etnológica Brasileira, p. 151-158, 1986.
COLWELL-CHANTHAPHONH, Chip; FERGUSON, T.J. Introduction: The Col-
laborative Continuum. In: COLWELL-CHANTHAPHONH, C.; FERGUSON, T.J. 
(ed.) Collaboration in Archaeological Practice: Engaging Descendant Communities. Al-
tamira Press, 2008. p. 1-32.
DESCOLA, Philippe. El Mundo de los Huertos. In: DESCOLA, P. La Selva Culta: 
simbolismo y praxis en la ecología de los Achuar. Quito: Abya-Yala, 1996. p. 195-302.
DESCOLA, Philippe. As lanças do crepúsculo: relações Jívaro na Alta Amazônia. São 
Paulo, Cosac & Naify. 2006.
DIAS, Terezinha A. B; FERREIRA, Maria Aldete J. F.; BARBIERI, Rosa L.; TEI-
XEIRA, Flavia F.; AZEVEDO, Sérgio Guilherme. Gene banks that promote on-farm 
management through the reintroduction of local varieties in Brazil. In: DE BOEF et al. 
Community Biodiversity Management. Promoting resilience and the conservation of plant 
genetic resources. London: Routledge, 2013. p. 91-95.
EMPERAIRE, Laure; PERONI, Nivaldo. Traditional Management of Agrobiodiversi-
ty in Brazil: A Case Study of Manioc. Human Ecology, v. 35, p. 761-768. 2007.
HASTORF, Christine. Domesticated food and society in Early Coastal Peru. In: BA-
LEE, W.; ERICKSON, C. (ed.). Time and complexity in historical ecology: studies in the 
Neotropical Lowlands. New York: Columbia University Press, 2006. p. 87-126.
HECKLER, Serena L. Tedium and creativity: the valorization of manioc cultivation and 
Piaroa women. Journal of the Royal Anthropological Institute, v. 10, p. 241-259, 2004.
HODDER, Ian. The Leopard’s Tale: Revealing the Mysteries of Çatalhöyük. Londres: 
Thames & Hudson. 2006.
ISA. Asurini do Xingu: Localização. 2017. Disponível em: https://pib.socioambiental.
org/pt/povo/asurini-do-xingu/1276. Acesso em: 10 set. 2022.
JEPSON, Anne. Gardens and the Nature of Rootedness in Cyprus. In: PAPADAKIS, 
Y.; PERISTIANIS, N.; WELZ, G. (ed.). Divided Cyprus: Modernity, History, and an 
Island in Conflict. Bloomington: Indiana University Press, 2006. p. 158-175.
JEPSON, Anne. Gardening and Wellbeing: A View from the Ground. In: HALLAM, 
E.; INGOLD, T. (ed.). Making and Growing: Anthropological Studies of Organisms and 
Artifacts. Surrey/Burlington, Ashgate Publishing, 2014. p. 147-162.
MALLOY, Maureen. Introduction. In: DERRY, L.; MALLOY, M. (ed.). Archaeologists 
and Local Communities: Partners in Exploring the Past. Washington D.C., The Society 
for American Archaeology, 2003. p. ix-xiii.
MORIM DE LIMA, Ana Gabriela. Etnografia das roças Krahô: a vida sociorritual das 
plantas, a estética e a poética da diversidade. In: MORIM DE LIMA, A.G. et al. Práti-
cas e Saberes sobre Agrobiodiversidade. A Contribuição dos Povos Tradicionais. Brasília: 
IEB. 2018. p. 153-180.
MÜLLER, Regina. Os Asuriní do Xingu (de como 52 pessoas reproduzem uma sociedade 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

534

indígena). Tese (Antropologia Social) - Universidade de São Paulo, 1987.
MÜLLER, Regina. Os Asuriní do Xingu. Campinas: Editora da Unicamp, 1993.
MÜLLER, Regina. Corpo e imagem em movimento: há uma alma neste corpo. Revista 
de Antropologia, v. 43, n. 2, p. 165-193, 2000.
MURRIETA, Rui. Dialética do sabor: alimentação, ecologia e vida cotidiana em co-
munidades ribeirinhas da Ilha de Ituqui, Baixo Amazonas, Pará. Revista de Antropolo-
gia, v. 44, n. 2, p. 39-88, 2001.
MURRIETA, Rui; WINKLERPRINS, Antoinette. Flowers of Water: Homegardens 
and Gender Roles in a Riverine Caboclo Community in the Lower Amazon, Brazil. 
Culture & Agriculture, v. 25, n. 1, p. 35-47, 2003.
MURRIETA, Rui; WINKLERPRINS, Antoinette. ‘I Love Flowers’: Home Gardens, 
Aesthetics and Gender Roles in a Riverine Caboclo Community in the Lower Amazon, 
Brazil. In: ADAMS, C.; MURRIETA, R., NEVES, W., HARRIS, M. (org.). Amazon 
Peasant Societies in a Changing Environment. Amsterdam: Springer, 2009. p. 259-277.
NEVES, Fernando. Xingu, Bosquejo de notas a partir do Porto de Moz. In: SOUZA, 
C. M.; CARDOZO, A. (org.). Histórias do Xingu: Fronteiras, Espaços e Territorialidades 
(Séc VII-XXI). Belém, Editora Universitária UFPA, 2008. p. 137-158.
NICHOLAS, George. Introduction. In: NICHOLAS, G. (ed.). Being and Becoming 
Indigenous Archaeologists. Walnut Creek: Left Coast Press, 2011. p. 9-18.
NIMUENDAJÚ, Curt. Tribes of the Lower and Middle Xingú River. In: STEWARD, 
J. H. (ed.). Handbook of South American Indians. Volume 3. Washington, United States 
Government Printing Office, 1948. p. 213-243.
OLIVEIRA, Joana Cabral de. Entre plantas e palavras. Modos de constituição de saberes 
entre os Wajãpi (AP). 2012. Tese (Doutorado em Antropologia Social) - Faculdade de 
Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2012.
PAGÁN-JIMENÉZ, Jaime; RODRÍGUEZ-RAMOS, Reniel; REID, Basil; VAN 
DEN BEL, Martijn; HOFMAN, Corinne. Early dispersals of maize and other food 
plants into the Southern Caribbean and Northeastern South America. Quaternary Sci-
ence Reviews 123, p. 231-246, 2015.
PRICE, Douglas; BAR-YOSEF, Ofer. The Origins of Agriculture: New Data, New 
Ideas: An Introduction to Supplement 4. Current Anthropology, v. 52, n. S4, p. 
S163-S174, 2011.
PYBURN, Anne. Archaeology for a New Millennium: The Rules of Engagement. In: DER-
RY, L.; MALLOY, M. (ed.). Archaeologists and Local Communities: Partners in Exploring the 
Past. Washington D.C., The Society for American Archaeology, 2003. p. 167-184.
RIBEIRO, Berta. A Oleira e a Tecelã: o papel social da mulher na sociedade Asurini. 
Revista de Antropologia, v. 25, p. 25-61, 1982.
SANTOS GRANERO, Fernando. La vida oculta de las cosas. Panamá, Abya-Yala. 2012.
SHIRATORI, Karen. O olhar envenenado: a perspectiva das plantas e o xamanismo 
vegetal jamamadi (médioPurus, AM). Mana, v. 25, n. 1, p. 159-188, 2019.
SILVA, Fabíola. As Tecnologias e Seus Significados: Um estudo da cerâmica dos Asurinid o 
Xingu e da cestaria dos Kayapó-Xikrin sob uma perspectiva Etnoarquelógica. Tese (Antro-
pologia Social) - Universidade de São Paulo, São Paulo, 2000.



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 5
11

-5
35

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

535

SILVA, Fabíola. Mito e Arqueologia: a interpretação dos Asurini do Xingú sobre os 
vestígios arqueológicos encontrados no Parque Indígena Kuatinemu-Pará. Horizontes 
Antropológicos, v. 8, p. 175-187, 2002.
SILVA, Fabíola. Ceramic Technology of the Asurini do Xingu, Brazil: An Ethnoarchae-
ological Study of Artifact Variability. Journal of Archaeological Method and Theory, v. 15, 
p. 217-265, 2008.
SILVA, Fabíola. Aula Magna: Arqueologia Como Tradução do Passado no Presente. 
Amazônica v. 3, n. 2, p. 260-267, 2011.
SILVA, Fabíola.; GARCIA, Lorena. Território e memória dos Asurini do Xingu: Ar-
queologia Colaborativa na T.I. Kuatinemu, Pará. Amazônica: Revista de Antropologia 
(Online), v. 7, p. 74-99, 2015.
SILVA, Fabíola; BESPALEZ, Eduardo; STUCHI, Francisco. Arqueologia colaborativa 
na Amazônia: Terra Indígena Kuatinemu, Rio Xingú, Pará. Revista de Antropologia, v. 
3, p. 32-59, 2011.
VILLELA, Alice. Das Acontecências: experiência e performance no ritual Asuriní. Disser-
tação (Artes) - Universidade Estadual de Campinas, São Paulo, 2009.
VILLELA, Alice. O negativo e o positivo: a fotografia entre os Asuriní do Xingu. Tese (An-
tropologia Social), Universidade de São Paulo, São Paulo, 2016.


