
457

G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.
D

O
I 1

0.
18

22
4/

ha
b.

v2
0i

2.
12

69
0

ARQUEOLOGIA E NARRATIVAS 

INDÍGENAS, COLONIALISMO 

INTERNO E HISTÓRIAS 		

DOS ASURINI DO XINGU*

FABÍOLA ANDRÉA SILVA**

D
O

SS
IÊ

Resumo: As populações indígenas nas Américas são constantemente atingidas por políticas 
econômicas predatórias que afetam negativamente os seus modos de vida e os seus territórios. 
O texto aborda este tema, a partir da pesquisa (etno)arqueológica colaborativa desenvol-
vida com o povo Asurini do Xingu, em uma área na Amazônia Oriental, entre os anos de 
2010 e 2018. O objetivo é mostrar que este povo indígena tem se apropriado da pesquisa 
(etno)arqueológica, por um lado, como um meio de materializar e vivenciar as narrativas 
(históricas, autobiográficas, míticas) sobre a sua trajetória histórica e dinâmica cultural e, 
por outro, como um instrumento de resistência para garantir a manutenção do seu modo de 
vida e do seu território. Além disso, o texto também procura evidenciar que a realização de 
uma pesquisa (etno)arqueológica, considerando as narrativas indígenas nos possibilita apre-
ender outras historicidades, contribuindo para a descolonização do  pensamento ocidental a 
respeito das histórias indígenas na longa duração.

Palavras-chave: Arqueologia Colaborativa. Narrativas Indígenas.  Colonialismo Interno. 
Historicidades. Asurini do Xingu.

* 		 Recebido em: 01.10.2022. Aprovado em:  24.11.2022. Este texto é uma versão atualizada e revisada 
da conferência proferida no IV Encontro Internacional de Arqueologia Amazônica (EIAA) realizado 
em Trinidad-Bolívia, no período de 01 a 07 de outubro de 2017.

**	 Docente e Pesquisadora do Museu de Arqueologia e Etnologia da Universidade de São Paulo. Co-
ordenadora do Laboratório de Estudos Interdisciplinares sobre Tecnologia e Território (LINTT). 
Bolsista de Produtividade CNPq (PQ 1D). E-mail: faandrea@usp.br



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

458

a atualidade testemunhamos um momento extremamente crítico para as popula-
ções indígenas nas Américas. Elas são afetadas cotidianamente por políticas econô-
micas extremamente predatórias que promovem o agravamento dos preconceitos 
sobre os seus modos de vida e o crescente desrespeito aos direitos sociais e territoriais 
conquistados por elas, ao longo das últimas décadas. Na Amazônia, tais políticas 
têm resultado na implantação de diferentes tipos de empreendimentos voltados à 
captação e aproveitamento dos chamados recursos naturais (p.ex. mineração, usinas 
hidrelétricas, extração de gás). Estes, por sua vez, têm gerado debates e reflexões no 
meio científico-acadêmico, por causa de seus efeitos contra o meio ambiente e os 
modos de vida das populações locais (BROWN, 2014; CUMMINGS, 2013; FI-
SHER, 2000; ZIEGLER-OTERO, 2004; ROCHA, 2020). 

Dentre os empreendimentos polêmicos que foram realizados na Amazônia 
brasileira destaca-se a construção da usina hidrelétrica de Belo Monte, na Volta Grande 
do Xingu, no estado do Pará, uma área historicamente ocupada pelos povos indígenas 
Juruna, Arara, Xipaya, Kuruaya e Kayapó. Na implantação desta usina hidrelétrica hou-
ve diversos problemas na condução do processo de licenciamento ambiental, especial-
mente, no que se refere aos estudos sobre as suas consequências para os modos de vida 
das populações indígenas locais (ZHOURI, 2011). Apesar disso, a obra foi executada e 
as ações dos empreendedores e do governo para a compensação dos povos indígenas – 
direta ou indiretamente afetados pelas obras da hidrelétrica – têm resultado, na maioria 
das vezes, em insatisfação e conflito. Como ressaltam algumas de suas lideranças, essas 
ações não resultaram em uma real melhoria de vida, tendo  acirrado a demanda por 
dinheiro e bens industrializados e desencadeado um clima de desconfiança entre indí-
genas e não-indígenas  (SANTOS; ANDRADE, 1990; SILVA, 2015a, p. 834-835).

A pesquisa arqueológica colaborativa que desenvolvi entre os anos de 2010 
e 2018, com o povo Asurini do Xingu – indiretamente atingido pela construção 
da usina hidrelétrica de Belo Monte – foi idealizada e se efetivou, em grande parte, 
como uma decorrência desta conjuntura. O povo Asurini do Xingu é falante de 
uma língua da família linguística Tupi-Guarani. Do ponto de vista demográfico, 
eles são poucos em comparação com outros povos amazônicos, em torno de 400 
indivíduos, dos quais 70% têm menos de 40 anos. Atualmente, eles ocupam seis al-
deias às margens do rio Xingu, denominadas Kwatinema, Myryna, Itaaka, Gavião, 
Janeraka e Iviraka. A T.I. Koatinemo, que foi oficialmente homologada na década 
de 1990, está distante 100 km do município de Altamira que, segundo pesquisas, 
se tornou um dos lugares mais violentos do país, principalmente, com a instalação 
da Usina Hidrelétrica Belo Monte (MELO, 2021; OLIVEIRA, 2020) (Figura 1).

Trata-se de uma pesquisa sobre a história de ocupação territorial deste 
povo indígena, nesta região amazônica, e que teve como um de seus objetivos, a 
localização dos antigos assentamentos e lugares que ele ocupou, ao longo dos prin-
cipais cursos d’água que banham a Terra Indígena Koatinemo – igarapés Ipiaçava, 
Piranhaquara e Lajes. A investigação iniciou por causa de uma demanda das(os) 
indígenas Asurini que, em 2007, foram surpreendidas(os) com a ameaça de invasão 
das suas terras. Para elas(es), isto era um sinal preocupante dos desdobramentos que 
o empreendimento hidrelétrico de Belo Monte teria em suas vidas (SILVA, 2015b). 
Em nossa viagem ao igarapé Ipiaçava um jovem líder Asurini, frente às marcas desta 
invasão – uma área de mata desmatada e delimitada com estacas de madeira – tra-
duziu este sentimento de preocupação com as seguintes palavras: 

N



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

459

O lugar onde nossos antepassados viveram por tanto tempo, o homem branco agora quer 
controlar. Eu não aceito este tipo de coisa e nossa vinda para este lugar é muito importante. 
O que eu realmente quero encontrar são as aldeias mais antigas de que nosso povo fala. Esta 
viagem está sendo difícil. É difícil de chegar neste lugar, mas é muito importante ver de perto 
o que está se passando com as nossas terras (Kwain Asurini, igarapé Ipiaçava, maio de 2010).

Figura 1: Localização da Terra Indígena Koatinemo 
Fonte: Mapa elaborado por Chen Chi Cheng (LINTT, 2008).

A PESQUISA ARQUEOLÓGICA COLABORATIVA E SEUS RESULTADOS

O projeto de pesquisa “Território e História dos Asurini do Xingu” começou 
em 2010, quando realizamos a viagem pelo igarapé Ipiaçava, para localizar os assenta-
mentos que datavam do período imediatamente anterior e posterior ao contato oficial 
do povo Asurini com a sociedade nacional. Este ocorreu em maio de 1971, com a 
realização da expedição do etnólogo Anton Lukesh que tinha como objetivo realizar 
a ‘pacificação’ de índios isolados na região, em função do empreendimento estatal de 
construção da rodovia Transamazônica que atraia inúmeros trabalhadores e migrantes 
para a região de Altamira. Conforme escreveu Lukesh (1976, p. 9), no livro onde relata 
o seu encontro com os Asurini, o empreendimento incluía a efetivação de um plano 
de “colonização sistemática” de um vasto território que se acreditava estar ocupado por 
povos indígenas “não integrados ao modo de vida ocidental”. Assim, com o objetivo 
de evitar as “dramáticas e muitas vezes trágicas confrontações interétnicas, esforços 
que são, geralmente e inadequadamente, conhecidos como ‘pacificação’ são urgentes” 
(LUKESH, p. 9). Além disso, este etnólogo dizia estar consciente de que “para os indí-
genas esse breve mas decisivo momento do contato era repleto de imenso significado em 
termos de sua história”, e sabia que a sua “chegada e presença no meio deles iniciaria, 
para melhor ou para pior, uma época totalmente nova, na verdade, uma revolução, em 
suas vidas” (LUKESH, 1976, p. 10); e ele estava certo! A sua chegada e presença trou-
xe para o povo Asurini, por um lado, doenças, mortes, e tutela governamental e, por 
outro, o aldeamento e a interrupção dos ataques de seus inimigos Araweté e Kayapó. 
Com o tempo, este (des)encontro significou, para os Asurini, depopulação e quase ex-
termínio (MÜLLER, 1990; SILVA, NOELLI, 2015).



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

460

Em maio de 2010, 39 anos depois do contato com Lukesh, e com um 
grupo de 55 pessoas, percorremos 70 km do igarapé Ipiaçava, acampando às suas 
margens e localizando as aldeias Awatikirera, Kwatinema Velho, Akapepugi e Tai-
viaka, e o acampamento Itapemuu. Quase todos estes assentamentos estavam so-
bre formações de terra preta e de outras ocupações indígenas pretéritas e muito 
próximos de oficinas líticas (SILVA et al., 2011; SILVA; NOELLI, 2015). Quando 
retornamos, algumas pessoas imediatamente começaram a planejar a nossa ida para 
o igarapé Piranhaquara onde, segundo elas, estavam situadas as aldeias maiores e 
mais antigas do período pré-contato. Em maio de 2013 subimos cerca de 140 km 
do igarapé Piranhaquara, com um grupo de 98 pessoas, para localizar essas antigas 
aldeias. Nesta etapa encontramos e georeferenciamos as aldeias Ipukui, Tapipiri, 
Itapytyuu e Myryna, que também estavam sobre outras ocupações indígenas mais 
antigas, apresentando formação de terra preta e também se situavam próximas de 
oficinas líticas (Figura 2). 

Figura 2: Resgate de uma vasilha cerâmica Asurini na aldeia Tapipiri (igarapé Piranhaquara, 2013). 
Fonte: Acervo Lintt (2008).

Além dessas antigas aldeias, também foram localizados 10 sítios arqueológicos 
de origem desconhecida para o povo Asurini. A pesquisa arqueológica foi eminente-
mente prospectiva, tendo sido realizadas coletas de superfície, amostragens pontuais de 
sub-superfície e alguns poços-teste. Foram obtidas datações para estas aldeias, sendo 
que as mesmas correspondem a um intervalo de tempo entre os séculos XIV e XVIII, 
período em que a colonização nesta região ainda era pouco expressiva (SILVA, 2013, 
2014, 2015b; SILVA et al., 2011; SILVA; GARCIA, 2015; SILVA; NOELLI, 2015; 
GARCIA, 2017) (Figura 3). 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

461

Figura 3: Cronologia de sítios arqueológicos na T.I. Koatinemo 
Fonte: Garcia (2017, p. 172).

No ano de 2014, escavamos o sítio Yvytyrapitera que fica localizado em um topo 
de morro, na aldeia Itaaka, às margens do rio Xingu e próximo da confluência deste rio 
com o rio Iriri. Inicialmente, delimitamos o sítio a partir de caminhamentos e sondagens 
e, posteriormente, escavamos três unidades em diferentes compartimentos topográficos 
do sítio (GARCIA, 2017, p. 177-210). Este sítio apresentou a datação mais antiga regis-
trada até o momento na pesquisa, sendo associada a uma cerâmica comumente atribuída 
na arqueologia amazônica aos povos Karib (1000±30 AP). Em 2017, nós realizamos um 
survey arqueológico ao longo do rio Xingu, ao norte da T.I.Koatinemo e, em 2018, nós in-
vestigamos a margem direita do igarapé Lajes. Vários sítios arqueológicos com terra preta 
antropogênica e uma variabilidade de fragmentos cerâmicos foram identificados durante 
essas atividades de pesquisa arqueológica (Figura 4).

Figura 4: Kwain Asurini e Meliam Gaspar escavando o sítio Yvytirapitera (aldeia Itaaka, 2014). 
Fonte: Acervo Lintt (2008).

Até o momento, foram georeferenciados 63 sítios arqueológicos na T.I. Koati-
nemo, todos localizados em áreas de roça (antigas ou atuais) e/ou associados com uma 
vegetação identificada na língua asurini como kaafera (capoeira, floresta secundária). 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

462

Além disso, foram analisados mais de 5.000 fragmentos cerâmicos e 25 vasilhas (in-
teiras ou semi-inteiras) em termos de seus atributos (p.ex. shape, pasta, acabamento de 
superfície), e características arqueométricas (p.ex. composição química e mineralógi-
ca da pasta, granulometria, densitometria, temperatura de queima) (GARCIA, 2016; 
MOTA, 2016; CUNHA LIMA; SILVA, 2015) (Figura 5). 

Figura 5: Sítios arqueológicos na T.I. Koatinemo localizados no período 2010-2018 
Fonte: Mapa elaborado por Danielle G. Samia. Acervo Lintt (2018). 

Esta pesquisa (etno)arqueológica revelou que a T.I Koatinemo se configura 
como um palimpsesto onde o povo Asurini representa o registro mais recente de um 
contínuo processo de ocupação territorial de povos Tupi (Juruna e Tupi-Guarani) e, 
possivelmente, Karib. Além disso, correlacionando os dados arqueológicos com uma 
análise crítica dos dados históricos sobre esta região do médio Xingu se compreende 
que esta Terra Indígena foi um território ocupado e transformado pelo povo Asurini 
desde longa data, e não apenas a partir do processo de territorialização, iniciado com 
o contato oficial, na década de 1970 (SILVA; NOELLI, 2015, p. 495-498). Diante da 
atual conjuntura e da excrescência de propostas reacionárias de revisão da legislação 
sobre as terras indígenas em nosso país, alguns asurinis reiteram que é preciso localizar 
todas as suas antigas aldeias e sítios arqueológicos na T.I. Koatinemo. Tal ação tem o 
intuito de mostrar aos não-indígenas (akaraí) que essas terras do médio-baixo rio Xin-
gu sempre foram o território de seus ancestrais. 

AS NARRATIVAS ASURINI DO XINGU

Desde 2010, esta pesquisa (etno)arqueológica colaborativa foi direcionada pe-
las narrativas (históricas, autobiográficas e míticas) do povo Asurini, tanto para reali-
zar as estratégias de pesquisa de campo, como para interpretar os dados coletados. As 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

463

narrativas possibilitaram entender como foi a ocupação territorial e a mobilidade deste 
povo durante os últimos 80 anos e, também, como a vivência das pessoas asurinis, neste 
território, se entrelaça com aqueles outros-que-humanos referenciados na sua cosmolo-
gia. Assim, as narrativas foram apreendidas não apenas como mais uma fonte de dados 
para a pesquisa histórica, no sentido dado às narrativas pela história oral (ABRAMS, 
2010; PERKS; THOMSON, 2006), mas principalmente, como uma possibilidade 
de entender a historicidade do povo Asurini, ou seja, o seu modo próprio de estar no 
tempo, e de compreender, ordenar e relacionar os eventos que se referem ao seu en-
contro com o ‘outro’ e com ‘outras’ histórias (FAUSTO; HECKENBERGER, 2007; 
WHITEHEAD, 2003). Essas narrativas também permitiram apreender os lugares e os 
materiais arqueológicos que estavam sendo (re)encontrados, como coisas vivas, pulsan-
tes, em movimento e cognoscíveis a partir de uma experiência ancorada na memória 
(individual e social) asurini e, também, nos princípios da sua ontologia.

AS NARRATIVAS SOBRE A MOBILIDADE E A OCUPAÇÃO TERRITORIAL

As narrativas históricas e autobiográficas de pessoas asurinis sobre a sua ocu-
pação territorial e mobilidade alcançam os anos finais da década de 1920, tempo em 
que o povo Asurini ocupava os afluentes da margem esquerda do rio Bacajá, de onde se 
deslocou para o alto curso dos igarapés Ipiaçava e Piranhaquara, devido aos ataques do 
povo indígena Gorotire-Kayapó que estava sendo pressionado para fora do seu territó-
rio por extrativistas. Na área do Ipiaçava, ele foi atacado pelos indígenas Xikrin-Kaya-
pó, o que o levou a se fixar, preferencialmente, na área do alto curso do Piranhaquara. 
Neste igarapé, ele estabeleceu várias aldeias, dentre as quais Ipukui, Tapipiri, Itapytyuu 
e Myryna. Com a persistência dos ataques Xikrin, em meados da década de 1950, ele 
se deslocou para a região do igarapé Ipixuna, onde permaneceu até os primeiros anos 
da década de 1960. Nesta região, ele entrou em conflito com indígenas Araweté que se 
deslocaram para o Ipixuna no final dos anos 1950, em função dos seus conflitos com os 
povos indígenas Xikrin-Kayapó e Parakanã. O povo Asurini então retornou para a área 
do alto curso do Piranhaquara, onde ficou até o final da década de 1960, sendo então 
atacado pelos povos Xikrin-Kayapó e Araweté. Por causa desses ataques, ele se deslo-
cou, novamente, para a região do alto Ipiaçava (SILVA; NOELLI, 2015, p. 499-501). 
Algumas pessoas idosas contam que neste momento, elas já sentiam drasticamente os 
efeitos do colapso demográfico resultante dos confrontos com os povos inimigos e, 
também, das doenças que dizimavam aldeias inteiras.

No Ipixuna morreu muita gente! Morreu de febre, de gripe, de diarreia. Não tinha remé-
dio, só maraká, maraká, maraká (ritual de cura e de proteção contra doenças). Meu pai 
virou pajé lá no Ipixuna. A febre chegava de repente, as pessoas morriam e não dava tempo 
de enterrar, pois todo mundo estava morrendo. Morria deitado na rede, morria fazendo 
mingau e aí caía com a cara no fogo, morria na água se banhando. Tinha gente morrendo 
por tudo, se arrastando pelo chão...eu vi. Nesses dias havia muitos pajés, mas hoje os pajés 
são poucos, não sei por que acabaram os pajés (Manuka Asurini, aldeia Kwatinema, se-
tembro de 2016). 

Quando o povo Asurini chegou novamente ao Ipiaçava, um grupo domésti-
co começou a construir uma tavyva (casa comunal) na aldeia Taiviaka para abrigar a 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

464

sepultura de um jovem que morrera no local, e os demais grupos familiares se disper-
saram por vários acampamentos; segundo me contaram alguns anciãos asurinis, a dis-
persão em pequenos grupos familiares foi uma estratégia para se defender dos ataques 
inimigos. Em face dos conflitos eminentes e preocupados com as perdas populacionais 
sofridas ao longo dos anos, o povo Asurini optou pelo contato com os não-indígenas 
(akaraí), acreditando ser a melhor solução para evitar a continuidade dos ataques e das 
mortes (SILVA, 2014). Em 1971, ele foi oficialmente aldeado pela Fundação Nacional 
do Índio (FUNAI) fixando-se no alto curso do rio Ipiaçava, ocupando, respectivamen-
te, as aldeias Akapepugi e Kwatinema. Em 1985 foi transferido para as margens do rio 
Xingu, primeiro, para a aldeia Avatikirera e, em seguida, para a atual aldeia Kwatine-
ma. Em 2011, um grupo familiar liderado pelo filho de um prestigioso pajé fundou 
a aldeia Itaaka, que fica próxima a foz do rio Iriri e, em 2017, outra jovem liderança 
fundou a aldeia Myryna, no limite norte da Terra Indígena. Desde então, outras aldeias 
foram sendo formadas por diferentes grupos domésticos, tendo sido recentemente reco-
nhecidas pela FUNAI – por exemplo, Gavião, Janeraka, Iviraka (SILVA, 2013; SILVA; 
NOELLI, 2015, p. 499-501). 

As narrativas inscritas na paisagem e na materialidade arqueológica

No igarapé Ipiaçava, os assentamentos que localizamos remetem às histórias 
e às memórias dos conflitos dos Asurini com os Kayapó e Araweté, do seu encontro 
oficial com os não-indígenas e dos primeiros anos de tutela da FUNAI. São lugares que 
lembram sofrimentos, mortes, doenças, perda populacional e, ao mesmo tempo, o final 
dos confrontos com os inimigos indígenas. Awa’mava foi o lugar onde alguns deles 
encontraram Lukesh pela primeira vez, e Akapepugi foi a primeira aldeia que se formou 
após este encontro; no lugar onde era o acampamento de Lukesh. Ture’ í, a anciã asurini 
de idade mais avançada, recorda este evento do contato a partir de uma narrativa que 
entrelaça as lembranças da guerra com os outros povos indígenas, das mortes resultan-
tes desses confrontos, da mobilidade intensa, do encontro com o akaraí (não-indígena) 
e das mortes dos Asurini, após o contato.

Deixa o arco, solta o arco gritou o padre e agarrou o pai de Apirakamy (mulher asurini) e 
colocou miçanga no pescoço dele. Teve gente asurini que ficou com medo de akarai (branco), 
mas depois o pai de Apirakamy que ficou sozinho com o padre chamou os que correram e 
disse: Podem vir, podem aparecer. Não aconteceu nada comigo. Eu morava em Taiviaka 
(nome de aldeia) onde tinha tavyva (casa comunal). Quando o padre chegou a mãe de Mu-
rukai (mulher asurini) tinha ido buscar mandioca doce e o pai de Apirakamy foi aquele que 
primeiro avistou o padre. Mureyra (pajé asurini) foi me avisar quando o padre chegou, ele 
foi ainda de noite. No outro dia, quando amanheceu o padre veio para Taiviaka. Não havia 
quase mais ninguém morando comigo, pois muitos haviam morrido. Todos tinham medo 
de Arawete. Arawetes estavam acabando com asurinis por causa dos ataques. Por isso, pajé 
começou a sonhar para o homem branco aparecer. Para nós este pajé era poderoso, era pajé 
de verdade. Eu não tinha tempo de procurar comida, só comia coco por que não dava para 
fazer roça. Eu já tinha visto ataque e fugido de kayapós. Depois eu vi ataque de arawetes, 
umas duas vezes na Ipaperika (nome de aldeia). Foi lá que um arawete flechou Takamý i 
(homem asurini). Esta aldeia ficava no braço do igarapé Ipixuna. Nós queríamos parar, 
mas não tinha jeito, nós não dormíamos por que kayapós atacavam lá no Eirivá (nome 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

465

de igarapé) onde eles mataram mais asurinis. Eu nasci em Itaaka (nome de aldeia) muito 
longe num afluente do rio Bacajá, lá tinha tavyva. Kayapós atacaram de novo e fiquei só 
andando, andando e fui para Itapytyuu (nome de aldeia), lá tinha tavyva e ficava no iga-
rapé Piranhaquara. Depois eu fui para Ypukui (aldeia) que também tinha tavyva e era na 
beira do Piranhaquara. Tapypiri (nome de aldeia) também tinha tavyva, Japiwyra (nome 
de aldeia) também tinha tavyva, Tupavi (nome de aldeia) tinha outra tavyva e Itapytyuu 
era a última. Apiriapava (nome de aldeia) foi depois. Depois que o homem branco chegou 
Asurini ficou doente de febre e gripe e morreu muito. Eles foram enterrados no Akapepugi 
(nome de aldeia) e muitos deles também na Taiviaka. Manuka (homem asurini) morava 
onde o padre chegou. Mara (mulher asurini) morava no acampamento Mekurapyykieva 
com o pai dela. Itakyri (homem asurini) morava com o tio bem pertinho de Taiuviaka. 
Akarai (homem branco) falou para todo mundo se juntar e para morar junto. Ele disse 
que nós não podíamos morar separados, pois ainda tinha índio brabo. Eu gostei quando 
o homem branco mandou a gente morar juntos, pois arawetes ainda perseguiam asurinis. 
Arawetes matavam todos assurinis (Ture’í Asurini, aldeia Kwatinema, agosto de 2010).

No igarapé Piranhaquara, as antigas aldeias também remetem às histórias e 
às memórias sobre os embates belicosos com guerreiros kayapós, a mobilidade inten-
sa e as mortes. Quando estávamos acampados nas proximidades da aldeia Myryna, o 
pajé Moaiva nos contou que quando criança ouvia longe, na mata, os cantos fortes dos 
guerreiros kayapós que, segundo ele, eram o anúncio para os ataques. Essas aldeias, por 
outro lado, também fazem lembrar um tempo quando ainda havia muita(o)s asurinis. 
Segundo alguns anciãos, elas eram ocupadas concomitantemente, cercadas por grandes 
roças e interligadas por caminhos. Na aldeia Ipukuí, o ancião Kwati se lembrou dos 
rituais que havia presenciado quando ainda era um rapaz, e durante um bom tempo, se 
pôs a cantar os cantos do turé (ritual dos mortos e de inicação dos jovens) enquanto nós 
realizávamos a coleta dos materiais arqueológicos. Naquele tempo, dizem esses anciãos, 
havia muitos pajés poderosos, grandes rituais e grandes casas comunais (tavyva) – que, 
diga-se de passagem, foram sempre as primeiras estruturas a serem por eles buscadas e 
identificadas em nossa viagem pelo Piranhaquara (Figura 6). 

Figura 6: Pajé Moaiva Asurini mostrando o esteio da tavyva na antiga aldeia Itapytiuú (igarapé Piranhaquara, 2013) 
Fonte: Acervo Lintt (2008).



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

466

Sem dúvida, as aldeias neste igarapé têm dimensões maiores do que aquelas 
avistadas no igarapé Ipiaçava e apresentam mais abundância de materiais cerâmicos. 
Quando chegamos a uma dessas aldeias (Tapipiri) o pajé Moreyra, recolhendo do chão 
uma vasilha intacta do tipo japepa’ í exclamou ser naquele tipo de vasilha que muitas 
vezes bebera o mingau feito por sua tia, quando ainda era uma criança (SILVA; NO-
ELLI, 2015, p. 503-505).

Os Asurini eram muitos, nós éramos muitos! – me disse Moreyra. Nós tínhamos muitas 
aldeias nesta região. Esta é a razão porque tem tanta tapembera (cacos cerâmicos). Esta é 
a razão porque onde você para, você encontra caco de panela (Moreyra Asurini, igarapé 
Ipiaçava, maio de 2010).

De fato, a pesquisa arqueológica e a memória de anciã(o)s assurinis nos per-
mitiu ver de forma crítica os dados e interpretações históricas sobre o povo Asurini, 
pois sem dúvida eles eram muito mais numerosos do que está registrado nos dados 
históricos. O levantamento dos nomes das aldeias onde  viveram as anciãs e os anciãos 
asurinis, ao longo de suas vidas, possibilitou constatar que se tratava de muitas aldeias, 
sendo que essas eram ocupadas concomitantemente e espalhadas pelas áreas banhadas 
pelo Bacajá, Ipiaçava, Piranhaquara e Ipixuna. “Nossas aldeias ficavam nessas bonitas cla-
reiras de floresta. As panelas quebradas são aquelas que você está vendo” (Moreyra Asurini, 
igarapé Ipiaçava, maio de 2010).

Cabe dizer que a cerâmica é algo preeminente na vida e nas narrativas asu-
rinis, e os cacos cerâmicos que se espalham pelos diferentes lugares da Terra Indígena 
Koatinemo são atribuídos tanto aos antepassados asurinis, como aos demiurgos e an-
cestrais míticos (SILVA, 2002, 2014, 2015b, 2019). 

As cerâmicas de paredes grossas teriam pertencido à Anumaí, a irmã dos xa-
mãs primordiais e primeira uiratimbé, dona e fazedora do mingau. Segundo contam 
os pajés asurinis, enquanto Anumaí estava cozinhando o mingau em um japepa’ i e os 
pajés primordiais estavam realizando os cantos e as danças rituais, Tapijawara, um ser 
monstruoso, emergiu furioso do mundo subterrâneo. Reagindo ao ataque de Tapijawa-
ra, Anumaí jogou a vasilha cerâmica na cabeça dele, sendo que esta se quebrou restando 
apenas os seus fragmentos espalhados pelo chão. Depois disso, Anumaí e os pajés foram 
embora para o céu onde, até os dias de hoje, vivem os pajés. Neste evento, todas as 
pessoas asurinis morreram afogadas pelas águas do mundo subterrâneo que jorraram 
do buraco feito no chão, por Tapijawara. Apenas um homem asurini de nome Ajaré 
sobreviveu a esta inundação, pois ficou sentado em um banco de madeira sobre uma 
palmeira que crescia à medida que as águas se elevavam. Quando as águas baixaram, 
Ajaré encontrou Uirá uma mulher-pássaro que todos os dias lhe cozinhava mingau. 
Com ela Ajaré teve filhos, sendo esses os ancestrais do povo Asurini (Figura 7). 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

467

Figura 7:  Cerâmica de Anumaí, segundo a interpretação Asurini. Vide discussão sobre a classificação 
arqueológica desta cerâmica em GARCIA (2017). 
Fonte: Foto de Lorena Gomes Garcia (sobre a análise cerâmica da T.I. Koatinemo (GARCIA, 2017 p. 
233-309).

As cerâmicas de paredes finas, por sua vez, pertenceram a Tauwuma, uma 
mulher que abandonou o mundo dos homens depois que o seu irmão assassinou o seu 
amante, um homem-anta para quem ela servia mingau, em panelas de barro, todas as 
vezes em que eles mantinham relações sexuais. Sempre que ele consumia o mingau, ele 
quebrava a vasilha. Assim, os fragmentos das vasilhas cerâmicas de Anumaí, Tauvuma 
e dos antigos Asurini que sucumbiram na inundação no tempo mítico, até os dias de 
hoje, estão espalhadas pela superfície da terra, contam os pajés. Eles também contam 
que as oficinas líticas existentes nos afloramentos rochosos ao longo dos rios e igarapés 
são as marcas deixadas por Maira – demiurgo criador de todas as coisas – na terra mole 
do céu, antes do evento que fez o céu desabar sobre os seus ancestrais. Assim, as bacias 
circulares de polimento são o banco de Maira (Maira enawa) e os sulcos acanalados, as 
marcas de seus pés  (Figura 8)1.



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

468

A T.I. Koatinemo, a qual os Asurini se referem como ure yvy (nossa terra), 
constitui assim uma paisagem que agrega diferentes temporalidades e subjetividades 
(SILVA; GARCIA, 2015; GARCIA, 2017). Nesta paisagem, os materiais arqueológi-
cos são índices das habilidades e conhecimentos de seus antepassados e da agentividade 
dos demiurgos e ancestrais míticos, eles materializam e presentificam histórias e memó-
rias. Ao mesmo tempo, os lugares que são identificados e nomeados nesta paisagem são 
“lugares significativos” (BOWSER; ZEDEÑO, 2009), nos quais ontologia e memória, 
passado e presente estão entremeados. 

Trata-se de uma paisagem onde se inscrevem as narrativas asurinis, sendo que 
essas são constantemente  (re)vividas pelos homens e mulheres asurinis. Narrativas que 
remetem tanto ao passado, como às condições contemporâneas da sua existência. As 
narrativas asurinis evidenciam as relações das pessoas com determinados territórios e 
lugares, e com as outras pessoas (humanas, não-humanas e outras-que-humanas) que 
neles habitam; e isso também é observado nas narrativas de outros povos amazônicos 
(CABRAL, 2015; HECKENBERGER, 2007; JÁCOME; WAI WAI, 2020; MUN-
DURUKU et al., 2021; WHITEHEAD, 2003).

ARQUEOLOGIA E RESISTÊNCIA ASURINI 

Para o povo Asurini a palavra tekwava define “um lugar bom para se viver”. 
Quando ele foi informado de que as obras de construção da usina hidrelétrica de Belo 
Monte iriam começar e que elas implicariam na construção de um lago que elevaria o ní-
vel do rio Xingu, os pajés logo manifestaram sua preocupação de que isto poderia significar 
uma catástrofe de proporções idênticas àquela ocasionada por Tapijawara. O mundo seria 
inundado outra vez e muitos asurinis morreriam, ou seja, o tekwava estava ameaçado. 
Foi assim, em um primeiro momento, que alguns homens e mulheres asurinis se mani-
festaram contrários ao empreendimento. 

Figura 8: Paradjuá Asurini ao lado de Maíra enawa (igarapé Lajes, 2018)
Fonte: Acervo Lintt (2008).



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

469

De lá para cá muita coisa aconteceu na vida deles e, assim como os outros po-
vos indígenas do médio-baixo rio Xingu, eles viram as paisagens de suas aldeias trans-
formadas pela construção de escolas, farmácias, casas de alvenaria, galinheiros, casas 
de farinha, poços artesianos, viveiros de plantas e alojamentos de operários. No coti-
diano, essas pessoas vêm enfrentando as tentativas dos empreendedores do consórcio da 
Norte-Energia de diminuir os seus direitos às compensações definidas pelos Estudos de 
Impacto Ambiental (EIA-RIMA) e são expostas a uma avalanche de expedientes buro-
cráticos, promessas falaciosas e consequências nefastas que esta modalidade perversa de 
colonialismo interno arremessa sobre elas (SILVA 2021). 

No ano de 2018, quando realizamos a expedição no rio Lajes, esta situação ficou 
muito evidente para mim e para toda(o)s asurinis e pesquisadores que estavam partici-
pando daquela pesquisa. Esta área estava com sinais claros de invasão por parte de não 
indígenas, sendo que havia sinais de acampamentos, trilhas, exploração de castanha, de 
madeira e de caça. Além disso, constatamos a presença de grileiros, para além dos limites 
do assentamento que foi definido pelo INCRA, há alguns anos. Assim, o limite norte da 
T.I. Koatinemo demanda preocupação pelo crescimento do desmatamento e do número 
de propriedades de não-indígenas; o risco de invasões da terra é iminente. Cabe dizer que, 
segundo me disseram alguns asurinis, em agosto de 2022, já existe uma grande área des-
matada por grileiros ao norte da T.I. Koatinemo e nenhuma ação por parte da FUNAI ou 
dos funcionários da base de vigilância territorial – contratados pelos empreendedores da 
Norte-Energia – foi levada a cabo para investigar e/ou resolver este problema (Figura 9). 

Figura 9: Ajé Asurini identificando os vestígios de um acampamento de invasores (igarapé Lajes, 2018) 
Fonte: Foto acervo Lintt (2018).

Os clamores pela terra constituem a maioria das demandas políticas e legais 
dos povos indígenas mundo afora. Ou seja, diferentes povos têm reivindicado o direito 
à terra como uma prerrogativa cultural que deve ser reconhecida e promovida pelos 
estados e órgãos de proteção dos direitos humanos. A posse e manutenção de uma terra 
são vistas como a possibilidade e a garantia de reprodução e atualização das suas tra-
dições culturais (ENGLE, 2010). Neste contexto mundial o povo Asurini não é uma 
exceção e a pesquisa (etno)arqueológica foi vista por ele como uma forma de reviver sua 
história cultural, pois como me disse um jovem líder da aldeia Itaaka: “Nós não podemos 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

470

mais ser como antes, pois precisamos das coisas dos akaraí, mas nós não queremos nos esque-
cer de onde viemos” (Kwain Asurini, aldeia Itaaka, setembro de 2015). 

As narrativas que registrei nesses anos de pesquisa revelam que o povo Asurini 
tem uma história recente que poderia ser vista como dramática: mobilidade intensa, con-
flitos com outros povos, abandono e perda de territórios e depopulação. No entanto, ele 
tem resistido ao longo de todos esses anos, contornando a sua crise demográfica, garantin-
do a posse de sua terra e recriando o seu modo de ser e de viver (MÜLLER, 1990; SILVA 
2000; VILELA 2015). Em 1971, como ficou demonstrado no relato de Ture’ í, eles “paci-
ficaram o branco” (ALBERT; RAMOS, 2007), ou seja, na perspectiva asurini, o contato 
foi uma escolha deliberada para recrutar os brancos a fim de que esses garantissem a sua 
proteção e continuidade como povo. No século XXI, a incorporação da pesquisa arqueo-
lógica em suas vidas parece ser mais uma de suas estratégias de resistência. 

Certa noite, na aldeia Kwatinema, quando eu conversava com alguns jovens 
Asurini sobre os nossos achados arqueológicos e sobre o modo como a linguística, a 
antropologia e a arqueologia tratavam o tema sobre a origem e a expansão dos povos 
indígenas Tupi-Guarani nesta região amazônica, um deles me disse: 

Sabe Fabíola, esta explicação pode estar certa para os outros índios, mas não para os Asu-
rini. Eu confio na nossa explicação. Eu acredito que nós nascemos de Uirá e Ajaré. Eu 
acredito nesta história porque ela vem de muito tempo, e é contada de pai para filho. Ela 
não se perde e não é esquecida, e por isso que ela é a mais certa. Mas, pode ser que algumas 
cerâmicas, aquelas que estão mais embaixo não sejam de Anumaí, mas de outros índios 
mais antigos, como você falou (Kwain Asurini, aldeia Kwatinema, maio de 2010).

Essa fala demonstra que as estratégias de resistência asurini não se constituem 
apenas como uma reação contrária a uma ordem hegemônica, em prol da sua sobrevi-
vência. Elas são uma forma de agência, de engajamento seletivo, de ocupação de novos 
espaços, de apreensão de outras formas de conhecimento, de auto-reflexão sobre as suas 
persistências e transformações culturais. No diálogo intercultural, a resistência asurini 
se manifesta na fixação e manipulação de posições de fala e de detenção de saberes. 

ARQUEOLOGIA AMAZÔNICA E AS HISTÓRIAS INDÍGENAS

Desde o final do século XX, a arqueologia amazônica tem evidenciado uma 
quantidade imensa de novos dados sobre os modos de vida das populações indígenas 
no passado, e esses têm transformado o modo de pensar o povoamento e a história 
da região. O debate arqueológico versa sobre temas como, por exemplo, redes sociais 
ameríndias, fluxos de objetos e pessoas, cosmologias e produções estéticas, diversidade 
dos modos de subsistência, encontros e confrontos entre populações, processos de et-
nogênese e transformação de identidades, complexidade social, densidade demográfica, 
monumentalidade e construção de paisagens. Atualmente, não há dúvida de que a 
Amazônia pré-colonial apresentava um cenário de grande complexidade e dinamismo 
cultural (BARRETO; OLIVEIRA, 2016; ERICKSON, 1998; HECKENBERGER, 
2005; HORNBORG, 2005; NEVES, 2012; OLIVER, 1998; ROOSEVELT, 1991; 
SCHAAN, 2012; WALKER, 2012). 

Diferentes autora(e)s têm mostrado que os povos ameríndios vivenciaram 
muitas transformações sociais e culturais ao longo de suas histórias, sendo a chegada 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

471

dos europeus, nas terras amazônicas, apenas mais um capítulo nesta dinâmica de 
transformações. Obviamente, não se pode ignorar que o ano de 1492 marca o início 
de um período dramático na vida desses povos, pois trouxe consigo enormes perdas 
demográficas, expropriações e deslocamentos territoriais e, em vários casos, a completa 
dizimação. No entanto, as histórias que têm emergido a partir de um novo conjunto 
de pesquisas têm revelado que esses povos não foram vítimas patéticas do impacto 
dessas invasões europeias, pois reagiram a este (des)encontro colonial de diferentes 
maneiras, redefinindo suas identidades e modos de viver; um processo que se estende 
até os dias de hoje (ALMEIDA, 2021; CARNEIRO DA CUNHA, 1992; FAUSTO, 
HECKENBERGER, 2007; FRANCHETTO; HECKENBERGER, 2001; HILL, 
SANTOS-GRANERO, 2002; HORNBORG; HILL, 2011; OLAND et al., 2012; 
OLIVER, 2010; SILVA, NOELLI, 2015; WHITEHEAD, 2003). 

Sem dúvida, o esforço realizado para se saber mais sobre as histórias das po-
pulações ameríndias precisa ser continuado, especialmente, no que concerne ao enten-
dimento das complexidades históricas e especificidades locais do colonialismo. Como 
demonstrou Chris Gosden (2004), a arqueologia tem um papel especial no estudo do 
colonialismo, pois é capaz de investigar suas diferentes formas e dinâmicas, em dife-
rentes tempos e lugares. Além disso, outros autores demonstraram que romper com as 
dicotomias pré-colonial/colonial e colonial/pós-colonial permite compreender melhor 
a complexidade dos processos de continuidade, transição e transformação das identi-
dades e dos modos de vida dos povos indígenas, desde o passado até o presente (LI-
GHTFOOT, 1995; SILLIMAN, 2005; OLAND et al., 2012; OLIVER, 2010). Ou 
ainda, que compreender as histórias indígenas a partir do diálogo da arqueologia com 
as perspectivas históricas, antropológicas, linguísticas e indígenas possibilita a cons-
trução de um passado indígena pré-colonial conectado com o presente das populações 
indígenas, permitindo que essas tenham suas trajetórias culturais (re)conhecidas e seus 
direitos originários respeitados2 (ALMEIDA, 2021; HECKENBERGER, FRAN-
CHETO, 2001; HILL 2013; HORNBORG, 2003; HORNBORG, HILL, 2011; 
HILL, SANTOS-GRANERO, 2002; MUNDURUKU et al., 2021).

Assim, a meu ver esta pesquisa colaborativa que realizei com o povo Asuri-
ni do Xingu, contemplando suas diferentes narrativas e tratando de forma crítica as 
interpretações históricas sobre ele contribui para a construção de uma micro-história 
local, mostrando o que este povo tem feito, ao longo do tempo, para reagir contra as 
consequências da expansão capitalista e o colonialismo interno, nesta região amazônica 
banhada pelo rio Xingu. Porém, não é só isso, pois uma arqueologia do passado recen-
te que contempla as narrativas indígenas possibilita compreender, principalmente, o 
modo como esses povos compreendem as conjunturas e situações históricas específicas 
nas quais eles estiveram e estão inseridos, como agentes de suas próprias histórias. 

CONCLUSÃO

As primeiras décadas do século XXI já nos mostraram que a pesquisa arque-
ológica – no mundo todo – está implicada nas mais diversas questões sociais, políticas, 
econômicas e ambientais. Neste ínterim já se reconhece que a colaboração com os po-
vos indígenas deve fazer parte da praxis arqueológica e, neste sentido, a relevância das 
suas narrativas é indiscutível. Não basta apenas o arqueólogo conhecer e contar as his-
tórias que aconteceram no passado – seja ele longínquo ou recente –, mas é preciso que 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

472

este saber seja também construído, narrado e apropriado, no presente, pelos diferentes 
atores e sujeitos dessas histórias (FERGUSON; COLLWEL-CHANTHAPHONH, 
2006; KUWANWISIWMA et al., 2018). No Brasil, estamos vendo a emergência de 
histórias indígenas sendo contadas por arqueóloga(o)s indígenas e, cada vez mais, se 
percebe o quanto essas ‘outras’ perspectivas sobre a materialidade e as paisagens arque-
ológicas e sobre os eventos históricos têm uma potência de transformação e desesta-
bilização das versões hegemônicas sobre as trajetórias históricas e culturais dos povos 
indígenas (ALMEIDA, 2021; MUNDURUKU et al., 2021; WAI WAI, 2022).

No caso das pessoas asurinis, andar por suas terras, rememorar sua história ao 
longo dos igarapés Ipiaçava, Piranhaquara e Lajes (re)descobrir suas cerâmicas, aldeias e 
lugares significativos possibilitou a elas atualizar as suas relações com os demiurgos e an-
cestrais míticos e com os seus antepassados e, ao mesmo tempo, com elas mesmas e com 
o mundo dos akaraí (não-indígenas). Para algumas delas, inclusive, esta experiência 
possibilitou uma conexão sensorial com esses antepassados e com os eventos que eles 
viveram no passado. Isto fica demonstrado no relato de um jovem que participou na 
localização da antiga aldeia Taiviaka: 

Ficamos sentados na capoeira próxima da aldeia Taiviaka e ficamos conversando sobre como 
teria sido a vida dos velhos ali naquele lugar, o que eles teriam passado, como deve ter sido 
difícil para eles ficar fugindo dos outros índios… quase dava para a gente sentir o que eles 
tinham passado ali (Ajé Asurini, igarapé Ipiaçava, maio de 2010).

Assim, do mesmo modo como foi constatado em outras pesquisas realiza-
das junto a outros povos ameríndios (FAUSTO; HECKENBERGER, 2007; HILL, 
1988), uma mito-história asurini está ontologicamente inscrita na paisagem e nas coisas 
arqueológicas da T.I. Koatinemo e (re)vivê-la contribuiu para os processos de reprodu-
ção cultural asurini. Em todas as nossas viagens, as pessoas estavam empenhadas em 
‘encontrar’ os antigos lugares de ocupação de seus antepassados, ‘andar’ por eles, ‘pegar’ 
os materiais que estavam espalhados sobre a superfície do solo, ‘resgatar’ as vasilhas 
cerâmicas e ‘sentir’ o que seus antepassados tinham vivido naqueles lugares  (SILVA, 
2019). Neste sentido, a pesquisa arqueológica também foi para elas um meio de mate-
rializar e vivenciar suas histórias. 

Finalmente, quero dizer que para mim como arqueóloga, esta pesquisa tratou-se, 
em última instância, de um esforço para contribuir na descolonização do pensamento ar-
queológico sobre a profundidade e o devir das histórias indígenas nas Américas. Nestes 
tempos de ‘indigenitude’, a(o)s arqueóloga(o)s precisam estar muitos atentos e buscar 
compreender os modos a partir dos quais os povos indígenas estão reivindicando e re-
definindo seu lugar no mundo (CLIFFORD, 2013).

AGRADECIMENTOS

Agradeço ao povo Asurini do Xingu pelos anos de parceria na busca pelos seus 
antigos assentamentos e lugares significativos na T.I. Koatinemo. À FAPESP (Fundação 
de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo) e ao CNPq (Conselho de Desenvolvimen-
to Científico e Tecnológico) pela concessão dos recursos financeiros que foram utilizados 
nessa pesquisa (etno)arqueológica. Também agradeço  aos pesquisadores, alunes e auxilia-
res de campo que  participaramção nessas pesquisas, ao longo de todos esses anos.  



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

473

ARCHAEOLOGY AND INDIGENOUS NARRATIVES. INTERNAL 
COLONIALISM AND HISTORIES OF THE ASURINI DO XINGU

Abstract: indigenous populations in the Americas are constantly affected by predatory 
economic policies that negatively affect their lifeways and  territories. The text addresses 
this issue, through the collaborative (ethno)archaeological research carried out with the 
Asurini do Xingu indigenous people at the Eastern Amazon, between 2010 and 2018. 
The objective is to show that this indigenous people has appropriated (ethno)archaeologi-
cal research, on the one hand, as a means of materializing and experiencing the narra-
tives (historical, autobiographical, mythical) about its historical trajectory and cultural 
dynamics and, on the other hand, as an instrument of resistance to guarantee the mainte-
nance of the their lifeway and their territory. In addition, the text also seeks to show that 
developing (ethno)archaeological research, considering indigenous narratives, allows us 
to apprehend other historicities, contributing to the decolonization of occidental thought 
about long-term indigenous histories.

Keywords: Collaborative Archaeology. Indigenous Narratives. Internal Colonialism. 
Historicities. Asurini do Xingu.

ARQUEOLOGÍA Y NARRATIVAS INDÍGENAS
COLONIALISMO INTERNO E HISTORIAS DE LOS ASURINI DEL XINGU

Resumen: las poblaciones indígenas de las Américas se ven constantemente golpeadas por polí-
ticas económicas depredadoras que afectan negativamente sus formas de vida y sus territorios. 
El texto aborda este tema, a partir de una investigación (etno)arqueológica colaborativa desar-
rollada con el pueblo Asurini do Xingu, en una región de la Amazonía Oriental, entre 2010 
y 2018. El objetivo es mostrar que este pueblo indígena se ha apropiado de la  investigación 
arqueológica, por un lado, como medio de materialización y vivencia de relatos (históricos, 
autobiográficos, míticos) sobre su trayectoria histórica y dinámicas culturales y, por otro lado, 
como instrumento de resistencia para garantizar el mantenimiento de su trajectoria de vida 
y de su territorio. Además, el texto también busca mostrar que realizar investigaciones (etno)
arqueológicas, considerando las narrativas indígenas, permite aprehender otras historicidades, 
contribuyendo a la descolonización del pensamiento occidental sobre las historias indígenas a 
largo plazo.

Palabras clave: Arqueología colaborativa. Narrativas Indígenas. Colonialismo interno. his-
toricidades. Asurini do Xingu.

Notas
1 	 Transcrições dessas narrativas míticas podem ser encontradas em Silva (2000), anexo 1 (mito nº 2, 

mito nº 3, mito nº 5).
2		 Vide a crítica de Viveiros de Castro (1996, p. 193), apontando as implicações teóricas e ideológicas 

do que ele definiu como “a excessiva ênfase na distância entre as sociedades indígenas como elas foram 
e como elas são agora”.

REFERÊNCIAS

ABRAMS, Lynn. Oral History Theory. London: Routledge, 2010.



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

474

ALBERT, Bruce; RAMOS, Alcida R. (eds.). Pacificando o branco. Cosmologias do 
Contato no Norte-Amazônico. São Paulo: EDUNESP, 2002.
ALMEIDA, Walderes C. P. de Lugares de Acampamento e Memória do Povo Laklânõ/
Xokléng, Santa Catarina. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal de 
Santa Catarina, Florianópolis, 2021.
BARRETO, Cristiana; OLIVEIRA, Erêndira. Para além de potes e panelas: cerâmica e 
ritual na Amazônia antiga. Habitus, n. 14, p. 51-72, 2016.
BOWSER, Brenda J.; ZEDEÑO, Maria N. (eds.). The Archaeology of Meaningful 
Places. Salt Lake City: The University of Utah Press, 2009.
BROWN, Michael F. Upriver: the turbulent life and times of an amazonian people. 
Cambridge: Harvard University Press, 2014.
CABRAL, Mariana P. Traces of past subjects: experiencing indigenous thought as an 
archaeological mode of knowledge. Journal of Contemporary Archaeology, v. 2, n. 2, p. 
S4-S7, 2015.
CARNEIRO DA CUNHA, Manuela (ed.). História dos Índios no Brasil. São Paulo, 
Companhia das Letras/FAPESP/SMC-SP, 1992.
CIPOLLA, Craig N.; HAYES, Katherine H. Rethinking Colonialism. Comparative 
Archaeological Approaches. Gainsville: University Press of Florida, 2015.
CLIFFORD, James. Returns. Becoming Indigenous in the Twenty-First Century. 
Cambridge: Harvard University Press, 2013.
CUMMINGS, Barbara J. Dam Rivers, Damm the People. Development and Resistance 
in Amazon Brazil. London: Earthscan Publications, 1990.
ENGLE, Karen. The Elusive Promise of Indigenous Development. Durham: Duke Uni-
versity Press, 2010.
ERICKSON, Clark. Amazonia: The historical ecology of a domesticated landscape. 
In: SILVERMAN, Helaine; ISBELL, William H (eds.). Handbook of South American 
Archaeology. Washington D.C.: Springer, 2008. p. 157-183.
FAUSTO, Carlos; HECKENBERGER, Michael (eds.). Time and Memory in Indigenous 
Amazonia. Anthropological Perspectives. Gainsville: University Press of Florida, 2007.
FERGUSON, Thomas J; COLLWEL-CHANTHAPHONH, Chip. History is in the 
land. Multivocal tribal traditions in Arizona’s San Pedro Valley. The University of Ari-
zona Press: Tucson, 2006.
FISHER, William. Rain Forrest Exchanges. Industry and community on an Amazonian 
frontier. Washington DC: Smithsonian Series in Ethnographic Inquiry, 2000.
FRANCHETTO, Bruna; HECKENBERGER, Michael (eds.). Os Povos do Alto Xingu. 
História e Cultura. Rio de Janeiro: EDUFRJ, 2001.
GARCIA, Lorena L. W. G. Paisagens do Médio-Baixo Xingu. Arqueologia, Temporali-
dade e Historicidade. Tese (Doutorado em Arqueologia) - Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2017.
GOSDEN, Chris. Archaeology and Colonialism. Cultural Contact from 5000 BC to the 
Present. Cambridge: Cambridge University Press, 2004.
HECKENBERGER, Michael. The Ecology of Power. Culture, Place, and Personhood in 
Southern Amazon, A.D. 1000-2000. New York: Routledge, 1998.



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

475

HECKENBERGER, Michael. Xinguano heroes, ancestors, and others: materializing 
the past in chiefly bodies, ritual spaces, and landscape. In: FAUSTO, Carlos; HECK-
ENBERGER, Michael (eds.). Time and Memory in Indigenous Amazonia. Anthropo-
logical Perspectives. Gainsville: University Press of Florida, 2007. p. 284-311.
HILL, Jonathan D. Etnicidade na Amazônia antiga: reconstruindo identidades do pas-
sado por meio da arqueologia, da linguística e da etno-história. Ilha, v. 15, n. 1, p. 
35-69, 2013.
HILL, Jonathan D. (ed.). Rethinking History and Myth. Indigenous South American 
perspectives on the past. Chicago: University of Illinois Press, 1988.
HILL, Jonathan D.; SANTOS-GRANERO, F. (eds.). Comparative Arawakan histories. 
Rethinking language, family and culture area in Amazonia. Chicago: University of 
Illinois Press, 2002.
HORNBORG, Alf. Ethnogenesis, regional integration, and ecology in Prehistoric 
Amazonia. Current Anthropologist, v. 46, n. 4, p. 589-620, 2005.
HORNBORG, Alf and HILL, Jonathan D. (eds.). Ethnicity in ancient Amazonia. Re-
constructing past identities from Archaeology, Linguistics and Ethnohistory. Boulder: 
University Press of Colorado, 2011.
JÁCOME, Camila; WAI WAI, Jaime X. A paisagem e as cerâmicas arqueológicas na 
bacia Trombetas: uma discussão da arqueologia Karaiwa e Wai Wai. Boletim do Museu 
Paraense Emilio Goeldi, v. 15, n. 3, p. 1-25, 2020.
KUWANWISIWMA, Leigh J, FERGUSON, Thomas J and COLWELL-CHAN-
THAPHONH, Chip. Footprints of Hopi History. Hopihiniwtiput Kukveni’at. Tucson: 
The Arizona University Press, 2018.
LIGHTFOOT, Keith. Culture contact studies: Redefining the relationship between pre-
historic and historical archaeology. American Antiquity, v. 60, n. 2, p. 199-217, 1995.
LUCAS, Gavin. Triangulating absence: exploring the fault-lines between archaeolo-
gy and anthropology. In: GARROW, Duncan; YARROW, Thomas (eds.). Archaeolo-
gy and Anthropology. Understanding similarity, exploring difference. Oxford: Oxbow 
Books, 2010. p. 28-39.
LUKESH, Anton. Bearded indians of the Tropical Forest. The Asurinis of the Ipiaçaba. 
Graz: Akad, Druck und Verlag Anst, 1976.
MELO, Kátia M. dos S. Usina Hidrelétrica de Belo Monte: lutas sociais e resistência na 
Amazônia Paraense. Revista Katálysis, v. 24, n. 1, p. 188-197, 2021.
MOTA, Duane P. O material da cultura. Análises arqueométricas da cerâmica arque-
ológica da T.I. Koatinemo, Pará. Dissertação (Mestrado em Arqueologia) - Universi-
dade de São Paulo, São Paulo, 2017.
MÜLLER, Regina. Os Asuriní do Xingu. História e Arte. Campinas: EDUNICAMP, 1990.
MUNDURUKU, Jairo S.; MUNDURUKU, Eliano K.; VALLE, Raoni. Muraycoko 
Wuyta’a Be Surabudodot/Ibararakat. Rock art and territorialization in contemporary in-
digenous Amazonia: the case of the Munduruku people from the Tapajos River. Visual 
Culture, Heritage and Identity, Archaeopress, p. 106-119, 2021.
NEVES, Eduardo G. Sob os Tempos do Equinócio. Oito mil anos de História na Amazônia 
central (6500AC – 1500DC). Tese (Livre Docência em Arqueologia) - Universidade de 
São Paulo, São Paulo, 2012.



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

476

OLAND, Maxine; HART, Siobhan M; FRINK, Liam. Decolonizing indigenous histo-
ries. Exploring prehistoric/colonial transitions in archaeology. Tucson: The University 
of Arizona Press, 2012.
OLIVEIRA, Assis da C. Violência, segurança pública e condicionantes socioambien-
tais: violações e contestações no contexto da Usina Hidrelétrica Belo Monte. Revista 
InSURgência, ano 5, v. 5, n. 1, p. 344-387, 2020.
OLIVER, Jeff. Landscapes and Social Transformations on the Northwest Coast. Colonial 
encounters in the Fraser Valley. Tucson: Arizona of University Press, 2010.
OLIVER, José R. The archaeology of agriculture in ancient Amazonia. In: SILVER-
MAN, Helaine; ISBELL, William H. (eds.). Handbook of South American Archaeology. 
Washington D.C.: Springer, 2008. p. 185-216.
PERKS, R.; THOMSON, A. The Oral History Reader. New York: Routledge, 2006.
ROCHA, Bruna C. ‘Rescuing’ the ground from under their feet? Contract archaeology 
and human rights violations in the Brazilian Amazon. In:   APAYDIN, Veysel. Critical 
Perspectives on Cultural Memory and Heritage. Construction, Transformation and De-
struction, UCLPress, London, 2020, p. 169-188. 
ROOSEVELT, Anna C. Moundbuildres of the Amazon. Geophysical Archaeology on 
Marajó Island, Brazil. New York: Academic Press, 1991.
ROOSEVELT, Anna C. Arqueologia amazônica. In: CARNEIRO DA CUNHA, 
Manuela (ed.). História dos Índios no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 1992, 
p. 53-86
SANTOS, Leinad A. O.; ANDRADE, Lúcia M. M. Hydroelectric dams on Brazil’s 
Xingu River and indigenous peoples. Cambridge: Cultural Survival INC/ Pro-Indian 
Comission of São Paulo, 1990.
SILLIMAN, Stephen W. Culture contact or colonialism? Challenges in the archaeolo-
gy of native North America. American Antiquity, v. 70, n. 1, p. 55-74, 2005.
SCHAAN, Denise P. Sacred geographies of ancient Amazonia. Historical ecology of so-
cial complexity. Walnut Creek: Left Coast Press, 2012.
SILVA, Fabíola A. As tecnologias e seus significados. Um estudo da cerâmica dos Asurini 
do Xingu e da cestaria dos Kaiapó-Xikrin sob uma perspectiva etnoarqueológica. Tese 
(Doutorado em Antropologia) - Universidade de São Paulo, São Paulo, 2000.
SILVA, Fabíola A. Mito e arqueologia. A interpretação dos Asurini do Xingu sobre os 
vestígios arqueológicos encontrados no parque indígena Kuatinemu – Pará. Horizontes 
Antropológicos, v. 8, n.18, p. 175-187, 2002.
SILVA, Fabíola A. Território, lugares e memória dos Asurini do Xingu. Revista de Ar-
queologia, v. 26, n. 1, p. 28-41, 2013.
SILVA, Fabíola A. El pasado en el presente de los Asurini do Xingu: Narrativas arque-
ológicas y narrativas indígenas. In: RIVOLTA, Maria C.; MONTENEGRO, Mônica; 
FERREIRA, Lúcio M (eds.). Multivocalidad y Activaciones Patrimoniales en Arqueología: 
Perspectivas desde Sudamérica. Buenos Aires: EDUBA, 2014. p. 35-59.
SILVA, Fabíola A. Contract Archaeology and indigenous peoples: Reflections on the Bra-
zilian context. International Journal of Historical Archaeology, v. 19, p. 832-842, 2015a.
SILVA, Fabíola A. Arqueologia colaborativa com os Asurini do Xingu: um relato da 



G
oi

ân
ia

, v
. 2

0,
 n

.2
, p

. 4
57

-4
77

, a
go

./d
ez

. 2
02

2.

477

pesquisa no igarapé Piranhaquara, T.I. Koatinemo. Revista de Antropologia, v. 58, n. 1, 
p. 143-172, 2015b.
SILVA, Fabíola A. Povos indígenas, colonialismo e meio-ambiente. Arqueologia da 
contemporaneidade na Amazônia. Revista Habitus, v.19, n.1, p. 60-77, 2021.
SILVA, Fabíola A; BESPALEZ, Eduardo; STUCHI, Francisco F. Arqueologia colabo-
rativa na Amazônia: Terra Indígena Koatinemo, rio Xingu, Pará. Amazônica. Revista de 
Antropologia, v. 3, n. 1, p. 32-59, 2011.
SILVA, Fabíola A.; GARCIA, Lorena L. W. G. Território e memória dos Asurini do 
Xingu: arqueologia colaborativa na T.I. Koatinemo, Pará. Amazônica. Revista de Antro-
pologia, v. 7, n. 1, p. 74-99, 2015.
SILVA, Fabíola A.; NOELLI, Francisco S. Mobility and territorial occupation of the 
Asurini do Xingu, Pará, Brazil. An archaeology of the recent past in the Amazon. Latin 
American Antiquity, v. 26, n. 4, p. 493-511, 2015.
VILELA, Alice. O Positivo e o negativo. A fotografia entre os Asurini do Xingu. Tese 
(Doutorado em Antropologia) - Universidade de São Paulo, São Paulo, 2015.
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo B. Histórias ameríndias. Novos Estudos, v. 36, p. 
22-33, 1993.
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo B. Images of nature and society in Amazon Eth-
nology. Annual Review of Anthropology, v. 25, p. 179-200, 1996.
WAI WAI, Jaime X. Etnografia e história das aldeias antigas do rio Kikwo, Pará, Brasil. 
Dissertação (Mestrado em Antropologia) - Universidade Federal de Minas Gerais, Belo 
Horizonte, 2022.
WALKER, John. Recent landscape Archaeology in South America. Journal of Archaeo-
logical Research, v. 20, n. 4, p. 309-355, 2012.
WHITEHEAD, Neil L (ed.). Histories and historicities in Amazonia. Lincoln: Univer-
sity of Nebraska Press, 2003.
ZHOURI, Andrea (ed.). As Tensões do lugar: hidrelétricas sujeitos e licenciamento am-
biental. Belo Horizonte: EDUFMG, 2011.


