Notandum 25 jan-abr 2011 CEMOrOC-Feusp / 1JI-Universidade do Porto

Tomas de Aquino e o papel do corpo na realizacio do homem

Prof. Dr. Jean Lauand
Fac. de Educacao USP

Resumo: A unidade matéria-espirito na antroplogia medieval encontra seu lugar apropriado quando
Tomas de Aquino assume a postura de Aristoteles de radical aceitacdo da realidade concreta e, no
homem, a intrinseca unido de alma e matéria. Alma e corpo agem juntos e unificadamente em tudo o que
¢ humano. E a realidade material deixa de ser vista como mera alegoria. A afirmagdo "Anima forma
corporis" estd na propria esséncia da liturgia e em muitos aspectos da educacdo, que sem o
reconhecimento dessa “in-formagdo”, tornar-se-iam ininteligiveis, pois, no fundo, ndo sdo compativeis
com o exagerado dualismo, que estabelece alma e corpo como realidades estanques. Embora geralmente
negassem teoricamente o "Anima forma corporis", muitas praticas dos educadores medievais estdo
baseadas nesse principio.

Palavras-Chave: Alma e corpo. Tomas de Aquino. Liturgia. Educacdo Medieval. Alegoria

Abstract: The unity of spirit and matter in medieval anthropology finds its proper place when Thomas
Aquinas takes Aristotle’s view of reality concerning material realities and the intrinsic union between
soul and body. Aquinas surpasses the traditional allegorical way of looking at things. Soul and body work
together as a unified entity in every instance of human life. "Anima forma corporis" is very key for liturgy
and many aspects of education that otherwise would remain unintelligible because - deep down, as a
matter of fact - they are not compatible with exaggerated dualism, which set mind and body in isolation
and contrast. Most of medieval educators yet theoretically denying the principle "Anima forma corporis",
have based many of their educational practices on it.

Key-words: Soul and body. Thomas Aquinas. Liturgy. Medieval Education. Allegory.

“Anima enim indiget corpore ad consecutionem sui finis: inquantum per
corpus perfectionem acquirit et in scientia et in virtute” (CG 3, 144)

Tomas de Aquino e um novo marco no pensamento medieval

Inicialmente, quero agradecer as organizadoras do VIII Ciclo de Estudos
Antigos e Medievais do Parana e Santa Catarina e da IX Jornada de Estudos Antigos
e Medievais, professoras Terezinha Oliveira e Angelita Marques Visalli pelo tdo
honroso convite para proferir esta conferéncia.

Nela examinaremos alguns aspectos de uma contradi¢do que se da na
antropologia e na educacdo medieval, anteriores a Tomds de Aquino. Certamente
essas generalizacdes (“a antropologia medieval”, a “educacdo medieval”) costumam
ser perigosas, mas - nuances a parte - ndo sdo descabidas nesta conferéncia, se as
confrontarmos com a imensa novidade levada a cabo por Tomas em seu pensamento
teologico e filosofico. Tomas, na esteira do mestre Alberto Magno, incorpora a sua
sintese pessoal — entre outros elementos — a atitude de Aristoteles:

Aristoteles se recusa a afastar-se do real concreto, a
apartar-se do que esta diante dos olhos. E ¢ precisamente
essa atitude fundamental que Santo Tomadas aceita com
toda a veeméncia. E uma decidida aproximagio do
concreto, da realidade experiencial do mundo: as coisas
concretas que se podem ver, ouvir, saborear, cheirar e
tocar sdo tomadas como algo propriamente real, como
realidade por direito proprio e ndo como mero reflexo ou
sombra, ndo como mero simbolo de outra coisa invisivel,

17



do além, ndo como algo espiritual. Tudo o que ¢ visivel e
também o ver, o proprio conhecimento sensivel ¢ a
faculdade desse conhecimento, tudo isso é afirmado e
reconhecido como algo valido em si. E isto significa: o
mundo corpdreo, a realidade material ¢ — no proprio
homem — o corpo, os sentidos ¢ o que eles podem
perceber, tudo isso € tomado a sério de um modo inaudito
até entdo (PIEPER, 1973, pp. 255-256).

De fato, nos quadros do pensamento medieval, trata-se de uma aceitagdo
inédita da realidade material e, no homem, da intrinseca unido entre espirito ¢ matéria
no homem, precisamente o que se expressa pelo conceito aristotélico de alma.

Se no pensamento da Idade Média ¢ com Tomas que se afirma essa intrinseca
unido entre alma e corpo; o Ocidente, na idade moderna, retoma a tendéncia a um
fragmentarismo, a uma cisdo espirito/corpo, desta vez movido por um desmedido afa
de clareza no pensamento. Se a tentagdo medieval de um exagerado dualismo,
separando de modo mais ou menos incomunicavel e absoluto, por um lado, o espirito
(o intelecto, a mente, a “alma”...) e, por outro o corpo e a matéria; a partir de Descartes
a dicotomia (res cogitans X res extensa) torna-se dominante.

Dualismo e clareza: na verdade, a ultima instancia do pensamento moderno
por detras da cisdo espirito / matéria, estd, segundo Heidegger, na pretensao moderna
de tornar o ens certum um absoluto:

De bem outra espécie ¢ aquela dis-posi¢ao que levou o
pensamento a colocar a questdo tradicional do que seja o
ente enquanto ¢, de um modo novo, € a comegar assim
uma nova ¢época da filosofia. Descartes, em suas
meditacdes, ndo pergunta apenas € em primeiro lugar # ¢0
on —que € o ente, enquanto ¢? Descartes pergunta: qual é
aquele ente que no sentido do ens certum € o ente
verdadeiro? Para Descartes, entretanto, se transformou a
esséncia da certitudo. Pois na Idade Média certitudo nao
significava certeza, mas a segura delimitagcdo de um ente
naquilo que ele é. Aqui certitudo ainda coincide com a
significacdo de essentia. Mas, para Descartes, aquilo que
verdadeiramente ¢ se mede de uma outra maneira. Para
ele a duvida se torna aquela dis-posi¢do em que vibra o
acordo com o ens certum, o ente que ¢ com toda certeza.
A certitudo torna-se aquela fixagdo do ens qua ens, que
resulta da indubitabilidade do cogito (ergo) sum para o
ego do homem. Assim o ego se transforma no sub-iectum
por exceléncia, e, desta maneira, a esséncia do homem
penetra pela primeira vez na esfera da subjetividade no
sentido da egoidade. Do acordo com esta certitudo recebe
o dizer de Descartes a determinagdo de um clare et
distincte percipere. A dis-posicdo afetiva da duvida é o
positivo acordo com a certeza. Dai em diante a certeza se
torna a medida determinante da verdade. A dis-posigdo
afetiva da confianca na absoluta certeza do conhecimento
a cada momento acessivel permanece o pdthos € com isso
a arkhé da filosofia moderna. (HEIDEGGER, 1973).

18



Desde Descartes a necessidade de distinguir res cogitans de res extensa, torna-
se um imperativo.

Ha duas substancias finitas (res cogitans € res extensa) €
uma infinita (Deus). Substancia (res) adquiriu um concei-
to fundamental no século XVII: de natureza simples,
absoluta, concreta (realidade intelectual) e completa.
Somos portanto uma substancia (res) pensante (cogito) e
também uma substancia (res) que possui corpo, matéria
(extensa). Este dualismo cartesiano evidencia que cada
individuo reconhece a propria existéncia enquanto sujeito
pensante: nossa esséncia ¢ a razdo, o ser humano ¢
racional. O cogito ¢ a consciéncia de que sou capaz de
produzir pensamentos, ¢ um meio pragmatico de dar
inicio ao conhecimento. Estamos afirmando, portanto,
uma verdade existencial. Ha uma coincidéncia entre meu
pensamento ¢ minha existéncia. (...) O primeiro conceito
de Descartes, portanto, denomina-se “dualismo
cartesiano”, admitindo a existéncia de duas realidade:
alma (res cogitans) e corpo (res extensa). A
independéncia entre alma e corpo conduzird a uma nova
separagio: sujeito e objeto (FELIX, 2010).

Esse novo pdthos era totalmente estranho para um Tomas de Aquino, que
afirma - no comego da Suma Teoldgica - que a dignidade do saber reside no objeto e
ndo na clareza... E recusa também a dicotomia: alma x corpo.

Nada mais alheio ao pensamento de Tomas do que uma incomunicagdo entre
espirito e matéria. O que Tomas, sim, afirma ¢ o homem total, a unido espirito-corpo,
pois a alma, para o Aquinate ¢ forma, ordenada para a intrinseca uniao com a matéria.
Por exemplo, Tomas, indica os remédios para a tristeza, que reside na alma e enfrenta
esta questdo na Suma Teologica I-11 38 e no artigo 5 chega a recomendar banho e sono
como remédios contra a tristeza! Pois, diz o Aquinate, tudo aquilo que reconduz a
natureza corporal a seu devido estado, tudo aquilo que causa prazer ¢ remédio contra a
tristeza. Tomas destrdi assim a objecao "espiritualista':

Objecdo 1.: Parece que sono e banho ndo mitigam a
tristeza. Pois a tristeza reside na alma; enquanto banho e
sono dizem respeito ao corpo, portanto, ndo teriam poder
de mitigar a tristeza.

Resposta a objecdol: Sentir a devida disposigdo do corpo
causa prazer e, portanto, mitiga a tristeza.

De resto, para os remédios contra a tristeza, Tomas ndo fala de Deus nem de
Satd, mas sim recomenda: qualquer tipo de prazer, as lagrimas, a solidariedade dos
amigos, a contemplacdo da verdade, banho e sono. E ainda sobre a interagdo alma-
corpo, Tomas afirma em I-II, 37, 4: “A tristeza ¢, entre todas as paixdes da alma, a que
mais causa dano ao corpo [...] E como a alma move naturalmente o corpo, uma
mudanga espiritual na alma é naturalmente causa de mudangas no corpo”.

Agir no corpo para atingir a alma; agir na alma para atingir o corpo. Tivesse
prevalecido a antropologia de Tomas teriamos estado, desde o século XIII, em muito
melhores condi¢gdes de compreender a natural e necessaria condi¢ao psicossomatica (e
somatopsiquica: que o diga meu acupunturista...) de nossa realidade. Tomas ¢é tdo

19



"materialista", que nas questdes de Quodlibet, tratando do jejum, dird que o jejum ¢
sem duvida pecado (absque dubio peccat) (!!) quando debilita a natureza a ponto de
impedir as a¢des devidas: que o pregador pregue, que o professor ensine, que o cantor
cante..., que o marido tenha poténcia sexual para atender sua esposa! Quem assim se
abstém de comer ou de dormir, oferece a Deus um holocausto, fruto de um roubo:

Et ideo huiusmodi sunt adhibenda cum quadam mensura
rationis: ut scilicet concupiscentia devitetur, et natura non
extinguatur; secundum illud Ad Rom., XII, 1: "exhibeatis
corpora vestra hostiam viventem; et postea subdit:
rationabile obsequium vestrum”. Si vero aliquis in tantum
virtutem naturae debilitet per ieiunia et vigilias, et alia
huiusmodi, quod non sufficiat debita opera exequi; puta
praedicator praedicare, doctor docere, cantor cantare, et
sic de aliis; absque dubio peccat; sicut etiam peccaret vir
qui nimia abstinentia se impotentem redderet ad debitum
uxori reddendum. Unde Hieronymus dicit: "De rapina
holocaustum offert qui vel ciborum nimia egestate vel
somni penuria immoderate corpus affligit; et iterum
rationalis hominis dignitatem amittit qui ieiunium caritati,
vigilias sensus integritati praefert”. (Quodl. 5, q.9, a.2, ¢).

Como indicavamos, essa posicdo de Tomas era excepcional, considerada, em
sua época, quase herética:

Na famosa disputa publica que Tomdas de Aquino e John
Peckham travaram em 1270, diante dos professores e
estudantes de Paris, estd em discussdo a opinido
[divergente] de Tomas e apaixonadamente recusada por
seu oponente de que no homem hd um unico principio
vital — a alma espiritual. Isso ¢ o mesmo, expressando-
nos de modo menos académico, que afirmar ou combater
a afirmacdo de que o corpo pertence a esséncia do
homem (PIEPER, 1973, p. 148)

A teologia contemporanea recusava a doutrina de uma unica alma no homem e
afirmava a existéncia de trés (naturalmente a “alma espiritual”, independente da
matéria é que era considerada a decisiva, em detrimento da “alma vegetativa” e da
alma “sensitiva”).

Anima forma corporis

Essa dicotomia gera uma espécie de esquizofrenia no cristianismo: por um
lado, propde-se um cristianismo “espiritual”, onde a matéria, o corpo, o0 sexo ¢ as
paixdes sdo maniqueisticamente consideradas “do mal”; mas, por outro — ¢ é o caso da
pedagogia medieval — aposta-se na matéria (na liturgia, por exemplo) como o grande
indutor de atitudes espirituais.

E ai tocamos um dos pontos chave da educacdo moral, que é sempre, em boa
medida, auto-educacdo. A formula vem dada numa aparentemente surpreendente
sentenca de Jodo Guimardes Rosa: "Tudo se finge primeiro; germina auténtico é
depois" (ROSA, 1985, p. 166).

20



E o caso da educacgdo para as virtudes. Um homem que reconheca um seu
defeito moral, digamos a ingratiddo, e queira adquirir a virtude correspondente, como
deve proceder? Fingindo. Quer dizer, comega-se por assumir as formas externas,
verbais da gratiddo (que nao se sente): “fingir” reconhecer o carater indevido do favor
recebido, “fingir” louvar o benfeitor, “fingir” sentir-se na obrigacdo de retribuir etc. E,
um belo dia, germina auténtico aquilo que se fingia...

“Fingir” ¢ também a proposta de Shakespeare: “Assume a virtue, if you have it
not”, diz Hamlet (III, 4)'. O costume é monstro que vai comendo o sentido de nossas
acoes. Mas, o diabo do habito, torna-se anjo quando se volta para o bem: dando a capa
que reveste as a¢des boas - uma agora, outra depois e outra ainda - ¢ assim ir mudando
a natureza e, com prodigioso poder, exorcizar os demonios.

O “fingir” proposto nas Pensées (#250) de Pascal oferece-nos o enlace com o
grande tema da Liturgia. No relacionamento com Deus:

E necessario que o exterior se una ao interior, isto é, por-
se de joelhos, rezar com os labios, etc. a fim de que o
homem orgulhoso, que ndo quis se submeter a Deus, seja
submetido a criatura. Esperar socorro desse exterior € ser
supersticioso; nao querer ajuntd-lo ao interior & ser
soberbo’.

A liturgia: o corpo induzindo a alma

E dessa agdio (inter-agdo) do corpo no espirito que trata o classico Sinais
Sagrados (GUARDINI, 1962), afinal toda a liturgia, como recorda o proprio Guardini,
decorre do “anima forma corporis”. Nesse pequeno precioso livro, j& quase
centenario, o mestre alemdo vai mostrando o alcance espiritual das realidades
materiais: o sino, que - muito mais do que um mero instrumento funcional sinalizador
sonoro (como a sirene de uma escola ou o apito de uma fabrica) - desperta-nos a alma
para a grandiosidade do mundo como Criagdo; os degraus; a porta do templo; a
postura corporal na liturgia etc., etc., etc. Fiquemos com um par de exemplos:

Os degraus Aqui temos, por exemplo, os degraus. Vezes
sem numero os subiste ja. Mas tomaste consciéncia do
que em ti se passava ao subi-los? Sim, porque de facto
acontece qualquer coisa em nods mesmos quando
subimos. Somente que ¢ coisa tdo subtil e silenciosa que
facilmente a podemos deixar passar.

Manifesta-se aqui um profundo mistério. Um daqueles
fenémenos que procedem do fundamento do nosso ser
humano; enigmatico ndo o podemos resolver pela
inteligéncia, e, no entanto, cada qual compreende-o,
porque o nosso ser mais intimo lhe corresponde.

! Assume a virtue, if you have it not. That monster, custom, who all sense doth eat. Of habits devil, is angel
yet in this, that to the use of actions fair and good He likewise gives a frock or livery, that aptly is put on.
Refrain to-night, and that shall lend a kind of easiness to the next abstinence: the next more easy. For use
almost can change the stamp of nature. And either.. the devil, or throw him out with wondrous potency.
211 faut que l'extérieur soit joint a l'intérieur pour obtenir de Dieu; c'est-d-dire que l'on se mette a
genoux, prier des lévres, etc. afin que I'homme orgueilleux, qui n'a voulu se soumettre a Dieu, soit
maintenant soumis a la créature. Attendre de cet extérieur le secours est étre superstitieux, ne vouloir pas
le joindre a l'intérieur est étre superbe.

21



Quando subimos os degraus, ndo sobe s6 o pé, mas
também todo o nosso ser. Subimos também espiritual-
mente. E se o fazemos conscientemente, pressentimos
uma ascensao até aquela altura em que tudo é grande e
acabado; o céu onde mora Deus. (...) (pp. 43-44)

Ou a porta — a pesada porta - que marca a ruptura entre o profano e o
sagrado...

A Porta [A porta do templo] destina-se a cumprir mais
do que um simples fim; ela fala. Repara como ao transp6-
la tens esta sensacdo: «Agora deixo o que fica 14 fora.
Entro». La fora fica o mundo belo, fervilhante de vida e
poder criador. De mistura, existe também muita coisa
menos digna: a busca dos seus interesses, por vezes
exageradamente. Anda tudo a correr de um lado para o
outro, procurando cada qual acomodar-se o melhor que
pode. Nao queremos dizer que o mundo nao seja santo;
mas alguma coisa de ndo santo tem sem dvida em si.
Pela porta entramos num recinto alheio a interesses,
silencioso e sagrado: no santuario. Certamente que tudo ¢
obra ¢ dom de Deus. Em toda a parte Ele pode vir ao
nosso encontro. (...) E no entanto os homens desde
sempre souberam que determinados lugares sao
especialmente consagrados, reservados a Deus. A porta
esta entre o interior € o exterior; entre os interesses € o
santuario; entre o que pertence a toda a gente e o que ¢
consagrado a Deus. E diz a quem a tronspde: «Deixa la
fora o que ndo pertence ca dentro: pensamentos, desejos,
preocupacdes, vaidades. (pp. 46-47)

Tomas e as faculdades do homem

Comecamos esta conferéncia, recordando com Pieper que ¢ com Tomas que a
realidade material é considerada “como algo propriamente real, como realidade por
direito proprio € ndo como mero reflexo ou sombra, ndo como mero simbolo de outra
coisa invisivel (...) o mundo corporeo, a realidade material € — no proprio homem — o
corpo, os sentidos € o que eles podem perceber, tudo isso € tomado a sério de um
modo inaudito até entdo”.

E ¢ que a Idade Média anterior a redescoberta de Aristételes tinha uma visao
alegorizante — de dar inveja a nossos carnavalescos... — do mundo criado — fato que,
pelo menos, contribuiu para valoriza-lo (ndo em si, mas por sua relagdo como
sagrado), permitindo o estudo das realidades profanas e das artes liberais para poder
ascender ao significado mistico das coisas deste mundo. Para essa mentalidade
religiosa alegorica (tema de minha conferéncia® neste evento de 2008), vinda ja do
cristianismo do mundo antigo - de Alexandria ou de um Agostinho - as coisas sao
sinais de Deus, pistas para a compreensdo da fala de Deus: como enigmas a serem
decifradas. Explicando o que ¢ alegoria, diz Agostinho:

3. “Enigmas, alegoria e religido na educagdo medieval” http://www.hottopos.com/notand18/enigmas.pdf.
Acesso em 10-10-11.

22



Chama-se alegoria a palavra que soa de um modo, mas
acaba significando outra coisa diferente. Por exemplo,
Cristo € chamado cordeiro (Jo 1,29); acaso ¢ Ele animal?
Cristo ¢ chamado ledo (Apo 5,5); acaso ¢ Ele fera? E
chamado pedra (ICor 10,4); acaso ¢ Ele dureza? E
chamado monte (Dan 2,35); acaso ¢ Ele elevagdo de
terra? E, assim, ha muitas palavras que soam de um
modo, mas sdo entendidas de outro e a isto se chama
alegoria (En. 103, 13)

Assim, deve-se estudar o que sdo os animais para entender a Cristo: “Vede
que vos envio como ovelhas em meio de lobos. Sede, pois, prudentes como serpentes
etc.”. O pregador medieval explicara que a serpente passa por entre as pedras para
trocar de pele, alegorizando que assim também o cristdo deve trocar “sua velha pele”,
que, por sua vez, alegoriza a vida no pecado etc.

Os famosos versos atribuidos a Alain de Lille (PL 210:579) expressam essa
mentalidade alegorizante:

Omnis mundi creatura (Do mundo, toda a criatura)
Quasi liber et pictura (Como livro e pintura)
Nobis est speculum. (E um espelho para nos)

Nostrae vitae, nostrae mortis (De nossa vida e morte)
Nostrae status, nostrae sortis (De nosso estado e destino)
Fidele signaculum (Um sinal confiavel)

Dados da Biblia para o cristdo de hoje totalmente secundarios, sdo, para os
antigos e medievais, temas centrais de sua exegese. Os nimeros, por exemplo, como
quando da pesca milagrosa - no ultimo capitulo de seu evangelho - , Jodo narra que
Pedro trouxe em sua rede 153 peixes grandes (Jo 21, 11). O niimero 153, no caso, para
o cristdo de hoje significa simplesmente uma grande quantidade de peixes. Mas para
os medievais, ndo: esse namero - como cada niimero mencionado na Biblia - tem um
significado mistico: ¢ uma mensagem cifrada que deve ser esclarecida pela inteligéncia
cristd. Como era de esperar, essa mentalidade leva a auténticos contorcionismos
alegoricos para fazer com que as coisas se encaixem: no caso de nosso 153,
Agostinho, por exemplo, vai jogar com o carater perfeito dos numeros 10 (a perfeigao
da lei) e 7 (perfeicao do espirito), que somados dao 17. Ora, a soma dos nimeros de 1
a 17 da precisamente 153, o nimero da multiddo dos bem-aventurados (que, da barca
de Pedro, que alegoricamente ¢ a Igreja, sdo levados a Jesus; porque foram apanhados
pela rede da atividade evangelizadora etc.).

A explicagdo do fato de serem 153 peixes € a que
costumo fazer-vos [ao menos todos os anos na missa de
6a. f. da Péascoa] e muitos tomam-me a dianteira; no
entanto, eu vou repeti-la solenemente [...].

Estes 153 sdo 17. 10 mais 7. 10 por qué? 7 por qué? 10
por causa da lei, 7 por causa do Espirito. A forma
septenaria ¢ por causa da perfei¢do que se celebra nos
dons do Espirito Santo. Descansara - diz o santo profeta
Isaias - sobre ele, o Espirito Santo com seus 7 dons (Is
11,23) etc. Ja a lei tem 10 mandamentos [...].

Se ao 10 ajuntarmos o 7 temos 17. E este € o nimero em
que esta toda a multidao dos bem-aventurados. Como se
chega, porém, aos 153? Como ja vos expliquei outras

23



vezes, ja& muitos me tomam a dianteira. Mas ndo posso
deixar de vos expor cada ano este ponto. Muitos ja o
esqueceram, alguns nunca o ouviram. Os que ja o
ouviram e ndo o esqueceram tenham paciéncia para que
os outros ou reavivem a memoria ou recebam o ensino
[...] Conta 17, comegando por 1 até 17, de modo que
facas a soma de todos os numeros, € chegaras ao 153. Por
que estais a espera que o faca eu? Fazei vés a conta"
(Sermdo 250, 3)

Certamente, essas interpretagdes medievais sdo, muitas vezes, forcadas: em
alguns casos, o 6, por exemplo, sera considerado um ntimero perfeito; em outros, um
signo de imperfeicdo. Pela Aritmética de Boécio, a Idade Média absorve o critério
grego: um numero ¢ perfeito se a soma de seus divisores proprios perfaz esse nimero.
Assim, perfeito 606 (6 =3+2+1),028 28=14+7+4+2+ 1), 0496 etc. Esse
critério cai como uma luva para explicar a plenitude dos 6 dias da Criagdo. Mas, no
caso do numero da besta do Apocalipse (Apo 3, 18), 666, o 6 ¢ a imperfeicao (ndo
atinge a plenitude do - segundo outros critérios — perfeito por exceléncia: o 7).

Rabano Mauro, no séc. IX, chega a escrever um tratado explicando o
significado mistico de cada nimero na Biblia; e os bestiarios medievais se
encarregardao dos animais - de modo semelhante, mutatis mutandis, aos nossos
critérios de interpretagdo para jogo do bicho: se se sonha com a sogra, vai dar cobra na
cabega; com a homossexual, jacaré; etc. Também para o caso dos animais, como em
tudo, cabem interpretagdes multiplas e elasticas: o ledo ¢ Cristo, mas pode também ser
o diabo, que, na epistola de Pedro (IPe 5, 8) “anda rondando como ledo que ruge,
buscando a quem devorar”.

O espaco alegdrico diminui consideravelmente em Tomas de Aquino. Por
exemplo, no tocante & memoria: o jovem Tomas, do Comentdrio as Sentengas, ainda
fala de trés poté€ncias espirituais: memoria, inteligéncia ¢ vontade. Segue assim, a
tradicdo alegorista do De Trinitate (sobretudo no livro XV) de Agostinho, que
apresenta a memoria como a primeira realidade do espirito, da qual procedem o pensar
e o querer: sendo portanto um reflexo de Deus Pai, do qual procedem o Verbo
(inteligéncia) e o Espirito Santo (vontade). Mas ja nas obras de maturidade, na Summa
e no De Veritate, Tomas rompe com essa visdo, situando a memoria como faculdade
sensivel, tal como a t€m os “outros animais”. Por exemplo, quando na Suma, explica
que a memoria ¢ parte da Prudéncia, afirma: “A prudéncia aplica o conhecimento
universal aos casos particulares, dos quais se ocupam os sentidos. Dai que a prudéncia
requer muito da parte sensitiva, na qual se inclui a memoria. (I-11, 49, 1 ad 1)

E Tomas ndo se preocupa nem um pouco se com isto — o fato de so6 termos
duas, e ndo trés, poténcias espirituais - perdemos a referéncia alegorica a Trindade.

Outro ponto importante ¢ que Tomads centra seu pensamento na Criagdo, em
toda a sua extensdo. A Criacdo ¢ obra de Deus e de sua Inteligéncia: o mundo foi
criado pelo Logos, pelo Verbum e, portanto, conhecer o mundo € conhecer sinais — nao
meramente alegoricos — de Deus. E mais: cada criatura é porque ¢é criada
inteligentemente por Deus, participa do ser de Deus. E pode ser conhecida porque
recebeu seu ser da Inteligéncia criadora de Deus. O Deus cristdo ¢ Emmanuel, Deus
conosco, ¢ pela Encarnacdo, a eternidade de Deus ingressa na temporalidade e Cristo
encabeca, re-capitula (como diz o Catecismo da Igreja Catolica) toda a realidade criada.

Tomas de Aquino, leva a sério e as ultimas consequéncias o Prologo de Jodo.
Assim, se o Logos criou todas as coisas, isto significa que as coisas tém - por Criagao -

24



uma inteligéncia fundante estruturando-as por dentro. Entdo, se eu quiser, digamos,
ganhar a vida plantando castanhas, eu devo estudar “castanho-logia”, conhecer a
racionalidade natural das castanhas (quando devo planta-las, como adubar etc.) e ndo
procurar iluminagdes na religido ou nos ministros religiosos. Se eu quero trabalhar
com figado eu devo estudar hepatologia, o logos-do-figado, e pretender invocar livros
sagrados ou autoridades clericais para o tema seria ndo s6 descabido, mas até mesmo
uma blasfémia: negar a acdo criadora do Logos (e, para Tomas, a compreensdo natural
dessa realidade com que o homem se encontra é fundamental até para a Teologia).

Isto tem consequéncias para a teoria do conhecimento (e obviamente para a
Pedagogia) de Tomas. Para o Aquinate afirmar que a inteligéncia ¢ uma poténcia
espiritual é dizer que seu campo de relacionamento é a totalidade do ser: todas as
coisas - visiveis e invisiveis sdo inteligiveis -; "calcam" bem, combinam com a
inteligéncia. Contudo, a relacdo da inteligéncia humana com seus objetos ndo ¢
uniforme. Dentre os diversos entes ¢ modos de ser, ha alguns que sdo mais direta e
imediatamente acessiveis a inteligéncia. E o que Tomas chama de objeto proprio de
uma poténcia: aquela dimensdo da realidade que se ajusta, por assim dizer, "sob
medida" a poténcia (ou, melhor dito, ¢ a poténcia que se ajusta aquela realidade). Nao
que a poténcia ndo incida sobre outros objetos, mas o objeto proprio é sempre a base
de qualquer captacdo: se pela visdo captamos, por exemplo, nimero ¢ movimento (e
vemos, digamos, sete pessoas correndo), ¢ porque vemos a cor, objeto proprio da
visdo. Ora, proprio da inteligéncia humana - poténcia de uma forma espiritual
acoplada a matéria - é a abstragdo: seu objeto proprio sdo as esséncias abstratas das
coisas sensiveis. Proprio da inteligéncia humana ¢ apreender a idéia abstrata de "cao"
por meio da experiéncia de conhecer pelos sentidos diversos caes: Lulu, Duque e Rex...

Assim, Tomas afirma: "O intelecto humano, que esta acoplado ao corpo, tem
por objeto proprio a natureza das coisas existentes corporalmente na matéria. E,
mediante a natureza das coisas visiveis, ascende a algum conhecimento das invisiveis"
(S. Th.. I, 84, 7). E nesta afirmacdo, como diziamos, espelha-se a propria estrutura
ontologica do homem: mesmo as realidades mais espirituais s6 sdo alcancadas, por
nos, através do sensivel. "Ora - prossegue Tomas -, tudo o que nesta vida conhecemos,
¢ conhecido por comparagdo com as coisas sensiveis naturais". Esta é a razdo pela
qual o sentido extensivo e metaforico esta presente na linguagem de modo muito mais
amplo e intenso do que, a primeira vista, poderiamos supor.

Contra todo dualismo que tende a separar exageradamente no homem a alma
espiritual e a matéria, Tomas afirma a intrinseca unido e mutua ordenag¢do de ambos os
principios. Contra todo "espiritualismo", Tomas conclui: "E evidente que o homem
ndo ¢ s6 a alma, mas um composto de alma e de corpo" (Summa Theologiae I, 75, 4).
E esta unido se projeta na operacao espiritual que é o conhecimento: "A alma necessita
do corpo para conseguir o seu fim, na medida em que é pelo corpo que adquire a
perfei¢do no conhecimento e na virtude" (C.G. 3, 144.).

Para Tomas o conhecimento intelectual (abstrato) requer o conhecimento
sensivel. E sobre os dados do conhecimento sensivel que atua o intelecto, em suas
duas fungdes: intelecto agente e paciente. Essa veemente afirmacdo do conhecimento
natural ¢ também um antidoto contra a pretensdao — curiosamente revivida em diversas
posturas religiosas de hoje, com perigosas consequéncias — de que o critério de
verdade seja a iluminagdo divina do lider religioso (padre, pastor, medium, rabino,
xeique etc.). Para Tomds, a iluminacdo de Deus foi-nos dada ao nos conceder o
intelecto, com sua natureza propria.

25



E Tomas propde a virtude intelectual da prudentia (tema de minha
conferéncia’ em outro desse nossos eventos), o exame da realidade pela razio natural,
como base de nossas decisdes. Sim, todo aquele que cré esta legitimado em pedir luzes
a Deus para suas decisdes (&, segundo a doutrina catdlica, “conselho”, dom do Espirito
Santo); o que nao se pode ¢ pretender avalizar com a autoridade divina posigdes
meramente temporais. Seja como for, a iluminagdo sobrenatural deve ser, caso
queiramos fazer uso publico dela, de tal ordem que torne visiveis para qualquer um a
realidade de que se trata. Outra atitude degeneraria em tirania, em teocracia.

Muito obrigado

Referéncias bibliograficas

GUARDINI, R. Sinais sagrados Braga: Franciscana, 1962.

HEIDEGGER, Martin Que ¢ isto — a Filosofia? S3o Paulo: Abril, 1973. Tradugdo e notas: Ernildo Stein.
Também em www.scribd.com/doc/3506403/Heiddeger-Que-e-isto-A-Filosofia. Acesso em 10/11/2010.
FELIX, L. “Descartes”. 2010. http://www.esdc.com.br/CSF/artigo_descartes.htm Acesso em 10/11/2010.
PIEPER, Josef Filosofia Medieval y Mundo Moderno Madrid: Rialp, 1973.

ROSA, Jodo G. "Sobre a escova e a davida" in Tutaméia. Rio de Janeiro: Nova Fronteira. 1985.

Recebido para publicagdo em 06-11-10; aceito em 21-11-10

4. “Saber Decidir: a Virtude da Prudentia” www.hottopos.com/notand1 1/jean_mauro.htm Acesso em 10-10-11.

26



