
Prometeica Revista de Filosofía y Ciencias, Núm. 17 (2018)

https://doi.org/10.24316/prometeica.v0i17.227
 

O CONHECIMENTO DAS IMAGENS POPULARES:
PSICOLOGIA SOCIAL E EXPERIÊNCIA ESTÉTICA

NOS CONSTRUTORES E ARQUITETURAS
FANTÁSTICAS1

 

THE KNOWLEDGE OF POPULAR IMAGES:
SOCIAL PSYCHOLOGY AND AESTHETIC EXPERIENCE

IN FANTASTIC BUILDERS AND ARCHITECTURES

Arley Andriolo

2
(Instituto de Psicologia -
Universidade de São Paulo)

a.a.andriolo@gmail.com
 

Recibido:
15/05/2018
Aprobado:
11/07/2018

 
RESUMO

O reconhecimento de objetos produzidos pelas classes populares como objetos
de arte corresponde a um processo histórico situado entre os séculos XIX e
XX. Aqueles objetos foram qualificados por termos como “revolucionário” e
“anticapitalista”. Dentre as obras arquitetônicas, surgiram imagens inventivas e
fantásticas, as quais concentram um problema acerca do conhecimento das
imagens populares. O estudo dessa questão situa-se em dois campos
entrecruzados: 1) o campo artístico, com seu habitus e suas regras; 2) o campo
do folclore, com suas regras próprias. Em ambos, o conhecimento da imagem
está limitado, pois não se discute o significado próprio da experiência e do seu
imaginário originário. Este artigo procura examinar essa questão, cujo
resultado é a proposição de três elementos fundamentais para o conhecimento
da imagem, nos termos de arte, imaginação e experiência estética.

 
Palavra-Chave: Psicologia Social da Imagem; Arte Popular; Arte e Sociedade;
Estética Social

 
ABSTRACT

The recognition of the objects produced by popular class members as art
objects corresponds to a historical process between the XIXth and the XXth
centuries. Those objects were considered regarding their qualities as
“revolutionary” and “anti-capitalist.” Among the architectural works, there
were creative and fantastic images which concentrate a problem on the
knowledge of popular images. The study of this question lies in two
interconnected fields: 1) the artistic field, with its habitus and its rules; 2) and
the field of folklore, with its own rules. In both, the knowledge of the image is
limited because the proper meaning of the experience and its original
imaginary are not discussed. This article seeks to examine this

 

https://doi.org/10.24316/prometeica.v0i17.227
mailto:a.a.andriolo@gmail.com


1 Esta pesquisa contou com dados coletados em visita de estudos à França. Naquele momento, contou com a
orientação do prof. João Frayze-Pereira e as indicações da Profa. Annateresa Fabris. Financiamento da Fundação
de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo.
2 Professor Associado Departamento de Psicologia Social e do Trabalho do Instituto de Psicologia da
Universidade de São Paulo, onde é coordenador do Laboratório de Estudos em Psicologia da Arte. Bacharel e
licenciado em História (FFLCH e FE-USP), Doutor em Psicologia Social (IP-USP), recebeu o título de Livre-
Docência em 2014, com a tese A transformação do mundo em pintura: estudos em psicologia social do fenômeno
das imagens. Orientador do Programa de pós-graduação em Psicologia Social (IP-USP), junto à linha de pesquisa
“Psicologia Social de Fenômenos Histórico-Culturais Específicos”, na subárea “Percepção e experiência estética
na vida social”. Conforme abordagem em fenomenologia social, seus projetos são dedicados à compreensão das
imagens, da estética e da arte na vida social.

question, and the result is a proposition of three fundamental elements of the
image knowledge, concerning art, imagination and aesthetic experience.

Keywords: Social Psychology of the Image; Popular Art; Art and Society;
Social Aesthetics

 

1. Introdução

Joseph Ferdinand Cheval (1836-1924) era carteiro na região francesa do Drôme,
na França, entre Grenoble e Valence, quando, em junho de 1879, iniciou a longa
jornada de construção de um palácio no terreno do fundo de sua casa, em
Hauterives. Tinha 43 anos naquele momento. As origens desse impulso são
incertas, ora voltadas para as pedras coletadas pelos caminhos, as quais lhe
chamaram a atenção para novas formas, ora para um sonho que lhe incitara tal
missão. A conclusão da tarefa ocorreu cerca de trinta e três anos depois. O
templo seria a última morada do carteiro se os poderes municipais não tivessem
intervindo contra seu intento. Como essa determinação da municipalidade deu-
se antes de sua morte, Cheval encontrou forças para erigir um pequeno palácio
no cemitério local, no qual seu corpo descansou.

 
Reunidos pedaços de pedras e outros materiais coletados pelos caminhos, por
meio do trabalho de pedreiro, o carteiro ergueu com cimento uma edificação de
paredes espessas, repleta de formas e esculturas simbólicas, animais, monstros,
homens e mulheres. O Palais Idéal, como foi chamado, abre- se em estreitos
corredores e passagens ladeados de paredes sobre as quais frases e dizeres
instruem os visitantes. A grande fachada é protegida por três gigantes guardiões:
César, Vercingéntorix e Arquimedes.

A edificação atraiu a atenção de muitos artistas e intelectuais, particularmente
de surrealistas como André Breton (1896-1966), que lá esteve no ano de 1931, e
também, dedicando-lhe algumas páginas de seu “Message Automatique”, dois
anos depois. Breton reconhecia na manifestação de Cheval a origem de
processos criativos a serem situados junto a seu manifesto do surrealismo.
Trata-se de construção marcante em sua suntuosidade e elementos iconográficos
proveniente do imaginário popular oitocentista, mas que, como notou
Delacampagne (1989), não recebeu grande atenção das autoridades.

Apenas no ano de 1969, o Palácio Ideal foi elevado à condição de monumento,
inscrito no livro do patrimônio francês. Tornado patrimônio histórico,
converteu-se em destino turístico, se não dos mais visitados, ao menos ganhou
um lugar nos mapas e roteiros. O vilarejo recebeu um escritório de turismo, a
classificação como “ville botanique” e uma galeria de artistas “marginais”,
chamada L’Art en Marche.

A contrapartida ao reconhecimento desse monumento veio da própria
intelectualidade francesa. Alguns estudiosos observaram com desconfiança o
aparecimento dessas obras oriundas de criadores populares em condições
extrínsecas ao campo artístico. O embate mais elucidativo dessa questão,
provavelmente, teve origem na crítica de Pierre Bourdieu (1930-2002) à noção
de Art Brut, para quem o reconhecimento de algo como “de arte” é um arbitrário
social que, ao mesmo tempo em que se impõe como verdade, oculta seu
processo histórico e conflituoso de formação. Para a teoria do habitus, a
localização dos criadores brutos se dá tão-somente no olho do crítico que os



reconhece como tal. Nesse sentido, seria inapropriado falar-se em “arte
popular”, “arte ingênua” ou “arte bruta”, porque não representariam senão uma
determinação exterior.

 
Como o habitus de classe reproduz-se através da educação, a produção de obras
por classes desprovidas total ou parcialmente de capital cultural tenderia a
reproduzir esquemas simplificados da chamada arte culta. Os autodidatas que,
por inclinação pessoal, passam a dedicar-se à produção de obras de arte, o
fariam segundo esses esquemas provenientes das classes dominantes, a eles
acessíveis pelo sistema educacional. O sociólogo exemplifica esse ponto por
meio do Palácio de Ferdinand Cheval, “imagem da cultura pequeno-burguesa”,
“feérica de folhetim saída das gravuras da Veillée des Chaumières com seus
labirintos e suas galerias, suas grotas e cascatas” (Bourdieu, 1979, p. 380;
tradução livre).
Noutra passagem, em seu As regras da arte, Bourdieu (1996) mirou diretamente
a Art Brut – “uma espécie de arte natural que só existe como tal por um decreto
arbitrário dos mais refinados” – e seus teóricos, Thévoz (1936- ) e Cardinal
(1940- ), nos seguintes termos:

por uma espécie de contra-senso absoluto, senão porque ignoram que elas só
podem aparecer como tais para um olho produzido, - como o deles - , pelo campo
artístico, logo, habitado pela lógica desse campo: é toda a história do campo
artístico que determina (ou torna possível) a tentativa essencialmente contraditória
e necessariamente condenada ao fracasso pela qual visam constituir artistas contra
a definição histórica do artista. (Bourdieu, 1996, p. 277).

 
Com relação ao Palácio Ideal, o filósofo Christian Delacampagne (1989, p. 8)
rebateu essa crítica, dizendo que faltava a Bourdieu uma dimensão daquele
monumento: “ele não vê como tal obra se constitui numa criação subversiva,
abrindo uma brecha nos conformismos arquiteturais e artísticos”. E Michel
Thévoz (1997), em resposta ao ataque frontal, indaga se não seria o argumento
do sociólogo, ele próprio, tautológico, dizendo:

 
A lógica formal jamais traiu melhor sua incongruência que aplicada à arte. A
prova do pudim, dizia Engels, é que a ele se come; a prova da Art Brut é que a ela
se vê, prova também que a contradição está no princípio da criação simbólica.
Acreditara-se compreender que, de um ponto de vista ético ou político, Pierre
Bourdieu estigmatizava a transmissão hereditária do capital cultural... (Thévoz,
1997, p. 7; tradução livre)

 
Há diversos níveis de problemas expostos nesse debate, os quais, no limite,
remetem à existência social de coisas, ou a coisas que não existem socialmente,
ou seja, do reconhecimento conferido aos objetos e saberes oriundos da
experiência das classes populares. Como intervenção situada no campo da
psicologia social, dentre os diversos níveis, circunscreverei neste artigo o
problema que me parece mais evidente nessa discussão que trata da experiência
estética de gente comum. Para tanto, considere-se, de imediato, o problema da
formação do campo artístico, com suas regras e habitus, do qual resulta um
discurso sobre a arte conforme regras de distinção, como queria Bourdieu.

 
O reconhecimento artístico de manifestações, tais como esta de Cheval, situa-se
em dois campos entrecruzados. Por um lado, a formação do campo artístico, do
ponto de vista sociológico, com seu habitus e suas regras restritos aos membros
do campo, a partir do século XIX, opera sobre uma distinção entre artes maiores
e menores, a qual resultou na proposição de uma “arte popular” circunscrita no
campo do folclore. Por outro lado, os objetos de valor artístico provenientes das
classes populares não dizem respeito apenas às categorias do campo artístico ou
do folclore, mas revelam um conhecimento sensível próprio da experiência e do
imaginário desses grupos sociais. O problema a ser examinado neste artigo
situa-se nesse debate acerca do estudo das imagens populares, manifestas em
objetos limítrofes ao campo artístico, cujo resultado será a proposição de três
elementos fundamentais para o conhecimento em psicologia social, nos termos
de arte, imaginação e experiência estética.

 



Figura 1. Ferdinand Cheval, Palácio Ideal, Hauterives, França. Fotografia do
autor, 2003.

2. Aparição dos excluídos na história da arte
 
Embora o Palais Idéal seja reconhecido como um marco dessas arquiteturas,
muitos pesquisadores têm indicado a prática, tanto no século XIX, quanto nos
anteriores, de arquiteturas ou esculturas enigmáticas espalhadas em regiões
camponesas (Maizels, 2007), entre elas, a de Miller of Lacoste (século 19- ) ou
François Michaud (1810-1890), na vila de Masgot, França. Há também relações
distantes no tempo com as imagens esculpidas nos jardins de Bomarzo, na Itália
(c. 1550), realizadas por hábeis oficiais sob as ordens do duque de Orsini (1523-
1585), ou com a Caverna des Moisseaux, no Vale do Loire, do século XVI.

 
Contemporâneo ao palácio do carteiro Cheval são os rochedos esculpidos pelo
abade Fouré (1839-1910), em Rothéneuf, a leste de Saint-Malo, na França. Em
uma paisagem próxima à praia, o abade trabalhou por cerca de vinte e cinco
anos sobre as rochas de granito, dando forma a três centenas de figuras de
monstros, piratas, alegorias das mais variadas.

 
Atualmente, as obras artísticas de Cheval e Fouré são pontos de visitação
turística - ao palácio do carteiro dirigem-se cerca de 130.000 visitantes anuais
(cf. site da Associação de l’Art en Marche). Apesar da ampla malha ferroviária
francesa, não há estação de trem na cidade de Hauterives. Pega-se um TGV em
Paris, na gare de Lyon que, em duas horas, faz parada na gare de Valence. Para
chegar ao vilarejo, pode- se pegar um ônibus com dias e horários variados ou
locar um carro. Conforme a classificação turística, Hauterives é uma ville
botanique. Muitos grupos escolares fazem visitas regulares ao lugar, além de
grupos de adultos, franceses e de outros países.

 
Uma aleia dá acesso à entrada do palácio. Bem equipada, abriga o Office de
tourisme, uma loja que vende artesanato, potes de cerâmica, bichos de pelúcia,
cartões postais, outra especializada em suvenires, junto à qual está o restaurante
La Galaure, também o restaurante Aux delices du Palais e uma lanchonete,
chamada Le Clos. Em frente a esse espaço, uma galeria de arte foi instalada e,
pouco adiante, encontra- se a galeria da Associação L’Art en Marche, dedicada a
artistas brutos e singulares.

 
O monumento do carteiro guarda a referência maior de representar o ingresso no
mundo da arte de um homem comum. Delacampagne (1989), ao estudar a
participação de alguns artistas das classes populares na formação da arte
moderna, afirmou que Cheval representa “a irrupção dos excluídos no mundo da
arte” (Delacampagne, 1989, p. 8).

 
O aparecimento das imagens fabulosas e fantásticas na cultura ocidental não diz
respeito apenas às transformações no campo das artes, mas da manipulação de
materiais com elaboração formal e simbólica no interior das classes populares.
De maneira geral, a interpretação histórica mais corrente procura situar essas
imagens no interior do processo de industrialização do capitalismo desenvolvido



nos últimos dois séculos e pela formação de uma classe operária urbana. Mais
precisamente, entre as duas últimas décadas do século XIX e a primeira metade
do século XX, com as condições adversas da experiência de vida de migrantes
do campo, então obrigados a morar nas cidades, submetendo-se ao tempo da
fábrica.

 
O debate foi orientado pela afirmação acerca do caráter subversivo de criadores
como Cheval. Por exemplo, Michel Ragon (1983), mesmo ao questionar os
limites conferidos por Jean Dubuffet (1901- 1985) à sua coleção de Art Brut,
afirma a expressividade desses criadores, dizendo que representam a civilização
rural (camponesa e bárbara) que desde o fim da Idade Média foi ocultada pela
cultura erudita. Madeleine Lommel (2004), rigorosa seguidora da ortodoxia de
Jean Dubuffet, dizia que a produção de objetos industrializados submeteu o
trabalho artístico de mestres e artesãos, cujo desejo de formatividade plástica
ressurgiria no criador bruto com finalidades diversas. Tanto Ragon (1983) como
Lommel (2004) sustentam uma interpretação social da arte das pessoas de
classes populares, fato que resulta em uma concepção de história marcada pelo
desenvolvimento do capitalismo industrial e pela formação da classe operária,
no final do século XIX, num sentido diverso do trabalho do artesão.

 
Coube ao filósofo Christian Delacampagne (1949-2007) ensaiar uma análise
relacional da arte oficial com a história das imagens dos criadores populares,
como parte da história da arte do século XX.
Delacampagne (1989), sem vínculo direto com os historiadores de arte ou com o
campo da Art Brut, sugeriu o ano de 1879 como um marco na história da “arte
marginal”; o início do movimento desdobrado nas décadas seguintes. Foi o ano
em que Ferdinand Cheval decidiu seguir sua empreitada de construção do que
seria o Palácio Ideal, no vilarejo de Hauterives, demarcando o ingresso de um
“proletário” na história da arte (Delacampagne, 1989, p. 10).

 
Embora não se esteja falando propriamente de um camponês migrando para a
cidade, o exemplo de Cheval deixa patente a transferência de práticas estéticas
das comunidades agrárias para o ambiente urbano, acrescida do individualismo
moderno e de uma iconografia estranha ao artesanato camponês. Ao realizar seu
estudo com o recurso da história cultural, esse filósofo verificou que os artistas
populares autodidatas revelaram-se como fontes preciosas da arte moderna, ao
mesmo tempo em que suas produções se tornavam, elas mesmas, obras de arte
reconhecidas pela crítica.

 

3. Arte popular
 
A circulação dessas imagens fabulosas permite vislumbrar o contexto da
problemática acima anunciada. Como dito anteriormente, trata-se do processo
de industrialização do capitalismo e da formação da classe operária urbana, a
partir da segunda metade do século XIX europeu. Intelectuais dedicados à
formação do operariado e suas produções culturais, embora em pequeno
número, interessaram-se por essas manifestações, como Michel Ragon (1924- ),
localizando, ali, uma continuidade da civilização rural medieval, ocultada pela
cultura erudita, no processo econômico conduzido pelo capital.

 
Desde o século XIX, o interesse pelas manifestações populares foi permeado
pelo significado revolucionário e anticapitalista. Intelectuais franceses,
pertinentes ao realismo, estão entre seus primeiros arautos, tais como: Gustav
Courbet (1819-1877), no campo da pintura; Max Buchon (1818- 1869),
recuperando escritos em Besançon; Alexis Dupont (1796 - 1874 , com canções
populares; e, principalmente, Jules François Félix Husson (1821-1889),
cognominado Champfleury, em sua história da imaginária popular de 1869.
Pouco depois, Alfred Jarry (1873-1907) e Remy de Gourmond (1858- 1915)
contribuíram para o pensamento e a arte modernos através da revista L’Ymagier
(1894), na qual apareciam imagens populares de Épinal e pinturas do aduaneiro
Henri Rousseau (1844-1910).

 



Por representarem a sobrevivência de práticas anteriores ao desenvolvimento do
capitalismo industrial, essas imagens também se tornaram objeto de interesse de
intelectuais conservadores, os quais, aproveitando-se de todo um conjunto de
identificação e catalogação anterior, conferiram um significado muito específico
para aqueles criadores de origem popular. Desde Herder (1744-1803) e os
irmãos Grimm (Jacob 1785–1863; Wilheim 1786-1859), possibilitava-se o
reconhecimento referindo-se ao “povo”.

 
O termo folk-lore aparece nesse contexto, em 1846, de um escrito de William
John Thoms (1803–1885), na revista Atheneaum de Londres. Desde então,
surgiu uma série de grupos na Inglaterra dedicados ao tema. Circunscreviam
saberes populares em risco de desaparecer, sobretudo oriundos das tradições
orais, por vezes, registros literários, contos, superstições. Ao que se seguiu o
interesse por fazeres, culinária, hábitos, indumentária, também alguns objetos,
móveis e utensílios. Convém lembrar que as imagens impressas ou pintadas não
foram, no primeiro momento, objeto de interesse.

 
Alguns autores franceses poderiam ser relembrados aqui, tal como Paul Sébillot
(1843-1918) que, em torno de 1860, defendia os “temas provincianos”,
“rústicos”, o “imaginário bretão”. No Congresso Internacional de Tradições
Populares (Paris, 1889), propunha-se a criação de um museu, a ser instalado nas
dependências do Trocadero. Além do valor documental, também o valor
artístico foi defendido por alguns participantes, como se nota na conferência de
Émile Blémont (1839-1927), autor do livro intitulado Estética da Tradição
publicado em Paris, em 1890.

 
No Brasil, os estudos folclóricos foram muito baseados em autores alemães e
italianos. Os intelectuais que se destacaram foram Sylvio Romero (1851-1914),
atuando em Sergipe e Pernambuco; Celso
Magalhães (1849-1879), no Maranhão; Carlos Kozeritz (1830-1890), no Rio
Grande do Sul. O primeiro curso de folclore neste país foi ministrado por João
Ribeiro (1860-1934), em 1913, quando se falava em “demologia”, que
significava saber popular, referindo uma área de estudos que interessou aos
primeiros psicólogos sociais do Brasil, como Artur Ramos (1903-1949).

No espaço europeu, de modo esquemático, duas posições opostas dividiram o
campo de significados das imagens populares. De um lado, considerava-se as
imagens populares em sentido revolucionário, como se disse, anticapitalista, de
outro, estariam vinculadas ao pensamento conservador.

 
Recupero algumas considerações formuladas por Renato Ortiz (1985), as quais
nos permitem compreender melhor esse processo de significação. A nomeação
proposta pelos ingleses tornou-se hegemônica em todo o mundo, com algumas
variações, cuja origem remete à contraposição entre tradição e progresso, ao
primórdio da globalização: “A história do povo, tal como ela é apresentada por
uma corrente marxista e socialista, se faz a partir de baixo, enquanto que a
perspectiva dos folcloristas corresponderia a uma historiografia a partir do alto.”
Porém, continua o autor: “Os folcloristas introduzem uma escala de apreensão
dos fenômenos sociais distinta daquela proposta pela história do Estado e da
civilização. [...] Apesar de toda a crítica que possa ser feita, eles constituem
quase que a única fonte de referência que permita uma reconstrução do
passado.” (Ortiz, 1985, p. 17).

 
Em suma, a designação de arte popular é ambígua desde sua origem; refere
tanto “proletários rebeldes” quanto “camponeses tradicionais”. O
reconhecimento dos objetos criados entre os membros das classes populares
guarda essas oscilações, porque sua história foi escrita em duas perspectivas
antagônicas: na forma negativa, pela constituição do campo artístico, a definir
uma arte verdadeira e uma arte menor; e na forma positiva, conforme os
folcloristas. Entre as duas posições, combinaram-se posições de intelectuais
críticos, que pleiteiam o caráter revolucionário da criação popular em relação à
cultura dominante, e intelectuais conservadores, para os quais aquelas imagens
eram registros de práticas remanescentes de tradições rurais. Particularmente, no



Brasil, a tensão foi estabelecida entre a questão das lutas sociais e a ilusão
acerca de uma cordialidade campestre do ser brasileiro.

 
Em ambos os casos, opera-se a uma distinção, pois se perde a gênese da
experiência estética das classes populares e da origem das imagens fantásticas.
Notadamente, na história do carteiro Cheval, encontra- se uma personagem
singular que não era nem camponês, nem operário.

 

4. Construtores, arquiteturas fantásticas e habitantes paisagistas
 

4.1. Designações

As décadas de 1960 e 1970 foram frutíferas para a visualização das
imagens de criadores populares, capturadas em diversos lugares em
arquiteturas equivalentes à de Cheval. As designações para essas
construções foram tão variadas quanto as formas apresentadas. Na
França, Gilles Ehrmann (1962), em um livro cuja introdução fora
escrita por André Breton, referia-se aos “inspirados e suas moradias”,
enquanto nos Estados Unidos Gregg Blasdel (1968) falava em “artistas
de raiz”. Na década de 1970, encontram-se nomes, tais como os
“habitantes paisagistas” ou os “jardins imaginários”, na importante
visão de Bernard Lassus (1975), e “os inspirados de beira de estrada”,
de Jacques Verroust (1978). Vertidos do inglês, são também notáveis
termos como “ambientes visionários” e “arquiteturas fantásticas”.

 
Desde a publicação do livro de Ehrmann (1962), considera-se uma
mudança na percepção de tais obras, bem como pelos escritos de
Bernard Lassus (1929- ), um agente importante na preservação dessas
criações efêmeras (Maizels, 2007). Uma série de fotógrafos passou a
registrar esses lugares, a exemplo de Claude e Clovis Prévost (Clóvis
1940- ; Claude séc. 20- ), cujo livro seria intitulado “os construtores do
imaginário”. O então jovem pintor nova-iorquino Gregg Blasdel,
publicou na Art in America n. 56 (1968) um artigo intitulado “The
grass-roots artist”. Ali apresentou registros fotográficos de obras de
arquitetura espontânea que são, no subtítulo, comparáveis com a do
carteiro Cheval e de Simon Rodia
(1879-1965). Claude Arz (1995) retomou o trabalho de catalogação e
registro de autores franceses da década de 1970, para mostrar o
crescente interesse por essas arquiteturas.

No Brasil, a orientação antropológica de Lélia Frota (1978) ampliou o
círculo restrito das obras artísticas, considerando em seu ensaio a
arquitetura popular desenvolvida de modo pessoal, como a Casa dos
Cacos de Carlos Luiz de Almeida (1910-1989) no bairro Bernardo
Monteiro (Belo Horizonte, MG): “um edifício de embrechados:
inteiramente revestido de fragmentos de louça, formando figuras
geométricas e antropomorfas, com esculturas de animais tratados pelo
mesmo processo no jardim” (Frota, 1978, p. 10).

Naquele momento, era conhecida a filmagem de Carlos Augusto Calil
(1951- ) revelando o Simitério do Adão e Eva, obra de Jakim Volanuk
(1900-1990) nos fundos de sua casa no bairro da Mooca (São Paulo,
SP), assim como a Casa da Flor, de Gabriel Joaquim dos Santos
(1892-1985), realizada com aplicações de cacos e conchas sobre uma
tapera em Baixo Grande (RJ). O livro coordenado por Fernando
Freitas Fuão (1999), dedicado a Arquiteturas fantásticas, apresenta
uma mostra importante dessas imagens. O “mundo ovo” de Eli Heil
(1929- ) (Florianópolis, SC) tem figurado nessas histórias. Mais
recentemente, ganhou notoriedade a casa de Estevão da Conceição
(1957- ), designado o “Gaudi de Paraisópolis” (São Paulo, SP). Há
relatos também do castelo de João Capão (1935-2016), em
Guaranhuns (PE), do Jardim do Nego, Geraldo Simplício (1943- ), em
Nova Friburgo (RJ), entre outros.



 
Para se manter o foco nas questões inicialmente assinaladas, dois
exemplos serão citados a seguir: a
Maison Picassiette, na França, e a Casa da Flor, no Brasil.

 

4.2. Maison Picassiette
 
A primeira, foi comprada pela municipalidade de Chartres e elevada a
monumento histórico, em 1981, tornando-se um museu inscrito nos
guias turísticos locais. Seu autor, Raymond Isidore (1900-1964), dito
Picassiette, nasceu e viveu naquela cidade francesa entre 1904 e 1964.
Com os proventos do trabalho em uma usina de fundição, comprou um
terreno e construiu sua modesta residência. Problemas de saúde
obrigaram-no a deixar o emprego em 1937, período em que se dedicou
a atividades temporárias, tais como a recuperação de pedaços de
mármore, entre outros materiais, para servirem de ladrilhos. Origina-
se, aí, a coleta de pedaços de faiança, louças, cerâmicas, cacos de vidro
com os quais decorava a pequena casa que ele próprio construíra com
sua esposa.

 
Com o tempo, todos os espaços da casa foram ganhando imagens em
mosaicos. O piso da entrada e do corredor, as paredes da casa e os
muros ao redor, ao final, também os móveis começaram a receber essa
decoração; hoje, pode-se contemplar o fogão, as cadeiras, a cristaleira,
a cama do casal, tudo revestido de cacos. As imagens formadas a partir
da composição desses objetos inspiraram-se em cartões postais, jornais
ilustrados e calendários (Maizels, 2007).

 
A casinha de três cômodos situa-se no centro do terreno, onde outras
construções na mesma proporção foram edificadas. A vontade de
enriquecimento do meio onde vivia fez com que Isidore planejasse e
executasse em todos os cantos sua obra. Na entrada do terreno, cercado
por uma cerca feita em flores de cimento, o piso apresenta-se
inteiramente decorado com mosaicos, em formas circulares. No muro à
esquerda, liso e sem flores, três imagens foram pintadas em afrescos: a
do centro é a catedral de Chartres, as outras são dois castelos.
Passando pelo corredor lateral, o olhar percorre toda a parede da casa.
Uma cena de mulher com pássaros, a paisagem da vila de Chartres,
animais, à direita, uma maquete de castelo serve de vaso. Entra-se
então em um espaço que permite acesso à capela, à esquerda, e a uma
saleta, à direita. Nesta última, há um penduricalho feito com bicos de
bules. Estes ambientes são iluminados por clarabóias de vidro no teto.
A capela está totalmente preenchida de mosaicos. Uma cruz em
cimento fixada na parede marca o local do altar. Na parede oposta,
uma cena sagrada. Nas paredes laterais, personagens bíblicos estão
registrados.

 
Figura 2. Raymond Isidore, Maison Picassiette, Chartres, França.
Fotografia do autor, 2003.



 
Prosseguindo pelo corredor, atinge-se um ambiente aberto, marcado
por uma peça no centro, à maneira de uma mesa altar, e um trono à
frente. Sobre essa mesa foi depositada uma maquete em cimento da
catedral de Chartres; aos pés da mesa, estão gravadas as duas mãos do
artista. Ali está uma escultura do casal Isidore. Todas as paredes estão
recobertas de mosaicos representando fachadas de igrejas diversas.

 
O jardim, nos fundos da residência, dispõe várias esculturas ao
visitante, das quais três são memoráveis: a escultura de sua esposa em
tamanho natural; seu próprio busto; a torre Eiffel. Ao longo dos
caminhos, pequenos nichos, curiosamente decorados com restos de
esculturas, faces, cães. Contornando o jardim, que envolve os fundos
da casa, encontra-se uma gruta, dentro da qual está um pináculo onde
estão registradas as seguintes palavras do alto para baixo: “Dieu, Jesus,
Marie, Joseph, (?), ici repose l’esprit”.

 
Estes mosaicos são realizados com cacos diversos; além dos pedaços
de ladrilhos, há muitas peças de vidros verdes de garrafas, fragmentos
de pratos, xícaras; em alguns detalhes vê-se restos de peças de louça,
cabecinhas de estatuetas, pegadores de bules. Não são muitas as
conchas, mas há algumas. Submissas aos mosaicos, estão pinturas em
afresco com cenas da vida cotidiana, representação de pessoas e uma
infinidade de fachadas de igrejas.

 
A preocupação com a simetria é marcante em todo o trabalho; a parede
que apresenta os vasos, colocaos exatamente um de cada lado da janela
fronteiriça. No detalhe do menino, ladeado de duas flores na porta da
capela, percebe-se essa preocupação. As flores são frequentes em toda
a casa, tanto na representação em mosaicos, quanto em potencial nos
vários vasos. De modo mais solene, há rosáceas pelo chão e paredes.
Elas remetem à arquitetura religiosa, tema central das imagens. A
personagem principal é uma mulher, provavelmente sua esposa. Há
uma escultura em cimento pintado em que o casal está abraçado. Além
do busto em sua própria homenagem, existe um autorretrato em
afresco no cômodo que antecede o jardim. Raymond era um homem
magro, relativamente baixo, autorrepresentado com seu bigode negro e
sempre com um chapéu. O painel da mulher com pássaros, ao lado da
porta da entrada, chama a atenção, bem como uma cena de uma
mulher com crianças e animais num quintal de casa rural. Nota- se,
ainda, muitos barcos em cenas diversas. São vários os animais, alguns
exóticos; mais visíveis são os pássaros, mas há cães, cisnes, gamos e
girafas. Uma grande abelha está sobre uma das janelas da lateral; uma
borboleta sobre a outra.

 
A principal paisagem, talvez, seja aquela realizada entre as duas
janelas laterais, na qual se vê o outeiro da vila de Chartres esculpido
em cimento. A igreja do alto domina a cena, seguida abaixo pelas
casinhas. Desse tema maior e mais recorrente, desdobra-se a incrível
quantidade de fachadas de igrejas, cenas importantes para o imaginário
religioso, mas também, do mundo turístico da França. O afresco,
realizado na cozinha e sala de jantar, apresenta o Monte Saint-Michel,
um marco dentre as imagens francesas. Para Lommel (2004), ao
trabalhar sob a sombra da Catedral, ressalta-se a humildade do
construtor.



 
Figura 3. Raymond Isidore, Maison Picassiette, Chartres, França.
Fotografia do autor, 2003.

 
4.3. A Casa da Flor

 
O exemplar brasileiro foi construído por Gabriel Joaquim dos Santos
(1892-1985), entre 1912 e 1923, em um terreno pertencente à família,
atualmente no município de São Pedro da Aldeia, estado do Rio de
Janeiro. Gabriel nascera filho de índia com ex-escravo, não frequentou
escola e desempenhou trabalhos diversos, particularmente nas salinas
da Região dos Lagos (RJ) (Zaluar, 1997). Ele estava quase cego
quando foi entrevistado e fotografado em 1981, por ocasião dos
preparativos da exposição de Arte Incomum, módulo inscrito na Bienal
Internacional de São Paulo daquele ano. Os depoimentos colhidos,
então, por José Augusto Varella (séc. 20- ) e José Roberto Cecato
(1953- ) fornecem pistas importantes sobre o que encontraram: “Em
São Paulo, no Rio, tem castelo, tudo bonito, é a força da riqueza, mas
casa de caco não tem”. (como citado em XVI Bienal de São Paulo,
1981. p. 91)

 
A implantação, instalada em elevação do terreno, é percebida com
certa delicadeza, uma forma levemente tortuosa do telhado de barro, o
qual parece harmonizar com as curvas do terreno e com a esparsa
vegetação local. Muito rapidamente pode-se circundar a construção,
vê-la de cima, devido à posição da encosta, ter a atenção voltada para o
imbricado de pedras e materiais na conformação de muretas e arrimos.
Na entrada principal, ao fim de uma escadaria de pedra ladeada por
vasos encrustados, depara-se com a inscrição do autor: “Casa da Flôr,
1923”. O escrito foi feito com letras em relevo, enquanto a escultura
da flor emerge de cacos e barro moldado. Ao lado, uma grande flor
feita em mosaico de cacos de cerâmica. Trata-se de uma pequena
construção de três cômodos, edificada em pau-a-pique, pouco
iluminada e de mobiliário exíguo, embora repleta de decoração
modesta. Esses ornamentos estão em profusão pelas paredes, entre
azulejos, cacos de cerâmica, búzios; compõem o espaço os coquetéis
de lâmpadas dependurados no forro de maneira.



 
Figura 4. Gabriel dos Santos, Casa da Flor, São Pedro da Aldeia, RJ.
Fotografia do autor, 2012.

 
Em 1978, Leonardo Fróes (1941- ) assinou o livreto como um dos
primeiros registros da casa. As palavras do autor, em sua forma
poética, informam sobre o valor estético da construção:

O espaço coberto é quase nada – parece uma casinha de anões. Os três
cubículos interligados, em plena tarde, com o sol bem firme no céu
puro, recebem apenas umas gotas de luz, seja por duas portas de altura
irrisória ou por frestas eventuais entre as grandes telhas escuras.
Desprovido de arestas, curtido pelo tempo, o telhado na verdade parece
um toldo de barro, é feito de movimentos e ondas como o corpo de um
bicho. (XVI Bienal de São Paulo,1981, p. 91)

 
Conta-nos a publicação que a história da Casa da Flor começou com
um sonho de criança, em uma referência explícita ao domínio do
imaginário, mas não apenas isso, há uma constante referência ao
trabalho manual. Gabriel quase não utilizou ferramentas, aplicando a
força das mãos. Daí o comentário de Fróes: “O caráter gestual
desabrido percorre, assim, toda a obra desse pedreiro-escultor. Em seus
volumes modelados com verdadeiros afagos é possível notar, então, as
pulsações de uma vida; a casa tem um corpo...” (como citado em XVI
Bienal de São Paulo, 1981, p. 93).

 
O reconhecimento da arquitetura de Gabriel dos Santos contém
algumas indicações importantes para este artigo. Na matéria divulgada
pelo portal do Instituto do Patrimônio Histórico Nacional, em
setembro de 2016, por ocasião da inscrição da Casa da Flor no Livro
do Tombo de Belas Artes, mencionou-se sua “singularidade” e
“unicidade”.

 
Em seu parecer, o relator e conselheiro Leonardo Castriota, comparou
a Casa da Flor a outras obras internacionais também reconhecidas
como patrimônio cultural em seus países, como a Watts Towers, em
Los Angeles (Estados Unidos) – criadas por Sabato Rodia (1879-
1965), um imigrante italiano trabalhador da construção civil – e o
Palais Idéal du Facteur Cheval, em Hauterives (França) – construído
por Ferdinand Cheval (1836-1924), um carteiro francês

 
[...]

 
De acordo com o parecer do Iphan, entre as justificativas para o
tombamento da Casa da Flor está o ineditismo criativo, que instiga ao
debate sobre os processos de produção cultural. O documento destaca
que “a Casa da Flor condensa esse esforço de ordenar a desordem, a
fragmentação e as oposições, de acordo com um conhecimento do
valor das coisas e não da sua utilidade meramente funcional.” (Iphan,
2016)



Figura 5. Gabriel dos Santos, Casa da Flor, São Pedro da Aldeia, RJ.
Fotografia do autor, 2012.

 
5. Arte, imaginário e experiência estética

 
O problema central deste texto reserva um domínio sociológico, em sua origem
conceitual acerca da existência de um campo social, com centro e periferia, ou
ainda da disputa entre grupos de profissionais de artes por posições
privilegiadas face ao poder no interior desse campo. As particularidades dos
criadores citados exigem um posicionamento frente ao campo artístico e ao
imaginário brasileiro. De modo mais amplo, o exame dessas arquiteturas
fantásticas ou fabulosas referem três termos fundamentais que fornecem
indicativos para compreender os processos implicados nas imagens populares:
arte, imaginação e experiência estética. Evidentemente, para cada um destes
termos há significados complexos que não serão explorados aqui; o objetivo
será tão somente indicar algumas vias para o conhecimento psicossocial a partir
do objeto deste estudo.

 
A questão da arte aparece desde o início, tanto pela nomeação dirigida a tais
objetos quanto pelo valor que adquirem. Observamos no início deste artigo uma
tensão provocada pela sociologia de Bourdieu e os intelectuais ligados à arte
bruta, assim como em relação aos proponentes do folclore, nas fronteiras de
noções como arte bruta e arte incomum, ingênuos e singulares.

Jean Dubuffet (1999, p. 106) defendeu a existência de uma Art Brut em uma
posição anti-cultural da história europeia. Os autores da arte bruta são pessoas
que por algum motivo escaparam aos condicionamentos culturais, ao
conformismo social, estranhas aos meios intelectuais, sem formação artística,
ignorantes à tradição cultural, inadaptadas socialmente, indiferentes ao
reconhecimento e à promoção comercial, cuja criação é solitária e clandestina,
realizada com meios técnicos humildes, reveladoras de uma forte tensão mental,
invenção sem freios, reinvenção das etapas do ato criador, totalmente livres e
com pureza de expressão (Dubuffet, 1964, p. 3; Thévoz, 1980, p. 12; Peiry,
1997, ps. 93, 121 e 197). Dentro desses critérios, o próprio Dubuffet resistiu a
considerar os construtores e suas arquiteturas fantásticas como integrantes do
campo da arte bruta. Apesar de fundamentar-se em critérios muito distintos, o
resultado fora o mesmo da recusa assinalada por Bourdieu; o não
reconhecimento dessas construções como objeto de conhecimento social.

 
Mostrou-se que o reconhecimento desses criadores está demarcado por
contradições, entre elas, afirmações opostas de serem meras cópias de folhetins
ou obras revolucionárias. Interessa para este artigo aquilo que Thévoz (1980)
registrou como um dado inquestionável; a existência do objeto. Há um
fenômeno a ser observado e sua constituição pode fornecer pistas importantes
sobre o conhecimento sensível tal como é vivido em membros das classes
populares.
As tensões acompanham os estudos das imagens populares em todo o seu
reconhecimento como “de arte”. Por exemplo, o intelectual português Ernesto



de Sousa (1973) considerava a escassez de investigações mais profundas desse
fenômeno e o fato de ignorarem o fator estético. Esses estudos incorriam em
equívocos ao atravessarem o campo da arte, pois admitiam uma concepção
estética com base na cultura erudita oitocentista, ao nomearem o objeto de
“arte”, assim como a imprecisão acerca do significado da palavra “popular”.
Outro ponto crítico está na distinção entre arte e artesanato, muitas vezes
remetendo à oposição entre urbano e rural. Para situar sua proposta nesse campo
impreciso, Ernesto de Souza (1973) designou um “complexo estético ingênuo”
em contraposição à “imitação e anonimato mais pobre”: “As nossas observações
levaram-nos à conclusão de que é mais fácil encontrar uma atividade desse
[último] tipo na cidade do que no ambiente rural.” (Souza, 1973, p. 63). Nota,
então, duas categorias, uma dedicada à atividade artesanal com liberdade
criadora, outra de “verdadeiros outsiders”, “artistas ingênuos” surgidos em
grande parte nas cidades, a exemplo do Douanier Rousseau e do Facteur Cheval.

 
O termo “ingênuo” aplicado à arte, por sua vez, abre outra problemática,
sobretudo porque se caracteriza atualmente mais por uma determinada técnica
(pintura de temas campestres em cores primárias) que propriamente pela origem
popular do artista. Convém apenas lembrar que esse termo aparece na sociologia
de Howard Becker (1983) para designar um tipo de artista. O autor propôs a
configuração do “mundo da arte” não apenas baseado em um único tipo social
chamado “artista”, mas “tipos” distintos organizados em quatro categorias,
divididas pelo maior ou menor grau de conformidade diante dos
comportamentos dominantes: 1) profissional integrado; 2) mavericks; 3) naïfs;
4) populares.

 
Os artistas naïfs ou ingênuos são aqueles que não conhecem os membros do
mundo artístico e não possuem formação, sabem pouco sobre seu modo de
expressão, suas histórias ou convenções. Os artistas populares, na definição de
Becker (1983), estariam situados onde não existe nenhuma comunidade artística
profissional, por isso são distintos dos naïfs, sua obra não é compreendida como
de arte, mesmo se pessoas externas à comunidade encontrem ali “mérito
artístico”.

 
Becker (1983) posicionava entre os artistas ingênuos nomes como o de Simon
Rodia, construtor das Watts Towers, e o carteiro Cheval. A formulação do
sociólogo de Chicago precisou dois pontos essenciais deste problema: o da
solidão em que vivem os autores dessas obras e a impossibilidade da linguagem
para explicá-las: “Incapazes de exprimir aquilo que fazem em termos
convencionais, os artistas naïfs trabalham sós.” (Becker, 1983, p. 411).

 
Como mencionado acima, a extensão desse problema vai muito além da
terminologia e refere-se ao conhecimento crítico da arte em sociologia, história,
psicologia social, entre outras disciplinas. Embora tomado como uma evidência
por muitos autores, a noção de “arte” está histórica e socialmente situada,
fazendo com que as questões apresentadas diante das imagens populares
assumam uma dimensão mais ampla, não apenas do reconhecimento de
determinados objetos como de arte, mas da própria hierarquia social dos
objetos. Recentemente, sociólogos franceses como Roberta Shapiro (2007, p.
135) têm conduzido essa discussão por meio do conceito de “artificação”: “a
transformação da não-arte em arte”. Esta socióloga busca descrever processos
sociais nos quais objetos cotidianos convertem-se em arte, não apenas a partir
de definições de instituições e disciplinas consagradas, mas como um fenômeno
que emerge em situações sociais específicas, como é exemplar o caso do hip
hop.

 
Pierre Bourdieu elaborara sua reflexão do campo social da arte por intermédio
da formação do habitus de classe, de modo a examinar as posições e
determinações na percepção da arte. Por essa via, não há escapatória à
conclusão de ser a “arte bruta”, “ingênua” ou “incomum”, uma invenção do
olhar cultivado do intelectual. Por outro lado, percorrendo os diversos
exemplares citados neste artigo, pode-se notar que o ponto central da crítica
bourdiana pode ser lido em outra perspectiva. O uso de revistas de época,



cartões postais, ou outras fontes iconográficas popularizadas, não retira por si só
o valor dessas figurações, pois não se poderia considerar essa prática como uma
submissão à ideologia. Apresentam- se, sobretudo, como elementos de um
imaginário complexo em constante transformação. Nessa linha, não se quer
afirmar o contrário. Ou seja, o caráter revolucionário dessas manifestações,
como fizeram
Delacampagne (1989) e Lommel (2004). Trata-se de reencontrar o fenômeno
dessa produção imagética como forma de conhecimento social.

Decorre daí os dois últimos tópicos a serem citados neste artigo. As
manifestações artísticas populares observadas neste estudo articulam a atividade
imaginativa a uma experiência sensória específica, das quais surgem imagens
novas em uma dimensão material de confecção.

 
Há paralelos notáveis entre as descrições de muitas construções similares.
Gabriel dos Santos dizia: “A escada de pedra é feita de pensamento”; “Eu sonho
pra fazer uma flor de caco de garrafa, eu vou fazendo”. A mesma referência à
atividade onírica aparecia em Cheval e outros. Allen Weiss (1992, p.
294) afirmou: “a profundidade incompreensível do simbólico é uma função da
circunstancialidade, do local, da situação histórica”. Para esse autor, a
contingência é absorvida e expressa pelo estereotipado, em símbolos culturais
reinterpretados. Isso é demonstrado pelo exame da produção de artistas brutos
tais como Adolf Wölfli (1864-1930), Carlo Zinelli (1916-1974) e Jeanne Tripier
(1869-1944). Assim, o fechamento simbólico dessas criações sobre si mesmas
não lhes tira seu significado histórico, sobretudo porque é na temporalidade de
um ser social que elas se manifestam.

 
Para Weiss (1992), o ponto onde o simbólico ingressa na história confere o nexo
em que o processo de particularização e de socialização do indivíduo relaciona-
se com os eventos contemporâneos:

 
O corpo é o lugar dessa contingência – onde o magma do imaginário e as
exigências da história manifestam sua conexão em sonhos, símbolos e atos.
Embora haja sempre um significado nesse ponto inatingível, esse significado, esse
nexo original, pode ser qualquer coisa; isso permanece ainda desconhecido, não
porque foi reprimido, mas, porque é inelutavelmente real. [...] Talvez o único
caminho para nós atingirmos verdadeiramente a trama simbólica no âmago dessas
obras não seja através da nossa crítica, mas, sobretudo, nos sonhos e pesadelos
que elas produzem. (Weiss, 1992, p. 294)

 
O fato de Raymond Isidore ou Ferdinand Cheval copiarem cartões postais ou
folhetins não deveria ser um impedimento acerca do conhecimento ali
emergente, mas o meio para sua interpretação nos termos que lhe são próprios.
Lommel (2004, p. 171) havia observado a importância das mãos desses
trabalhadores. Há uma relação com a manipulação de massas notável nos
criadores que colecionou, dentre os quais estavam pedreiros e padeiros. Se por
um lado, a pertinência da atividade imaginativa na tarefa desses construtores é
inquestionável, por outro, ela está imbricada com um fazer próprio, das mãos,
manipulando um ambiente específico. A coleta de materiais variados e a
transformação do mundo vivido através do trabalho manual resultam na criação
de formas novas e imagens fantásticas.

 
A atividade da imaginação concretiza-se através das mãos em forma de
bricolagem. As referências a Estevão, o “Gaudi de Paraisópolis”, as imagens da
natureza, em relevos orgânicos, remetem tanto à observação da natureza, quanto
ao trato manual do ladrilho, seixos e embrechados. Michel Thévoz (1980) havia
mencionado o valor da bricolagem. O bricoleur reúne fragmentos de objetos
para ter a ideia do que confeccionar a posteriori. Ou seja, há uma “iniciativa do
material”, uma lógica e uma contingência não previstas no pensamento criativo:
“o diálogo com o material é ali determinante” (Thévoz, 1980, p. 70). Essa tarefa
é realizada em um nível da experiência distinto da racionalidade do
conhecimento científico. O trabalho plástico processa-se através de acidentes de
execução, da significação surgida a partir das próprias formas dos fragmentos. A
ambiguidade é determinante, a solicitação do material não bloqueia a atividade



da imaginação, pois estabelecem um jogo de mão-dupla. Esse jogo é próprio da
experiência estética e permite a aproximação de um nível fundamental do
conhecimento.

 
A etimologia da palavra estética tem sido importante para a conceituação dos
processos apresentados neste artigo. Alexander Gottlieb Baumgarten (1714-
1762) forneceu, em 1750, a definição de estética como o a ciência do
conhecimento sensório. Porém, devido à vinculação da categoria do belo, foi
aproximado do debate das artes durante o século XIX. Não obstante, tratava-se
de uma ciência que exploraria a experiência sensória; aisthesis na origem grega,
dizia respeito à “percepção pelos sentidos” (Berleant, 2010, p. 26). Nesta
acepção, considera-se a “estética da vida cotidiana” distinta, mas não menor que
a estética circunscrita ao campo das artes. Nas palavras de Arnold Berleant
(2010, p. 27):
“Reconhecendo que a estética começa e termina na experiência sensória, nós
podemos ao menos a princípio considerar esteticamente qualquer objeto e
qualquer experiência que pode ser sentida”

Esse filósofo fornece, então, uma contribuição decisiva: “Falando de estética,
nós precisamos, portanto, ir além da beleza, precisamos ir além dos objetos que
são agradáveis, e focar nossa experiência de tais objetos, pode-se tocá-los
apenas através da experiência” (Berleant, 2010, p. 29). Deste ponto de vista, a
estética não é uma verdade universal e imutável, mas uma forma de
conhecimento que possibilita pensar a vida humana no que diz respeito à
capacidade da experiência perceptiva. A percepção incorpora, além dos
sentidos, as características psicológicas e culturais. A experiência estética não é
pura, jamais é simples sensação; ela não é apenas mediada pela cultura, mas é
inerentemente cultural (Berleant, 2010,
p. 45). O campo da experiência estética não abandona sua dimensão artística,
mas expande-se pelas atividades culturais ao meio ambiente; da beleza natural
ao ambiente construído da vida cotidiana.

Está colocada uma distinção entre o significado na acepção cognitiva e aquilo
que se poderia chamar de experiência do significado: significado cognitivo e
significado experiencial. A percepção é ocupada pelo significado e envolve a
consciência do significado.

 
Significado experienciado é complexo e indistinto. Ele abriga tons de sentimentos,
postura corporal, ressonâncias mnemônicas, associações e intimações as quais não
podem ser articuladas senão por seu próprio modo, pelas artes, particularmente,
talvez, literatura e música. Falando de estética, nós precisamos, portanto, ir além
da beleza, precisamos ir além dos objetos que são agradáveis, e focar nossa
experiência de tais objetos, pode-se tocá-los apenas através da experiência.”
(Berleant, 2010, p. 29)

 
Nesta concepção, a experiência estética possui dois aspectos principais: o
sensório, primário; e a experiência dos significados. Tema compreensível por
meio da arte, na experiência de objetos ou situações, presentes ou imaginários,
mas também na percepção qualitativa de processos naturais e sociais.
Considera-se experiência primária aquela mais direta, imediata, ou forma pura
de apreensão: “Toda experiência é estética por definição porque experienciar é
equivalente a aesthesis.” (Mandoki, 2007, p. 35 como citado em Berleant, 2010,
p. 35) Tal experiência pode ser positiva, negativa, ou apenas informativa. A
percepção comporta a experiência sensória, as mediações formadas pelas
instâncias psicológicas e culturais, os padrões de apreensão e as múltiplas forças
provenientes do mundo (Berleant, 2010, p. 35).

 
Muitas vezes a estética tem sido referida como pré-cognitiva ou não-cognitiva.
Ambas concepções resultam da história do conhecimento nos últimos dois
séculos, durante a qual pensamento e pragmática estão separados. De modo
esquemático, o autor propõe compreender a percepção estética como fonte do
processo de conhecimento ao que designou “argumento estético em
epistemologia” (Berleant, 2010, p. 54).

 



Esse procedimento não se reduz à elaboração teórica, pois está situado na
experiência da vida, junto ao qual o processo estético é entendido como
fundante da significação social e política e se organiza a partir de dois requisitos
meta-cognitivos: (1) identificar, descrever, explicar tipos e variedades de
construções cognitivas emergentes no tempo e no espaço, por meio da história,
da sociológica, entre outras disciplinas; (2) usar a percepção e a experiência
estética para considerá-los criticamente, conforme o argumento estético
(Berleant, 2010, p. 5).

 

6. Conclusão
 
Neste texto, foram deixadas de lado dimensões distintas da experiência estética
de gente comum, seja da organização sensória da vida cotidiana, seja
contemplação do mundo, para restringir a compreensão das imagens
provenientes, sobretudo, no debate concernente ás camadas populares, pobres e
sem instrução formal para as artes, em referência às arquiteturas fantásticas. No
processo histórico contemporâneo, emerge um campo mais complexo de
produções, tal como registrou Michel Colardelle (1999), ex-diretor do Museu de
Artes e Tradições Populares da França, referindo as novas experiências
populares distintas do conjunto anônimo de práticas coletivas.
Madeleine Lommel (2004) trouxe a essa discussão uma dimensão histórica a ser
considerada. Originalmente baseada na ortodoxia dubuffettiana, ela mesma
colecionadora do que se tornou a Coleção l’Aracine, compreendia a arte bruta e
todas essas manifestações singulares surgidas das mãos de pessoas comuns, sem
contato com o campo artístico, incluindo o carteiro Cheval, como o
ressurgimento de um impulso formativo. Tal impulso, antes desviado para
práticas coletivas populares, de mestres, oficiais e artesãos, irrompe em pessoas
fora do campo artístico, por vezes de modo violento, como num tipo de
recalque.

 
Concentrando o exercício de reflexão no processo histórico, a compreensão
estética contemporânea resulta de uma tensão em relação ao estatuto da
experiência dos sentidos frente ao discurso de uma arte desinteressada,
proveniente do campo artístico, como notou Bourdieu (1979), em noções como
hierarquização e distinção. Não obstante, será necessário adotar uma postura
compreensiva que solicita o reconhecimento dessa experiência sensória em sua
legitimidade, como fundamento da vida social e política, na proposição mais
recente de Arnold Berleant (2010).

 
Diante da complexidade daquelas construções, propôs-se uma distinção entre o
significado cognitivo e o significado experiencial, por meio da qual a atividade
imaginativa está imbricada com o fazer próprio das mãos, na manipulação do
ambiente. As solicitações do ambiente não limitam a atividade da imaginação,
uma vez que participam do jogo próprio da experiência estética como forma de
conhecimento social.

 
No centro daquelas experiências, designando os “construtores do imaginário” ou
os “habitantes paisagistas”, está em operação a transformação do mundo em
imagens. Algumas imagens emergem do sonho, remetem à natureza ou à
cultura, mas todas retomam a experiência vital do corpo no mundo. Quando se
adentra a Casa da Flor ou o Palácio Ideal, não é possível sustentar o olhar
objetivo, mas entrega-se a um outro olhar, ao olhar do outro. Esses criadores
modestos obrigam o observador a uma dupla viagem - uma no espaço
geográfico, outra no imaginativo; daí constituírem-se como os “viajantes do
lugar”. Essa obra, em grande parte inominável, abre a sensibilidade para uma
outra ordem de saber social, aquela resultante do processo de significação
primária do contato do corpo com o mundo, mas não em oposição ao social,
uma vez que o social lhe é inerente.

 

7. Referências
 



XVI Bienal de São Paulo (1981). Arte Incomum [Catálogo]. (pp. 93-95). São Paulo:

Bienal de São Paulo. Barata, M. (1950). Conceito e metodologia das artes populares.

Rio de Janeiro: MEC.
Becker, H. (1983). Mondes de l’Art et types sociaux. Sociologie du Travail, 4, 404-
417.

Berleant, A. (2010) Sensibility and sense: the aesthetic transformation of the human
world. Exeter (UK)/Charlottesville (US): Imprint Academic.

Bourdieu, P. (1979). La Distinction. Critique sociale du jugement. Paris: Éditions de
Minuit.

 
Bourdieu, P. (1996). As regras da arte: gênese e estrutura do campo literário. São

Paulo: Companhia das Letras.
Colardelle, M. (1999). Exist’il encore une art populare. L’Art c’est l’art. Neuchatel,

231-44. Delacampagne, C. (1989). Outsiders: fous, naïfs et voyants dans la peinture

moderne (1880-1960).
Paris: Mengès.

 
Dubufett, J. (1964). Préface. L’Art Brut, fascicule 1, Paris, 3-5. Dubufett, J. (1999).

L’homme du commun a l’ouvrage. Paris: Galimard.

Frota, L. C. (1978). Mitopoética de 9 artistas brasileiros. Rio de Janeiro:
FUNARTE.

 
Iphan (2016). Tombamento da Casa da Flor, em São Pedro da Aldeia (RJ), é

aprovado por unanimidade. Portal do IPHAN, 15 de setembro de 2016.
Recuperado de:
http://portal.iphan.gov.br/rj/noticias/detalhes/3809/tombamento-da-casa-da-
flor-em-sao-pedro- da-aldeia-rj-e-aprovado-por-unanimidade

 
Lassus, B. (1975). Les habitants-paysagistes. Revue d’Esthétique, 2 (3-4), 227-249.

Lommel, M. (2004). L’Aracine et l’art brut. Neuilly-Plaisance: G. Michon.

Maizels, J. (2007). Fantasy worlds. Schaewen, D. (Photos); Taschen, A. (ed.). Köln:

Taschen GmbH. Ortiz, R. (1985). Cultura popular. São Paulo: PUC.
Peiry, L. (1997). L’Art Brut. Paris: Flamarion.

 
Ragon, M. (1983). Préface. In Boubonnais, A. (org). La fabuloserie : art hors les

normes, art brut (Dicy- Yonne). (1-15). Paris: SMI.
 
Shapiro, R. (2007). Que é artificação? Sociedade e Estado, 22(1), 135-151.

 
Sousa, E. (1973). Para o estudo da escultura portuguesa. 2 ed. Lisboa: Livros

Horizonte. Thévoz, M. (1980). L'Art Brut. Genève: Editions d'Art Albert Skira.
Thévoz, M. (1997). Preface. In Peiry, L. Art brut. (pp. 7-8) Paris: Flammarion.

 
Weiss, A. (1993). Nostalgia for the absolute: obsession and Art Brut. In Tuchman,

Maurice and Eliel, Carol (orgs). Parallel Visions: modern artist and outsider
art. (pp. 280-295) Exhibition organized by the Los Angeles Country Museum
of Art, oct. 1992-jan. 1993. Los Angeles/Princeton: Princeton University Press.

 
Zaluar, A. (1997). A Casa da Flor: uma arquitetura poética. Revista do Patrimônio

Histórico e Artístico Nacional. Rio de Janeiro, 25.

http://portal.iphan.gov.br/rj/noticias/detalhes/3809/tombamento-da-casa-da-flor-em-sao-pedro-da-aldeia-rj-e-aprovado-por-unanimidade
http://portal.iphan.gov.br/rj/noticias/detalhes/3809/tombamento-da-casa-da-flor-em-sao-pedro-da-aldeia-rj-e-aprovado-por-unanimidade





