
Mário Henrique Simão D’Agostino 59

Qual a meta?  
Leon Battista Alberti  

e os desígnios do edificar

Mário Henrique Simão D’Agostino1

A publicação de Princípios da Arquitetura na Idade do Humanismo, de Rudolf Wittkower2, em pou-
quíssimo tempo granjeou repercussão extraordinária, surpreendendo o próprio autor, como ele 
assim testemunha no prólogo à edição italiana de 1964, com tradução de seu punho: «este livro 
recebeu uma acolhida inesperadamente cordial, quando, em 1949, saiu a primeira edição. [...] O 
volume possui um caráter puramente histórico, abrangendo o período entre 1450 e 1580; mas 
pude ver, com a satisfação mais viva, que ele significou alguma coisa para uma geração de jovens 
arquitetos».3 Tais palavras, comovidas, comoventes, cobraram redação num ambiente muito dis-
tinto daquele em que veio ao lume o escrito original, quando o historiador já havia se transferido 
aos Estados Unidos, para, em 1955, assumir o cargo de professor e diretor do Departamento de 
História da Arte e de Arqueologia da Columbia University.4

Transcorridos quinze anos da primeira edição, o autor memora, no mesmo parágrafo de abertura 
à supracitada tradução italiana, as palavras de Kenneth Clark publicadas em artigo da Archi-
tectural Review, no qual o inglês compendia o mérito maior da obra: «fazer justiça, de uma vez 
por todas, à compreensão hedonista, ou meramente estética, da Arquitetura do Renascimento».5 
Reconhecimento, avalizado por Wittkower, do cerne e centro pulsante de todo o trabalho, ainda 
que exposto de forma demasiado lacônica nos dois parágrafos que introduzem a Parte Primeira do 
livro, intitulada: «As igrejas de planta central no Renascimento». Reconhecimento, sobretudo, 
da limitada interpretação oitocentista, mormente a de matriz ruskiniana, a ser averiguada pelo 

1 Externo meus agradecimentos a Francesco Furlan pela interlocução epistolar e generosas contribuições no curso dos 
trabalhos. Resultados parciais da pesquisa foram anteriormente apresentados no III Congreso Científico TransAtlántico «Al 
Origen de las Racionalidades Modernas: Alrededor de Alberti y del Humanismo», Córdoba, Argentina, 27-28-29-30 de abril de 2015. 
2 Rudolf Wittkower, Architectural principles in the age of Humanism, London, The Warburg Institute, 1949 & Academy 
Editions, 19855.
3 Rudolf Wittkower, Principî architettonici nell’età dell’Umanesimo, trad. di R. Wittkower, Torino, Giulio Einaudi editore, 
19942, p. 3.
4 Cf. Richard Krautheimer, Introduzione, in R. Wittkower, Principî Architettonici..., cit., p. XVI.
5 Ibid, p. 3.



60

leitor no transcorrer do contra-argumento proposto na obra. Que se recorde, ainda uma vez, a 
nota de número um, com os arrazoados lapidares d’As Pedras de Veneza, contra os quais se investe 
o historiador alemão, a derruir as falésias românticas: «pagã na origem, soberba e ímpia no seu 
renascimento, paralisada na sua velhice. [...] uma arquitetura que aparece imaginada para fazer 
dos seus arquitetos plagiadores, dos seus operários escravos, dos seus habitantes sibaristas; uma 
arquitetura na qual o intelecto é preguiçoso, impossível a invenção, mas toda luxúria é saciada, 
toda insolência corroborada».6

Perfilava-se, pois, um áxis que, embora matricial, esteve longe de ser diretor ou unissonante em 
toda a investigação. Sabe-se que somente um ano antes do término da obra, Rudolf Wittkower 
decide alterar o título, passando do abrangente Estudos sobre a Arquitetura do Renascimento para 
o onicompreensivo Princípios da Arquitetura na Idade do Humanismo.  A alteração acompanhava a 
ascensão de uma figura-chave em todo o argumento, qual seja, o «σχῆμα» do ‘homem vitruvia-
no’, esteio de todo o urdimento pelo qual o autor conecta a predileção albertiana pelo tipo de 
planta central das igrejas cristãs com uma «Weltanschauung» humanista que reserva ao homem, 
a ocupar sumo posto na ordem da criação divina, a condição de microcosmo da ordem maior 
da natureza.7 

Nessa construção teórica, Alberti, ombreado por Leonardo, assume linha de frente, pois a sua 
tratativa dos templos de planta central dá lastro a uma compreensão de Deus, do mundo e do 
homem como irmanados em uma mesma ordem racional, «λόγος» que assegura seja a autonomia 
e responsabilidade humanas sobre suas ações nas esferas pública e privada, suas ações no domí-
nio da «πόλις» — num estreito conúbio entre ética e política, consoante a iteração de fórmulas 
«all’antica» —, seja a cognição, senão da essência, por certo dos «vestigia» do divino a guiar, como 
exemplos ungidos por princípios lógicos, a esfera da «vita activa».  Com o pêndulo que assim se 
perfila, não basta afirmar que o primeiro lado tem suscitado, até então, menos alarido, devido 
às preceituações precisas de Alberti de esquemas racionais, belos e utilitários, suas ponderações 
sobre o adequado (decor, decens) no domínio da «τέχνη», sobre o princípio de justiça como con-
senso quanto ao bem comum e o bom governo da cidade. Ou, por outro lado, que o fiel a pender 
do humano para o divino no constructo wittkoweriano, — sempre mais controverso depois dos 
estudos de Eugenio Garin8 é demasiado esperançoso acerca da «dignità dell’uomo».

O fiel que conecta um e outro lado da balança versa sobre o sentido do «λόγος» como metro para 
a condução da vida e como veículo de intelecção do divino. Qual sua potência cognitiva, direcio-
nada seja para o alto seja para o baixo? Não há como disjungir a aposta albertiana na capacidade 
humana de se consumar o «Ordo» no domínio existencial, aferida em esplêndidas páginas de seu 
tratado De re ædificatoria , e a correlata perspectiva dirigida ao domínio metafísico, ou antes — 
para não falar, por ora, em metafísica —, a correlata perspectiva sacra — para também não falar, 
por ora, em teologia ou religião — implicada na premissa do poder da razão humana.

Nada mais distante do ‘filisteísmo’ delatado por Ruskin, dentre outros, do que a aposta de Wit-
tkower em uma Renascença digamos ‘pré-iluminista’. Falamos de Luzes. E convém acenar positi-

6 Ibid, p. 7 [John Ruskin, Stones of Venice, London, 1851-53, vol. III, cap. IV, § 35].
7 «De fato,» observa Frank Zöllner, «a inserção na obra de Wittkower do homem vitruviano, seja como imagem fundamental 
do seu livro, seja como símbolo da arquitetura renascentista, se deve a uma mudança de ideia de último momento. Sabemos 
agora que Wittkower, até novembro de 1948, queria dar ao seu livro o título Estudos sobre a Arquitetura do Renascimento, mas 
depois, no verão de 1949, mudou-o para Princípios da Arquitetura na Idade do Humanismo»; F. Zöllner, L’uomo vitruviano di 
Leonardo da Vinci, Rudolf Wittkower e l’Angelus Novus di Walter Benjamin, in Raccolta Vinciana, Fascicolo XXVI, Milano, 
Castello Sforzesco, 1995, p. 331.
8 Eugenio Garin, Studi su L. B. Alberti [especificamente Miseria e grandezza dell’uomo e “Appendice I: I morti”], in Rinascite e 
rivoluzioni: Movimenti Culturali dal XIV al XVIII secolo, Roma-Bari, Ed. Giuseppe Laterza & Arnoldo Mondadori, 19922, pp. 
161-192.



Mário Henrique Simão D’Agostino 61

vamente para as conjecturas de Frank Zöllner sobre a importância que, na construção wittkove-
riana, assumiram as discussões, durante os anos 30 e 40, em torno do arquiconhecido Bilderatlas 
legado por Aby Warburg aos integrantes do seu Instituto londrino — em particular, sobre a Pran-
cha B das três primeiras que compõem o painel das imagens, nucleada pela figura de Leonardo 
da Vinci sobre o homem «ad quadratum» e «ad circulum» vitruviano.9 Responsável pela fototeca 
do instituto londrino, Wittkower não poderia permanecer indiferente às imagens e comentários 
de Warburg sobre a referida prancha: «Diversos graus de influência do sistema cósmico sobre o 
Homem. Correspondências harmônicas. Em seguida, redução da harmonia à geometria abstrata 
ao invés daquela determinada cosmicamente (Leonardo)».10

Sabe-se do fascínio de Warburg pelos paralelos que se fiavam entre culturas tão díspares acerca 
da «Harmonia Cósmica», a abranger, na prancha B, figurações como a de Santa Hildegarda de 
Bingen, do século XII, de Hércules dominador do mundo com seus membros assinalados pelos 
signos do zodíaco, do Homem Zodiacal do Livro de Horas do Duque de Berry (c. 1415), o pen-
tagrama mágico segundo a ilustração de Agrippa von Nettesheim para o De occulta philosophia, 
de 1510, ou a subdivisão da mão segundo os planetas, também de von Nettesheim (ambas as 
imagens extraídas do capítulo XXVII), dentre outras. Todavia, o vetor de ‘apaziguamento’ do 
homem diante das forças da natureza assumia singular importância nas imagens de Leonardo e 
Dürer.11 Para além das significações mais profundas perscrutadas por Warburg na referida pran-
cha, é inegável seu influxo na articulação do primeiro capítulo de Princípios da Arquitetura na Idade 
do Humanismo. Fiava-se, pois, uma linha de reflexão com cume nas novas inquirições sobre o Ser 
e a natureza do Divino, pela qual a fórmula pitagórica e mistérica do «κόσμος» como «unidade 
do diverso e conciliação do discordante» (Proclo) vinha reinterpretada pelo vertiginoso «mos 
geometricus» de Nicolau de Cusa:

A figura geométrica mais perfeita é o círculo, ao qual vem por isso conferido um significa-
do especial. Para entendê-lo plenamente deveremos voltar por um instante a Nicolau de 
Cusa, o qual tinha transformado a hierarquia escolástica das esferas estáticas (das imóveis 
esferas fixas com respeito a um centro, a terra) em um universo em substância uniforme, 
privado de qualquer centro físico ou ideal. Neste novo mundo de infinitas relações a cer-
teza incorruptível da matemática assumia uma importância sem precedentes. Para Nicolau 
de Cusa a matemática é o veículo necessário para penetrar o conhecimento de Deus, o 
qual deve ser configurado por meio do símbolo matemático.12

A remissão de Wittkower não poderia ser outra senão à do capítulo primeiro de Indivíduo e Cosmo 
na Filosofia do Renascimento, de Ernst Cassirer13. A matemática estendida integralmente ao espaço 
físico, a matematização integral da natureza, conduzia, pois, em simultâneo, a uma nova e radical 
intuição e intelecção da essência divina. A ideia de uma mudança na «estrutura cognitiva» (e pen-
so que, mais do que uma nova «Weltanschauung», conviria falar de uma nova «forma mentis»), 
cara, por igual, ao amigo Cassirer, mentor maior do instituto naqueles anos, magistralmente 
exposta em seu Indivíduo e Cosmo, propiciava convergência ou unidade sinóptica, depois de anos 
de pesquisa, a um conjunto de estudos não tão orgânicos como viriam a se apresentar na versão 
final dos Princípios da Arquitetura.

Ciente de que a inquirição matemática da ordem cósmica como veículo primeiro para a inte-

9 F. Zöllner, L’uomo vitruviano..., cit., pp. 331-333.
10 Cf. Mnemosyne: L’Atlante della memoria di Aby Warburg, a cura di Italo Spinelli — Roberto Venuti, Roma, Artemide Ed., 
1999, Tavole, p. 29; Zöllner, L’uomo vitruviano..., cit., p. 356, nota 6.
11 Mnemosyne..., cit., p. 29.
12 Rudolf Wittkower, Architectural principles…, cit., p. 38.
13 Ibid, p. 38, n.116; Ernst Cassirer, Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance, Leipzig, G.B. Teubner, 1927. 



62

ligência divina tinha suas flamas originais entre órficos e pitagóricos, sendo continuada por 
Platão e neoplatônicos — i.e. Plotino, pseudo-Dionísio Areopagita e teólogos místicos medievais 
—, Wittkower ultimava: «Por que então [...] os construtores de catedrais não tentaram traduzir 
visualmente esta concepção, por que somente com o Quattrocento as plantas centrais das igrejas 
se tornaram a expressão mais apropriada do divino?», ao que assentia: «A resposta está na nova 
disposição científica para com a natureza, glória maior dos artistas italianos do Quattrocento. 
Propriamente os artistas, tendo à frente Alberti e Leonardo, deram considerável contribuição à 
consolidação e à vasta difusão da interpretação matemática do cosmo material».14

Dentre as muitas reações à hipótese diretriz de seu livro, um historiador merece particular aten-
ção, Otto von Simson, que, sete anos após o lançamento de Princípios da Arquitetura, vem à baila 
com seu A Catedral Gótica, investindo:

o único defeito que encontro nesta brilhante exposição do simbolismo da arquitetura renas-
centista [feita por Wittkower] é a crença do autor de que a ideia de reproduzir no templo 
a harmonia do cosmo por meio das proporções equivalentes às consonâncias musicais tem 
sua origem no Renascimento. Como demonstrarei, esta mesma ideia dominava a teoria e a 
prática da arquitetura medieval. Na teoria das proporções como em tantos outros temas uma 
ininterrupta tradição une o “Renascimento” com a Idade Média, não obstante o redescobri-
mento e a imitação das ordens arquitetônicas clássicas».15

Reportando-se a Santa Hildegarda de Bingem, São Bernardo de Clairvaux, Abade Suger, den-
tre outros, von Simson iterava a «quæstio» teologal implicada na formulação de Wittkower: a 
participação das coisas mundanas no divino — em última instância [ou primeira]: a «μέθεξις» 
platônica, condição primeira a ser considerada, no arcabouço filosófico do Ateniense, para a 
ascese ao «ὑπερουράνιον τόπος», para os esforços de intelecção do divino; vale dizer, nos anos de 
Mil e Cem e no Duzentos, arco temporal que o autor abrange em seu estudo sobre as catedrais 
góticas, já se promovia aquela «habilitação do visível» com a qual Plotino, há muito, requalificava 
o valor da imagem, nos marcos da «ἀνάμνεσις» platônica: «Na vida religiosa dos séculos XII e 
XIII», pondera von Simson, «aparece como motivo dominante o desejo de contemplar a verdade 
sagrada com os olhos corporais».16

Nesse diapasão, teológico, a «teoria das proporções harmônicas» assume singular importância, 
equiparando-se, em efeito, às reflexões sobre a chamada «metafísica da luz». A sorte de conspi-
ração amistosa entre a intelecção do «ordo» divino mediante a matemática — cara à Escola de 
Chartres — e o movimento «anagógico» de ascese ao divino mediante a luz, como apregoava o 
Abbé Suger, inspirado por pseudo-Dionísio Areopagita, reportar-se-iam a um e mesmo «parti 
pris». Mais: a refutação da «compreensão hedonista, ou meramente estética, da Arquitetura do 
Renascimento», asseverada por Clark, em nada apagava o «locus classicus» a deslindar o cosmo 
do Renascimento Italiano: a «questão da visualidade». 

Se Wittkower tinha ou não consciência de argumentos favoráveis a um alargamento do campo 
investigativo para os séculos XII e XIII quando redigiu seus Princípios da Arquitetura, argumentos 
que retrocediam a inquirição dos «vestígios do divino» na ordem da natureza, para aquém de 
Alberti ou Leonardo, a boa parte do Medievo, é conjectura que em nada altera a hipótese diretriz 
da obra, e, em substância, a sua compreensão da ordem simbólica em jogo no «olhar matemático» 

14 Ibid, p. 38.
15 Otto von Simson, The Gothic Cathedral: Origins of Gothic Architecture and the Medieval Concepto of Order, Princeton Univer-
sity Press, 1956 — trad. esp. de Fernando Villaverde: La Catedral Gótica: los orígenes de la arquitectura gótica y el concepto medieval 
de ordem,  Madrid, Alianza Ed., 19885, p.18, nota 3.
16 Ibid, p. 18.



Mário Henrique Simão D’Agostino 63

renascentista. Na tradução italiana de 1964, que, como dito, foi curada pelo próprio historiador, 
a resposta às objeções de von Simson comparecem, ainda que tênues, com sentido certeiro: «mais 
de uma vez fui criticado por não ter dedicado suficiente atenção ao modo com que a Idade Mé-
dia afrontou o problema da proporção. Mas era minha intenção, claramente expressa no título, 
escrever um livro sobre o Renascimento». E, aditando um apêndice à referida tradução, inédito, 
conclui: «Fui sempre bem consciente da sobrevivência, em toda a Idade Média, da concepção 
pitagórico-platônica das proporções musicais [...] mas também von Simson não me convence 
de que elas tiveram uma parte predominante na arquitetura medieval»;17 com o que, ultima: 
«parece-me que durante a Idade Média as proporções métricas vieram raramente utilizadas como 
princípio de integração, no qual todas as partes devessem se conformar».18

Quatro anos antes, em 1960, Wittkower publicava na revista Dædalus um detalhado estudo sobre 
as distintas concepções do problema da proporção no curso da história, — os assim chamados 
«sistemas de proporção», segundo sua terminologia [uma antecipação, pode-se dizer, às respostas 
a Otto von Simson em Principî architettonici]–, advertindo que a Idade Média sempre privilegiou a 
geometria pitagórico-platônica, ao passo que o «Renascimento e os períodos clássicos preferiram 
a faceta numérica, vale dizer, aritmética dessa tradição».19 Para a Idade Média, frisava o autor, «o 
problema da medida métrica dificilmente se colocava»,20 concluindo:

como prova ao contrário disso que digo está o fato de que em nenhuma das centenas de 
estudos renascentistas sobre as proporções humanas e arquitetônicas que li aparece o uso 
da Seção Áurea ou de qualquer outra magnitude irracional.21

Todavia, a afirmação do ‘meio visual’ de intelecção do divino persiste a embaralhar os confins 
entre Medievo e Renascimento: quer pela Luz como pelo Número, a «participação da criatura 
no Criador» conduz a que ordem possível de complexão da vida, a que razão de ser? Por linhas 
exatas e inteligíveis, assevera Wittkower, a indagação granjeia balizas inéditas; os homens do 
Renascimento têm divisas espaciotemporais muito precisas no enfrentamento da questão ontoló-
gica — as quais, em última instância, conduzirão, subentende-se, a Galileu ou Descartes, à ciência 
moderna. O argumento condutor de Princípios da Arquitetura sempre foi a assunção da «ἁρμονία» 
e consonância dos «números inteiros», — princípio de integração, concórdia, «νοῦς» cósmico ou 
«ordo» constitutivo da Natureza —, como consoantes à disposição racional e, em suma, à «mate-
mática» como veículo de inquirição da essência do homem e de Deus. 

Em tudo isso, convém frisar, é patente o influxo das ideias de Ernst Cassirer sobre a importância 
de Nicolau de Cusa, seu papel como que de ‘flama’ a alentar as novas atitudes espirituais. Como 
adverte Eugenio Garin, os estudos de Pierre Duhem sobre Leonardo,22 que motivavam Cassirer 
às suas assertivas, estavam longe de assegurar uma verificação documental sobre a divulgação dos 
escritos de Nicolau de Cusa nos círculos humanistas da Itália e, sobretudo, o acesso a eles pelo 
artista. Ainda mais significativo, no que concerne ao orbe teológico, «Cassirer [...] reconhece sob 
o plano documentário que Nicolau de Cusa não é nunca citado por Leonardo, e que “os mo-
mentos metafísicos... vêm eliminados e permanece só o conteúdo matemático”. Em um estudo 

17 Rudolf Wittkower, Principî architettonici…, cit., Appendice II: Il problema dei rapporti commensurabili nel Rinascimento, p. 
152, nota 1.
18 Ibid, p. 152. 
19 Rudolf Wittkower, The changing concept of proportion, in Dædalus, LXXXIX, 1960, trad. esp. de Justo G. Beramendi: Sis-
temas de proporciones, in Id., Sobre la Arquitectura en la Edad del Humanismo: Ensayos y escritos, trad. de J.B., Barcelona, Gustavo 
Gili Ed., 1979, p.533.
20 Ibid, p.536
21 Ibid, p. 537.
22 Pierre Duhem, Études sur Léonard de Vinci, Paris, Hermann, 1906-13, 3 vols..



64

publicado em 1942 no “Journal of History of Ideas”, III, p. 141 ss., Cassirer reconhecia que “a 
visão mística de Deus [...] é e permanece o verdadeiro campo [de Nicolau de Cusa], e ele a busca 
com o mesmo ardor dos grandes místicos medievais”».23

Por igual, até onde vai, em Alberti, a capacidade de escrutínio da harmonia e ordem matemática 
da natureza, e qual o sentido que ela assume para a condução da vida? 

Seis anos antes da edição italiana do livro de Wittkower, e indubitavelmente coenvolto pela 
mesma atmosfera de especulações que cingia o grupo constituído pela hoje chamada «Escola de 
Warburg», Edgar Wind publica Mistérios Pagãos no Renascimento (1958).24 Como em Princípios da 
Arquitetura, o pensamento de Nicolau de Cusa assume posto central, e, em uníssono às consi-
derações sobre a nova concepção matemática do mundo e de Deus com que Wittkower encerra 
o capítulo de abertura sobre as igrejas de planta central, Wind reserva ao capítulo conclusivo 
de seu livro eloquentes palavras sobre o Deus dissimulado do «Cardinale Cusano, tedesco», para 
retomar as palavras de Vespasiano da Bisticci, em sua Vita.25 O fato da improvável circulação em 
larga escala de seus escritos antes da publicação milanesa de 1502 não lhe impede de considerá-lo 
como que a expressão do novo «Zeitgeist». Se Pico della Mirandola assume, na senda de Cassirer, 
um papel nuclear nessa história — cito: «Sem conhecer a demonstração de de Cusa em todo 
particular, Pico conseguiu por conta própria demonstrar a proposição [contradictoria coincidunt 
in natura uniali] com base nos próprios estudos de Proclo e Dionísio Areopagita»26 —, Alberti, 
por igual, será invocado, quer por suas ponderações sobre a «ratio mediocritatis» a reger a ordem 
física, ética e política do Cosmo, quer pela divisa «Quid tum» a interpelar-nos sobre a onisciência 
divina e o sentido da existência.

Muito se tem escrito sobre as similitudes ou permanências com que o Renascimento, e, em 
particular, Alberti, acolhe o suceder do ‘paganismo’ ao ‘cristianismo’.27 Por certo, a iteração do 
vocábulo «templum» para os edifícios religiosos cristãos e a opção pelo tipo de planta central, 
evocado em consonância com o êmulo dos cristãos primitivos, acenam favoravelmente à conjec-
tura. Todavia, a persistência com que Alberti se reporta a deuses, no plural, e não a deus, quiçá 
também possa ter sua contrapartida irônica, reportando-se não à «coincidentia oppositorum» 
de Cusa, mas à falência, em última instância, de todo empenho humano à intelecção plena do 
divino, toda Metafísica.

Para Wind, um fio vermelho ligava a Renascença, do princípio ao fim, ao problema maior da in-
telecção do Uno, tal como a tradição neoplatônica, em larga medida nutrindo-se da negatividade 
da Metafísica de Aristóteles, havia estabelecido as bases para a sucessiva ‘teologia positiva’.28 Dos 

23 Eugenio Garin, Il problema delle fonti del pensiero di Leonardo, in La cultura filosofica del Rinascimento Italiano: Ricerche e 
documenti, Firenze, G. C. Sansoni Ed., 1961, p. 393, nota 1.
24 Edgar Wind, Pagan Mysteries in the Renaissance, Oxford, Oxford University Press, 1980 — trad. it. di Piero Bertolucci: 
Misteri pagani nel Rinascimento, Milano, Adelphi Ed., 19994. 
25 Ibid, p. 295.
26 Ibid, p. 296.
27 Vide, dentre outros, Alberto Tenenti, Riflessioni sul pensiero religioso di Leon Battista Alberti, in Leon Battista Alberti. Actes du 
congrès international tenu sous la direction de Francesco Furlan, Pierre Laurens, Sylvain Matton — Paris, 10-15 avril 1995, Paris, J. Vrin 
— Torino, Nino Aragno Ed., 2000, pp. 305-315; Arturo Calzona, Tempio/basilica e la ‘religione civile’ di Alberti, in Leon Battista 
Alberti e l’architettura, a cura di M. Bulgarelli, A. Calzona, M. Ceriana, F. P. Fiore, Milano, Silvana Editoriale, 2006, pp. 64-97.
28 Pierre Aubenque tem dedicado palavras magníficas à questão de fundo em seu O problema do ser em Aristóteles. Permitam-
-me uma longa citação: «Deus não vive em sociedade, não necessita de amigos, não é justo nem valioso, e, em geral, não é 
virtuoso porque é melhor do que a virtude. [...] o que encontramos pela primeira vez em Aristóteles, e que certa tradição 
aproveitará, é que nele se realiza uma teologia paradoxalmente, demonstrando sua própria impossibilidade, que uma filoso-
fia primeira se constitui estabelecendo a impossibilidade de remontar-se ao princípio; a negação da teologia se faz teologia 
negativa. Só que esta consequência — que a tradição neoplatônica não terá mais que descobrir nos escritos aristotélicos — não 
é assumida expressamente por Aristóteles como realização de projeto, que era indiscutivelmente o de fazer uma teologia 
positiva. Em outros termos, esta negatividade traduz os limites da filosofia, e não uma reviravolta imprevista de tais limites. 



Mário Henrique Simão D’Agostino 65

vestígios d’Aquele que com tudo coincide sem a nada se igualar, infinito e onicompreensivo, será 
o «μεσότης» a ser exalçado por Nicolau de Cusa em espelho dos mais luzentes para a intelecção 
do divino, do Uno. «τὸ μέσον»: somente a aquisição da virtude, dada a sua capacidade intrínse-
ca de conjugar «prudência» e «fervor místico», sublinha Wind em mais de um lugar,29 propicia 
a experiência da união dos contrários, de se aquilatar o meio entre dois extremos. A fórmula, 
consagrada pelo De docta ignorantia, endereça-nos, uma vez mais, à definição de beleza dada por 
Proclo como meio-termo a se estender para os extremos, em liame recíproco, assim coligando o 
inteiro consigo mesmo enquanto mediador.30

É bem conhecida a importância que a «ratio mediocritatis» assume em todo o pensamento de 
Leon Battista Alberti. Nela se enfeixam reflexões tão amplas como a da proporção das colunações 
arquitetônicas, segundo a «assimilatio» dos corpos humanos, a da consumação da virtude ou a do 
princípio maior da «concinnitas». Convém tê-la por um conjunto de remissões, nos escritos de 
Alberti, àquela «disputatio» empreendida na Antiguidade — e notabilizada, sobretudo, por Platão 
e Aristóteles — que conectava a reflexão sobre a natureza dos números e dos entes geométricos 
diretamente à perquirição do ser e, no chamado «platonismo tardio», do Uno. No capítulo pri-
meiro do Livro Primeiro do De re ædificatoria lemos:

Tudo o que abrange o edificar está composto de lineamentos e estrutura. Quanto ao linea-
mento, toda sua razão consiste em encontrar um modo exato e satisfatório de compor e 
coligar linhas e ângulos, por meio dos quais se define inteiramente o aspecto do edifício. 
Compete ao lineamento, pois, designar aos edifícios e às partes que o compõem um lugar 
adequado, um número certo, uma disposição conveniente e uma ordem harmoniosa, de 
modo que toda a forma e figura do edifício repouse inteiramente no delineamento. O 
lineamento não contém nada que dependa da matéria; é de tal natureza que o mesmo se 
pode encontrar em mais edifícios, quando neles se tem uma única e mesma forma, ou seja, 
quando suas partes, e a colocação e ordem de cada uma delas convenham entre si na totali-
dade dos ângulos e das linhas. Poder-se-á idear mentalmente tais formas em sua totalidade, 
prescindindo de toda matéria.31

O termo empregado por Alberti é «lineamentum» e nos endereça para a terminologia própria aos 
Elementos de Geometria de Euclides. Evidentemente, não podemos falar aqui, a rigor, de desenho, 
posto que privado de toda matéria, e, sim, de «ente de razão». A passagem emparelha-se, de certo 
modo, com as ponderações albertianas no capítulo primeiro do Livro Segundo, sobre os mate-
riais, em que diferencia o desenho do arquiteto e o do pintor:

Entre o desenho do pintor e o do arquiteto existe esta diferença: aquele se esforça por 
mostrar na tábua [na “tela”] relevos através de sombras e diminuição de linhas e ângulos; 

Aristóteles não faz suas as negações com que seus sucessores se comprazerão. O discurso negativo sobre Deus revela a impo-
tência do discurso humano e não a infinitude de seu objeto»; Pierre Aubenque, Le problème de l’être chez Aristote, Paris, Presses 
Universitaires de France, 1962 — trad. esp. de Vidal Peña: El problema del ser en Aristóteles,  Madrid, Taurus ediciones, 19872,  
p.466. Penso que Alberti se avizinhe ao pensamento aristotélico, não àquele neoplatônico.
29 E. Wind, Pagan Mysteries..., cit., p. 281.
30 Idem, p. 59.
31 Cf. Leon Battista Alberti, L’Architettura [De Re Ædificatoria], testo latino e traduzione a cura di Giovanni Orlandi, Mi-
lano, Ed. Il Polifilo, 1966, Libro I, Cap. 1, pp. 18-21(grifos meus): «Tota res ædificatoria lineamentis et structura constituta 
est. Lineamentorum omnis vis et ratio consumitur, ut recta absolutaque habeatur via coaptandi iungendique líneas et || 
angulos, quibus ædificii facies comprehendatur atque concludatur. Atqui est quidem lineamenti munus et officium præs-
cribere ædificiis et partibus ædificiorum aptum locum et certum numerum dignumque modum et gradum ordinem, ut iam 
tota ædificii forma et figura ipsis in lineamentis conquiescat. Neque habet lineamentum in se, ut materiam sequatur, sed est 
huiusmodi, ut cadem plurimis in ædificiis esse lineamenta sentiamus, ubi uma atque eadem in illis spectetur forma, hoc est, 
ubi eorum partes et partium singularum situs atque ordines inter se conveniant totis angulis totisque lineis. Et licebit integras 
formas præscribere animo et mente seclusa omni materia».



66

o arquiteto, evitando os sombreamentos, representa os relevos mediante o desenho da 
planta, e em outros desenhos explica a forma e extensão de cada frente e lados, servindo-se 
de linhas não variáveis e de ângulos verdadeiros: como quem quer que a sua obra não seja 
apreciada com base em ilusórias aparências mas avaliada com base em medidas certas e 
controláveis.32

A proscrição do desenho perspéctico ao arquiteto coliga-se às advertências sobre a independência 
da matéria própria aos lineamentos. No Livro Primeiro do De pictura Alberti, antes de apresentar 
o método de construção perspéctica, ressalta:

Peço, ardentemente, que durante toda a minha dissertação considerem que escrevo sobre 
essas coisas, não como matemático, mas como pintor. Os matemáticos medem com sua 
mente apenas as formas das coisas, separando-as de qualquer matéria.33

Tais ponderações avivam-nos conhecidos embates tidos na Antiguidade por filósofos e matemáti-
cos sobre a definição e a natureza do ponto, dos números e do ser, e que repercutem claramente 
nos Elementos de Euclides, obra sobre a qual Alberti se debruçou longamente, imprescindível para 
muitas das formulações do De pictura e do De reædificatoria, para não falarmos de tantos outros 
escritos seus.34 As reflexões cruciais podem ser colhidas em parte na República de Platão, como 
na Metafísica de Aristóteles. 

Platão: [Sobre] a geometria e suas afins, vemos que não fazem mais que sonhar com o que 
existe, e que serão incapazes de contemplá-las em vigília enquanto, valendo-se de hipóteses, 
deixem-nas intactas por não poderem dar conta delas.35 

— Os geômetras se servem de figuras visíveis e estabelecem acerca delas raciocínios, sem 
contudo pensarem neles, mas naquilo com que se parecem; fazem os seus raciocínios não 
por causa do quadrado em si ou da diagonal em si, mas daquela cuja imagem traçaram e 
do mesmo modo quanto às restantes linhas.36

— Se alguém perguntasse aos matemáticos: a respeito de que números é que estais a dis-
cutir, entre os quais estão as unidades, tal como vós entendeis que existe, cada qual abso-
lutamente igual às outras, e sem diferir em nada nem conter qualquer parte em si — Que 
te parece que eles responderiam? Acho que diriam que falavam de coisas que se situam 
apenas na região do entendimento e que não é possível manusear de nenhum modo.37

32 Cf. idem, Libro II, Cap. 2, pp.98-99: «Inter pictoris atque architecti perscriptionem hoc interest, quod ille prominentias ex 
tabula monstrare umbris et lineis et angulis comminutis elaborat, architectus spretis umbris prominentias istic ex fundamenti 
descriptione ponit, spatia vero et figuras frontis cuiusque et laterum alibi constantibus lineis atque veris angulis docet, uti qui 
sua velit non apparentibus putari visis, sed certis ratisque dimensionibus annotari». 
33 Cf. Leon Battista Alberti, Da Pintura, trad. de Antonio da Silveira Mendonça, Campinas, Ed. da UNICAMP, 1989, 
Livro Primeiro, §1, p. 71: «Ma in ogni nostro favellare molto priego si consideri me non come matematico ma come pittore 
scrivere di queste cose. Quelli col solo ingegno, separata ogni matera, mesurano le forme delle cose».
34 Sobre a leitura albertiana de Euclides, cf. P. Massalin & B. Mitrovic, Alberti and Euclid / L’Alberti ed Euclide / Gli interventi 
autografi dell’Alberti all’Euclide marciano, in rev. «Albertiana», volume XI-XII, 2008-2009, Firenze,  Société Internationale Leon 
Battista Alberti & Casa Editrice Leo S. Olshki, pp. 165-247.
35 Cf. Platão, A República, trad. e notas de Maria Helena da Rocha Pereira, Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 
19834, Livro Sétimo, 533 b,c, p. 349: «αἱ δὲ λοιπαί, ἃς τοῦ ὄντος τι ἔφαμεν ἐπιλαμβάνεσθαι, γεωμετρίας τε καὶ τὰς ταύτῃ 
ἑπομένας, ὁρῶμεν ὡς ὀνειρώττουσι μὲν περὶ τὸ ὄν, ὕπαρ δὲ ἀδύνατον αὐταῖς ἰδεῖν, ἕως ἂν ὑποθέσεσι χρώμεναι ταύτας 
ἀκινήτους ἐῶσι, μὴ δυνάμεναι λόγον διδόναι αὐτῶν».
36 Cf. idem, Livro VI, 510 d, e, p. 315: «περὶ τὸ ὄν, ὕπαρ δὲ ἀδύνατον αὐταῖς ἰδεῖν, ἕως ἂν ὑποθέσεσι χρώμεναι ταύτας 
ἀκινήτους ἐῶσι, μὴ δυνάμεναι λόγον διδόναι αὐτῶν περὶ τὸ ὄν, ὕπαρ δὲ ἀδύνατον αὐταῖς ἰδεῖν, ἕως ἂν ὑποθέσεσι χρώμεναι 
ταύτας ἀκινήτους ἐῶσι, μὴ δυνάμεναι λόγον διδόναι αὐτῶν».
37 Cf. idem, Livro VII, 526 a, pp. 336-337: «τί οὖν οἴει, ὦ Γλαύκων, εἴ τις ἔροιτο αὐτούς: ‘ὦ θαυμάσιοι, περὶ ποίων ἀριθμῶν 
διαλέγεσθε, ἐν οἷς τὸ ἓν οἷον ὑμεῖς ἀξιοῦτέ ἐστιν, ἴσον τε ἕκαστον πᾶν παντὶ καὶ οὐδὲ σμικρὸν διαφέρον, μόριόν τε ἔχον 
ἐν ἑαυτῷ οὐδέν;’ τί ἂν οἴει αὐτοὺς ἀποκρίνασθαι; τοῦτο ἔγωγε, ὅτι περὶ τούτων λέγουσιν ὧν διανοηθῆναι μόνον ἐγχωρεῖ, 
ἄλλως δ᾽ οὐδαμῶς μεταχειρίζεσθαι δυνατόν».



Mário Henrique Simão D’Agostino 67

Aristóteles: De que constarão os pontos? Contra esse gênero, em efeito, lutava Platão, con-
siderando que era uma noção geométrica; porém o chamava princípio da linha e falava, 
com frequência, de linhas insecáveis. Sem dúvida, é necessário que elas tenham algum limi-
te, por conseguinte, do mesmo conceito que procede a linha procede também o ponto.38

Se Alberti, em seus arrazoados sobre o «lineamentum» do arquiteto, não tinha em mente as 
ponderações de Platão e Aristóteles, o que está longe de ser uma evidência, por certo guardava as 
Definições de Euclides, que no Livro Primeiro estabelecia, p. ex., que «ponto é isto que não possui 
parte» e que «extremos de uma linha são pontos».39 Ao falar de pintura, o tratadista deixa claro 
que considera os entes geométricos não como os matemáticos:

Digo inicialmente que devemos saber que o ponto é um sinal que não podemos dividir em 
partes. Chamo aqui sinal qualquer coisa que esteja na superfície, de modo que o olho pos-
sa vê-la. As coisas que não podemos ver, ninguém negará que elas não pertencem ao pintor.40

Certo, ao tratar da arquitetura como «matemático», tendo a forma das coisas por medidas certas 
e controláveis, ângulos verdadeiros, a prescindir de toda matéria, — raciocínio «ad more geo-
metrico» —, a «μάθησις» de Alberti não se iguala, na íntegra, à atividade mental do geômetra, 
que concebe suas figuras exclusivamente com base em princípios de evidência e demonstrações 
lógicas. As formas de que fala Alberti são aquelas que o tempo e a reiteração do uso se incumbem 
de consolidar, umas como adequadas e cômodas, outras como indecorosas; são aquelas oriundas 
das instituições sociais. Mas a ênfase é clara: a depuração formal tem o propósito de subsumi-las a 
uma ordem geométrica, ao «modo exato de compor e coligar linhas e ângulos». Os lineamentos, 
em substância, são termo, plena definição do corpo (finitio).

Num evidente deslocamento do domínio da «mathesis pura» para o da «geometria practica»,41 
nada comparece em Alberti, porém, sobre as inquirições ontológicas (ou metafísicas), sobre a 
ascese que envereda da «unidade» ao «Uno», a assegurar à geometria posto primeiro na iniciação 
filosófica da Academia, com claras ressonâncias no Livro Sétimo dos Elementos de Geometria de 
Euclides.42

Tenha-se, ainda, que a consideração dos lineamentos pela precisão das medidas e ângulos se faz 
nos livros destinados à «firmitas» e «utilitas», sendo que, a partir do Livro VI, a tratativa do «orna-
mentum» requalifica integralmente o «paragone» entre Pintura e Arquitetura: 

tudo isto [aqui preceituado] não temos tomado dos escritos dos antigos mas extraído da 
observação exata e escrupulosa das obras dos melhores arquitetos. Quanto ao que diremos 

38 Cf. Aristóteles, Metafísica, ed. trilingüe por Valentín G. Yebra, Madrid, Gredos, 1981, Livro Primeiro, 992 a 19-24, pp.75-
76: «ἔτι αἱ στιγμαὶ ἐκ τίνος ἐνυπάρξουσιν; τούτῳ μὲν οὖν τῷ γένει καὶ διεμάχετο Πλάτων ὡς ὄντι γεωμετρικῷ δόγματι, 
ἀλλ᾽ ἐκάλει ἀρχὴν γραμμῆς—τοῦτο δὲ πολλάκις ἐτίθει—τὰς ἀτόμους γραμμάς. καίτοι ἀνάγκη τούτων εἶναί τι πέρας: ὥστ᾽ 
ἐξ οὗ λόγου γραμμὴ ἔστι, καὶ στιγμὴ ἔστιν».
39 Euclide, Gli Elementi, a cura di Attilio Frajese e Lamberto Naccioni, Torino, Unione Tipografico-Editrice Torinese, 19962, 
Libro Primo, pp. 65-66.
40 Cf. L.B. Alberti, Da pintura, cit., Livro Primeiro, § 2, p. 72: «Dico in principio dobbiamo sapere il punto essere segno qua-
le non si possa dividere in parte. Segno qui appello qualunque cosa stia alla superficie per modo che l’occhio possa vederla. 
Delle cose quali non possiamo vedere, neuno nega nulla apartenersene al pittore».
41 Vide Andrea Cantile, Misura e rappresentazione nelle opere di Leon Battista Alberti, in Roberto Cardini (a cura di) Leon 
Battista Alberti. La biblioteca di un umanista, Firenze, Mandragora, 2005, p. 122; Ida Mastrorosa, Alberti e il sapere scientifico 
antico: fra i meandri di una biblioteca interdisciplinare, in Id., p. 143.
42 Cf. G[eoffrey] E[rnest] R[ichard] Lloyd, Science and Mathematics, in Moses Finley (org.), The Legacy of Greece. A new 
Appraisal, Oxford, Oxford University Press, 1981 — trad. esp. de Antonio-Prometeo Moya: Ciencia y Matemáticas, in Id., El 
legado de Grecia. Una nueva valoración, Barcelona, Crítica, 1983, p. 275: «a definição eucliadiana de unidade (aquela pela qual 
cada coisa que existe se diz que é uma) e de quantidade (série de unidades) no Livro Sétimo, revela que não se tratava o uno 
como uma quantidade. [...] Em Euclides, o uno é por implicação em si mesmo indivisível [...]».



68

agora, respeitará em máximo grau os princípios dessas formas; serão noções de grande 
importância e certamente gratas aos pintores.43

Ao louvar o cuidado dos Antigos em ornar «as mais variadas manifestações da vida pública: direi-
to, vida militar, religião etc.», no livro sexto o humanista coliga a Beleza, «lei fundamental e mais 
exata da natureza» (IX, 5), à contemplação «da obra dos Deuses».44 No livro segundo do De familia 
as palavras são inda mais peremptórias: «a natureza, ou seja, Deus».45 Volvamos a ter a sempre 
citada definição em torno da qual orbitam todas as indagações albertianas sobre o «ordo» divino 
da natureza46. Não obstante a multitude de ecos pelos quais se enuncia a definição, a começar 
pela escolha da ciceroniana «concinnitas», que na letra do tratado comparece em espelhamento 
com a «symmetria» vitruviana, pelo amplexo de tantos outros autores que se reportam à tópica 
(Horácio, Plínio, Sêneca...), a fonte na qual se abebera Alberti é inequívoca:

Tendo diante dos olhos o meio-termo, — observa Aristóteles na Ética a Nicômaco —, julgam 
suas obras por este padrão; e por isso dizemos muitas vezes que às boas obras de arte não 
é possível tirar nem acrescentar nada, subentendendo que o excesso e a falta destroem a 
excelência dessas obras, enquanto o meio-termo a preserva; e para este, como dissemos, se 
voltam os artistas no seu trabalho.47

Se os olhos de Alberti visam ao celeste, vertem-se em simultâneo ao mundo terreno, ao solo (ou 
abismo) da existência humana; voltam-se, em suma, à formação do caráter, à Ética, à Família, ao 
temor de que se não cumpra a promessa de justiça e felicidade entre os homens! Tida em sua 
matriz helênica, tal «ἐνθελέχεια», benefício supremo a ser perseguido no domínio do «ἦθος» e 
da «τέχνη», comporta seus correlatos latinos «virtus» e «ars». De onde as palavras encomiásticas, 
no prólogo do tratado, sobre a excelência da «ars ædificatoria», a conjugar os sentidos de beleza e 
bem, de modo a torná-los indissociáveis do anelo pela república.48

Na contraface do otimismo albertiano com o «homo faber», alteado modelo de magnanimidade 
no pronau do De re ædificatoria, Eugenio Garin, nos magistrais «Studi su L.B. Alberti», atenta-nos 
para o pessimismo lancinante com que Momus ou Theogenius, dentre outras obras, retratam a 

43 Cf. L.B. Alberti, L’Architettura [De Re Ædificatoria], cit., Libro VI, cap. 13, pp. 526-527: «Hæc a veteribus litteris tradita non 
invenimus, sed diligentia studioque ex optimorum operibus annotavimus. Quæ sequentur, ad istiusmodi lineamentorum 
rationes maxima ex parte pertinebunt, eruntque multo dignissima et ad pictorum delitias mirifice conferent».
44 Idem, Libro VI, cap. 2, pp. 444-445.
45 Cf. Manfredo Tafuri, Nicolò V e Leon Battista Alberti, in Id., Ricerca del Rinascimento. Principi, città, architetti, Torino, Giulio 
Einaudi Ed., 1992, p. 77, nota 80.
46 Idem, Libro VI, cap. 2, pp. 446-447: «ut sit pulchritudo quidem certa cum ratione concinnitas universarum partium in eo, 
cuius sint, ita ut addi aut diminui aut immutari possit nihil, quin improbabilius reddatur». Pierluigi Panza nota a amplifica-
ção da tradução italiana, aos cuidados de Giovanni Orlandi, ao sublinhar que «fondata sopra una legge precisa» inexiste no 
latim, v. P. Panza, Leon Battista Alberti. Filosofia e teoria da arte, Milano, Ed. Angelo Guerini e Associati, 1994, p. 187, nota 38.
47 Cf. Aristóteles, Ética a Nicômaco, Livro Segundo, Cap. 6, 1106 b 8-12, in Coleção Os Pensadores, trad. de Leonel Vallan-
dro e Gerd Bornheim, São Paulo, Abril Cultural, 1973, p. 272: «εἰ δὴ πᾶσα ἐπιστήμη οὕτω τὸ ἔργον εὖ ἐπιτελεῖ, πρὸς τὸ 
μέσον βλέπουσα καὶ εἰς τοῦτο ἄγουσα τὰ ἔργα ὅθεν εἰώθασιν ἐπιλέγειν τοῖς εὖ ἔχουσιν ἔργοις ὅτι οὔτ᾽ ἀφελεῖν ἔστιν οὔτε 
προσθεῖναι, ὡς τῆς μὲν ὑπερβολῆς καὶ τῆς ἐλλείψεως φθειρούσης τὸ εὖ, τῆς δὲ μεσότητος σῳζούσης, οἱ δ᾽ ἀγαθοὶ τεχνῖται, 
ὡς λέγομεν, πρὸς τοῦτο βλέποντες ἐργάζονται)».
48 Leon Battista Alberti, L’Architettura [De Re Ædificatoria], cit., Prologo, pp. 8-13 («Dédalo foi louvado em seu tempo, acima 
de tudo, porque construiu uma gruta em Selinunte, para que dela emanasse um vapor morno e suave e fosse captado de 
tal maneira que provocasse intensíssimos suores e curasse o corpo com enorme prazer.» No De re ædificatoria , o primeiro 
arquiteto, noto por edificar labirintos, ao reverso dos artifícios do dolo será louvado pelo benefício de suas invenções. «E que 
dizer [continua Alberti] dos reservatórios de água trazidos dos lugares mais remotos e recônditos, destinados às utilizações 
mais variadas? [...] rasgando penedos, perfurando montanhas, [vencendo] vales, contendo águas dos lagos e do mar, drenan-
do pântanos, [...] corrigindo o curso dos rios, desimpedindo as embocaduras, construindo pontes e portos, o arquiteto não 
só [traz providência] às necessidades temporárias da humanidade [...]. É pois inegável que o arquiteto, pelo que há de [...] 
extraordinariamente belo nas suas obras, pela sua necessidade, pelo auxílio e proteção das suas invenções, pela sua utilidade 
para os vindouros, deve ser [...] considerado entre os cidadãos mais importantes [...]»).



Mário Henrique Simão D’Agostino 69

natureza humana. Contrariamente a uma circunstanciada periodização de temas, interesses e 
posicionamentos na trajetória intelectual de Alberti, o historiador nota que a redação de Momus 
se faz em simultâneo ao tratado da arquitetura, a achincalhar a insana e estulta sede dos homens, 
o querer construir e destruir sem termo nem limite. «Perenemente descontente e insatisfeito,» 
condensa Suzanna Gambino, «o homem termina por ser um perigo para si próprio e para os 
outros; na verdade, um inimigo para a natureza».49

Nada, em Alberti, remete àquela sublimação da natureza humana cultuada no Renascimento 
pela imagem vitruviana do «homo ad circulum» e «ad quadratum», símbolo de unidade entre o 
celestial (círculo) e o terreno (quadrado) que nela se conjugam. Manfredo Tafuri:

O De re ædificatoria , a bem ler,  não contradiz o Theogenius. [...] A sua harmonia [i.e.: da ar-
quitetura] não se apoia sobre uma mística analogia entre macro e microcosmo. O homem 
— o sacro microcosmo dos pitagóricos e dos platônicos — de fato é aquele que aparece no 
Momus, nas Intercœnales, no Theogenius: lobo para os seus semelhantes, corruptor da natu-
reza, inimigo das coisas criadas.50

Nada conduz à caução metafísica da «τέχνη», à hipóstase de sua potência infinita, assente no 
legado divino de rememoração da «ἰδέα» (ainda que maculada, em parte, pelas águas do es-
quecimento), tal como apregoado por Nicolau de Cusa: «Idea: Ars in mente divina» (De docta 
ignorantia).51 A despeito das similitudes entre Alberti e «il Cusano» consagradas pelos estudos 
de Giovanni Santinello,52 Elena Filippi,53 Graziella Vescovini54 ou, mais recentemente, Charles 
Carman,55 alinho-me aqui às ponderações críticas de Eugenio Garin, Manfredo Tafuri, Francesco 
Furlan e Kurt Flasch.56

49 Suzanna Gambino, Alberti lettore di Lucrezio. Motivi lucreziani nel Theogenius, in rev. Albertiana, volume IV, Firenze, Société 
Internationale Leon Battista Alberti & Casa Editrice Leo S. Olshki, 2001, p. 82.
50 Manfredo Tafuri, Ricerca del Rinascimento..., cit., p.54.
51 «A novidade de Nicolau de Cusa nos anos cinquenta», pondera Kurt Flasch, «é o louvor da produtividade do homem: 
o homem, sendo imagem de Deus, é capaz de transformar o mundo, de criar o mundo dos conceitos e da cultura. Esta 
novidade era preparada pelas especulações tradicionais sobre a natureza e a ars, sobre a ars como ideia na mente divina, 
que Nicolau de Cusa tinha recebido e transformado no De docta ignorantia e no De coniecturis, II 12”; Kurt Flasch,  Nicolò 
Cusano e Leon Battista Alberti, in Leon Battista Alberti e il Quattrocento: Studi in onore di Cecil Grayson e Ernst Gombrich, Atti del 
Convegno internazionale: Mantova, 29-31 ottobre 1998, a cura di Luca Chiavoni - Gianfranco Ferlisi - Maria Vittoria Grassi, 
Firenze, Olschki, 2001, p.378. Já Erwin Panofsky, fervoroso defensor de uma «Weltanschauung» unitária da «civilização do 
Renascimento», indubitavelmente o mais próximo a Ernst Cassirer em suas formulações das «symbolischen Formen», ao 
escrever Idea (ensaio, convenhamos, praticamente redigido a quatro mãos, em interlocução constante com o referido filósofo, 
cujo estudo Eidos e eidolon precede o escrito do sequaz), insiste em demarcar os distanciamentos de Alberti com o pensamento 
neoplatônico e sua convicção de que a ideia «delle bellezze» (no plural: v. De Pictura; assim como o recorrente «degli Dei») ad-
vém da experiência e direta inspeção da natureza, nutrida pela consulta aos doutos e expertos no assunto; v. Erwin Panofsky, 
Idea. Ein Beitrag zur Begriffsgeschichte der älteren Kunstheorie, B. G. Teubner, 1924 — trad. esp. de Maria Teresa Pumarega: Idea. 
Contribución a la historia de la teoria del arte, Madrid, Ed. Cátedra, 19856, p. 57 («Ao autêntico neoplatonismo de Petrarca, a 
possibilidade de converter a beleza em algo visível aos sentidos através da linha e cor só lhe parecia explicável por uma visão 
celestial; para Alberti, pelo contrário, a atitude de contemplar espiritualmente a beleza só lhe parecia alcançável através da 
experiência e da prática»).
52 Giovanni Santinello, Nicolò Cusano e Leon Battista Alberti: Pensieri sul bello e sull’arte, in Leon Battista Alberti: Uma visione 
estetica del Mondo e della Vita, Firenze, Sansoni, 1962, pp. 264-296.
53 Elena Filippi, Vnitatis et alteritatis constrictio: Il legame più bello fra il Cusano e l’Alberti, in Leon Battista Alberti. Actes du 
Congrès International «Gli Este e l’Aberti: tempo e misura», Ferrara, 29 novembre 2009 — 03 dicembre 2010, a cura di Francesco 
Furlan - Gianni Venturi, Pisa/Roma, Fabrizio Serra Editore, 2010, pp. 27-35.
54 Graziella Federici Vescovini, Nicholas of Cusa, Alberti and the Architectonics of the Mind, in NEXUS II: Architecture and 
Mathematics, edited by Kim Williams, Firenze, Edizioni dell’Erba, 1998, pp. 150-171.
55 Charles H. Carman, Leon Battista Alberti and Nicholaus Cusanus, Ashgate Publisching Company, Burlington, 2014.
56 Cf. E. Garin, Rinascite e rivoluzioni …, cit.; M. Tafuri, Ricerca del Rinascimento..., cit.;  Francesco Furlan, Per un ritratto 
dell’Alberti, in rev. Albertiana, volume XIV, Firenze, Société Internationale Leon Battista Alberti & Casa Editrice Leo S. Ol-
shki, 2011, pp. 43-53; Kurt Flasch, Nicolò Cusano e Leon Battista Alberti..., cit., pp. 378-380.



70

Do mistério com que os homens são congratulados pela visão do perfeito colhida na ordem da 
natureza e nas formas que, através da arte, dão «finitio» à matéria imperfeita, corruptível e móvel 
do criado; pelo sentido de perfeição no labor, de capacidade humana para consumar harmonias 
no orbe do diverso, meio-termo que não se iguala, disjunge ou inexiste sem seus contrários (o 
excesso e a falta), tendo-os em concórdia; pelo sentido de harmonia e justiça, e o que propicia 
aos homens como promessa de felicidade; em suma, deste mistério, — para além do que ele nos 
congratula como potência de intelecção do bem e apaziguamento da discórdia; para além de seu 
benefício à vida em comum —, Alberti pouco nos diz. A perspectiva, em Alberti, não visa ao «mais 
além», ao «vis-à-vis» extático ou «post-mortem»; visa, antes, cumprir em vida o sentido de ordem 
congratulado pelo divino espetáculo da beleza na Natureza; visa aos mortais, ao que lhes cabe. 
E neste «mais aquém» não resta aos homens senão um viver no qual Deus, digo, os Deuses, dele 
se recolheram, não resta senão uma realidade humana sujeita a artifício, máscara e simulação. 
Um mundo que lhes lega, contudo, a mirífica contemplação da beleza e a responsabilidade sobre 
seus atos.

[No mundo mental e cultural de Leon Battista Alberti] Deus existe somente à maneira de 
reclamo tradicional, episódico, — inteira Francesco Furlan —, em verdade privado de todo 
(religioso) efeito concreto; existe só enquanto figura de uma ordem estética. [...] Sobretudo, 
Deus existe por acordo, enquanto instância, social: existe porque a sociedade o admite e 
dele exige a existência; existe porque concretamente existe a instituição eclesiástica que a 
Ele reclama. Neste sentido, e neste somente, que nada ou bem pouco tem, em verdade, de 
religioso, poder-se-á talvez dizer que Deus existe também para Alberti.57

Talvez também aqui possamos colher o que há de mais profundo na piedade de Alberti. Ao 
reverso de um apregoado ateísmo, interpretação sempre mais corrente, firma-se a sua profissão 
de fé na autonomia e responsabilidade humanas, sua vigília, entenda-se bem, contra a «cega 
ganância», contra a «insana estultícia» (insania, stultitia). No curso sobre Borromini ministrado 
no Istituto Universitario di Architettura di Venezia (I.U.A.V.), no ano de 1978, Tafuri, ladeando o 
arquiteto lombardo ao filósofo judeu-alemão Walter Benjamin, num diálogo espetacular com a 
obra Origem do Drama Barroco Alemão, propunha, em duas aulas, a insólita inclusão de Alberti, 
com o seguinte escopo: «A arquitetura assume para ele [Leon Battista Alberti] um único trabalho 
humano: a tarefa de conter a loucura que domina o homem».58

*

À guisa de conclusão, últimas notas sobre o lusco-fusco do visível. Recorrentes na tratadística 
das artes, os «τόποι» da «meditação continuada» e da «consulta a doutos e expertos», aliados 
no «estudo da natureza» e «observação exata e escrupulosa das obras», — expedientes cardeais 
da «τέχνη» albertiana —, assumem em outros diálogos do autor conotações deveras distintas do 
cauto conselho de se ponderar múltiplos pontos de vista, diferentes ângulos para se compor uma 
visão a mais compreensiva da matéria em exame. Em Fatum et fortuna, o sonho de ubiquidade 
do olhar e a aspiração de onisciência vêm denunciados mediante o personagem Philosophus, 
que, posto no cimo de um monte altíssimo, ambiciona a tudo ver.59  O argumento remonta, 
sobretudo, à Geografia de Estrabão, e, para quem confeccionou o mapa de Roma mediante co-

57 Francesco Furlan, Per un ritratto dell’Alberti, in rev. Albertiana, volume XIV, Firenze, Société Internationale Leon Battista 
Alberti & Casa Editrice Leo S. Olshki, 2011, p. 48.
58 Manfredo Tafuri, Francesco Borromini e la crisi dell’universo umanistico, in Corso di storia dell’architettura 2A: Trascrizione delle 
lezione tenute dal prof. Manfredo Tafuri nel corso dell’anno accademico 1978/79, a cura degli studenti iscritti al corso, I.U.A.V., 
1979, p.61.
59 Leon Battista Alberti, Fatum et fortuna, in Prosatori latini del Quattrocento, a cura di E. Garin, Milano-Napoli, Riccardi, 
1952, p. 646.



Mário Henrique Simão D’Agostino 71

ordenadas de medição tiradas no topo do Monte Capitolino, é improvável que desconhecesse 
as palavras do geômetra e geógrafo sobre a potenciação do olhar pela respectiva arte: «nesta 
maneira [i.e. reconstituir pelo intelecto o conjunto a partir do que os muitos olhares têm vis-
to] procedem os estudiosos [de geografia]: confiando nessa espécie de órgãos dos sentidos que 
são os diversos indivíduos que, viajando, têm visto diversos lugares, recompondo em um único 
esquema o aspecto do mundo habitado na sua totalidade».60 Ao reverso das laudes de Alberti 
nos tratados de arte, a memorar tacitamente as palavras encomiásticas de Estrabão à sorte de 
«super-homem», digo, «super-olho» que o artifício técnico propicia à humanidade, em Fatum et 
fortuna o homem deve despertar do torpor onírico da confiança em tudo poder ver, abraçar toda 
a realidade, «descobrir a origem e o fim da própria vida»; deve saber «ver-se a si mesmo», em sua 
finitude e suas potencialidades, em sua miséria e suas misericórdias.61 Na perspectiva do huma-
nista, ultima Alberto G. Cassani, tem-se «um olho que deve saber mover-se velozmente em mais  
direções para poder colher uma realidade múltipla e contraditória: próprio a esta realidade assim 
fugidia, ambígua, mutável deve ser fixo o olhar do homem que se quer dizer tal».62

Talvez convenha, neste cenário (ou espectro), memorar, uma última vez, as advertências de Alber-
ti no De re ædificatoria sobre o uso da perspectiva pelo arquiteto, a nos endereçar, em certa medi-
da, a disputas entre filósofos e sofistas no mundo antigo, sobretudo à invectiva platônica contra 
o recurso pelos artistas dos expedientes de ilusão de ótica, i.e. «σκηνογραφία» e «σκιαγραφία».63 
O alvo dos embates coliga-se, de certo modo, à recorrência das expressões «forma» e «figura», 
«pulchritudo» e «ornamentum» em Alberti. Que então se acareie os desafios da «ἐπιστήμη», os 
liames entre visível e inteligível, fica evidente pelas palavras com que, no Sofista, o Estrangeiro 
(i.e. Platão) encerra a disputa, advertindo que «mostrar e parecer, sem ser» são dispositivos que 
trazem «grandes dificuldades, tanto hoje, como ontem e sempre».64 Palavras límpidas sobre a am-
biguidade, as margens de jogo, dubiedade e aleatoriedade que cingem boa parte das normas de 
exposição pública e demais convenções sociais, condições inexoráveis do viver: «ludus», «lusus»!65

Massimo Bulgarelli acena, com acuidade, o «locus» aristotélico onde Alberti divisa os paradoxos 
da imagem,66 contraface do «decor», a descerrar um orbe no qual «artifício» e «simulacro» não 
se disjungem do domínio público, do jogo e trama política da vida em sociedade: «a imagem é 

60 Estrabão, Geografia, II, 5, 11 (ed. A. Meineke, Leipzig, Teubner, 1877, pp. 156-157); cf. Christian Jacob, Disegnare la terra, 
in Salvatore Settis (a cura di), I Greci. Storia Cultura Arte Società, tomo 1: Noi e i Greci, Torino, Giulio Einaudi Ed., 1996, 
p. 914.
61 Alberto G. Cassani, Explicanda sunt mysteria: L’enigma dell’occhio alato, in Leon Battista Alberti. Actes du congrès internatio-
nal tenu sous la direction de Francesco Furlan, Pierre Laurens, Sylvain Matton - Paris, 10-15 avril 1995, Paris, J. Vrin / Torino, Nino 
Aragno Ed., 2000, pp. 259-260.
62 Idem, p. 260.
63 Veja Pierre-Maxime Schuhl, que assinala como tais indagações se estendem a muitos diálogos do Ateniense, dada a recor-
rência do termo artístico «σκιαγράφημα» no tratamento de variados temas; Pierre-Maxime Schuhl, Platon et l’art de son temps, 
Paris, Presses Universitaires de France, 1935 — trad. it. di R. Boni, M. Casadei, E. Savini: Platone e le arti figurative, Bologna, 
Book Editore, 1994, p. 48 e nota 45, p. 107.
64 Platão, Sofista, 236e, in Coleção Os Pensadores, trad. e notas de Jorge Paleikat e João Cruz Costa, São Paulo, Abril Cultural, 
19832, p. 154.
65 Valho-me da elucidativa circunscrição proposta por Francesco Furlan de três campos de investigação operantes na episte-
mologia de Alberti, i.e. «tratado», «diálogo» e «jogo»: «[Lusus ou ludus] valem não apenas no sentido de ‘jogo’, ‘diversão’ etc., 
mas ainda naquele de ‘recreação’ e de ‘exercício’, de liberação ou joguete moral e, em suma, de “catarse”. [...] Trata-se em to-
dos os casos de escritos latinos inspirados em Luciano, cingidos pelo gosto do paradoxo, por um ceticismo não dissimulado, 
por uma ironia amarga e profanadora»; v. Francesco Furlan, Per un ritratto dell’Alberti, cit., pp. 50 e 52.
66 Cf. Aristóteles, Metafísica, V, 1024b 22-27, cit., p. 296: «[...] τὰ δὲ ὅσα ἔστι μὲν ὄντα, πέφυκε μέντοι φαίνεσθαι ἢ μὴ 
οἷά ἐστιν ἢ ἃ μὴ ἔστιν οἷον ἡ σκιαγραφία καὶ τὰ ἐνύπνια: ταῦτα γὰρ ἔστι μέν τι, ἀλλ᾽ οὐχ ὧν ἐμποιεῖ τὴν φαντασίαν): 
πράγματα μὲν οὖν ψευδῆ οὕτω λέγεται, ἢ τῷ μὴ εἶναι αὐτὰ ἢ τῷ τὴν ἀπ᾽ αὐτῶν φαντασίαν μὴ ὄντος εἶναι» («Chamam-se 
também falsas as coisas que, sendo entes, são por natureza aptas a aparecer ou como não são ou o que não são (por exemplo, 
o desenho sombreado [skiagraphía] e os sonhos; pois esses são certamente algo, mas não aquilo do que produzem a ilusão). 
Ou seja, as coisas falsas chamam-se assim ou porque elas mesmas não existem ou porque a imagem que produzem não é real»).



72

falsa e verdadeira ao mesmo tempo, responde a uma lógica diversa da coisa».67 Este é o mundo de 
Alberti, ou melhor, o mundo no qual e muita vez contra o qual se arma.

Em uma carta muito conhecida a Matteo de’ Pasti,68 o humanista memora que o óculo das cúpu-
las originalmente fora feito para templos a Júpiter e [Apolo] Phebo, os patronos da luz. «Occhio 
degli dei»... Símile às flamas irradiantes dos olhos mortais, o olhar inflamado dos deuses invita 
sempre à pergunta: para onde?  Alberti, Apologo LIV: «A criança, que não conseguia reter entre 
os braços os raios do sol, se afanava em segurá-los na palma da mão; disse a sombra: “Deixe-os, 
bobo! As coisas divinas não podem ser presas, de modo algum, no cárcere mortal”».69 Oxalá 
sejam oportunas breves epilogais do pseudo-Apolodoro de Atenas sobre Dioniso, colhidas de sua 
Biblioteca Mitológica: na trama mítica, o destino que recai sobre Sêmele, mortal filha de Cadmo 
e Harmonia e que unida a Zeus em amor gerou o esplêndido deus das artes, alteia-se em adágio 
para toda a Humanidade: Sêmele, deixando-se persuadir por Hera, suplica vir-lhe o amante em 
seu leito nupcial como na aparição entre deuses, ao que perece de terror, fulminada pela plenitu-
de da luz.70 Aos mortais o que lhes pertence, diria Alberti.

67 Massimo Bulgarelli, Bellezza-ornamento. Rappresentazione, natura e artificio nell’opera di Alberti, in Arturo Calzona et alii, 
Leon Battista Alberti. Teorico delle arti e gli impegni civili del «De re ædificatoria», Mantova, Centro Studi Leon Battista Alberti & 
Casa Editrice Leo S. Olshki, 2007, p. 584 e n. 40; cf. também, do mesmo autor, Leon Battista Alberti 1404-1472. Architettura 
e storia, Milano, Mondadori Electa, 2008, pp. 143-144.
68 Vide Alberti and the Tempio Malatestiano: An Autograph Letter from Leon Battista Alberti to Matteo De’ Pasti, November 18, 
[1454], edited and translated into english with an introduction and a new preface by Cecil Grayson, traduite en français par 
M. Paoli, con un saggio critico-bibliografico di A.G. Cassani, [textes rassemblés & édités par Francesco Furlan], in rev. «Al-
bertiana», volume II, Firenze, Société Internationale Leon Battista Alberti & Casa Editrice Leo S. Olshki, 1999, p. 237-274.
69 Cf. Leon Battista Alberti, Apologhi, introduzione, traduzione e note di Marcello Ciccuto (texto latino a fronte), Milano, 
Biblioteca Universale Rizzoli, 1989, Apologo LIV, pp.88-89: «Puer, quom radios solis amplexibus prehendere nequisset, 
obcludere inter volas manus eos elaborabat. Inquit umbra: “Desine inepte, nam res divinæ carcere mortali nusquam deti-
nentur».
70 Apolodoro, Biblioteca Mitologica, introducción, traducción y notas de Julia García Moreno, Madrid, Alianza Editorial, 
1993, Livro III, 4, 3, pp. 149-150.


