
Dos bastidores eu 

vejo o mundo:

cenografia, 

figurino,

maquiagem

e mais 

Vol. IX

Fausto Viana,

Maria Eduarda Borges

Adriana Perrella Matos 

(orgs.)

EDIÇÃO ESPECIAL

TEATROS PRETOS II



núcleo de pesquisa 

Traje de Cena
INDUMENTÁRIA E TECNOLOGIA

Dos bastidores eu vejo o mundo:

cenografia, figurino, maquiagem

e mais 

Volume IX

Edição Especial Teatros Pretos II

Fausto Viana, Maria Eduarda Borges e Adriana Perrella Matos (orgs.)

    ISBN 978-65-88640-91-3 
    DOI 10.11606/9786588640913 

São Paulo
ECA - USP

2023



Organização: Fausto Viana, Maria Eduarda Borges e Adriana Perrella Mattos
Direção de arte e diagramação: Maria Eduarda Borges
Capa: Maria Eduarda Borges
Revisão: Márcia Moura
Foto da Capa: A atriz Dirce Thomaz em «Eu e ela: visita à Carolina Maria 
de Jesus». Foto de Paulo Pereira.

Autorizo a reprodução parcial ou total desta obra, para fins acadêmicos, desde 
que citada a fonte, proibindo qualquer uso para fins comerciais. 

Esta obra é de acesso aberto. É permitida a reprodução parcial ou total desta 
obra, desde que citada a fonte e autoria e respeitando a Licença Creative 
Commons indicada.

Todos os esforços foram feitos para que nenhum direito autoral fosse violado no 
Dos bastidores eu vejo o mundo: cenografia, figurino, maquiagem e mais - Volume IX 
- Edição Especial Teatros Pretos II. As fontes citadas foram explicitadas no
texto ou em notas de rodapé ou de fim, e as imagens foram pesquisadas para
creditar seus autores. Porém nem sempre foi possível encontra-los. Caso algum
texto esteja violando direitos autorais de tradução, versão, exibição,
reprodução ou quaisquer outros, entre em contato com Fausto Viana que teremos
prazer em dar o devido crédito.

Universidade de São Paulo 
Reitor: Prof. Dr. Carlos Gilberto Carlotti Junior 
Vice-reitor: Profa. Dra. Maria Arminda do Nascimento Arruda

Escola de Comunicações e Artes 
Diretora: Profa. Dra. Brasilina Passarelli
Vice-diretor: Prof. Dr. Eduardo Henrique Soares Monteiro  
Avenida Prof. Lúcio Martins Rodrigues, 443 
Cidade Universitária  CEP-05508-020 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.pt_BR
Todas as imagens das divisões deste trabalho são do British Museum e liberadas pela licença Creative 
Commons BY-NC-AS-4.0. Todas as imagens foram ajustadas para encaixarem no tamanho da página. 

Este material foi produzido 
com verba do auxílio PROEX 
da CAPES  (número 1623/2022)  

 
 

Catalogação na Publicação 
Serviço de Biblioteca e Documentação 
Escola de Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo 

D722 Dos bastidores eu vejo o mundo [recurso eletrônico] : cenografia, figurino, maquiagem e 
     mais : volume IX  : edição especial teatros pretos II / organização Fausto Viana ... 
     [et al.] – São Paulo : ECA-USP,  2023. 
     PDF (393 p.) : il. color. 

    ISBN 978-65-88640-91-3 
    DOI 10.11606/9786588640913 

1. Figurino.  2. Cenografia. 3. Teatro . 4. Cultura afro-brasileira. 5. Negros. I. Viana,
Fausto. 

   CDD 21. ed. – 792.026 

  Elaborado por: Lilian Viana CRB-8/8308 



Sumário 

 

APRESENTAÇÃO  
Fausto Viana ............................................. 5 

1. JONGO, O SENTIDO DE COMUNIDADE ENLAÇADO 
PELA INDUMENTÁRIA 

 

Adriana Banana (Adriana Perrella Matos) .................. 12 

2. A VERTIGEM DA SUPERFÍCIE: O SEGREDO NOS 
DEBAIXOS DOS TRAJES DA BOA MORTE 

 

Ana Luiza Fay ............................................ 31 

3. ENTREVISTA COM VANESSA ROSA: TERREIROS DO 
RISO E A ALEGRIA COMO FUNDAMENTO ÉTICO 

 

Amanda Justamante Händel Schmitz ......................... 52 

4. UM ROTEIRO AUTOBIOGRÁFICO DE TRAJES NO 
TEATRO NEGRO: UM MERGULHO NA CRIAÇÃO DAS 
VESTIMENTAS QUE ENTRELAÇAM A PRIMEIRA E A 
SEGUNDA PELE 

 

Dirce Thomaz dos Santos .................................. 71 

5. LAUDITH ALMEIDA – A LIDA DO COSTURAR  
Edna Maria do Nascimento ................................. 90 

6. MEMÓRIAS NEGRAS NA INDUMENTÁRIA DE AMAZI 
KILUJI, NO TERREIRO IMBANZANGOLÁ  

 

Elinaldo Pereira Nascimento .............................. 104 

7. MARACATU: ENTREVISTA COM FERNANDA ECHUYA E 
MESTRE HUGO LEÃO DA CAMPINA 

 

Gabriela Cherubini e Flávia Lobo ......................... 127 

8. A TRAMA E O SEGREDO NA TEATRALIDADE NEGRA, 
FEMININA E PERIFÉRICA: ENTREVISTA COM A 
CAPULANAS CIA DE ARTE NEGRA 

 

Jéssica Nascimento ....................................... 145 

9. A INDUMENTÁRIA DE OYA ÌGBÀLÉ  
José Roberto Lima Santos ................................. 169 

 
 
 

 



10. ENTRE TEATRO E TERREIRO: OS TRAJES DOS 
ESPETÁCULOS SIRÉ OBA: A FESTA DO REI; EXU: A 
BOCA DO UNIVERSO E OXUM DO NATA 

Júlia Anastácia .......................................... 186 

11. NAÇÃO EKITI EFON: SEUS COSTUMES LITÚRGICOS 
E CULTURAIS ANALISADOS A PARTIR DO TRAJE 

 

Luan Brasil .............................................. 209 

12. ROTEIRO AUTOBIOGRÁFICO NO CANDOMBLÉ: 
RESGATE DA ANCESTRALIDADE POR MEIO DO TRAJE 

 

Maria Clara Sousa Lima ................................... 228 

13. AS CRIAÇÕES DE JÚLIO CÉSAR PARA LIA DE 
ITAMARACÁ 

 

Paula Martins ............................................ 244 

14. DONA RITA DA BARQUINHA DE BOM JESUS DOS 
POBRES 

 

Paula Martins ............................................ 264 

15. REISADO DO CONGO – A IMPORTÂNCIA QUE O 
VESTIR CARREGA PARA A CORPORALIDADE DO REISADO 

 

Sofia Bernardino Grunewald Candido ....................... 277 

16. ENTREVISTA COM A IALORIXÁ CRISTINA IFATOKI  
Vilma Campos e Maria Cristina Andrade Florentino ......... 288 

 

DOSSIÊ 

 

FOLGUEDOS LIGADOS A RAÍZES NEGRAS  313 

Gabriela Fernandes Gomes .................................  

ILÊ ASÉ OJUINÃ SOROKE EFON   

Luan Brasil e Alinny Nunes ............................... 340 

DIRCE THOMAZ  

Dirce Thomaz ............................................. 354 

TRAJES DE ORIXÁS NO MUSEU AFRO BRASIL EMANOEL 
ARAÚJO 

 

Fausto Viana e Maria Eduarda Andreazzi Borges ............ 368 

 



Apresentação



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   6 

Apresentação 

Fausto Viana 

 

 

Em 2022 publicamos uma edição especial de                

Dos bastidores eu vejo o mundo: Teatros pretos, que editei 

com a Nairim Liz Bernardo e a Carla Costa.  

Na ocasião, escrevi exatamente assim na apresentação:  

Há espaço para mais artigos, mais discussões, mais 
buscas e mais revelações. Quem sabe em alguns anos 
não teremos uma nova edição de Dos bastidores eu vejo 
o mundo, edição especial de Teatros Pretos 2?  
É preto que sim, é muito preto que sim.  

 

Não sei se a escrita teve tom de profecia, mas o fato é 

que no início de 2023 ministrei a disciplina de pós-graduação 

no Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade 

de São Paulo As artes cênicas como possível extensão do 

terreiro: os trajes do rito, da performance e da cena negra. 

Os objetivos da disciplina eram:  

• Estudar os trajes dos ritos das performances e da 

cena negra a partir de uma perspectiva histórica 

que analisa as vestimentas africanas nos períodos 

pré-colonial e colonial;  

• Estudar os trajes portugueses dos séculos XVII ao 

XIX para efeito do entendimento da trajetória 

vestimentar no Brasil colonial e imperial;  

• Investigar tecidos da diáspora no Brasil, Caribe 

e EUA;  

• Comparar tecidos africanos pré-coloniais com os 

ditos tecidos “africanos” do período colonial 

africano;  

• Analisar como as religiões afro-brasileiras se 

desdobram em atividades classificadas como folguedos 

populares, em performances e espetáculos teatrais 

negros e, acima de tudo, como os hábitos, trajes e 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   7 

tecidos africanos e afro-brasileiros são 

elaborados nestas composições. 

 

A justificativa para a aprovação da disciplina foi 

esta:  

A diáspora negra envolve o Brasil de diversas maneiras e em 
sucessivas ondas. O teatro negro, calcado quase sempre nas 
experiências marcantes do Teatro Experimental do Negro de 
Abdias do Nascimento e do qual não se nega o pioneirismo e a 
qualidade, muitas vezes tem desprezado, por falta de 
informações consistentes, quais tecidos poderiam ser usados 
em cena e que representariam melhor uma africanidade não 
colonizada, contestando, por exemplo, o uso dos tecidos wax 
print, que desde o século XVIII são produzidos na Holanda. 
Para um quadro mais completo – e complexo – do traje da cena 
negra, foi necessário elaborar um percorrido histórico que 
trouxesse à tona os tecidos que desde há muito tempo são 
parte da rica diversidade cultural africana. Um recorte 
temático é necessário, evidentemente, por conta da extensão 
territorial e a diversidade cultural do continente africano. 

 

Para não maçar o leitor, tenho que explicar aqui qual 

foi o conteúdo da disciplina, porque foi dele que surgiram 

os artigos presentes neste volume que com tanta alegria 

trazemos à luz agora:  

1. Tecidos e sua longa trajetória na história da 

humanidade – um breve painel panorâmico.  

2. Alguns trajes (e espaços) pré-coloniais na África.  

3. Alguns trajes (e espaços) coloniais na África – os 

choques religiosos.  

4. Tecidos e trajes em Portugal dos séculos XVII ao 

XIX.  

5. Trajes dos escravizados no Brasil e as 

contradições com a Companhia de Jesus. 

6. Os negros da Bahia – da nudez à opulência.  

7. Os negros do Rio de Janeiro do século XIX: artesãos 

e modistas.  

8. Candomblé: ritos, preceitos, trajes e “cenografias” 

do rito.  

9. Umbanda: ritos, preceitos, trajes e “cenografias” 

do rito.  

10. Maracatu e Carnaval.  
11. Reisados, congadas e jongos.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   8 

12. As sambadeiras: Dona Rita da Barquinha e Lya de 
Itamaracá.  

13. A Irmandade de Nossa Senhora da Boa Morte.  
14. Teatros pretos/ teatros temas afro-brasileiros: 

Cia. Lia Rodrigues; Teatro Experimental do Negro; 

Núcleo Afro-brasileiro de Teatro de Alagoinhas (NATA); 

Macacos; Os crespos.  

15. Experiências pessoais. 

 

 Foi um grupo excepcionalmente dedicado e talentoso, 

muito envolvido com o tema no seu dia a dia, inclusive, o 

que tornou a experiência didática no/do curso uma das mais 

preciosas que tive na Universidade de São Paulo nos últimos 

20 anos.  

 Foi por esta razão que propus ao grupo a elaboração de 

Dos bastidores eu vejo o mundo, edição especial Teatros 

Pretos II, que ficou com a configuração que descrevo a 

seguir.     

 Adriana Perrella Matos trabalhou a indumentária do 

jongo, legado da cultura dos povos de matriz linguística 

bantu, analisando sua trajetória das senzalas e terreiros 

do Vale do Paraíba no século XIX até os trajes dos atuais 

jongueiros. Flávia Felício e Gabriela Cherubini optaram por 

investigar o maracatu, ouvindo pessoas com habilidades e 

experiências diferentes. Sofia Candido apurou seu olhar e 

analisou a importância que os trajes têm no Reisado do Congo, 

importante herança cultural negra.  

 Em uma perspectiva autobiográfica, Dirce Thomaz traçou 

um roteiro dos trajes e da confecção deles ao longo da sua 

trajetória bem-sucedida nas artes cênicas. Quatro outros 

autores seguiram o mesmo viés pessoal, que, ao mesmo  tempo 

que nos aproxima do tema e dificulta a análise do que se 

vivencia no plano pessoal, nos oferece toda a riqueza e 

singularidade de vivências muito significativas: Elinaldo 

Nascimento nos conta dos trajes de sua tia-avó, matriarca 

do terreiro Imbanzangolá, de culto Congo Angola, fundado em 

1944; José Roberto narra sua entrada no Terreiro de Umbanda 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   9 

Oxalufã-Abae e trata da indumentária feita para sua Oyá 

Igbàlé; Luan Brasil discute e apresenta os trajes da Nação 

Ekiti-Efon, como utilizados hoje no Ilê Asé Ojuinã Soroke 

Efon, terreiro fundado em 16 de agosto de 2002, responsável 

por preservar a tradição Efon no Brasil. Maria Clara Souza 

Lima, uma das caçulas do grupo, traz uma relato impressionante 

e delicado que batizou de Roteiro autobiográfico no 

candomblé: resgate da ancestralidade por meio do traje, e 

que conta como eram os trajes quando seu pai ainda era vivo 

e babalorixá do terreiro em que foi iniciada em tenra idade.  

  Amanda Schmitz trouxe uma entrevista feita com Vanessa 

Rosa, do Terreiros do Riso, em que trabalha comicidades 

negras. Jéssica G. do Nascimento ouviu as mulheres / atrizes 

/ seres encantados da Capulanas Cia. de Arte Negra, trazendo 

depoimentos fundamentais para o entendimento do teatro negro 

atual. Paula Martins nos brinda com duas entrevistas muito 

curiosas: uma com a já mítica Dona Rita da Barquinha, nascida 

em Bom Jesus dos Pobres, e outra com Júlio César, estilista 

que tem criado traje de cena para Lia de Itamaracá.  

Vilma Leite fez uma entrevista com a ialorixá Cristina 

Ifatoki, que é arte-educadora e confecciona trajes, trabalhando 

com o significado de cada item colocado numa indumentária de 

candomblé. Nossa convidada especial para esta edição foi Edna 

Maria do Nascimento, que nos possibilitou acessar sua 

entrevista com Dona Laudith Almeida, costureira de trajes de 

cena que começou a trabalhar no Teatro Castro Alves em 1967 e 

concedeu a entrevista em 2021, prestes a completar... 92 anos!  

Ana Luiza Fay preencheu o que seria uma lacuna lastimável 

se ela não tivesse feito: uma pesquisa sobre os trajes da 

Irmandade da Boa Morte, de Cachoeira, na Bahia. Júlia Barbosa 

escreveu sobre os trajes de três espetáculos do Núcleo 

Afrobrasileiro de Teatro de Alagoinhas: Siré Oba: A festa do 

rei; Exu: A boca do Universo e Oxum.  

Para terminar com chave de ouro esta edição, quatro 

ensaios fotográficos espetaculares: um dossiê com imagens 

de folguedos ligados às raízes negras, elaborado por 

Gabriela Fernandes Gomes; um dossiê especial com imagens do 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   10 

Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon, com fotos do Luan Brasil e de 

Alinny Nunes; um dossiê com imagens dos Trajes de Orixás 

expostos no Museu Afro Brasil Emanoel Araújo e – muito 

especial para nós – um dossiê com imagens da Dirce Thomaz, 

a quem e com quem, com tanta vida, celebramos!  

 

Agradeço pela imensa colaboração na 

 organização deste volume a:  

Maria Eduarda Borges e  

Adriana Perrella Matos, a Adriana Banana.  



Tecido Adire, Iorubá. Nigéria, 
c.1960-1980. British Museum, 
número 2018,2036.102



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   12 

Capítulo 1 

 

JONGO, O SENTIDO DE COMUNIDADE 

ENLAÇADO PELA INDUMENTÁRIA 

Jongo, the sense of community 

intertwisted by the costumes 

 

BANANA, Adriana (Adriana Perrella Matos); Doutoranda; 

Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas – ECA-USP; 

adrianapm@usp.br 

 

 

1. Introdução 

 

O jongo é a complexidade explicativa de mundo, 
que tem na palavra o sopro das sabedorias da 
vida, fundamento das culturas Bantu. 
Portanto, firmamos o ponto para apresentarmos 
o jongo de maneira plural, assim como ele é, 
amplo e diverso em suas existências. (SILVA; 
RODRIGUES, 2022, p. 4) 

  

Este artigo propõe ler o Jongo ao largo do entendimento 

de sua indumentária como quadro de referência para navegações 

de significações, conhecimentos e questões acerca de sua 

trajetória iniciada nos terreiros e senzalas das fazendas 

cafeeiras do Vale do Paraíba, no século XIX, nos palcos cênicos 

de tipo italiano e nos encontros de jongueiros dos séculos XX 

e XXI. 

A roda, um dos elementos fundamentais do jongo, se forma 

com uma pessoa ao lado da outra até se completar, se fechar um 

círculo, operando um sentido de unidade, como uma comunidade 

de indivíduos ligados. Quando o jongo vai para o palco tipo 

italiano, não há mais roda; no máximo, é formado um semicírculo 

além da brutal divisão arquitetônica entre o público e o palco. 

Considerando a roda plena da significação de comunidade, 

e que “os povos bantos só entendiam a vida no sentido 

comunitário” (DAIBERT, 2015, p. 14), onde o viver e o existir 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   13 

são “interagir com a comunidade, estar em movimento nessa 

grande cadeia de relações e conexões” (Ibid), indagamos se os 

trajes que passam a ser usados em teatros, apresentações 

públicas e encontros de jongueiros0F

1, conformando unidades 

estéticas, inclusive ao serem vestidas camisetas com as 

logomarcas dos grupos, colaborariam para a manutenção da noção 

de pertencimento e comunidade? 

O jongo, também conhecido por caxambu, tambu, batuque 

e corimá, é um legado da cultura dos povos de matriz 

linguística bantu, das regiões do Congo, Mbundu e Ovimbundo, 

habitantes do território atual de Angola e do Zaire (MUNANGA, 

1995-1996). No século XIX, quicongos, quimbundos e umbundos 

foram traficados para servirem como força motriz da economia 

cafeeira brasileira, trabalhando inicialmente na costa do 

Rio de Janeiro e no Vale do Paraíba fluminense e paulista, 

depois, expandindo-se para Minas Gerais e Espírito Santo 

(SILVA, 2020 apud SILVA; RODRIGUES, op. cit., p. 4, 5). 

O jongo pertence ao grupo de danças circulares e de 

umbigada (IPHAN, 2005; SABINO; LODY, 2021, p. 72). A 

circularidade e o gesto da umbigada são traços fundamentais 

de diversas danças oriundas da região do Congo e de Angola 

e, que no Brasil e em Portugal se transformaram no samba, 

considerado filho do jongo, o batuque, o tambor de crioula 

e o fandango. A umbigada acontece na dança de roda que gira 

em sentido anti-horário ou lunar, remetendo aos ancestrais, 

quando um casal por vez se dirige ao centro da roda e, de 

vez em quando, um se aproxima do outro para dar uma umbigada 

de longe, podendo denotar reverência, desafio ou mesmo 

desacato. A imagem do umbigo também é sugestiva e remete a 

um tipo de conexão de procedência, que liga o feto à mãe e 

é o canal de nutrição. 

Inicialmente, o jongo era praticado apenas por adultos 

escravizados, mas ao longo do tempo, com as mudanças políticas, 

como a abolição da escravatura e as transformações e 

movimentações das populações rurais em direção aos centros 

 
1 Desde 1996, a articulação da Rede de Memória do Jongo organiza um 
encontro anual que reúne membros de diversas comunidades jongueiras 
dos Estados do Rio de Janeiro e de São Paulo (PACHECO, 2007, p. 18). 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   14 

urbanos, foram sendo integradas pessoas de outras origens, como 

brancos descendentes de europeus (RIBEIRO, 1984 [1960]; ARAÚJO, 

1943). No século XX e XXI, quando o jongo começou a ser 

esquecido, crianças e jovens, inicialmente proibidos de 

participar da dança1F

2, passaram a aprender e a praticá-la, 

inclusive confeccionando os seus trajes. 

Como acontecimento complexo, realizador de uma cosmovisão 

bantu e de outras culturas africanas, como a nagô-iorubá 

(agregando elementos ontológicos, como o culto a orixás), o 

jongo precisa ser entendido como estética dessa ontologia, como 

atualização de uma generalidade (que é sempre potencial). 

Assim, quando a descrição do mesmo separa categorias, como 

dança e música, observamos a impertinência desse tratamento, 

pois não havia tal distinção para os bantus. As descrições 

sobre a religiosidade acerca do jongo também pedem cuidado em 

sua leitura para não serem enquadradas em lógicas que operam 

religiões de matrizes cristãs, islâmicas e outras. Ainda há 

diferenças entre as práticas religiosas bantu, como os calundus 

coloniais (DAIBERT, op. cit.), e demais grupos africanos, como 

os nagôs e maleses. Cada cosmologia compreende sua 

especificidade. 

 

2. Culturas no plural e a densidade jongueira 

 

Antes de avançar, reforçamos que nunca houve e não há uma 

única cultura africana, mas inúmeras culturas dinâmicas e 

heterogêneas. Enfatizamos também que a história no continente 

África não se origina na história europeia, e que a transmissão 

de conhecimento predominante lá é centrada na oralidade, 

transmitida por anciões. No processo de ensino-aprendizagem, 

destacam-se as performances com canto, dança, música e uso de 

máscaras (FOURSHEY; GONZALES; SAIDI, 2017).  

Culturas, no plural, é como o historiador nigeriano 

Toyin Falola (2020) defende o tratamento do termo – lembrando 

 
2 Conforme Rita Gama Silva (2006, p. 150), a proibição se dava “pela 
ocorrência de mirongas e feitiços na roda”. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   15 

que são mais de 800 culturas e línguas distintas, valores, 

dialetos e visões de mundo –, explicando que a relevância e 

os significados relacionados à cultura são multidimensionais 

e diversos, sendo que a maioria das coisas, da organização 

do mundo privado às instituições políticas, é assentada como 

um “conjunto da herança social, com todo o conhecimento e 

as habilidades vitais para a sobrevivência e a reprodução” 

(FALOLA, 2020, p. 17-18).  

Os bantus, que na África já conviviam com uma pluralidade 

cultural, inclusive europeus que já transitavam pelo continente, 

ao chegarem no Vale do Paraíba, no século XIX, passam a conviver 

com outras culturas, como a dos povos originários, a dos 

afrodescendentes e africanos de origens iorubá ou nagô, gêge, 

fons e ketus, além da dos bantus que já viviam no Brasil e da 

cultura de brasileiros inter-raciais.  

Pelas datas nas quais o jongo se realiza, é possível 

perceber seu dinamismo cultural: em 13 de maio, data da 

abolição da escravatura, quando são consagrados os pretos-

velhos; em dias de santos católicos de devoção da comunidade; 

em festas juninas; na festa do Divino; no dia de Cosme e Damião; 

em casamentos e apresentações públicas. Vale observar que o 

vestuário na cor branca é predominante nas apresentações às 

sextas-feiras, em observância a Oxalá, divindade iorubá. 

 

3. De tambores, árvores e avós/avôs 

 

Mestre Gil, liderança jongueira do Jongo de Piquete, 

em São Paulo (SILVA, 2020 apud SILVA; RODRIGUES, op. cit., 

p. 4-5), explica que a dança rural do jongo é fundamentada 

na ancestralidade, na manutenção da memória, dos 

ensinamentos; nos tambores, que “representam a presença, a 

luta, a resistência”; na dança, “o envolvimento pessoal nas 

causas”; e na palavra, como a maior arma dos jongueiros, com 

“a oralidade, o argumento, o diálogo”. Por isso que para 

discutir com jongueiro, mesmo os que pouco estudaram, é duro 

pois possuem sabedoria nas palavras cifradas” (Ibid.).  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   16 

Provérbios, enigmas e charadas, pronunciados 

predominantemente de modo oral, eram maneiras de transmissão 

de conhecimento, das histórias das linhagens familiares e 

da cosmovisão de sociedades africanas, como a dos bantus. A 

habilidade em decifrar enigmas e charadas e contar 

provérbios, nas sociedades africanas, bem como no jongo, 

requerem vivência e experiência (CORACINI, 2008). Travassos 

(2004, p. 56) lembra que são poucos os jongueiros que têm a 

“chave secreta” para decifrar os versos metafóricos dos 

pontos cantados. 

Vale lembrar que as rodas de jongo são abertas pelos 

mais velhos. A ancestralidade, compreendendo o mundo dos 

vivos e o espiritual, mantém a coesão comunitária ao 

transmitir tradições, valores e visões de mundo pelas 

inúmeras gerações. Nas sociedades bantus, a ancestralidade 

compreende o mundo dos vivos e dos antepassados já falecidos, 

quando suas almas “se tornam necessárias para guiar novas 

gerações” (FOURSHEY; GONZALES; SAIDI; op. cit., p. 91). 

Anciões e anciãs são considerados autoridades pela sua 

sabedoria e também pela proximidade com o mundo espiritual. 

Além de exercerem a autoridade para abrir uma roda de jongo, 

lançando o primeiro ponto (toada) da noite, também lhes é 

reservado um espaço nela.         

Recriava a cena dos festejos, realizados com a permissão 
do fazendeiro, geralmente sábado à noite no terreiro de 
secar café, perto de uma fogueira que fornecia luz e 
também calor para afinar (esticar) os couros dos 
instrumentos. Encontravam-se, num lado desse fogo, os 
tambores e o espaço para a roda da dança; no outro, 
assentavam-se as pessoas mais idosas da senzala, a 
macota (“pessoas da África, pessoas sábias”, nas 
palavras do informante de Stein). (SLENES, 2007, p. 113) 

 

De acordo com depoimentos de filhos e netos dos 

primeiros praticantes de jongo no Brasil, como os que foram 

gravados por Stanley J. Stein na década de 1940 (LARA; 

PACHECO, 2007), retirados de documentários e fontes 

bibliográficas, o jongo acontecia nas senzalas e nos 

terreiros das fazendas cafeeiras, onde se tracejava com 

aguardente um círculo em volta dos tambores e da roda de 

pessoas e no meio se erguia uma grande fogueira. Entrar na 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   17 

roda demandava pedir a benção aos tambores. O festejo durava 

toda a noite, até o dia amanhecer e ser saudado.  

No documentário O jongo no Sudeste (2016), Lúcia Maria 

de Oliveira, jongueira e líder da comunidade do Tamandaré, 

em Guaratinguetá (SP), conta que o jongo acontece há mais 

de 100 anos e segue como na tradição, atravessa a noite e 

termina com o amanhecer. Lembra ainda que, quando sua mãe 

era viva, ela levava pinga ou tempero para cruzar o tambor, 

dando a orientação que devia respeitada e conferia se estava 

sendo feita corretamente. Nesse documentário, vemos que o 

rito inicial acontece dentro de uma casa, onde se reza a 

Salve Rainha, e, somente depois, o folguedo começa ao ar 

livre em volta da fogueira.  

A roda de jongo se inicia com o ato de abertura chamado 

“saravar a ngoma”, quando o jongueiro mais velho, o “cumba”, 

tira seu chapéu da cabeça em reverência aos ancestrais e 

murmura palavras como quem entoa uma oração (MATTOS, 2021). 

No jongo, os tambores são chamados de candongueiro, o 

menor, de tonalidade mais alta, e tambu, o mais comprido, de 

voz baixa, conhecido também por angoma, no Vale do Paraíba 

paulista, e gazunga. Em alguns locais, ainda são tocadas a 

puíta ou cuíca (CASCUDO, 2002) e a ganzá (Ibid., p. 259). Na 

língua proto-bantu, “-goma” designa tambor e, em alguns 

contextos, associa-se o instrumento com “a música, a dança e a 

palavra falada, ao acesso ao poder espiritual para propósitos 

transformadores” (FOURSHEY; GONZALES; SAIDI, op. cit., p. 155-

156). É curioso também que entre alguns povos, como os do 

Congo, de Angola e do oeste da República Democrática do Congo, 

dança e tambores sejam denominados “-ngoma” e “ngoma-ngoma”, o 

nome da árvore usada no feitio dos tambores. Lembrando que a 

tecnologia dos escultores bantus teve papel definitivo na 

história da expansão de suas sociedades em todo o continente 

africano, principalmente na produção de barcos que lhes 

serviram como transporte.  

Os tambores também eram utilizados como meio de 

comunicação entre populações na África e entre jongueiros e 

entidades espirituais (SIMONARD, 2005; SLENES, 2007), um dos 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   18 

motivos de crianças não participarem das rodas na época. Como 

os tambores, os cantos eram usados pelos cativos se comunicarem 

entre fazendas e durante os trabalhos. “Os jongos eram canções 

de trabalho em grupo” (SLENES, op. cit., p. 113, as letras eram 

cifradas como estratégia de sobrevivência, e de difícil 

compreensão por figuras repressivas, como os capitães de mato, 

guardas nacionais (como na Figura 1) e senhoril da fazenda. 

Palavras e expressões sobretudo de origem bantu, como cangoma, 

mironga e cacunda, se juntavam ao caldo metafórico dos cânticos 

ou pontos.  

Formados por versos curtos, os pontos desempenhavam 

diferentes funções, como de visaria ou bizarria, louvação, 

demanda, gurumenta2 F

3 ou porfia e despedida (PACHECO, 2007; 

SILVA, Rita Gama da, 2006). Iniciados por jongueiros mais 

velhos, eram respondidos pelo coro, decifrados ou até que 

um dos “dos presentes ponha a mão sobre os tambores e grite 

“machado!” ou “cachoeira!”, dando o sinal para que um novo 

ponto tenha início” (Ibid.). 

É interessante ressaltar as coincidências entre o 

vocabulário jongueiro e o vestimentar, com palavras como 

ponto, amarrar, enlaçar, desatar o nó. Mário de Andrade 

conta que o uso da fala “amarrar o ponto” designava a boa 

sustentação de um canto de jongo pelo solista até que se 

desatasse o nó (ANDRADE, 1965; PACHECO, 2007). Geralmente, 

os mais experientes são criadores de pontos, com “a 

habilidade de amarrar os rivais com a força (mironga) do seu 

ponto e com o conhecimento da linguagem cifrada do jongo, 

que permite sair dos pontos propostos pelo outro” (CORACINI, 

2008, p. 35) ou desatar os pontos (SILVA, Rita Gama da, 

2006; SLENES, op. cit.; RIBEIRO, 1984). 

A noção de ancestralidade materializada no tambor tem 

significações medulares nas sociedades. A primeira é ligação 

entre homem e natureza expressa na pele do tambor (reino 

animal) e na madeira (reino vegetal). A segunda é a concepção 

de família, com membros vivos, mortos e não nascidos. A 

 
3 Conforme Rita Gama da Silva (2006, p.143), gurumenta ou gromenta são 
pontos de demanda ou porfia. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   19 

terceira é a da ancestralidade feminina como fundadora do mundo 

dos vivos, como mostra Fourshey, Gonzales e Saidi (op. cit.) 

em seus estudos linguísticos que remontam à pré-história e à 

evolução linguística do proto-bantu. As palavras                  

“-kódò”/ “kólò” designavam “avô/avó”, “base de uma árvore” e 

ainda “matriclã”. Vale indicar que em algumas línguas, “-kódò” 

parece ter significado “perna” para depois se desdobrar em 

“tronco” (de árvore). As linhagens eram as instituições 

responsáveis pela definição, pela organização da comunidade e 

pela transmissão de valores. 

Os valores da comunidade têm precedência sobre os 
valores individuais e, portanto, o bem-estar do 
indivíduo deve ser tomado a partir do ponto de vista 
do bem-estar da comunidade, uma vez que o indivíduo 
não pode existir sem a comunidade 3F

4. (OYESHILE, 2006, 
p. 108, grifo nosso) 

 

A descrição acima diz respeito aos iorubás, mas são 

preceitos partilhados no ideal banto, em que seus membros 

devem ser socializados para honrar seus princípios 

coletivos. Assim, a noção de heterarquia como prática de 

poder horizontal e difusa entre as sociedades proto-bantus 

também colaborou para nutrir o senso de pertencimento e 

responsabilidade de base comum.  

 

4. Imagens 

 

A iconografia do Brasil no período do século XIX,     

pré-abolição, ao XX se dá por fotografias, pinturas, 

gravuras e esculturas, como na aquarela de Augustus Earle 

(1793-1838) que retrata uma cena no Campo de Santa Anna, no 

Rio de Janeiro (Figura 1). A aquarela de 1822 encontra-se 

na Biblioteca Nacional da Austrália, denominada Negro 

fandango scene (Figura 1). Fandango (ver CASCUDO, 1999, p. 

225-226) não é jongo, mas a ilustração serve para indicar 

 
4 Tradução nossa: “Thus, the various versions of their radical 
communal thesis can be reduced to the idea that community values take 
precedence over individual values and therefore the welfare of the 
individual must be seen from the standpoint of the welfare of the 
community, since the individual cannot exist without the community.” 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   20 

elementos dessa dança e do período que começa no Brasil, 

além de estar aclimatado na região fluminense. Por isso, 

relacionar ao segundo alguns de seus elementos, sobretudo 

por ser uma imagem do início do século XIX.  

 
Figura 1 – Pintura em aquarela (1822) de Augustus Earle 

 
Fonte: Domínio público via Wikimedia Commons4F

5.  

 

As mulheres usam pano da Costa, que, conforme Viana e 

Borges (2020), é originário dos tradicionais teares africanos, 

os mesmos que chegaram no Brasil no início do processo 

colonialista escravagista e, a partir de 1857, ganharam 

“intensa utilização por negras de várias partes do Brasil” 

(VIANA; BORGES, 2020, p. 98). Elas vestem saias compridas, 

soltas, rodadas e amarradas na cintura por um tecido e camisas 

de cor branca, cobrindo até os cotovelos. Usam turbantes na 

cabeça e têm os pés descalços. Lembrando que ainda hoje se 

dança o jongo com os pés descalços, mantendo o contato direto 

com a terra. A mulher à esquerda está com uma blusa comprida 

por cima da bata. 

 

 
5 Disponível em: 
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Negro_fandango_scene.jpg. 
Acesso em: 4 jun. 2023. 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Negro_fandango_scene.jpg


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   21 

 

No centro da imagem, em gestual de umbigada, o homem 

está com o tronco desnudo, usa calça até abaixo dos joelhos 

amarrada na cintura, boina com penacho na cabeça, pulseira 

de miçangas e colar. Próximo a ele, à direita, um homem 

dança vestindo um chapéu do exército, de estilo napoleônico, 

encontrado em uniformes como o do oficial de milícias de São 

Paulo, de 1823 (ver aquarela de J. Washf Rodrigues em 

BARROSO, 1922, prancha 41). O último homem à direita está 

completamente fardado, usando uniforme semelhante ao dos 

oficiais de milícias, engenheiros e de cavalarias (Ibid. 

prancha 40), tem uma espada embainhada na cintura e ostenta 

um bigode.  

Destacamos que o uso da cartola pelo homem à esquerda 

é um símbolo tradicionalmente ligado à aristocracia, cujo 

uso foi apropriado pelas camadas mais populares em modelos 

mais econômicos. Earle, em uma leitura especulativa e 

anacrônica, estaria sugerindo alguma relação de apropriação 

de poder? Haveria ironia, aproximando-se da descrição de 

Stein sobre o caxambu ou jongo? 

Era uma oportunidade de se cultivar o comentário 
irônico, hábil, frequentemente cínico, acerca da 
sociedade dentro da qual os escravos constituíam um 
segmento tão importante [...]. O caxambu com seus 
ritmos poderosos, com a quase completa ausência de 
supervisão do fazendeiro, com o uso de palavras 
africanas para disfarçar as alusões óbvias e os 
ocasionais tragos de cachaça morna, proporcionava aos 
escravos a oportunidade de expressar seus sentimentos 
em relação aos seus senhores e feitores e comentar 
acerca das fraquezas de seus companheiros. Dentro 
desse contexto, os jongos eram canções de protesto, 
reprimidas mas de resistência. (STEIN, 2007, p. 26-
27) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   22 

Figura 2 – Terreiro de uma fazenda de café no Vale do Paraíba, c. 1882 

 
Fonte: Fotograma do vídeodocumentário O jongo no Sudeste. 

 

 

Figura 3 – Detalhe de imagem retratando o terreiro de uma fazenda de 
café no Vale do Paraíba, c. 1882 

 
Fonte: Marc Ferrez. Domínio público5F

6.  
 

As fotos foram colocadas em sequência para apontar que, 

mesmo em meio a escassez de recursos materiais e financeiros 

das pessoas escravizadas, nesse caso, parece haver diferença 

entre os trajes de festa e de trabalho. Na Figura 3, as roupas 

de ração ou trabalho estão visivelmente sujas, usa-se aventais, 

lenços e (aparentemente) rodilhas para apoiarem as cestas nas 

cabeças. Na Figura 2, os homens usam coletes e casacos sobre 

as camisas, e os chapéus diferenciam-se dos utilizados no 

trabalho das lavouras (Figura 3), que tinham que protegê-los 

do sol ou do frio, diferentemente da finalidade do uso em 

festas. As mulheres vestem roupas claras, provavelmente na 

 
6 Disponível em: https://commons.wikimedia.org/. Acesso em: 3 jun. 
2023. 

https://commons.wikimedia.org/


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   23 

cor branca, e lenços na cabeça. Destaque para a mulher que 

está no centro da fotografia, trajando vestido longo, 

cobrindo os pés e os braços (chegando no punho), sem decote.  

A pesquisa de Adailton da Silva sobre o jongo corrobora 

para o uso de trajes distintos para trabalho e para ocasiões 

de festejo, o jongo incluso, como ilustrado nas Figuras 2 e 3: 

Entre os grupos de Jongo que ainda hoje vivem na zona 
rural, alguns dançam descalços e a maioria veste o 
que seria a sua “roupa de festa”, ou uma vestimenta 
com significado religioso. Este último exemplo é o 
caso dos grupos de Jongo mais fortemente ligados às 
expressões religiosas de matriz africana. (SILVA, 
2006, p. 82) 

 

A abolição da escravatura no Brasil, os processos de 

industrialização e a política de embranquecimento que 

promoveu a vinda de imigrantes italianos para substituírem 

a mão de obra de africanos e afrodescendentes nas fazendas 

de café, implicaram em um fluxo migratório das zonas rurais 

para os centros urbanos, que estavam se adensando também no 

período. Esse é o caso do Rio de Janeiro, onde os morros 

foram sendo ocupados por escravizados alforriados e seus 

descendentes. No século XX, Madureira será um reduto de 

samba e de jongo, como o da Serrinha, da precursora Vovó 

Maria Joana (1902-1986). Adailton da Silva lembra que ela 

foi a fundadora da Escola de Samba Império Serrano, que 

começou no mesmo quintal onde também acontecia o jongo (Idem, 

p. 66). Depois de Vovó Joana, é Mestre Darcy quem se destaca 

como líder e leva o jongo para os palcos.  

Na década de 1960, Mestre Darcy, que desde criança já 

desfilava em escolas de samba, começou a divulgar o jongo 

em oficinas, ensaiando e dirigindo grupos artísticos de 

jongo, e também do samba de Madureira, que se apresentavam 

em palcos (Ibid. 66). Na década de 1980, ficaram famosas as 

apresentações no Circo Voador, cujo palco era decorado com 

velas e bambus (MATTOS; ABREU, 2007, p. 97). A atitude em 

torno do jongo espetáculo foi polêmica, levantando questões 

como a perda da sua essência, de sua mística, suscitando até 

sua extinção. A configuração em semicírculo para todos serem 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   24 

vistos pelo público foi uma de suas adequações (SILVA, 2006, 

p. 60). 

Mestre Darcy sabia o que estava fazendo quando levava 

o jongo aos palcos, já que a dança se tornara um objeto 

artístico valorizado e seria paga para ser vista. Ocupar 

espaço cênico artístico parece ter tido um viés de 

valorização e afirmação da prática na sociedade brasileira, 

como o uso da cartola por uma pessoa escravizada, na Figura 

1. Vale lembrar que ainda hoje se classificam as práticas 

culturais entre erudita e popular, como se uma fosse menos 

importante do que a outra. Levar o jongo para os palcos, ou 

ser apresentado como espetáculo, quando não o era, conferiu 

à dança a atitude política de resistência cultural que sempre 

lhe foi intrínseca. Nas palavras do próprio Mestre Darcy, 

transcritas por SILVA: 

Então é uma dança de terreiro que continua sendo uma 
dança de roda. Só se transforma em um semicírculo 
quando eu subo num palco. E até ́os “universitaŕios”, 
já notou que vocês querem formar roda? Eu não deixo 
formar, eu boto. Vocês só vão obedecer quando eu 
fizer um círculo de giz. Porque é uma coisa 
ancestral, então todo mundo tende a formar uma roda. 
Mas se você formar uma roda como é que o pagante vai 
ver? (SILVA, 2006, p. 60)  

 

No passado, o jongo era dançado onde era possível e quando 

era autorizado. As roupas que as mulheres usavam eram também 

as que elas podiam (conforme comentário de Vovó Maria Joana em 

Mattos e Abreu, op. cit., p. 97). A atitude de Mestre Darcy de 

levar o jongo aos palcos é politicamente importante porque 

resulta de um desejo deliberado. O jongo iria para onde 

quisesse e como seus praticantes quisessem, inclusive eles se 

vestiriam como desejassem. E as apresentações públicas de 

grupos de jongueiros demonstram, por meio do vestuário, uma 

unidade estética, legando sentido de pertencimento. Nessa ação 

deliberada de estar no palco e nas apresentações públicas, a 

indumentária que passa a ser usada revela uma unidade estética, 

também distinguindo os grupos jongueiros entre si.  

 
 
 
 
 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   25 

Figura 4 – Imagem de divulgação do Encontro de Jongos em Pinheiral, 
 em 2022 

 
Fonte: Divulgação pública do evento. 

 

O uso de camisetas estampadas com a logomarca dos grupos 

jongueiros (Figura 4) é comum a outros grupos de jongo, como 

o da Serrinha, o do Quilombo e o da Serra do Bracuí (Angra 

dos Reis). A estampa colorida de chita aparecendo nas saias 

da Figura 5 também é elemento recorrente nos trajes de outros 

grupos jongueiros, como o de Dito Ribeiro, em Campinas, no 

interior de São Paulo.  

Em 2018, o Sesc Paraty realizou a oficina “Costura e 

jongo”, no Quilombo de Campinho (Paraty), que foi documentada 

em audiovisual. Nela, Laura Maria, arte-educadora, enfatiza a 

relevância da oficina, explicando como é importante que as 

novas gerações valorizem e sintam orgulho de sua própria 

cultura. Ela também conta como as crianças, que antes tinham 

preconceito com o tecido de chita, ao aprenderem a confeccionar 

e o cuidado e o modo de vestir os trajes de jongo, passaram a 

valorizar o tecido estampado colorido do chitão. Nas palavras 

de Laura: “Uma coisa que nasce com o sentido de exclusão, a 

própria população reapropria e transforma ela e dá um formato 

positivo” (depoimento no documentário da oficina “Costura e 

jongo”, 2018). Esse sentido parece ser o de Mestre Darcy ao 

levar o jongo para os palcos: o de reafirmar sua história e 

suas linhagens em todos os lugares e tempos. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   26 

 

5. Conclusão 

 

A compreensão da densidade da personalidade estética do 

jongo pediu que fosse apresentado seu contexto cultural, que 

já é plural de partida. Suas danças, seus batuques, seus 

cantos com letras cifradas emergem também como reação às 

condições existenciais de extrema violência urdidas no 

genocídio das populações africanas em diáspora por causa do 

tráfico transatlântico de pessoas escravizadas a partir do 

século XVI.  

Em 2005, o jongo do Sudeste foi proclamado patrimônio 

cultural brasileiro pelo Conselho Consultivo do Instituto 

do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN) e 

registrado no Livro de Formas de Expressão. Isso é um passo 

importante, mas não suficiente para garantir a permanência 

do jongo – tanto que a falta de recursos provocou a 

paralisação de aulas e atividades na Escola de Jongo da 

Serrinha no ano de 2018. O jongo lança um “ponto” (uma 

charada) para a sociedade brasileira que, para ser desatado, 

precisa se entender como comunidade de pertencimento e 

cuidado mútuo, como nos ensinam as culturas bantus e iorubás.  

O artigo sugeriu que a indumentária, no grupo, tem função 

similar ao do sentido circular da roda, pois se relaciona 

ao sentimento de pertencimento. Esclarecemos que não há uma 

substituição da roda feita em círculo, mas a ampliação do 

sentido de roda. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS      

ARAÚJO, Alceu Maynard. Jongo. Revista do Arquivo Municipal. Ano 
XVI, v. CXXVIII, out. 1943. São Paulo: Publicação da Prefeitura 
de São Paulo, 1943. 

BARROSO, Gustavo (Direção geral e organização do texto). 
Uniformes do exército brasileiro. Publicação Official do 
Ministerio da Guerra comemorativa do Centenario da Independencia 
do Brasil. Desenhos, aquarelas e documentos de J. Washf 
Rodrigues. A. FERROUD. F. FERROUD: Paris, 1922. 

BORGES, Maria Eduarda Andreazzi. O traje da baiana de Carnaval: 
ponto de encontro de ancestralidades e renovações. 2022. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   27 

Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação em Teoria e 
Prática do Teatro da Escola de Comunicações e Artes da 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2022. 
doi:10.11606/D.27.2022.tde-19042023-142655. Disponível em: 
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/27/27156/tde-
19042023-142655/publico/MariaEduardaAndreazziBorgesCorrgida.pdf. 
Acesso em: 16 jul. 2023. 

CASCUDO, Câmara. Dicionário do folclore brasileiro. 11. ed. 
Edição ilustrada. São Paulo: Global, 2002. 

CORACINI, Erika Regina Faria. Jongo e teatro: leituras 
performáticas da festa. 2008. Dissertação (Mestrado) – Programa 
de Pós-Graduação em Pesquisa, Teoria e História do Teatro da 
Escola de Comunicações e Artes, Universidade de São Paulo, São 
Paulo, 2008. Disponível em: 
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/27/27156/tde-
06052009-130717/publico/3108930.pdf. Acesso em: 05 jun. 2023. 

DAIBERT, R. A religião dos bantos: novas leituras sobre o 
calundu no Brasil colonial. Estudos Históricos (Rio de Janeiro), 
v. 28, n. 55, p. 7-25, jan. 2015. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/eh/a/hgxBJQTRjZLHVHcF7Jpf4bw/. Acesso 
em: 01 jun. 2023. 

FALOLA, Toyin. O poder das culturas africanas. Petrópolis: 
Vozes, 2020. 

FOURSHEY, Catherine Cymone; GONZALES, Rhonda M.; SAIDI, 
Christine. África Bantu: de 3500 a.C. até o presente. Trad. 
Beatriz Silveira Castro Filgueiras. Petrópolis: Vozes, 2019. 

IPHAN. INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. O 
jongo no Sudeste. (Dossiê Iphan; 5). Brasília: Iphan, 2007. 92 
p.  

LARA, Silvia Hunold; PACHECO, Gustavo (orgs). Memória do jongo: 
as gravações históricas de Stanley J. Stein (Vassouras, 1949). 
Rio de Janeiro: Folha Seca, 2008. 

MATTOS, Hebe; ABREU, Martha. O mapa do jongo no século XXI e a 
presença do passado: patrimônio imaterial e a memória da África 
no antigo sudeste cafeeiro. In: REIS, Daniel Aarão (org.). 
Tradições e modernidades. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2010, p. 
95-113.  

MATTOS, Ricardo Mendes. O ritual do jongo e o imaginário mítico 
afrobrasileiro. Téssera. Uberlândia, MG. V.4. n.1. p.115-132, 
jul./dez. 2021. Disponível em: 
https://seer.ufu.br/index.php/tessera/article/view/63380/33184. 
Acesso em: 02 jun. 2023. 

MUNANGA, Kabengele. Origem e história do quilombo na África. 
Revista USP, São Paulo, n. 28, p. 56-63, dez./fev. 1995/1996. 
Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/28364. Acesso 
em: 23 jun. 2023. 

OYESHILE, Olatunji. The Individual Community Relationship as an 
Issue in Social and Political Philosophy. Core Issues in African 
Philosophy. Olusegun, Oladipo (ed.). Ibadan: Hope Publications, 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   28 

2006. Disponível em: 
https://www.researchgate.net/publication/280572018_The_Individua
l_-
_Community_Relationship_as_an_Issue_in_Social_and_Political_Phil
osophy. Acesso em: 20 nov. 2022. 

RIBEIRO, Maria de Lourdes Borges. O jongo. Rio de Janeiro: 
Fundação Nacional de Arte, Cadernos de Folclore n. 34, 1984 
[1960]. 

SABINO, Jorge. LODY, Raul. Danças de matriz africana: 
antropologia do movimento. Rio de Janeiro: Pallas, 2013. 

SILVA, Adailton da. Relatos sobre o jongo: reflexões e episódios 
de um pesquisador negro. Dissertação (Mestrado) – Programa de 
Pós-Graduação em Antropologia Social do Departamento de 
Antropologia da Universidade de Brasília, Brasília, 2006. 180 p. 

SILVA, Renata de Lima. Sambas de umbigada: considerações sobre 
jongo, performance, ritual e cultura. Textos escolhidos de 
cultura e arte populares, Rio de Janeiro, v.7, n.1, p. 147-163, 
mai. 2010. Disponível em: https://www.e-
publicacoes.uerj.br/index.php/tecap/article/view/12142/9457. 
Acesso em: 02 jun. 2023. 

SILVA, Rita Gama da. De jongos e caxambus: ancestralidade, poder 
da palavra e novas de- mandas. Textos escolhidos de cultura e 
arte populares, Rio de Janeiro, v. 3, n. 1, p. 137-53, 2006. 
Disponível em: https://www.e-
publicacoes.uerj.br/index.php/tecap/article/view/12626. Acesso 
em: 02 maio 2023.  

SILVA, Vivian Parreira da; RODRIGUES, Tatiane Consentino. 
Educação jongueira: repertório afrodiaspórico de afirmação da 
vida na infância. Dossiê Relações étnico-raciais: práticas e 
reflexões pedagógicas em contextos, espaços e tempos. Práxis 
Educativa, Ponta Grossa, v. 17, e19396, p. 1-19, 2022. 
Disponível em: 
https://revistas.uepg.br/index.php/praxiseducativa/article/view/
19396. Acesso em: 01 maio 2023. 

SLENES, Robert. Eu venho de muito longe, eu venho cavando: 
jongueiros cumba na senzala centro-africana. In: LARA, Silvia 
Hunold; PACHECO, Gustavo (orgs.). Memória do jongo: as gravações 
históricas de Stanley Stein (Vassouras, 1949). Rio de Janeiro: 
Folha Seca/Campinas: CECULT, 2007.  

SOUZA, S. C. M. de. Que venham negros a cena com maracas e 
tambores: jongo, teatro e campanha abolicionista no Rio de 
Janeiro. Afro-Ásia, Salvador, n. 40, 2009. DOI: 
10.9771/aa.v0i40.21191. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/afroasia/article/view/2119. 
Acesso em: 14 jul. 2023. 

TRAVASSOS, Elisabeth. 2004. Contribuição ao inventário do 
jongo. In: LONDRES, C. (et al.) Celebrações e saberes da 
cultura popular: pesquisa, inventário, críticas e perspectivas. 
V. 5. Série Encontros e Estudos. Rio de Janeiro: Funarte, IPHAN-
CNFCP, 2004.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   29 

VIANA, Fausto; BORGES, Maria Eduarda Andreazzi. O traje da 
baiana do carnaval: um caldinho cultural. Revista INTERFACES. 
Rio de Janeiro, v. 30, n. 1, 2020. Disponível em: 
https://revistas.ufrj.br/index.php/interfaces/article/view/39674. 
Acesso em: 10 jun. 2023. 

 

Áudiovisual 

O jongo no Sudeste. Realização: Ministério da Cultura (MinC), 
Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN), 
Departamento do Patrimônio Imaterial, Centro Nacional de 
Folclore e Cultura Popular (CNFCP). 2005(?). Colorido. 
11min50seg. Projeto "Celebrações e saberes da cultura popular". 
Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=Ae2rRAALDRE. 
Acesso em: 10 jun. 2023.  

Costura e jongo. 2018. Cor. 3min07seg. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=65oQvxtxnz0. Acesso em: 11 jun. 
2023 

 

 

 

Conhecendo a autora deste capítulo:  

 

 

Adriana Banana – Adriana Perrella Matos:  

Doutoranda na pós-graduação do Departamento 

de Artes Cênicas/CAC da ECA/USP. Graduada em 

Filosofia (UFMG/PIBD), mestre em Dança (UFBA/ 

CAPES), tem especialização em Neurociências 

da Aprendizagem (UNINOVE-SP) e pela 

residência na Trisha Brown Dance Co 

(APartes/CAPES). Idealizadora e diretora do 

FID - Fórum InterNacional de Dança (1996) e 

do grupo Ur=H0r (1997). Coreógrafa, dançarina 

e curadora. Autora do livro Trishapensamento: 

espaço como previsão meteorológica (2012). 

ur.clube@gmail.com; adrianapm@usp.br 

 

 

PALAVRAS-CHAVE: Jongo; roda; dança; comunidade;  

indumentária. 



Tecido de casca de árvore. 
Uganda, 1930. British Museum, 
número Af1930,0507.16. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   31 

Capítulo 2 

 

A VERTIGEM DA SUPERFÍCIE: O SEGREDO NOS 

DEBAIXOS DOS TRAJES DA BOA MORTE 

Surface vertigo: the secret underneath Boa Morte´s 

clothings 

 

Fay, Ana Luiza; Mestre; Universidade Federal do 

Rio de Janeiro; analuizafay@gmail.com 

 

 

Rodar as palavras pelas bordas – pensar uma outra abordagem 

 

[...] eu diria que para mim a experiência 
da beleza, se ela existe, é inseparável das 
relações com o outro. Falamos de beleza 
diante de alguma coisa que é, ao mesmo 
tempo, desejável e inacessível, alguma 
coisa que me fala, que me chama, mas ao 
mesmo tempo me diz que é inacessível. Então 
posso dizer que ela é bela, que ela existe 
além, que ela tem um efeito de 
transcendência, é inacessível. (DERRIDA, 
2012, p. 44) 

 

Considerando a dynamis0F

1 jamais apaziguada da vida 

empenhada em salvaguardar a vida no zelo pela morte mediante a 

experiência da fé, nosso esforço de pensamento voltar-se-á ao 

que, nas indumentárias usadas pelas Irmandades da Nossa Senhora 

da Boa Morte, têm caráter de sacralidade. Das três Irmandades1F

2 

existentes atualmente na Bahia, são as localizadas nas cidades 

de Cachoeira e de São Gonçalo dos Campos as que promovem 

festividades públicas dedicadas a Nossa Senhora. Da primeira, 

nos propusemos a pensar em torno da indumentária conhecida pelo 

nome de traje de beca, a qual não somente é considerada seu 

símbolo distintivo, como também a marca inconteste de sua fé, 

 
1 Termo oriundo do grego, designa força. 

2 A terceira é a localizada na cidade de Santa Brígida. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   32 

tida pelas membras dessa Irmandade como roupa sagrada. Da 

segunda, nos propusemos a refletir em roda do traje de baiana, 

o qual é entendido e vivenciado como roupa de Nossa Senhora. 

Dizemos “em torno da”, ou “em roda do” pois esse texto quer 

assumir um percurso mais sinuoso do que linear ao pôr em prática 

um pensamento de viés ensaístico e especulativo, mais 

fragmentário do que totalizante, e menos afeito a precisões 

teoréticas. Esse movimento textual se mostrou necessário, pois 

nossa temática é inspirada por uma alteridade esquiva à 

discursividade da razão, chamando outro tipo de abordagem. Pois 

o motivo do sagrado é indissociável daquilo que, nos costumes 

e nas práticas dessas comunidades religiosas diz de uma certa 

experiência do segredo. E quando se trata do segredo, a 

experiência não deve ser entendida conforme o sentido mais 

corrente do termo, para o qual ela é aquilo que nos relaciona 

à apresentação de algo cuja presença se dá em um horizonte 

determinável, à luz do dia.  

Levando-se em conta a inexorabilidade do misterioso 

incêndio2 F

3 que lambeu as origens documentais da Irmandade de 

Nossa Senhora da Boa Morte da Bahia, ao fazer da Igreja da 

Barroquinha jazigo de suas cinzas, dedicamos à história 

desse povo uma pequena citação de Jacques Derrida, autor 

cuja voz vai aqui ressoar: “Podem-se queimar os suportes de 

papel, o papiro, os pergaminhos, as bibliotecas, não se 

destruirá a força” (DERRIDA; 1998, p. 64); e por respeito 

ao descomunal esforço de um povo enlutado em inscrever na 

língua – e no fora da língua – os arquivos de suas memórias, 

procuraremos aqui dar a ler as negras vozes das senhoras que 

a passos lentos de muito longe vieram, e que seguem chegando, 

para consagrar a si, mas também a nós, até onde nos é 

permitido saber, a sua devoção. Pois na contramão das 

festividades públicas, quando se trata da realização de 

cerimônias privadas, restritas às membras, as Irmandades se 

resguardam, afastando-se do olhar público por considerarem 

“o segredo um preceito sagrado” (BARBOSA, 2011, p. 65). 

 
3 Sobre isso, cf. LESSA, Luciana Falcão. Senhoras do Cajado: A 
Irmandade da Boa Morte de São Gonçalo dos Campos. Salvador: EDUFBA, 
2012. p.67 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   33 

Seus ritos e festejos têm cunho eminentemente católico, 

mas neles tomam parte importantes elementos advindos das 

práticas religiosas afro-brasileiras. As membras, “Elas são 

de candomblé [...], não tem uma ali que não seja de 

candomblé” 3F

4 (IPAC, 2011, p. 87). Para ambos os sistemas de 

crenças, o motivo do segredo é basilar. No candomblé, o 

respeito ao segredo é princípio fundamental, conforme 

assegura Babalorixá Barinlé ao dizer: “Nossa religião é uma 

religião de resistência e foi o segredo que fez com que ela 

chegasse até onde chegou” (apud SOUZA; 2019, p. 212). No 

catolicismo pelas Irmandades praticado, a vertente que 

acredita que Maria, Nossa Senhora, foi assunta (levada) de 

corpo e alma à glória celestial, finca os pés em um mistério 

milenar cujo segredo segue até hoje não explicado, nem 

resolvido.  Não parece se tratar, nem em um caso, nem em 

outro, de uma “modalidade” de segredo cujo conteúdo pudesse 

vir a ser revelado, por exemplo, em um confessionário ou em 

uma conversa qualquer. Pois o motivo do segredo excede e 

transborda o meramente discursivo, furtando-se à ordem da 

razão, do cálculo e do controle, isto é, do saber em sua 

acepção mais tradicional. O que não quer dizer, no entanto, 

que não se possa falar sobre ele, conforme veremos. 

Se por um lado é por meio da oralidade que vem se 

perpetrando a tradição religiosa sob os cuidados das membras 

das Irmandades da Boa Morte, a transmissão de seus saberes, 

por outro lado, não se reduz à linguagem de palavras. No que 

concerne ao candomblé, segundo Juana dos Santos (1986), em seu 

paradigmático livro Os Nagô e a morte, a palavra (oral ou 

escrita) perfaz apenas uma das partes que compõe o sistema 

dinâmico relacional ritualístico. Conforme a autora, tal 

sistema é tecido na combinação de complexos elementos 

simbólicos, também de ordem formal e estética. Gestos, músicas, 

objetos, indumentárias comportam aspectos artísticos que 

integram o complexo ritual e manifestam o sagrado. Diz ela que 

“a manifestação do sagrado se expressa por uma simbologia 

formal de conteúdo estético” (SANTOS, 1986, p. 49). Com isso, 

 
4 Depoimento da Irmã Maria da Glória dos Santos. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   34 

entende-se porque Babalorixá Barinlé, em sua função sacerdotal, 

afirma peremptoriamente que “o segredo está na roupa”, que “o 

segredo está no fio de contas”, que “o segredo está no 

comportamento” (apud SOUZA, 2019, p. 216). 

 Até mesmo as iniciações se fazem no interdito. É apenas 

depois de um período de três a cinco anos, durante o qual 

suas condutas são avaliadas – “Se você é uma pessoa digna, 

se você tem responsabilidade, se você tá ali com amor [...]. 

Se você tem fé na Santa” 4F

5 (IPAC, 2011, p.57) – que as noviças 

passam a ter acesso a certos conhecimentos e ritos, cuja 

transmissão se faz gradualmente, ao longo dos anos 

vindouros. “A gente mais nova tem que seguir as regras da 

irmã mais velha [...]. A obrigação da irmã é ensinar: ‘não 

minha filha você tem que seguir esse caminho daqui, aquele 

caminho dali não é seu ainda’” 5F

6 (IPAC, 2011, p. 89). Pois é 

“de passo a passo, de cargo a cargo, de palavra a palavra, 

que a iniciante aprende o saber que transcende a 

materialidade dos elementos representativos da Irmandade” 

(BARBOSA, 2011, p. 57). Quando se trata do ritual de aceite 

de uma irmã na Irmandade da Boa Morte da cidade de Cachoeira, 

o vestuário é absolutamente paradigmático. Pois é, a partir 

do momento que recebe o traje de beca, que a noviça tem sua 

entrada para a comunidade formalizada. “Se viu seu 

comportamento, seu jeito de ser que cai bem pra ser uma irmã 

[...] já dizem a você ‘oh, arruma sua farda, esse ano já 

recebe a farda’” 6F

7 (IPAC, 2011, p. 57). É também a farda, 

outro nome para o traje de beca, que marca o desligamento 

de uma membra, e sua devolução é obrigatória. Mais do que 

isso, ao que retornaremos adiante, sua relevância é solene: 

ao morrer, as irmãs são veladas e enterradas vestidas com 

suas fardas. 

Ora, não à toa, a indumentária de beca é considerada o 

símbolo distintivo dessa Irmandade. Para além dos valores 

sócio-históricos significados nessas vestimentas, nelas são 

 
5 Depoimento da Irmã Joselita Sampaio Alvez. 

6 Depoimento da Irmã Maria da Anunciação Nascimento. Grifo nosso. 

7 Depoimento da Irmã Joselita Sampaio Alvez. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   35 

legitimadas as convicções religiosas partilhadas entre as 

irmãs. Segundo Raul Lody, o traje de beca deve ser considerado 

como “a marca inegável do signo de fé” (LODY, 2015, p. 58) 

dessa Irmandade. Há pesquisadores que defendem, inclusive, que 

essa indumentária deve até mesmo ser compreendida como 

patrimônio cultural, “em uma dinâmica onde não se separam as 

dimensões materiais e imateriais” (CIDREIRA; RIBEIRO, 2015, p. 

27). E, por isso, em sua dedicação diária, as irmãs que tomam 

parte nessas comunidades religiosas têm, assim, entre outras 

responsabilidades, a da guarda zelosa daquilo que não se reduz 

à superfície ou ao em cima visível, ou legível da forma, da 

cor, da trama ou da linha. 

 

O saber que transcende 

 

Se é a partir de seu recebimento que se abre o acesso, 

para as irmãs, a um saber que transcende, esses trajes têm 

e promovem algo cuja natureza não pode ser acessada, 

compreendida e explicada por meio de um saber oriundo 

exclusivamente de um exercício de pensamento racional e 

lógico. Nesse sentido, pode-se dizer que esse é um saber que 

transcende o próprio saber. Tal natureza tampouco pode ser 

reduzida nem a uma mera formalidade protocolar ritualística, 

nem a uma formalidade entendida como simples materialidade 

visível e palpável das superfícies têxteis. O que se estende 

aos metais, plásticos, madeiras e materiais diversos usados 

na criação das joias, dos fios de contas, dos adornos e dos 

objetos rituais. Os fios de contas, chamados em língua iorubá 

de ilequés, são considerados símbolos sagrados. Elementos 

de ligação entre os homens e os deuses, eles “sinalizam para 

uma mensagem distante, secreta, misteriosa e obscura” 

(SOUZA, 2019, p. 121), cuja transmissão se reserva “apenas 

aos adeptos iniciados nos segredos que a cultura iorubá 

resguarda aqui no Brasil” (Ibid). Segundo Raul Lody, as 

cores e os tipos de materiais variam “conforme a intenção, 

podendo marcar hierarquia, situações especiais, uso 

cotidiano, além de identificar os deuses” (LODY apud SOUZA, 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   36 

2019, p. 28). O cajado ritual, objeto “acompanhado com a 

santa”7F

8 (IPAC, 2011, p. 101), não deve cair no chão e não 

pode ser tocado por todas as membras (ainda menos pelo 

público) ao longo das festividades de Cachoeira, apenas por 

aquela que ocupa o mais alto cargo na rígida hierarquia 

estabelecida pela tradição. Porque, segundo dona Filhinha, 

de longeva participação nessa Irmandade, “o mistério de 

Nossa Senhora tá naquele cajado” (Ibid). 

Em operação nos debaixos da materialidade e da forma, 

abre-se, então, “um abismo possível, no fundo do sem-fundo, 

no vazio possível de um jazigo ou de um cenotáfio; é por 

isso que os debaixos viram a cabeça e provocam literalmente 

o que chamamos de vertigem” (DERRIDA, 2012, p. 283). Essa 

citação, a seu modo oblíqua e misteriosa, abre o caso de 

Maria, sobre o qual faremos, em breve, uma digressão. Vale 

sublinhar o sentido que carrega o termo cenotáfio, o qual 

designa o sepulcro ou o monumento fúnebre feito em memória 

de alguém cujo corpo, nunca localizado, não se encontra ali 

sepultado. Desse vazio possível, diz Irmã Maria da 

Anunciação: “Ela [Maria] não morreu, adormeceu porque não 

tem conhecimento do túmulo de Maria, nem que ninguém tocou 

a mão nela” (IPAC, 2011, p. 89).  É na crença de que Maria 

fora assunta à glória celestial de corpo e alma que se erige 

a devoção das Irmandades da Boa Morte. Advinda do catolicismo 

barroco, a crença foi trazida ao Brasil pelos jesuítas quando 

do processo de colonização, no século XVII.  

Como abertura à nossa digressão, voltaremos de passagem 

ao traje de beca. Ele é usado pela Irmandade de Nossa Senhora 

da Boa Morte de Cachoeira e possui duas variações, que podem 

ser nomeadas como beca fúnebre e beca gloriosa8F

9. A primeira 

é usada em duas ocasiões: na procissão noturna que primeiro 

antecede e depois sucede a Missa de Dormição de Nossa 

Senhora, também chamada cerimônia do enterro simbólico da 

Virgem Maria, realizada no segundo dia dos festejos, que 

 
8 Depoimento da irmã Filhinha. 

9 Essa nomenclatura segue a da pesquisadora Francisca Helena Marques. 
MARQUES, Francisca Helena. Festa da Boa Morte e Glória: ritual, música 
e performance. São Paulo: USP, 2008, p. 87 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   37 

ocorre, todos os anos, há mais de dois séculos 9F

10, no dia 14 

de agosto; e nos rituais fúnebres realizados na ocasião da 

morte de uma membra. Em tais ocasiões, a beca é vestida 

tanto pelas irmãs que velam a falecida quanto por ela. Ao 

morrer, as irmãs são veladas e enterradas vestidas com suas 

fardas porque as consideram roupas sagradas, portadoras de 

segredo. Seu uso marca o caráter de solenidade fúnebre 

característica das Irmandades designadas, desde suas 

fundadoras, a evocar a importância da liturgia da morte – 

esta, como veremos, ou melhor, pensaremos-ver, não diz 

apenas do fim, mas também do começo. A segunda variação é a 

usada na Alvorada Festiva, seguida da Solenidade da Assunção 

de Nossa Senhora e posterior procissão, realizadas no 

terceiro dia dos festejos, que ocorre, todos os anos, no dia 

15 de agosto, há mais de 1.600 anos considerada a data de 

celebração da assunção de Maria ou, a depender do século e 

da igreja, de sua morte; ainda, a depender do texto, de sua 

morte e assunção, quando morrer é o mesmo que viver. “Nossa 

Senhora é Morte e Glória, é morte e é vida. Temos que dormir 

o sono eterno para acordar do outro lado, é o mesmo caso de 

Maria” (IPAC, 2011, p. 89, grifo nosso). 

 

Um prodígio irrevelável 

 

 O motivo do segredo dá contorno e fundo ao sistema de 

crenças do catolicismo praticado pelas Irmandades da Boa 

Morte. Sobre Maria, sua morte e assunção, não constam relatos 

nas Sagradas Escrituras, que guardam silêncio total por 

causa da magnitude do prodígio. Para o bispo Epifânio1 0F

11, 

autor dessa frase, o destino do corpo de Maria não poderia 

ser descrito porque é um mistério divino e, se as “oficiais” 

 
10 A data é imprecisa, tal como se vê publicada na carta aberta escrita 
na ocasião da escolha da Irmandade como enredo da escola de samba 
Unidos de Padre Miguel, para o carnaval de 2023. Disponível em: 
https://www.facebook.com/photo/?fbid=5985810234780982&set=pb.100064698
156396.-220752000. Acesso em: 15 jun. 2023 

11 Bispo Epifânio é natural de Eleuterópolis, na Judeia, e viveu entre 
os anos de 315 e 403. 

https://www.facebook.com/photo/?fbid=5985810234780982&set=pb.100064698156396.-220752000
https://www.facebook.com/photo/?fbid=5985810234780982&set=pb.100064698156396.-220752000


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   38 

narrativas bíblicas mantêm-no velado, assim ele deve seguir, 

oculto à razão dos homens.  

Nem a morte de Maria nem se ela morreu ou não morreu, 
nem se ela foi enterrada. Embora eu não o afirme 
totalmente. Nem digo que tenha ficado imortal nem 
posso afirmar que tenha morrido. A Escritura guarda 
silêncio total por causa da magnitude do prodígio. 
Portanto, se ela morreu, não sabemos. E mesmo que 
tivesse sido sepultada, jamais teve comércio carnal: 
longe de nós essa blasfêmia! Quanto a mim, não ouso 
falar a respeito disso; guardo isso em minha mente e 
guardo silêncio. (EPIFÂNIO apud TAVARD; 1999, p. 41) 

 

Reservadas as contradições (sempre bem-vindas), vê-se 

que o destino de Maria se mantém protegido, guardado fora 

do alcance do conhecimento do próprio bispo, que assume não 

saber a sorte que a ela fora reservada. Assim, embora diga 

que “guarda em sua mente” o segredo de tal destino, seu 

conteúdo resta inacessível. Eclipsado, oculto a si mesmo, 

silencioso, nenhuma palavra pode alcançá-lo ou compreendê-

lo. Nenhuma palavra pode, então, trazê-lo à luz do dia 

tornando-o visível, revelando-o na pura visibilidade 

inteligível. Com esse discurso, bispo Epifânio pretende 

contestar a teologia mariana levantada nos escritos que 

deram origem às narrativas acerca da existência terrena de 

Maria. A tais conjuntos de textos convencionou-se chamar 

Evangelhos Apócrifos. Notemos que a palavra apócrifo, em sua 

etimologia grega, advém do grego apokryphos que significa, 

justamente, o secreto, o oculto. Por conta do posicionamento 

do bispo, que reflete a ideologia da época, esse termo acabou 

por ganhar um tom pejorativo. Afinal, como podem os Apócrifos 

dar nome ao conjunto de textos que revela, justamente, o 

irrevelável? 

É somente no século XX que os Evangelhos Apócrifos 

marianos, antes carentes de reconhecimento eclesial 

porquanto não inclusos no corpus bíblico, voltam à tona. 

Suas narrativas passam a ser reconhecidas pela Igreja 

porque, no contexto de seu surgimento, “desempenharam 

importante papel devocional, uma vez que, guardadas as 

contradições, propagaram questões doutrinárias condizentes 

com as definições oficiais” (SANT’ANNA; 2006, p. 3). A 

tradição ocidental de pensamento privilegiou as versões 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   39 

apócrifas que consideram Maria mortal, especialmente aquelas 

que defendem sua ressurreição: ela faleceu, isto é, dormiu 

o sono profundo (donde o termo dormição, do latim dormitio, 

e não morte), foi sepultada, teve a alma levada aos céus e, 

após sua ressurreição corporal, fora assunta à glória 

celestial, dádiva a ela outorgada por seu cumprimento aos 

desígnios de Deus. Atentemos que a morte é, no pensamento 

cristão, comparada ao sono. Pela força da metáfora, citamos: 

“E muitos dos que dormem no pó da terra ressuscitarão, uns 

para a vida eterna e outros para vergonha e desprezo 

eterno”11 F

12 (DANIEL 12:2). 

Pautando-se nessa doutrina, é no ano de 1950 que a 

crença da assunção de Maria é proclamada como dogma de fé 

pelo papa Pio XII, na Encíclica Munificentissimus Deus, onde 

diz:  

Pela autoridade de Nosso Senhor Jesus Cristo, dos 
santos apóstolos Pedro e Paulo e em nossa própria 
autoridade, pronunciamos, declaramos e definimos 
como sendo um dogma revelado por Deus: que a 
Imaculada Mãe de Deus, a sempre Virgem Maria, tendo 
completado o curso de sua vida terrena, foi assumida, 
corpo e alma, na glória celeste. (PAPA PIO XII, 1950, 
p.1) 

 

As encíclicas, entretanto, são documentos pontífices 

que dão autoridade papal ao reconhecimento da autenticidade 

de doutrinas, sem que haja obrigatoriedade em postular 

definições que possam vir a embasá-las. É o que ocorre no 

 
12 Disponível em: https://www.bibliaonline.com.br. Acesso em: 15 jun. 
2023. Já que o tema da fé, da morte e da vida após a morte, nesse ensaio, 
puxa o da visão, oferecemos aqui essas breves palavras sobre a morte e a 
visão beatífica. Segundo a doutrina cristã que fundamenta o catolicismo 
alinhado à vertente barroca, após o corpo se decompor e voltar ao pó, a 
alma de cada pessoa que morreu presta contas a Deus e, diante de seu 
juízo, recebe sua sentença: a salvação ou a danação eterna. Se sua 
sentença é a primeira, significa que a alma é justa e, por isso, seguirá 
para o Paraíso (o céu), onde viverá eternamente. Se a sentença é a 
danação, significa que ela é pecadora, será condenada e seguirá para o 
Inferno. Já as almas que precisam expiar seus pecados veniais, quais 
sejam, a soberba, a avareza, a luxúria, a ira, a gula, a inveja e a 
preguiça, antes de atingirem a visão beatífica, isto é, a contemplação 
imediata e intuitiva de Deus, precisarão passar pelo Purgatório. Isto 
pois, tal visão é reservada apenas às almas chegadas em estado de graça, 
purificadas de imperfeição. A doutrina do Juízo Particular de Deus 
assegura, então, uma existência celestial tranquila e eterna após a 
deterioração do corpo, mas apenas aos bons e justos. Os condenados 
padecerão eternamente no mal e no infortúnio. Vê-se, dessa maneira, que é 
do ponto de vista biológico que a morte iguala os homens, pois no além, 
seus destinos se diferenciam. 

https://www.bibliaonline.com.br/


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   40 

caso de Maria. Sobre seu dogma de fé – e dogma significa 

preceito inquestionável e não passível de dúvida –, a leitura 

da encíclica não elucida, esclarece ou explica, nem direta 

nem obliquamente, os modos de falecimento de Maria, nem os 

processos de traslado de seu corpo biológico aos céus. 

Mas, já sobre a trasladação de sua alma, uma pista nos 

é oferecida.  Seu trilhamento chama um modelo de pensamento 

mais literário e poético, que não visa determinar ou definir 

conceitos, sentidos, significados que porventura viessem a 

regular o conteúdo da história. E tal é a paixão pelo 

segredo. Segundo Derrida, por ele nos apaixonamos justamente 

“quando já não faz mais sentido decidir sobre um segredo por 

trás da superfície de uma manifestação textual” (DERRIDA, 

1995, p. 49). Pois tomar uma decisão implicaria, nesse caso, 

escolher o caminho da explicação, da elucidação, do 

esclarecimento. 

 

Por uma poética do vestir – o caso de Maria 

 

Nas procissões realizadas ao longo dos festejos de 

agosto pela Irmandade localizada em Cachoeira, bem como na 

Igreja, é a sutil dança das velas que ilumina a passagem 

espiritual de Nossa Senhora para a glória celestial. Suas 

chamas aquecem a atmosfera e precisam ser mantidas sempre 

acesas para que o despertar de Maria ocorra livre de 

sobressaltos. Sempre em uma pequena bolsa são carregadas 

novas velas e fósforos a fim de evitar que Maria se perca 

na noite. O esmero na preparação do esquife, onde a imagem 

da Santa é velada por três dias, é rigoroso. Sobre um andor, 

a Virgem Santa é conduzida, ao longo dos festejos, em 

procissões que orientam o caminho de Maria à glória 

celestial. Esquife, em sua etimologia, diz mais do que a 

superfície na qual repousa o morto. Nos debaixos do termo, 

navega uma embarcação que conduz quem morreu da terra para 

onde não há cais de atracação, ou seja, para o depois da 

morte, início de uma outra vida. Porque morrer não diz do 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   41 

fim, mas do começo. Tudo se passa entre terra, céu; Aiyê e 

Orum. 

Mas não só as chamas das velas e o percurso do esquife 

preparam a transição de Maria. A vestimenta tem nisso papel 

fundamental: ela está para além de mera superfície que 

recobre o corpo no intuito de protegê-lo. Pois a vestimenta 

é a abertura do corpo para o infinito, para o tempo e o 

espaço da eternidade, para o além. Vejamos a seguinte 

iconografia (Figura 1). 

 

Figura 1 – Autor desconhecido. Dormição de Maria. Ícone. Monastério de 
Santa Catarina, Monte Sinai, Egito. Século XIII 

 
Fonte: Site mountsinaimonastery.org12F

13 
 

 
13 Disponível em: http://www.mountsinaimonastery.org/news-
blog/dormition2016. Acesso em: 5 maio 2023. 

http://www.mountsinaimonastery.org/news-blog/dormition2016
http://www.mountsinaimonastery.org/news-blog/dormition2016


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   42 

Seguindo a narrativa apresentada na Legenda Áurea13 F

14, 

com três dias de antecedência, Jesus avisou Maria que era 

chegado o momento da sua passagem, da sua travessia. “Eis-

me chamada pelo Senhor para pagar o tributo à condição 

humana, separando-me de meu corpo” (VARAZZE; 2003, p. 658).  

Notemos que a palavra segredo, em sua etimologia latina, 

advém de se cernere, cujo significado é, justamente, a 

separação. Após a reunião dos discípulos nos aposentos de 

Maria, Jesus desce ao encontro da Mãe que então receberá “a 

recompensa que cabe às almas santas” (Ibid, p. 660). Ao coro 

dos anjos, ela responde: “Todas as gerações me chamarão bem-

aventurada, pois o Todo-Poderoso, cujo nome é santo, fez em 

mim grandes coisas” (Ibid, p. 660). E logo em seguida diz: 

“Aqui estou, pois está escrito no Livro da Lei que eu faria 

sua vontade, Deus, porque meu espírito exulta de alegria em 

Deus, meu Salvador” (Ibid, p. 660). Sentindo-se preparada, 

então, para mergulhar no sono profundo, Maria deposita a sua 

alma nas mãos do filho Jesus. 

Vinde de todos os confins do Universo, cantemos a 
bem-aventurada trasladação da Mãe de Deus. Nas mãos 
do Filho ela depositou a sua alma sem pecado, com a 
sua Santa Dormição o mundo é vivificado, e é com 
salmos e cânticos espirituais, em companhia dos anjos 
e dos apóstolos que Ele a celebra na alegria. (SÃO 
GERMANO DE CONSTANTINOPLA apud DONADEO, 1988, p. 66). 

 

Vê-se na iconografia (figura 1) que a alma de Maria está 

envolvida em um cueiro, tal como se faz com os recém-nascidos. 

Segundo o filósofo Serge Margel14F

15, o cueiro de linho que veste 

 
14 A escolha por essa narrativa se dá pois os textos da Legenda Áurea, 
sobretudo o texto grego atribuído a São João Evangelista, é 
considerado um “marco na história do desenvolvimento e da longa 
duração da crença na Dormição e na Assunção de Maria” no mundo 
ocidental, conforme Sabrina Mara Sant’Anna. In: SANT’ANNA, Sabrina 
Mara. A Boa Morte e o bem morrer: culto, doutrina, iconografia e 
irmandades mineiras. Belo Horizonte: UFMG, 2006, p. 4. Fonte: VARAZZE, 
Jacopo de. Legenda Áurea: vidas de santos. Trad. Hilário Franco 
Júnior. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. Título original: 
Legendae sanctorum, vulgo historia lombardica dicta. Edição fac-
similada. p. 657-681 

15  A parte na qual Serge Margel é citado diz respeito a uma conversa 
informal que tivemos recentemente. O autor tem livros considerados 
relevantes sobre os temas aqui levantados, publicados por editoras 
como a Galileé, tais como Superstition. L'anthropologie du religieux 
en terre de chrétienté, Le Silence des prophètes. La falsification des 
Écritures et le destin de la modernité. Pela Hermann, entre outros 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   43 

sua alma, vale notar com aspecto de bebê, pode ser pensado como 

a representação da abertura do corpo para o infinito. Face a 

face com o corpo, a vestimenta desempenha o papel de uma 

cobertura que o recobre, cuida dele, põe-no em destaque, o 

mostra e manifesta ao mesmo tempo que o coloca em relação com 

o infinito. Em outras palavras, a vestimenta mergulha Maria na 

eternidade. Assim, a trama do tecido, sua tecelagem, esconde, 

salva, vela e protege algo de santo e de sagrado, ao mesmo 

tempo que o produz, lança e manifesta. É o segredo, e o “segredo 

está na roupa”. 

Maria, pois, separa sua alma de seu corpo e a entrega 

a Jesus: “Eis-me chamada pelo Senhor para pagar o tributo à 

condição humana, separando-me de meu corpo” (VARAZZE, 2003, 

p. 658). Não sabemos os modos como Maria separou-se de seu 

corpo, nem se fora ela ou o filho Jesus a envolver sua alma 

no cueiro, enredando-a na subida aos céus. Pois o 

acontecimento divino da separação se faz em segredo, pois 

ele é o próprio segredo, assim como o linho é “a própria 

justiça dos santos” (APOCALIPSE 19:8)15F

16. O que sabemos, ou 

ainda, cremos saber, é que, ao nascer, Jesus foi vestido por 

Maria tal e qual a alma dela, em fios de linho. Indo um 

pouco mais longe e para além, anterior ao nascimento, é nos 

debaixos do ventre puro e sagrado da Mãe, em sua intimidade, 

que cresce o divino corpo de Cristo. O ventre santo de Maria, 

então, pode ser considerado como uma segunda pele, como a 

vestimenta do espírito, segundo Serge Margel. A vestimenta 

é mais do que sua superfície têxtil e textual, porque nela 

há alguma coisa ou alguém que transborda o em cima visível, 

ou legível da forma, da cor, da trama e da linha. Algo ou 

alguém que, nos debaixos das vestes, é velado(a), 

cuidado(a), guardado(a); um segredo cuja manifestação se 

 
livros, há o La Force des croyances. Les religions du Livre et le 
destin de la modernité. 

16 Nas narrativas cristãs, sejam as bíblicas ou as apócrifas (inclusive 
é nelas que surge a crença segundo a qual Maria coseu as vestimentas 
que viria a usar no dia de seu enterro), o linho é sagrado, ele é a 
própria justiça: “E foi-lhe dado que se vestisse de linho fino, puro e 
resplandecente; porque o linho fino é a justiça dos santos” 
(APOCALIPSE 19:8). Olhemos para a alma de Maria: “A alma dos justos 
está na mão de Deus” (LIVRO DA SABEDORIA 3:1). Excertos disponíveis 
em: https://www.bibliaonline.com.br. Acesso em: 7 jun. 2023. 

https://www.bibliaonline.com.br/


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   44 

vivifica, “não na profundidade de um fundo, mas sob a 

superfície de uma roupa, na superfície do que o corpo tem 

de mais íntimo” (DERRIDA, 2012, p. 283). Ao ser perguntada 

sobre o lugar de Nossa Senhora em sua vida, ecoa na voz da 

irmã Maria da Glória dos Santos o seguinte: Nossa Senhora 

“significa que é a mãe de Jesus, minha mãe também” (IPAC, 

2011, p. 91). 

É emblemática a semelhança entre a maneira de vestir o 

corpo do recém-nascido e o corpo do morto em processo de 

mumificação. Seguindo a poética margeliana, quando se trata da 

morte (em um paralelismo que não precisa se restringir ao rito 

supracitado), a roupa acaba por assumir e realizar o primeiro 

estágio da “passagem das substâncias” ao promover a 

transfiguração, a transubstanciação, do corpo carnal em corpo 

glorioso. Diz Margel que em seu liame com o infinito, “o traje 

embalsama, adormece e afunda o corpo em um sono eterno, que 

não é o oposto do despertar, mas o seu segredo”. Pois este 

despertar é, precisamente, a ressurreição. Perfazendo assim o 

traje, a abertura para o infinito, inconteste signo de fé. 

“Nossa Senhora é Morte e Glória, é morte e é vida. Temos que 

dormir o sono eterno, para acordar do outro lado, é o mesmo 

caso de Maria.”  (IPAC, 2011, p.89). 

 

Agora por quê, eu não sei 

 

O segredo resta inviolável, mesmo que se fale dele. 

Porque, ao mesmo tempo que seu conteúdo excede o pensamento 

racional e lógico, e resiste à autoridade da palavra que 

procura dizer eis o segredo, isso não significa que não se 

possa falar sobre ele. 

Há segredo. Pode-se sempre falar dele, e isso não 
basta para rompê-lo. Pode-se falar dele ao infinito, 
contar histórias a seu respeito, dizer todos os 
discursos que ele prepara e as histórias que 
desencadeia ou encadeia [...]. O segredo permanecerá 
secreto, mudo, impassível, [...]estranho a qualquer 
história [...] a qualquer periodização, a qualquer 
epocalização. Ele se cala, não para deixar uma 
palavra na reserva ou na retaguarda, mas porque 
permanece estranho à palavra. (DERRIDA, 1995, p.45). 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   45 

Vejamos o final exemplar do relato 16F

17 de Dona Dai, membra 

da Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte da cidade de São 

Gonçalo dos Campos. Sobre essa Irmandade: “Conheço, são 

todas minhas amigas, lá elas não vestem [beca] lá é de 

baiana, é de branco, não veste beca”17F

18 (IPAC, 2011, p. 83). 

Há alguns depoimentos que atestam o uso do branco como a cor 

do luto - o branco de Oxalá -, e como a cor da paz - o branco 

de Maria. Também o uso do branco enfatiza o sentimento de 

união entre as irmãs, pois, como diz uma delas, ele simboliza 

“a nossa paz, o nosso amor, a nossa união. Porque o branco 

faz parte de toda harmonia que temos em conjunto” (Ibid). 

Após narrar com riqueza de detalhes a história de sua 

aventura até a cidade de Salvador para adquirir seu traje 

de baiana, Dona Dai conta sobre o dia em que foi com ele 

vestida ao lançamento do livro de um padre. “Quando eu vesti 

a roupa, senti uma emoção tão grande, foi uma alegria tão 

grande quando eu vesti essa roupa de Nossa Senhora” (apud 

SILVA, 2019, p. 170). Ao chegar ao evento, a irmã causou um 

fervor entusiasmado na multidão, que ansiou por fotografar 

especificamente a sua figura, e não outras, embora suas 

vestimentas lhe fossem muito similares. Pois há algo no 

traje de Dona Dai que provoca um arrebatamento. A razão para 

tal, no entanto, ela desconhece e não sabe explicar: 

Todas da Irmandade, a mesma roupa [...] Não deixaram 
eu me sentar um minuto para tirar fotos. Agora por 
quê, eu não sei. Eu disse: “É as mesmas irmãs, a 
mesma vestimenta.” Aí falavam: “não, eu quero tirar 
é da sua”. Todo mundo queria tirar fotos, eu não sei 
por quê. (DONA DAI apud SILVA, 2019, p. 170, grifo 
nosso). 

 

O traje de baiana é considerado, pelas irmãs dessa 

Irmandade, roupa sagrada, e, por isso, é denominado de roupa 

de Nossa Senhora. Esse traje é também uma roupa milagrosa18F

19 

 
17 Tal relato encontra-se em SILVA, Adriana Carvalho da. Caminhos da 
fé: a Boa Morte de São Gonçalo dos Campos – BA. Cruz das Almas: UFRB, 
2019. p.170. 

18 Depoimento da Irmã Anália da Paz Santos Leite, de Cachoeira 

19 Vale lembrar que nas narrativas bíblicas, as vestes em tecido de 
linho, são consideradas vestes santas. Elas são milagrosas. “Eis que 
uma mulher que havia já doze anos padecia de um fluxo de sangue, 
chegando por detrás dele [Jesus], tocou a orla de sua roupa”, porque 
dizia consigo que “Se eu tão-somente tocar a sua roupa, ficarei sã” 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   46 

porque, citando padre Castorano no relato que estamos lendo, 

“qualquer uma pessoa que estiver em um perigo, vocês põem essa 

roupa, qualquer uma peça, enrole na pessoa, que você recebeu a 

graça” (Ibid). Foi esse padre, inclusive, que deu o nome de 

roupa de Nossa Senhora ao defender seu uso perante a 

perseguição que viveram as irmãs em razão de sua pertencença 

ao candomblé, religião sempre tão estigmatizada19F

20. Ele o fez 

na tentativa de ajudar as irmãs a não abdicarem do uso de seus 

tradicionais trajes de baiana, a elas tão caros. Citado no 

relato da Dona Dai, disse ele: “Você tá com vergonha de usar a 

roupa? Essa roupa não é de vocês, é de Nossa Senhora! Estão 

falando que a roupa é de candomblé [...], mas a roupa é de 

Nossa Senhora” (Ibid). As palavras do padre motivaram Dona Dai 

a ir até a cidade de Salvador. Lá chegando, ela conta que quem 

escolheu a roupa não foi ela, mas suas acompanhantes e Nossa 

Senhora, que “botou logo o olho”. 

“Aí cheguei em Salvador, eu disse: quem vai escolher 
essa roupa de Nossa Senhora não sou eu! É ela e vocês 
[...] eu fiquei por fora. Quando a gente chegou no 
lugar que ela levou a gente, eu bati logo o olho em 
cima e eu logo gostei da primeira roupa. Mas eu não 
dei como eu gostei. Eu deixei elas lá, e todas as 
três, eu, Glorinha e Nete: “é essa daqui!”. “É 
essa?”, “É minha mãe.”. “É essa?”, “É.” [...]. Nossa 
Senhora botou logo o olho”. (DONA DAI apud SILVA, 
2019, p. 170)  

 

 

Velar a visão – o lenço de Nossa Senhora 

 

Derrida, no final do seu livro Memórias de Cego, 

relembra a tradição judaico-cristã segundo a qual a essência 

da visão não residiria naquilo que faz ver, mas nas lágrimas, 

no torpor e no embaçamento das lágrimas, no seu curso d’água. 

Segundo essa tradição, o chorar é mais essencial do que o 

ver, “porque são as lágrimas que dão acesso a uma luz, ou a 

 
(Mateus 9:20). Jesus então voltou-se a ela e disse: “Tem ânimo, filha, 
a tua fé te salvou. E imediatamente a mulher ficou sã” (Mateus 9:21). 
Disponível em: https://www.bibliaonline.com.br. Acesso em: 2 jul. 
2023.  

20 Sobre isso cf. SILVA, Adriana Carvalho da. Caminhos da fé: a Boa 
Morte de São Gonçalo dos Campos – BA. Cruz das Almas: UFRB, 2019. p. 
170-171. 

https://www.bibliaonline.com.br/


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   47 

uma visão interior [...], porque são elas que convertem a 

visão em prece” (NASS, 2015, p. 19). 

Ao apontar para o lenço que enlaça a cintura do manequim 

trajado com a beca, exposto permanentemente na casa sede da 

Irmandade da Boa Morte de Cachoeira, diz dona Lindaura: 

“Sabe aquele lenço, foi o lenço que Nossa Senhora enxugou 

as lágrimas por causa da escravidão” (apud RIBEIRO, 2018, 

p. 181). Nossa Senhora chorou porque, no imaginário das 

irmãs da Boa Morte, ela fora uma crioula escravizada. “Nossa 

Senhora foi escrava, pode olhar! A pele dela é mais clarinha 

porque ela foi uma crioula [...] e o lenço que a gente 

carrega, foi o lenço que ela enxugou as lágrimas por causa 

da escravidão” (Ibid). 

Não nos cabe aqui dar conta das complexas implicações 

teóricas postas em prática pelo autor em Memórias de Cego, 

mas sim dizer que ele traz à memória essa ideia para colocar 

em questão um modelo de pensamento que, ao vincular a visão 

ao saber2 0F

21, prende a experiência do pensar ao ideal de 

presença, que diz: eu vejo, portanto, está lá, é a verdade. 

Pois, ao deslocar a essência da visão para o chorar, se dá 

uma abertura do pensar a um outro modelo de visão e de saber, 

estranhos à razão porque atravessados por uma certa 

invisibilidade. Assim, uma certa noite, mais do que a 

hiperluminosidade do dia, orienta a visibilidade, lançando 

o olhar e o saber à desmesura do cálculo. Esse modelo de 

pensamento é o da imploração e o da prece, em outras 

palavras, o da fé. Segundo Derrida, 

Se as lágrimas vêm aos olhos, se elas podem então 
também velar a vista, talvez elas revelem, no próprio 
decurso dessa experiência, nesse curso d’água, uma 
essência do olho. No fundo, no fundo do olho, este 
não seria destinado a ver, mas a chorar. No exato 
momento em que velam a vista, as lágrimas desvelariam 
o próprio do olho: ter em vista a imploração mais do 
que a visão, endereçar a prece, o amor, a alegria, a 
tristeza, mais do que o olhar. (DERRIDA, 2010, p. 
130) 

Entre a fé e o saber – uma outra experiência 

 
21 Conforme esclarece Derrida em Memórias de Cego, “toda a história, 
toda a semântica da ideia europeia, em sua genealogia grega, sabemos, 
vemos, atribui o ver ao saber” (apud NASS, M. 2015, p. 6). 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   48 

 

Derrida sustenta que uma fé elementar é a condição de 

todo testemunho e de toda memória. A cada vez que ouvimos 

alguém falar, que seja até mesmo para contar casos, 

histórias, lembranças as mais simples e rudimentares – como 

a de uma viagem a Salvador, por exemplo, ou a cada vez que 

ouvimos irmã Roquinéia da Anunciação contar que na hora que 

ela mais precisou de Nossa Senhora, “ela jogou o manto 

sagrado em cima de mim” e que isso “é uma coisa que eu não 

sei explicar com palavras” (IPAC, 2011, p. 91) –, é preciso 

sempre oferecer a escuta à abertura de mundo que é o outro 

e ouvi-lo como se a nós fosse dito: “Creia naquilo que eu 

digo como se crê num milagre” (DERRIDA apud NASS, 2015, p. 

21), pois é preciso confiar. O outro (quem ou o quê) é sempre 

alteridade e, por isso, permanece para nós um ponto cego, 

cujo acesso é freado já que há nele e nela existe algo que 

sempre seguirá inapreensível. É, portanto, necessário que 

nele e nela acreditemos e confiemos tal como se crê em 

milagres. Sem jamais abandonar o saber, mas sempre lembrando 

“que uma certa fé é sempre a condição de todo saber” (NASS, 

2015, p. 21). 

Nesse ensaio, procuramos pensar ao redor dos debaixos 

daquilo que nas indumentárias da Boa Morte têm caráter de 

sacralidade, do que nelas diz de uma certa experiência do 

segredo, já que para as irmãs, o segredo é um princípio 

sagrado. Abrimos o texto dizendo que, em seu sentido 

corrente, a experiência nos põe em relação a uma presença – 

que tanto pode ser aquela de um objeto material como também 

a de uma ideia – que se apresenta em um horizonte 

determinável, à luz do dia. Há, no entanto, outra acepção 

para a experiência. Esta, em vez de nos colocar em relação 

com a presença, ou com o presente, lança-nos em uma viagem 

sem horizonte nem desígnio; uma travessia pela noite dentro, 

noite esta que não é o oposto do dia, mas o seu segredo, 

justamente. Trilhamento cuja experiência é transbordada por 

alguém ou por alguma coisa, que não pode se tornar objeto 

(nem sujeito!), pois velado(a), escondido(a), guardado(a), 

salvo(a) em retraimento. Alguém ou alguma coisa que não pode 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   49 

ser apreendido(a) ou compreendido(a) apenas pelo saber 

enquanto razão: “É uma coisa que eu não sei explicar com 

palavras”, já nos contou Roquinéia. Há um saber que 

transcende. “...Crê? Não sei, é preciso crer” (DERRIDA, 

2010, p. 132).  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BARBOSA, Magnair Santos. Irmandade da Nossa Senhora da Boa 
Morte: entre o Aiyê e o Orum. In: IPAC. Festa da Boa Morte. 
Cadernos do IPAC, 2. Governo do Estado da Bahia – Secretaria de 
Cultura. Salvador: Fundação Pedro Calmon, 2011. 

CIDREIRA, Renata P. Boa Morte: primórdios e simbologias. In: 
CIDREIRA, Renata P. (org.) et al. As vestes da Boa Morte. Cruz 
das Almas: UFRB, 2015. 

CIDREIRA, Renata P.; RIBEIRO, V. Boa morte: turismo cultural e 
midiatização. In: CIDREIRA, Renata P. (org.) et al. As vestes da 
Boa Morte. Cruz das Almas: UFRB, 2015. 

DERRIDA, Jacques.  Enlouquecer o subjétil. Trad. Geraldo Gerson 
de Souza. São Paulo: Ateliê Editorial, Imprensa Oficial e 
Editora UNESP, 1998. 

DERRIDA, Jacques. Memórias de Cego: o auto-retrato e outras 
ruínas. Trad. Fernanda Bernardo. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 2010. 

DERRIDA, Jacques. Pensar em não ver: escritos sobre as artes do 
visível (1979-2004). Organização Ginette Michaud, Joana Masó, 
Javier Bassas. Trad. Marcelo Jacques de Moraes. Revisão técnica 
João Camillo Penna. Florianópolis: Ed. Da UFSC, 2012. 

DERRIDA, Jacques. Paixões. Trad. Lóris Z. Machado. São Paulo: 
Papirus, 1995. 

DONADEO, Maria. O ano litúrgico bizantino. São Paulo: Editora 
Ave Maria,1988. 

IPAC. Festa da Boa Morte. Cadernos do IPAC, 2. Governo do Estado 
da Bahia –Secretaria de Cultura. Salvador: Fundação Pedro 
Calmon, 2011. 

LESSA, Luciana Falcão. Senhoras do Cajado: A Irmandade da Boa 
Morte de São Gonçalo dos Campos. Salvador: EDUFBA, 2012. 

MARQUES, Francisca Helena. Festa da Boa Morte e Glória: ritual, 
música e performance. São Paulo: USP, 2008 

NASS, Michael. A noite do desenho: fé e saber em Memórias de 
Cego de Jacques Derrida. In: Ensaios Filosóficos. V. XI, julho 
2015.  

PIO XII. Carta Apostólica Munificentissimus Deus. Vaticano, 
1950. Disponível em:https://www.vatican.va/content/pius-
xii/pt/apost_constitutions/documents/hf_p-



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   50 

xii_apc_19501101_munificentissimus-deus.html. Acesso em: 14 jun 
2023 

RIBEIRO, Vanhise da Silva. Tessituras da fé: sacralidade e 
estetização do vestuário nas festividades à Boa Morte. 
Cachoeira: UFRB 2018. 

SANT’ANNA, Sabrina Mara. A Boa Morte e o bem morrer: culto, 
doutrina, iconografia e irmandades mineiras. Belo Horizonte: 
UFMG, 2006. 

SANTOS, Juana Elbein dos. Os Nàgô e a morte. Padè, Àsèsè e o 
culto Égun na Bahia. Trad. Universidade Federal da Bahia. 
Petrópolis: Vozes, 1986. 

SILVA, Adriana Carvalho da. Caminhos da fé: a Boa Morte de São 
Gonçalo dos Campos – BA. Cruz das Almas: UFRB, 2019. 

SOUZA, Luciano Lima. Os colares sagrados da memória: tradição, 
axé e identidade no candomblé de matriz africana iorubá. Vitória 
da Conquista: UESB  2019.  

TAVARD, George. H. As múltiplas faces da Virgem Maria. São 
Paulo: Paulus, 1999. 

VARAZZE, Jacopo de. Legenda Áurea: vidas de santos. Trad. 
Hilário Franco Júnior. São Paulo: Companhia das Letras, 2003.  

 

 

Conhecendo a autora deste capítulo: 

  

 

Ana Luiza Fay: É figurinista, artista e 

pesquisadora. Ao longo de 2022 assinou o 

figurino dos espetáculos teatrais “Musical 

Dominguinhos – Isso aqui tá bom demais” que 

segue em cartaz “Um precipício no mar”, e o 

projeto híbrido entre teatro e audiovisual 

“Testando Srta. Moss”. Em 2020 assina o 

figurino do projeto também híbrido “A Árvore”, 

que em 2023 lhe rendeu o prêmio de melhor 

figurino no Toronto Independent Festival of 

Cift.  É mestre em filosofia pela UFRJ; em sua 

dissertação se dedicou ao estudo da obra do 

pensador franco-magrebino Jacques Derrida. 

analuizafay@gmail.com 

 

PALAVRAS-CHAVE: Indumentária; Boa Morte; saber; experiência; 

segredo; superfície. 



Tecido de algodão e lã de carneiro. 
Mali, c.1985. British Museum, 
número Af1986,11.1. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   52 

Capítulo 3 

 

ENTREVISTA COM VANESSA ROSA: TERREIROS DO RISO 

E A ALEGRIA COMO FUNDAMENTO ÉTICO 

Interview with Vanessa Rosa: Terreiros do Riso 

and joy as an ethical foundation 

 

Schmitz, Amanda Justamante Händel; Mestranda; 

Universidade de São Paulo; amandajustamante@gmail.com 

 

Vanessa Rosa é artista do riso, artista educadora, atriz 

e produtora. Há 19 anos, pesquisa o teatro com foco na linguagem 

da comédia e, desde 2009, orienta grupos de diversas idades 

abordando o teatro e as comicidades e buscando a prática de 

uma educação por intermédio de saberes ancestrais.  Terreiros 

do Riso é seu encanto e como nomeia suas vivências no campo 

das comicidades negras, pensadas a partir de matrizes e 

motrizes de manifestações afro-brasileiras. Mestranda em 

Sociedade e Cultura pela UFBA, é formada em Licenciatura em 

Arte-Teatro pela UNESP-IA e pesquisa a alegria como fundamento 

ético. 

Figura 1 – Vanessa Rosa 

 
Fonte: Acervo pessoal da entrevistada. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   53 

-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.- 

 

Amanda Schmitz: Vanessa, agradeço pela nossa conversa. Vou 

começar perguntando como se deu a sua trajetória pessoal e 

artística até chegar na pesquisa da comicidade.  

Vanessa Rosa: Sempre que penso nessa minha trajetória 

artística, me vêm duas reflexões: entender a educação que 

eu tive dentro de casa sendo filha de uma mãe baiana e de 

um pai pernambucano na periferia da cidade de São Paulo já 

me traz uma experiência artística e cultural que carrego até 

hoje. Enfim, de entendimento de mundo. Então, nessa 

pergunta, para pensar mesmo a minha trajetória na 

comicidade, eu digo que comecei ali a saber e a entender que 

comicidade é essa que eu pesquiso, que hoje faz sentido na 

minha vida. Com certeza, permeada por outras comicidades 

também, outras questões sociais e familiares, mas com uma 

grandeza de pensamento não só de produção de saberes, mas 

também de composições estéticas. Meu pai é artesão e ele é 

aquela pessoa que fala: “Ah, isso aqui eu sei fazer!”.  Vai 

lá e faz. Então, eu tenho na minha memória os quadros que 

ele pintava, as estátuas que sempre construiu. Meu pai também 

mostrava as referências que faziam com que ele e até a minha 

mãe se lembrassem da trajetória deles, de quando moravam em 

Pernambuco e na Bahia. Essas experiências atravessavam o meu 

cotidiano, a minha infância. Ali, reconheço que começou esse 

despertar, esse olhar. E o segundo momento em que essa 

trajetória se abre foi quando, em 2004, eu começo, com 14 

anos, o Vocacional0F

1, um programa da Prefeitura de São Paulo 

que existe até hoje. Na época, era voltado para o teatro, 

mas hoje abarca muitas linguagens.  

Esse programa tem uma trajetória muito bonita, com muitas 

modificações no meio do caminho e muita luta para poder se 

manter, mas foi nesse momento que eu comecei a fazer teatro. 

E outras políticas públicas também estavam ali pulsando, 

principalmente nas periferias. Tinha o Fomento à Cultura, o 

 
1 Programa Vocacional da Prefeitura Municipal de São Paulo.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   54 

Programa Vai. Os CEUs [Centros de Educação Unificados] 

também estavam nascendo, fervilhando, e eu pude vivenciar 

esse processo. Pude ver essa transformação de se ter mais 

acesso e reconhecimento das trajetórias já vivenciadas 

culturalmente, de artistas e da arte na periferia.  

Então, fui para um grupo de teatro, na Casa de Cultura, ali 

da região da Cidade Dutra. Lá, tinha uma orientadora, a 

Melissa Panzutti, que oferecia a possibilidade da pesquisa 

um pouco mais corporal cômica. E eu fiquei nesse grupo, mas 

também participei de outros também, porque, quando falei 

“Ah, é isso que eu quero!”, procurei vários grupos que faziam 

outras pesquisas. Mas, especialmente na Casa de Cultura, as 

pessoas acabaram se juntando ali para continuar com aquela 

orientadora, depois que terminasse o período do Vocacional. 

Então, a gente continuou a pesquisa das comicidades. Foi 

nesse momento que comecei, pela linguagem da palhaçaria, da 

bufonaria, a conhecer mais esse lugar da produção de riso, 

da produção do humor. E aí eu sigo. Quando falo “Opa!”, tem 

alguma coisa ali que me chama, que me dá vontade de querer 

entender mais o que é fazer o outro rir, estudar e 

compreender como é que isso reverbera na cena. E aí eu 

começo, pra além do Vocacional, a pesquisar e querer conhecer 

outros cursos nos quais eu pudesse continuar. Com esse grupo, 

passei pela mestra Cida Almeida e, depois, fui para a Escola 

Doutores da Alegria 1F

2, no Programa de Formação de Palhaço 

para Jovens, que é um curso com dois anos de formação em 

linguagens das comicidades. Talvez, aí entre mais a 

perceptiva que eu tive, depois de um tempo estudando 

comicidade, que ali se dava uma comicidade com uma pedagogia 

eurocêntrica. Depois que terminou o curso, eu falei: “Poxa, 

realmente é isso que eu quero”. Foi assim que essa pesquisa 

começou, e, mais para frente, uno com os saberes de família 

que eu reconheço. Volto pra educação que eu recebi em casa 

e falo: “Poxa, na verdade, nasceu ali”. Então, eu tenho duas 

escolas. A primeira é a família e a segunda é essa 

 
2 Doutores da Alegria, organização social que realiza trabalho de 
palhaços dentro de hospitais públicos, com sedes em São Paulo (SP) e 
no Recife (PE). Em sua sede paulistana, existe também a Escola 
Doutores da Alegria. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   55 

possibilidade que o Vocacional e esses projetos públicos me 

proporcionaram, nos quais encontrei pessoas com as quais 

pude também desenvolver esse lado artístico e a pesquisa 

cênica.  

 

E a partir dessa narrativa, da sua trajetória, quais foram 

os disparadores para buscar novos caminhos de construção de 

corpos cômicos, que contemplem narrativas e cosmovisões não 

hegemônicas? 

Quando eu começo no Vocacional, que eu vou começar a estudar 

essas comicidades, tem algo pra mim que é muito importante, 

que o Vocacional permitiu. Permitiu não, né?! Na verdade, 

não teria como ele estar nas periferias, os artistas 

orientadores, orientadoras estarem ali e não ouvirem os 

nossos corpos em relação ao território. Alguns passavam por 

cima (risos)! Mas outros se abriam e entendiam que já existia 

de fato uma dramaturgia ali, uma corporalidade muito forte 

pra ser ouvida. E, pra mim, isso foi muito importante, 

porque, com bons encontros, foi possível, nesse sentido, 

desenvolver um teatro crítico. Aquilo que as pessoas falam: 

“Ah, vamos fazer teatro na periferia pra levar cultura!”. 

Até hoje, infelizmente, tem pessoas que pensam dessa 

maneira, e naquela época isso era discutido. Então, as 

pessoas que chegavam eram pra trocar. Ou, às vezes, até pra 

aprender. Eu encontrei muitas pessoas queridas, com as quais 

foi possível a gente ter essa força, esse reconhecimento, 

inclusive pra atuação nesses grupos, que é um dos focos 

também do Programa Vocacional, a formação de grupos nas 

regiões que atuava. Pra mim, isso foi muito importante porque 

tive um olhar pra potência do que já era o meu fazer. Quando 

eu pesquiso as comicidades, tem essa força de entender o que 

é esse riso, mas também tem ali um fazer. Entender também 

que aquilo que chega é já com um lugar posto de “Olha, é 

assim que se faz”, é desse jeito que faz o riso, tem a 

técnica, a risada, tem o tempo, tem a cena. Vai se traduzindo 

como se fosse uma fórmula para se fazer rir. E isso se dava 

na maioria dos lugares em que eu passava. Alguns com abertura 

mais para escutar outras comicidades, às vezes, traziam 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   56 

referências, mas muito limitadas. Cursos que fiz, os 

profissionais que eu conheci, eles sempre apresentavam a 

palhaçaria, que era o foco da minha pesquisa. Eu passei por 

máscaras cômicas também nessa linha eurocêntrica, mais 

ligada ao Lecoq 2F

3, ao Philippe Gaulier3F

4. Eu trabalhei bastante 

isso, mas o meu foco era sempre encontrar a palhaçaria, o 

palhaço, a palhaça. Então, os cursos não eram muito 

diferentes, o modo metodológico, pedagógico, que se 

apresentava pra se chegar na sua palhaça, no seu palhaço. E 

eu percebia que sempre tinha algum momento do curso que era 

muito difícil atravessar. E não era difícil por ser uma 

pesquisa cênica, é denso, às vezes, não é fácil você 

trabalhar fisicamente e se enfrentar ali também, os seus 

desejos, o que você quer, a troca com o público. Não apenas 

sobre isso, mas tinha algum movimento que dizia respeito a 

mim e à minha pessoa, e também sobre o que eu entendo que 

eram as minhas referências, sobre a minha família, essa 

educação primeira que eu tive. Aquilo tudo entrava em choque, 

como se aquele ser que eu era precisasse ser abandonado pra 

que, então, outro eu ocupasse, performasse ali aquela figura 

que se aproximava de um palhaço, de uma palhaça de qualidade, 

que fazia o riso específico dentro dessa pesquisa de máscaras 

cômicas eurocêntricas. Depois, Nego Bispo 4F

5, referência que 

eu trago para poder entender a minha trajetória, traz o 

lugar do eurocristão. E reconheço que essa trajetória de 

máscaras tem também um tanto disso. Fui vivenciando esses 

cursos; muitas vezes, eu ia pra cena e as pessoas riam, mas 

 
3 Jacques Lecoq (1921-1999) foi ator, mímico e professor de arte 
dramática. Em 1956, fundou a Escola Internacional de Teatro Jacques 
Lecoq, quando sistematizou suas pesquisas.  

4 Philippe Gaulier é palhaço, foi professor da École Internationale de 
Théâtre Jacques Lecoq até criar sua própria escola, nos anos 1980. 
Desde então contribui com a formação de atores, ensinando seu método 
de forma vivencial.   

5 Antonio Bispo dos Santos nasceu em 1959, no Vale do Rio Berlengas, 
no Piauí. Formou-se pelos ensinamentos de mestras e mestres de ofício 
do quilombo Saco-Curtume, município de São João do Piauí. Nego Bispo, 
como também é conhecido, é autor de artigos, poemas e dos livros 
Quilombos, modos e significados (2007) e Colonização, quilombos: modos 
e significados (2015). Como liderança quilombola, atuou na Coordenação 
Estadual das Comunidades Quilombolas do Piauí (CECOQ/PI) e na 
Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras Rurais 
Quilombolas (CONAQ).  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   57 

elas não riam comigo, elas riam de mim. Eu tenho o quadril 

largo, a bunda grande, isso devia ser engraçado para as 

pessoas rirem. Como se fosse algo fora do padrão. “A gente 

vai rir de você porque você não está dentro desse padrão que 

é aceito, que é belo.” Tinha diferentes maneiras disso ser 

dito, às vezes, não com essas palavras que eu usei, mas era 

posto. E com a máscara neutra, era a primeira coisa que já 

impactava. Quando as pessoas colocavam a máscara, as 

diferenças de corpos apareciam. Mas a potência desses corpos 

não era usada. Era sempre uma tentativa de neutralizá-los e 

isso, pra mim, era uma questão que incomodava sim, mas eu 

estava ali estudando e fui passando por essas violências. 

Hoje reconheço que eram violências de tentar apagar a minha 

história, ou que o riso era de mim, das minhas referências, 

e não um riso coletivo. Por mais que tentasse estar em cena 

levando isso, às vezes o meu fazer era categorizado dentro 

desse pensamento de máscaras. Então, se eu como palhaça, 

tentava levar as minhas referências, tentava trazer um corpo 

mais dançante, que ginga, brinca, faz uma brincadeira, faz 

uma graça ali, que está mais próximo do que são as 

comicidades negras, essas pesquisas de saberes de outras 

figuras cômicas, para além desse imaginário da palhaçaria, 

da bufonaria, aquilo era colocado dentro dessa linha, que é 

eurocêntrica, como bufonaria. Porque era grotesco, porque 

pra eles não era uma piada elaborada. Tinha vários porquês, 

eles colocavam isso e tentavam me colocar na caixinha em que 

eu não era aceita. Em alguns cursos, aliás, como no dos 

Doutores da Alegria, mostraram bem brevemente, pela via da 

dança, esse lugar dos palhaços da cara preta. E eu Pensei: 

“Como assim, tem o palhaço da cara branca e o da cara preta, 

que história é essa?”. E falaram, bem por cima, de Mateus 

do Cavalo Marinho, da Zona da Mata Norte de Pernambuco. Meu 

pai é pernambucano, quando eu vejo e vou buscar mais 

informações sobre esse palhaço da cara preta, que na verdade 

é Mateus, tem um nome e todo um saber em volta dessa figura, 

eu reconheço algumas coisas. Eu falo: “Pô, meu pai me zoa 

assim!”. Quando eu vou entender mais Pernambuco, eu vejo 

tantas pessoas que, assim como meu pai, produziam obras 

artísticas, que reconheço: “Poxa, isso tinha na minha casa, 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   58 

de alguma maneira”. Então, tem um momento nessa trajetória 

em que vejo que tem outras figuras cômicas afro-brasileiras. 

Depois, fui entender essa caminhada relacionada também aos 

povos indígenas. Então, eu falo: “Obrigada, palhaçaria, eu 

vou ouvir essas outras figuras”. E dentro desse processo, 

tem dois acontecimentos que, pra mim, são muito importantes, 

que são simultâneos. Eu tenho a Pina Brownie, que é a minha 

palhaça, que nasce nesse contexto dessa produção de 

palhaçaria eurocêntrica e abre caminho – eu gosto de dizer 

isso porque, de alguma maneira, ela causava essas 

provocações, esses incômodos – pra chegada da Glória, que é 

a figura cômica com a qual eu brinco hoje. E a Glória 

consegue já trazer esse desligamento, essa não necessidade 

de passar pela trajetória da palhaçaria eurocêntrica para 

poder estar em cena, para poder brincar. Não que as coisas 

consigam se dividir nessa dimensão, mas tem um 

reconhecimento de saberes cênicos, estéticos e corporais, 

de dramaturgias nas quais eu referencio as culturas negras 

e as manifestações afro-brasileiras para poder existir nessa 

figura. Que é ouvir Mateus, Bastião, Catirina, Tongó, Hotxuá 

e por aí vai. E, nesse momento, em que a Glória nasce, nasce 

também o Terreiros do Riso, que eu digo que é o meu encanto 

pra ouvir esses saberes e saudar essa ancestralidade preta 

brincante, brincadora, que traz essa sabedoria do que é 

alegria, que eu também vou entender depois. 

 

E o traje que você constrói para a Glória? Quais as 

referências que você usa para não seguir o caminho de uma 

palhaçaria que não dialoga com a sua trajetória? 

Tem um movimento que eu acho que ainda é constante, o de 

buscar ouvir essas referências e o que esses saberes movem 

dentro dessa comicidade negra, desses saberes sobre o riso, 

sobre a alegria. Eu fazia teatro de rua, ainda faço (risos). 

Mas eu brincava muito na rua, foi uma descoberta dentro do 

Vocacional, a rua como um espaço de diálogo e troca muito 

potente, e, de fato, dentro das comicidades, pra mim, o jogo 

fazia muito sentido. Não só do improviso, mas o jogo vivo, 

orgânico, dinâmico e de encontro com o público. E quando eu 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   59 

vou para o Terreiros do Riso, quando nasce a Glória, aquilo 

que nasce, nasce nesse desejo de estar na rua, saudar a rua 

e entender que a rua é o grande portal de diálogo. E eu 

percebia que é isso, tem um imaginário já construído sobre 

a palhaçaria. Com variações, assim como a própria linguagem 

da palhaçaria também tem variações, mas com códigos tão 

estabelecidos que, automaticamente, se você os usa, todo 

mundo reconhece. São os códigos do nariz vermelho, da cara 

branca, da roupa desajustada, do sapato largo, isso está no 

imaginário das pessoas. Então, se diz até que essa palhaçaria 

é universal. Aí, eu posso dizer que ela não é universal, ela 

se tornou universal no processo de colonização. Nesse 

caminho, eu fui tentando tirar esses componentes que já 

denunciavam para as pessoas que eu estava brincando no código 

da palhaçaria eurocêntrica. Fui tentando tirar o nariz, a 

maquiagem. Foi passado um saber que a maquiagem branca 

ressaltava, mas o branco como referência de pele branca. As 

pessoas brancas que passam, então, o branco é ressaltado. 

E, depois, fui entender que, na verdade, tem uma sabedoria 

também de utilizar o branco em outras culturas, para 

determinados rituais, modos de também querer desenhar no 

corpo. Mas, naquela época, pra mim, o saber chegou dessa 

maneira. Então, eu falei: “Não vou pintar minha cara de 

branco, não faz sentido”. Ter as bochechas vermelhas, 

coradas, isso não está mais nessa estrutura que eu quero 

pesquisar, eu quero entender quais são as maquiagens que 

dialogam com o meu tom de pele. Vou tirando o nariz, vou 

brincando, vou entendendo como é que as pessoas reagem a 

essa figura que vai brincar. Tem um mistério ali. Tem um 

amarelo que aparece na maquiagem; não tem um nariz, tem um 

traço que eu faço que liga a minha testa ao meu nariz, que 

pra mim faz uma relação com o meu Orí. O meu Orí também está 

aberto ali pra brincar; não aberto, mas está ali no jogo. 

Tem outras simetrias que eu vou tentar entender no meu rosto, 

e que eu vou dialogar não só com as culturas negras, mas com 

as indígenas. Porque tem uma trajetória minha também de 

reconhecimento de uma ancestralidade indígena, diferente de 

como a sociedade me coloca, como uma mulher preta. Eu começo 

a ouvir também essa ancestralidade e busco esse diálogo. Vou 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   60 

trazendo isso na maquiagem e na roupa, eu vou colocando o 

que hoje eu tento entender em relação à memória, às 

simbologias, aos símbolos. Então, quais são esses símbolos 

que trazem uma memória dessas outras manifestações e 

saberes, e dessa cultura preta, ou nordestina, que me compõe? 

E indígena que, pra mim, o processo é um pouco mais 

cuidadoso, eu tenho uma escuta maior da defasagem que a 

gente ainda tem de entendimento das culturas indígenas. E 

do grau de ancestralidade e de pertencimento que a gente tem 

também desses saberes. Eu tive processos muito bonitos em 

algumas aldeias, com os Guarani Mbya, com os Tupinambás, que 

me permitiram ouvir essa ancestralidade indígena, assim como 

dentro dos terreiros, nos cultos aos caboclos. Talvez tenha 

uma relação ali com o que hoje eu já reconheço que é dentro 

dos terreiros, e terreiros com “s”, que tem a ver com 

Terreiros do Riso, desses saberes que estão ligados com a 

cultura Ketu também, se a gente for pra esse lugar de saberes 

do candomblé, não como religião, mas como cultura também. 

Então, eu vou ouvindo essas simbologias e como esses símbolos 

e códigos trazem e convocam uma memória. Pra mim, isso faz 

parte do meu figurino. Eu tenho uma saia de palha que vai 

por cima de outra saia que eu uso, ela faz uma relação que 

hoje eu compreendo que é a de saudar essa ancestralidade. 

Que tem um vínculo com o que é a cultura negra indígena 

também. Tem um lugar que eu vou buscando, antes, de um jeito 

um pouco intuitivo, agora, querendo entender o processo e, 

às vezes, numa escuta do que é belo também dentro da nossa 

cultura. E tem um lugar de entender que máscara é essa que 

se apresenta. Como não tem especificamente um nariz, existe 

uma composição corporal que, pra mim, é máscara, não é só a 

que cobre algo, mas também o que pode revelar. Eu tenho o 

meu chapéu, que eu digo que é uma coroa. E ali eu brinco, é 

um momento em que a figura chega para as pessoas. Tem esse 

saber também, que eu trago do aprendizado com os mestres, 

da importância de alguns elementos pra compor, pra ativar. 

Se eu pudesse falar um pouco dessa diferença, acho que eu 

tenho consciência daquilo que estou usando, não como um 

padrão ou uma forma do palhaço ter que usar uma roupa 

desajustada. Eu sempre reconheci que ali dentro tinha, do 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   61 

que é essa produção pedagógica europeia, um olhar desse 

lugar de desajuste. Essa figura está sempre desajustada, de 

algum modo. Agora, no que eu vivencio com a Glória, acho que 

tem uma busca por uma potência de memória por meio da 

simbologia. Aquilo que está no meu corpo as pessoas vão ver, 

elas não necessariamente vão saber, dentro das culturas, o 

que aquilo pode significar, mas elas vão reconhecer que 

aquilo dialoga com uma cosmopercepção que é afro-brasileira, 

que vem da afrodiáspora, ou que, por algum motivo, se chama 

indígena. Uma vez, eu fui apresentar, estava me trocando e 

uma pessoa viu a minha sacola, viu as minhas palhas, a minha 

coroa e perguntou se eu era do candomblé (risos). Disse que 

sim e ela perguntou o que eu ia fazer, eu respondi: “Eu vou 

brincar”. Deu um nó na cabeça da pessoa. Depois, eu fui 

brincar, a pessoa viu e a gente brincou daquilo tudo. Eu 

tenho muito cuidado pra levar a simbologia pra minha roupa 

porque tem coisas que fazem parte do que é ritual público e 

do que a gente pode revelar, e tem outras que, pra mim, 

estão em uma outra dimensão. Mas eu achei interessante que, 

de alguma maneira, acessou uma memória dela. E, pra mim, 

esse é o lugar de pensar o figurino, a maquiagem, quais são 

as memórias que precisam ou que podem se dar a ver. Mas nem 

todo mundo vai entender que uma cara melada de carvão com 

um chapéu de cone é Mateus, porque ele ainda não está 

colocado como uma figura cômica, que está nas escolas, dentro 

das comicidades, do humor, do riso. Hoje, já muito mais, há 

um exemplo muito grande dessa importância, que é o Mestre 

Martelo5F

6, uma figura muito importante. Mas acho que tem um 

lugar do imaginário que a gente precisa ainda, talvez, 

produzir mais.  

 

 

 

 
6 Mestre Martelo, brincante de Mateus, do Cavalo Marinho de 
Pernambuco.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   62 

Você mencionou a Glória e o início do Terreiros do Riso. 

Como se deu esse caminho? Quais são as propostas do projeto 

e quem acompanha você nessa trajetória?  

Eu sempre vou dizer que o Terreiros do Riso é o meu encanto. 

Sou eu o Terreiros do Riso, e muitas pessoas passam por esse 

terreiro. E eu digo que é um grande aprendizado, e a Glória 

é o meu desafio e também a minha alegria ali. Muitos caminhos 

me levam a esse encantamento. Ter um lugar quando a Glória 

nasce, tem um desejo meu nessa busca de querer entender mais 

quem eu sou, e isso se deu muito pelo aprendizado que tive 

com os Guarani Mbya durante a graduação. Eu estava fazendo 

licenciatura em Arte-Teatro e, em um dos estágios, fui 

aprender sobre educação para crianças num centro de educação 

e cultura indígena Guarani Mbya, em Parelheiros. Eu fiquei 

uns quatro ou cinco anos ali, nesse processo de aprendizado. 

Pra mim, foi muito importante porque foi um momento em que 

eles – saindo desses acordos acadêmicos, onde eu era sempre 

muito desajustada, nessa questão de estar lá, de ter que 

anotar, saber como é a educação das crianças Guarani – me 

convidaram, abriram a possibilidade de eu estar lá, eu pensei 

que se eu pegasse um caderno e começasse a escrever, ou 

gravar, e a minha mãe soubesse disso, ela me acharia muito 

mal-educada. Imagina chegar na casa dos outros e perguntar 

o que os outros fazem, como fazem. E eu me desliguei desses 

acordos mais acadêmicos e pensei que, se eu estava ali, 

tinha algo maior do que isso. Então, escolhi estar apenas. 

E vou pedir licença pra chegar, e nessa licença, ver o que 

acontece. E aí se deu esse processo de aprendizado que eu 

digo, mais do que saber como as crianças Guarani foram 

educadas, foi saber como eu fui educada. Topar com essa 

sabedoria de família, de pai e mãe, dessa convivência com 

irmãos, tias. Aquilo já estava de certo modo ali, mas, nesse 

momento, foi algo que falou assim: “É isso, vai por aí”. E 

aí se dá o Terreiros do Riso. Ter a possibilidade de dialogar 

com as culturas brancas, eurocêntricas, hegemônicas. 

Infelizmente, a gente é até obrigada, não é nem que a gente 

quer (risos). Mas também dá, tem coisas bonitas que 

acontecem. Mas, de alguma maneira, aquele foi um momento de 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   63 

rompimento. Foi um momento de realmente ouvir esse saber sem 

ter que estudar primeiro as pessoas eurocêntricas. O 

Terreiros do Riso nasce nesse momento e nessa possibilidade 

de poder dizer que há saberes com os quais não foi possível 

se ter maiores contatos, de ter um entendimento da 

importância deles, com os quais, pra mim, faz sentido estar 

em cena, vivenciar. Ter um conhecimento também do que já 

tem, do que já existe. Então, quando eu vou pensar a cena, 

levo as referências do que é a pesquisa do Terreiros do 

Riso, de manifestações afro-brasileiras e afro-indígenas; 

eu já estou olhando que tem um conhecimento e uma produção 

estética, cênica, de dramaturgia, de enredo, e por aí vai... 

gigantesca! Então, eu não preciso estudar o teatro grego. 

Tem o samba de roda, que me traz o saber de uma graça ali 

por causa daquelas mulheres sambando, daquela umbigada. Tem 

a musicalidade que chama. Aquilo tudo me acessava, e eu me 

permiti de fato mergulhar nesses saberes, entender que essa 

é a minha jornada. Eu já fazia isso de alguma maneira, mas 

quando nasce o Terreiros do Riso, eu realmente compro a 

briga. E eu digo que compro a briga porque, de fato, ser 

convidada pra fazer um trabalho com outros grupos, não levar 

a Pina, e ir com a Glória, era um enfrentamento ao que estava 

posto. E nem todo mundo estava querendo dialogar, ou estava 

preparado. Então, quando eu me maquiava e me vestia, sempre 

tinham aqueles olhares me questionando que hora eu iria 

colocar o nariz, a roupa desajustada, o sapato grande, e não 

vinha aquilo. E aí tinham os incômodos e, na cena, é que eu 

resolvia. A minha parada sempre foi: “Pensa o que você 

quiser, na cena a gente resolve”. Porque aí a minha figura 

vai brincar e quem estiver disponível para o jogo, brinca. 

Então, tinha esse lugar de provocação que a Glória gosta 

muito (risos). Esse é um dos caminhos em que nasce o 

Terreiros do Riso, mas tem muitos outros. Eu trouxe essa 

fala pra explicar que, nesse processo de reconhecimento 

desses saberes, está o que é ensinar, o que é aprender, o 

que é pedagogia, isso já estava de certo modo sendo olhado 

também quando eu começo, em 2014, a fazer oficinas de 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   64 

palhaçaria no Grajaú 6F

7. As pessoas me viam atuando e me 

perguntavam quando eu ia abrir uma oficina ali. Quando 

comecei, infelizmente, ainda não havia muitas oficinas de 

palhaçaria que estavam de fato sendo oferecidas nos 

territórios. Eu sempre tive que atravessar o centro da cidade 

para estudar. As pessoas me pediam e eu estava com vontade 

de trocar com elas. Quando começo essas oficinas, digo que, 

do que eu vivenciei, tem algumas coisas que não quero passar, 

que não acho que faz sentido vivenciar dessa maneira, porque 

me doeu. Porque eu pegava o “busão” pra ir para o Grajaú e 

não fazia mais sentido, já mudava a atmosfera, o diálogo. E 

eu não queria brincar dessa maneira. E as pessoas foram 

topando. E entendo que dali também nasceu o Terreiros do 

Riso, dessa vontade de olhar para esses saberes ancestrais 

afro-brasileiros, afro-indígenas. E, disso, a Glória nasce 

com desejo de saudar as mulheres da minha família, 

principalmente por parte de mãe. Nesse processo, as minhas 

tias enviaram para a minha mãe as certidões de nascimento 

do meu avô e da minha avó. E eu descubro que, tanto da parte 

do meu avô, como da minha avó, as mulheres têm Rosa como 

sobrenome. Então, tem muitas Rosas na minha família. E eu 

penso: quero saudar essas Rosas. Tem uma tataravó, se não 

me engano, que é Rosalinda Rosa. E eu estou aqui hoje podendo 

brincar porque elas seguraram a onda. Elas também, de alguma 

maneira, brincaram para poder sobreviver. Esse também é um 

dos caminhos. Tem um lugar que eu digo que é o de nascimento 

do Terreiros do Riso, que é o desejo de ouvir essa sabedoria. 

Eu penso que, se nos cursos que estou indo, nos lugares que 

frequento, tem pouca escuta sobre isso, ou às vezes até 

nenhuma, então, vou fazer com que aqui seja um espaço de 

troca entre as pessoas. Por isso, digo que passam muitas 

pessoas, porque fui convidando gente pra poder trocar junto 

comigo, que também estava pesquisando esses saberes de 

alguma maneira. Fui chamar mestres para fazer projetos. 

Então, o Terreiros do Riso foi se desenvolvendo nesse lugar 

de convidar muita gente para celebrar essa alegria e ouvir 

essas comicidades negras. Eu pude vivenciar, nesse processo, 

 
7 Grajaú, bairro da zona sul do município de São Paulo/SP.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   65 

dois festejos nos quais reconheci que, para além da linguagem 

próxima do circo, em diálogo com a palhaçaria preta, trazer 

pra mim onde a alegria está dentro dessas manifestações, e 

onde esses saberes e esses mestres que vão ensinando esse 

lugar da graça, da ginga, estão dialogando com esses saberes 

de comicidade. Não necessariamente como uma figura cômica, 

nem como um corpo cômico risível, mas como um lugar que vou 

entender a alegria como fundamento ético. E aí eu vou fazer 

um festival. Tem a Encruzilhadas do Riso, que é trazer duas 

ou mais pessoas para fazer uma troca, um diálogo, contar 

suas vivências, e a gente ver que encruzilhada é essa de 

saberes. Aconteceram também as oficinas que viraram os 

encontros sobre comicidades negras. E, recentemente, eu pude 

fazer o lançamento de um livro para contar esse nascimento 

do Terreiros do Riso. Agora, o Terreiros do Riso faz 7 anos, 

ele nasceu em 2016, e estamos nessa caminhada que será essa 

nova fase. Eu estou na Bahia agora, saí de São Paulo e vim 

pra cá, o que tem a ver com essa escuta ancestral da família 

da minha mãe. Estou ouvindo esses saberes por um olhar 

Sankofa, ou seja, olhar essa trajetória, pegar de novo aquilo 

que me motivou e que me trouxe até hoje, estar aqui fazendo 

mestrado e me perguntar o que de tudo isso fervilhou pra que 

eu chegasse até aqui. Então, eu não consigo dizer de um 

único caminho do qual nasceu o Terreiros do Riso, são vários 

(risos).  

 

E agora, como pesquisadora dentro da UFBA, quais os caminhos 

que você está trilhando em relação à sua pesquisa? Estão 

relacionados ao Terreiros do Riso?   

Sim, eu estou no mestrado, na linha de Cultura e Arte, no 

Instituto de Humanidades, Artes e Ciências (IHAC) – Pós 

Cultural no Programa de Sociedade e Cultura. Eu quis ouvir 

um pouco mais desses saberes numa perspectiva da alegria. 

Vou dialogar com o que é o Terreiros do Riso e essas escutas 

e experiências que eu tive com esses saberes a partir dos 

mestres, das mestras, das trocas e dessa produção artística. 

Mas tenho um desejo de escuta dessas manifestações e desse 

legado ancestral, que é o da alegria como fundamento ético. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   66 

Porque, nessa caminhada, também tem um momento em que eu 

percebo que, se vou a uma roda de samba, tem uma energia, 

uma pulsação, que é com o que eu acho que quero brincar em 

cena. Vou e vejo as mulheres na roda de samba, a umbigada, 

o maracatu, há uma força. E me pergunto por que isso vibra 

tanto pra mim dentro dessa pesquisa das comicidades, por que 

isso está tão forte. Então, encontro as pesquisas do 

professor Muniz Sodré, que traz esse lugar da alegria, dentro 

do que ele vai pensar sobre as culturas negras, mais 

especificamente ele aborda um pouco mais dentro da cultura 

Nagô Iorubá. E eu sou de terreiro Ketu. E as coisas vão 

acontecendo.  

Vou entendendo mais sobre esse lugar de uma alegria que não 

está ligada a um sentimento necessariamente, ou a uma emoção, 

mas que é uma regência. Então, ela vai reger os afetos, vai 

reger as dinâmicas e vai trazer essa sabedoria de como bem 

viver. Sem anular as experiências que a gente tem, ainda 

mais se a gente for entender a experiência de uma diáspora 

forçada que os povos negros infelizmente vivenciaram. E 

ainda temos essa formação do território do Brasil, as 

histórias indígenas. Esse contexto todo é de muita 

violência, né? Então, ele – o professor Muniz Sodré - está 

falando de um saber de alegria que movimenta e traz isso, 

essa força dessa formação dos terreiros, dos quilombos. Como 

é que essa alegria está nesse lugar de vida, de vitalidade? 

Pra mim, a escuta desse diálogo, sobre o que eu quero trocar 

em cena, eu não quero que riam do meu corpo, mas tem um riso 

que é ancestral, que aciona memórias, saberes, trocas e cria 

afetividade, que está em um outro campo. E que é milenar. 

Quero ouvir, quero entender, quero saber mais sobre isso. A 

minha pesquisa hoje está nesse lugar, de entender esse riso 

e essa força a partir do que é a alegria como fundamento 

ético. E digo que um dos caminhos do Terreiros do Riso é 

esse lugar de saudar a ancestralidade. Nesse meu movimento, 

que vai acontecendo, eu vou descobrindo coisas, vou 

aprendendo, é um grande aprendizado, é porque eu estou para 

saudar essa ancestralidade. Tanto que quem guia esses 

saberes é Exu. Exu guia o Terreiros do Riso. E Exu não só 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   67 

como orixá, mas também como essa epistemologia, esse grande 

movimento, orixá da comunicação. Da sabedoria desses povos 

que, de diversas maneiras, ressignificaram sua existência 

nessa terra. O que o professor Muniz Sodré traz como 

reterritorialização dos conhecimentos. E também trazem Exu 

como o grande patrono do teatro. Exu é maravilhoso, que a 

gente cada vez mais fale sobre ele porque ele tem muito pra 

ensinar pra gente. E ele está à frente desses saberes. Tem 

algumas pessoas que vão relacionar a figura de Exu como 

cômica. Exu é da gargalhada, ele cura com a gargalhada. Ele 

traz o riso nessa potência, na encruzilhada. Algumas pessoas 

vão especificar em uma forma, às vezes, até com o Zé 

Pilintra, com o Malandro. Mas, pra mim, tem mais ainda, tem 

uma sabedoria que ele carrega de troca, de diálogo, essa 

relação de estar na rua, tem essa escuta toda. Mas, 

principalmente, como é esse lugar dessa cosmopercepção, de 

saberes de encruzilhada, de saberes sobre essa espiral em 

relação ao tempo, ele é aquele que mata um pássaro ontem com 

a pedra que atirou hoje7F

8. Então, ele está provocando a gente 

a entender outra lógica e percepção do tempo, pra além do 

que é bem e mal, porque ele não representa isso. Nesses 

estudos de máscaras cômicas eurocêntricas, sempre aparecia 

uma figura que estava muito próxima do diabo. O arlequim 8F

9... 

quando se fala de Mateus, vai relacioná-lo ao diabo, mostra, 

principalmente, essas figuras cômicas negras, que estão fora 

da referência eurocêntrica, que tem outra relação com o 

corpo, com a palavra, com o som, eu ouço essas pessoas 

fazendo essas relações. E, infelizmente, Exu também caiu 

dentro disso, até porque, como meu babalorixá Rodney 

William9F

10 sempre diz, quando demonizam Exu, na verdade, 

demonizam as pessoas pretas. Então, nessa produção de 

imaginário, como acontece no Terreiros do Riso, eu me 

 
8 Exu matou um pássaro ontem com a pedra que só atirou hoje – 
Provérbio Iorubá.  

9 Arlequim é um dos personagens mascarados da Commedia Dell’Arte 
italiana.  

10 Rodney William é doutor em Ciências Sociais pela PUC-SP, babalorixá 
do Ilê Obá Ketu Axé Omi Nlá (Mairiporã/SP) e autor do livro 
Apropriação cultural, da coleção Feminismos Plurais.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   68 

proponho a ouvir a nossa beleza também como alegria, Exu é 

que estará na frente. É o nosso modo de existência. Os meus 

deuses dançam, cantam, festejam, riem, e é assim que a gente 

leva a vida. A academia é um confronto, né? Porque não 

necessariamente eu vou encontrar aqui essa possibilidade de 

mergulhar nas culturas negras. Infelizmente. O desejo era 

fazer um mestrado em que eu pudesse de fato ver a 

bibliografia de uma galera que já está falando disso há 

muito tempo. Mas, infelizmente, eu me confronto ainda com 

uma bibliografia toda de homens brancos europeus, pra dizer 

o que é cultura, pra se dizer o que é sociedade, e você não 

vê os nossos ali, você não se vê. Agora, eu estou um pouco 

mais “fortinha” pra seguir, digamos assim (risos), porque é 

um baque encontrar isso de novo, né? Eu já fiz graduação, 

fiquei um tempo fora, estudando por conta própria, que foi 

a melhor coisa que eu fiz. Porque, de fato, foi quando nasceu 

o Terreiros do Riso que eu fui ouvir esses saberes, essas 

escutas, fui ler quem eu queria ler. E estar aqui e se 

deparar com isso... você pensa: “Ok, vou continuar estudando 

por fora, não tem jeito” (risos). Vou encontrar pessoas que 

vão dialogar, mas quando não encontrar, eu já sei o caminho 

no qual eu quero estar, por onde eu quero percorrer. Mas tem 

a sabedoria de uma educadora, Bárbara Carine, que tem uma 

pesquisa decolonial, contracolonial, ela é bem famosa nas 

redes sociais, no Instagram, ela tem a Escola Maria Felipa, 

uma escola de Educação Infantil muito importante nas 

pesquisas para a mudança de currículo. Ela coloca que as 

primeiras universidades – se a gente for dar esse nome – 

foram criadas em África. Elas foram criadas em Kemet. 

Inclusive, os filósofos que temos como referência dentro do 

que é a Grécia, eles foram estudar nessas universidades, 

nesses templos de saberes. Pra mim, antes, estar na 

universidade era confrontar esse espaço branco hegemônico, 

eurocêntrico. Quando ela traz essa sabedoria, eu penso: 

“Então, esse espaço é meu!”. Ainda não está sendo 

representado dessa maneira, mas é meu. A gente ainda não 

está ouvindo que começou lá atrás, não vão querer reconhecer, 

mas “tamo aí” (risos). Aqui, trocando com você, pra mim, é 

uma retomada, escutar de novo, olhar pra essa caminhada. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   69 

Acho que tem um lugar que eu aprendo da oralidade e desse 

lugar de escuta, que, pra mim, é cíclico com a fala. E toda 

vez que eu falo, essa lembrança do que é milenar e ancestral 

fica mais forte. Essa simbologia de Sankofa, de voltar e 

pegar aquilo que ficou para trás, aquilo que é importante, 

e falamos dessa simbologia, desse lugar do que vai no corpo, 

do que a gente carrega no figurino, na maquiagem ou como 

adereço cênico. Eu gosto muito de trazer a fala do mestre 

Nego Bispo que diz que agora é a hora dessas escutas 

ancestrais. Com Ailton Krenak1 0F

11, eles sempre trazem um olhar 

que diz que agora é a nossa hora, ou vocês escutam ou vocês 

escutam. Eu fico pensando que é bonito isso. No que eu olho 

para a alegria, vejo que é essa força que está pulsando. 

Mesmo com tudo, sem ignorar as violências, as dores, não é 

de maneira nenhuma apagar isso. Cada dia é um dia, lembrar 

deles, lembrar desses saberes, e falar “Mais um dia, bora!”.  

 

Conhecendo a autora deste capítulo: 

 

 

Amanda Justamante Händel Schmitz: Artista e 

pesquisadora, graduada em Artes Cênicas pela 

Unicamp (2012) e mestranda em Artes Cênicas 

no Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas 

da ECA-USP, desenvolve pesquisa a partir de 

máscaras de Paucartambo, Peru, sob orientação 

do Professor Doutor Felisberto Sabino da 

Costa. Integra O Círculo – Grupos de Estudos 

Híbridos das Artes da Cena dentro da mesma 

instituição.  

amandajustamante@gmail.com 

 

PALAVRAS-CHAVE: Terreiros do Riso; Vanessa Rosa; comicidades 
negras.  

 
11 Ailton Krenak nasceu na região do Vale do Rio Doce. Desde seu 
inesquecível discurso na Assembleia Constituinte, em 1987, quando 
pintou o rosto com tinta preta do jenipapo para protestar contra o 
retrocesso na luta pelos direitos indígenas, Krenak se destaca como um 
dos mais importantes pensadores brasileiros.  



Tecido de algodão e lã. Norte da 
África, c.1894-c.1908.  British Museum, 
número Af1952,20.50



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   71 

Capítulo 4 

 

UM ROTEIRO AUTOBIOGRÁFICO DE TRAJES NO TEATRO 

NEGRO: UM MERGULHO NA CRIAÇÃO DAS VESTIMENTAS 

QUE ENTRELAÇAM A PRIMEIRA E A SEGUNDA PELE 

A self-biographical script of costumes in Black 

Theater: diving into the creation of dresses that 

intertwine first and second skin. 

 

Santos, Dirce Thomaz dos; Mestranda; Diversitas, Humanidades 

Direitos e Outras Legitimidades, Universidade de São Paulo; 

dirce.9thomaz.santos@usp.br  

 

Figura 1 – Dirce Thomaz da Silva  

 
Fonte: SP Escola de Teatro. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   72 

 

Ler ou vestir-se é em certo aspecto 
significativo, similar à leitura ou a 
composição de um texto literário. [...] 
Assim como um grupo internalizou a 
gramática da literatura, o que os habilita 
a converter sentenças linguísticas em 
estruturas e sentidos literários; assim 
igualmente o outro internalizou a gramática 
do vestir, o que os habilitam a converter 
itens do vestuário em estrutura e sentido 
do vestir. (CONNERTON apud MARTINS, 2022, 
p. 105) 

 

1. Introdução 

 

Achei estranho quando a Jéssica Nascimento me sugeriu 

falar sobre a minha criação. Eu pensava que era muito 

atrevimento, egocentrismo, falar sobre mim. Mas a minha 

coorientadora, Marília Librandi, já havia feito esse convite 

no início de 2022, quando entrei no mestrado. Ela sugeriu 

que eu trabalhasse o meu fazer teatral em vez de pesquisar 

as oficinas de teatro negro ministradas para estudantes dos 

8° e 9º anos do Ensino Fundamental, com dinâmicas de grupo 

e escrita com processo colaborativo. 

A disciplina com o professor doutor Fausto Roberto Poço 

Viana  modificou e aprofundou meu olhar sobre os trajes. No 

meu projeto de mestrado, vou falar sobre o meu fazer 

artístico, a minha dramaturgia, as peças que escrevi, as 

questões das humanidades negras. Agora, para este artigo, 

ao revisitar a minha dramaturgia e as montagens realizadas, 

percebo esses detalhes aos quais antes não tinha me atentado, 

sobre a forma que crio.  

Mesmo estudando há alguns anos teatro negro, tenho a 

impressão de que só escrevia os personagens e suas 

características físicas, mas a estética da vestimenta sempre 

esteve presente. Por esse motivo, criei as vestimentas das 

peças que relato sem muitas dificuldades. A criação mostra-se 

de acordo com a necessidade da estreia. Não tinha financiamento 

para pagar um profissional, e precisava trabalhar. Com o pouco 

conhecimento que tinha coloquei, a mão na massa. Para mim, 

quando surge a ideia da personagem, nasce também o modo como 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   73 

ela será apresentada, com gestos, forma e vestimenta. Ela é 

criada e o figurino também é criado. 

Em casa, sempre tive tecidos. Recebi uma doação de uma 

malharia que fechou há mais de 40 anos, a Irmãos Gatone. A 

Evandra Vol0F

1 foi uma das primeiras estilistas que trabalhou 

comigo. Ela já se encantou. O dia chegava e lá estavam as 

personagens vestidas. Exatamente assim. 

 

2. Como surge minha história com a moda e com o traje  

 

  A necessidade das urgências e o prazer na criação dos 

trajes para as montagens dos meus sonhos. A ancestralidade 

presente em mim pelo lado materno. Os remendos, os ajustes 

de minha mãe, desde quando ela trabalhava nas fazendas e no 

sítio no interior do Paraná. Minha mãe tratava muito bem a 

roupa – mesmo que remendada, era passada a ferro com brasas. 

Minha irmã conta que minha mãe lavava roupas para fora e 

engomava perfeitamente. Ofício de muitas mulheres negras da 

época.  

A minha irmã Dalzira fez o curso de costura e modelagem 

pelo Instituto Universal Brasileiro em 1966, 1967, terminando 

em 1968. Era um método que ensinava a criar roupa feminina 

desde o pagãzinho do bebê até o vestido de noiva, a peça mais 

refinada. Moldava no papel, cortava no papel manilha e 

costurava no papel de seda: dava tudo certinho, tinha que fazer 

a peça perfeita. Desenhava, moldava, cortava e costura e 

mandava para o Instituto. 

Ainda na roça, Dalzira deu aula de modelagem para a 

vizinhança: uma amiga minha da escola, Neide Cruz, se 

matriculou. Fui aprender modelagem também para fazer companhia 

à minha amiga. Minha irmã adorava costurar para mim. Inventava 

roupas bordadas, modelos diferentes e interessantes. Sou a 

caçula de cinco irmãs e a sétima dos nove filhos.  

 
1 Estilista, cursou a Faculdade de Moda Santa Marcelina. Foi também 
arte-educadora e criou os figurinos do espetáculo Uma horta encantada, 
de minha autoria, em 1996.      



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   74 

 

Nos anos 1970, Dalzira trabalhou em malharia como 

modista, e, no fim da década, abriu um espaço na Rua XV de 

Novembro, em Curitiba, para costurar. Ela fazia de tudo: 

roupas femininas e masculinas, tanto costuras como reformas. 

Os anos se passaram e minha irmã sempre cuidava das 

minhas vestimentas. Eu me achava o máximo com os trajes 

criados só para mim. E eu estava sempre perto dela, tentando 

fazer uma pecinha e outra. Às vezes, ela tirava os modelos 

de outras revistas. Fez esse trabalho por 20 anos. Até o dia 

que se cansou e desistiu do ateliê da Rua XV de Novembro. 

Minha irmã Darci estava com ela. 

Em meados dos anos de 1970, em Curitiba, prestei 

vestibular para Comunicação. Não passei, mesmo tendo feito 

por meses o cursinho Positivo. Na mesma época, porém, fiz o 

curso de manequim do Senac, outra coincidência com a moda. 

Fiquei mais ligada com os modos do vestir e os cuidados com 

o corpo, com a tal aparência e o traje. 

Nos anos 1980, Dalzira, minha irmã, consegue um lugar 

para expor na feira de artesanato do Largo da Ordem, em 

Curitiba, onde trabalha por cerca de dez anos. Depois,  Darci 

e Lourdes, minhas irmãs, continuaram os trabalhos na feira. 

Darci costura e pinta, Lourdes faz bonés de crochê, 

cachecóis, panos de pratos. Na casa das minhas irmãs tem 

três máquinas de costura, costura reta, overloque. Mesmo 

fora da feira, Dalzira sempre contribuiu com costuras, 

pinturas em tecido, bordados de lantejoulas, vidrilhos e 

paetês. Eu também aprendi a costurar, bordar, fazer tricô, 

crochê e tapeçaria. Só para o gasto, como se dizia na roça. 

Mas, costurar levei mais a sério, fiz muitas roupas para mim 

e até hoje tenho uma máquina. Minha irmã observava tudo o 

que eu fazia, pedia para virar do avesso para observar os 

arremates e fazia críticas, dizia que eu era como um 

relâmpago: sentava e queria sair com a roupa pronta da 

máquina.   

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   75 

No início dos anos 1980, mudei-me para São Paulo, mas 

continuava ajudando minhas irmãs com produtos para serem 

vendidos na feira. Em 2021, comprei roupas na José Paulino 

para a minha irmã revender e, nesse mesmo ano, minha irmã 

Darci e meu irmão mais velho Delcídio vieram me visitar e 

andamos pelo Bom Retiro procurando tecidos e adereços. 

Quando empresto o meu corpo... Quando o ator/atriz se 

empresta para fazer alguma performance, esse corpo está 

vestido, ou mesmo se o corpo está nu, esse corpo está vestido 

pela estética da cena. Com pouca roupa ou com alguma pintura 

esse corpo está vestido. Tem uma proteção, um figurino que 

ele está usando, uma pele que não é a sua, mas  a de uma 

personagem. Está dentro de um tempo e dentro de um espaço. 

Segundo Leda Maria Martins,  

Movimentos corporais, expressões faciais, falares, 
cantares e roupagens são formulações estilísticas, 
nos remetem a idiomas e estilos culturais. Como 
afirma Maultsby, “performers estabelecem uma imagem, 
comunicam uma filosofia e criam uma atmosfera de 
vivacidade por meio dos vistosos figurinos que 
vestem”. No mesmo viés, Connerton observa que o modo 
de se vestir configura uma gramática tão importante 
quanto a sintaxe da escrita. (MARTINS, 2021, p. 104) 

 

3. A experiência com Antunes Filho  

 

Quando Antunes começou o projeto e o processo da 

montagem de Xica da Silva, as pesquisas de cenário e figurino 

aconteciam ao mesmo tempo. O projeto da dramaturgia já 

existia, conduzido por Luís Alberto de Abreu. Eu me lembro 

de quando José Carlos Serroni fez os primeiros encontros do 

processo de criação de figurino com sua equipe, no terceiro 

andar. Telumi Hellen, ainda muito jovem, fazia parte da 

equipe. 

 

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   76 

Figura 2 – Antunes Filho (à esquerda) e Dirce Thomaz (à direita), na 
montagem de Xica da Silva 

 
Fonte: Sesc Memórias.  

 

Quando Antunes apresentou Serroni, ele começou a andar 

pra lá e pra cá no espaço e logo os primeiros croquis 

surgiram. A partir desses encontros, entrei mais em contato 

com o Teatro Negro, a dramaturgia e, mesmo sem perceber, com 

a criação dos trajes e figurino. 

 

4. Como me percebo no processo criativo das vestimentas das 

personagens  

 

Tenho pensado – há cerca de 10 anos  também em um 

projeto que venho investigando sobre uma celebração de Xica 

da Silva. São 35 anos dessa conceituada montagem de Antunes 

Filho, que me lança como atriz para o Brasil, o Japão 

(Festival de Toga, em 1988) e a Coreia do Sul (na abertura 

cultural das Olimpíadas, em Seul, representando as 

Américas). Com o grupo de teatro Macunaíma, desde os meus 

20, 25 anos, tenho esse desejo. Nem sei se as olimpíadas 

culturais ainda existem... 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   77 

Figuras 3 e 4 – Duas peças de figurino para a montagem futura de Xica 
da Silva 

    
Fonte: Acervo da autora. 

 

Não montei ainda, mas já tenho as duas peças do figurino 

(Figuras 3 e 4) e ideias mirabolantes para o cenário desse 

projeto. Penso na dramaturgia da iluminação: muitas cores, 

pinturas, molduras, colares e pulseiras, adereços. Tudo isso 

veio à tona durante a nossa disciplina desse semestre: cenário, 

indumentárias, sinestesia, aromas, Xica que ressurge, vai 

ganhar vida, renasce uma mulher. Camisolas, penhoar... Eu nem 

sei se farei tudo! 

Espero poder realizar essa celebração com a pluralidade 

de ideias que tenho em mente e a riqueza que a disciplina 

me aguçou, com trajes e cenários deslumbrantes da história 

de grandes reinos, espetáculos e folguedos do mundo e do 

Brasil. A parte de África muito me tocou para a minha 

pesquisa sobre o Teatro Negro. 

A ideia de como Xica da Silva está vestida, o cenário, 

as folhas secas. A música também martela minha cabeça, desde 

2014, quando assisti a um musicista de nome Paulo tocando 

um instrumento estranho na Ocupação Casa Amarela. Nos 

primeiros meses, eu fazia parte da organização. Fiquei 

fascinada pelo som que vinha daquele instrumento chamado 

didgeridoo. Até hoje penso em alguma cena com aquele som.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   78 

 Em 2000, ministrei aula de Literatura no cursinho pré-

vestibular da PUC-SP, e ali nasceu a Invasores Companhia 

Experimental de Teatro, ideia embasada na obra Os Lusíadas, 

de Camões. 

 

5. Como surge a ideia do espetáculo A precursora das ideias 

 

Esse projeto nasceu depois de visitar a exposição 

África, no Centro Cultural Banco do Brasil, em 2006/2007. 

Fiquei muito encantada com a ideia de uma obra de arte sair 

do quadro ou uma escultura descer do seu pedestal e dar vida 

a um povoado. Foi assim que a arte-educadora descreveu a 

história de uma imagem feminina que se tornou multiplicadora 

de um povoado. Na hora, pensei: “Isto dá uma história de 

teatro”. 

 

Figuras 5, 6, e 7 – Momentos do espetáculo A precursora das ideias 

   
Fonte: Acervo da autora. 

 

Não descansei desde quando saí dali com aquela história 

na minha cabeça. Na época, estava cursando o mestrado em 

Antropologia, na PUC-SP, e conversei com o antropólogo e 

educador Milton Silva dos Santos, que trabalhava no Museu 

Afro e foi um dos meus grandes parceiros nessa pesquisa. E 

o professor doutor Edgar, de quem fui aluna ouvinte numa 

disciplina sobre mitos, foi um grande incentivador. Ele 

amava minhas histórias rurais sobre pássaros e a siriema, 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   79 

uma ave do Mato Grosso. Imitava essa ave que até hoje não 

me lembro como. Ele se divertia. Essas aulas foram 

significativas nesse momento da pesquisa teatral, eu já 

tinha entrado em contato com a obra O cru e o cozido, de 

Lévi-Strauss. A senhora Marli, que era maranhense, fazia 

doutorado em Antropologia com o professor e antropólogo 

Edgard de Assis Carvalho e me deu o livro de Lévi-Strauss A 

origem das maneiras à mesa. 

Criei também o figurino. Blusa com amarrações, 

turbantes, fiz a saia toda a mão. Tinha doado minha máquina 

de costura porque ficou parada por uns quatro anos. A 

personagem da escultura vestia um macaquinho verde-musgo, 

ela ganhava vida quando o museu encerrava o horário das 

visitas. A menina Noite usava um vestido de malha pintado 

de azul e chapéu de palha e tinha um cesto de palha para 

vender os doces que a avó fazia. Mas agora ela vendia para 

auxiliar outras pessoas com o dinheiro que conseguia.   

História dá continuidade à vida, à ancestralidade. A 

personagem narradora se misturava com o público para 

assistir à apresentação. Subia no  palco, se empolgava e 

começava a narrar o mito da criação do mundo. Aos poucos, 

fui ajustando a história e, a partir de 2011, fizemos 

apresentações nos CEUs pelo ProArt. O início da história se 

modificou. A narradora é uma vendedora de doces e balas que 

se mistura com as crianças que vão assistir à peça. A 

personagem é escolhida para contar uma história, a partir 

do pressuposto que todos nós sabemos contar uma história 

porque ouvimos de nossas mães ou de alguma pessoa mais velha. 

A ancestralidade de volta. Todas as pessoas têm uma história 

para contar!      

 

6. Visita a Carolina Maria de Jesus, no sarau das Negras 

Velhas  

 

A peça é fomentada a partir de palestras, ideias e 

textos apresentados em instituições públicas, tendo por base 

o curta-metragem O papel e o mar, com direção de Luiz Antônio 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   80 

Pilar, sobre a vida de Carolina Maria de Jesus e João 

Cândido, no qual a autora-intérprete atuou ao lado do saudoso 

Zózimo Bulbul (1937-2013). 

 

Figura 8 – Dirce Thomaz no papel de Carolina de Jesus 

 
Fonte: Acervo da autora. 

 
 

Entre tantos eventos, um dos mais instigantes, foi 

quando a professora doutora Mônica Amaral, coordenadora do 

projeto O ancestral e o contemporâneo nas escolas, da 

Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo (FEUSP), 

solicitou que, novamente, realizássemos uma sessão do curta 

O papel e o mar, porém, que contasse com a presença da atriz 

do filme. Propusemos a apresentação de uma performance. Com 

o aval da professora, costuramos o prolongamento da cena 

para que eu entrasse como Carolina, no auditório da FEUSP, 

para os alunos de Pedagogia e Licenciatura da instituição. 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   81 

A partir de então, com a composição da performance 

entrelaçada ao filme, fui convidada para me apresentar em 

cursos de formação para profissionais da rede pública 

municipal, em 2015 e 2016, no projeto de ações afirmativas 

da Lei 10.639/2003. 

Foram momentos inesquecíveis, que soaram mágicos para 

mim e para os educadores e graduandos presentes. E, assim, 

ocorreram convites para eventos, conferência, fóruns, 

congressos, seminários, leituras, palestras e lançamentos 

de livros. 

Durante a realização desse trabalho, a Invasores 

[companhia de teatro] buscava, por meio de pesquisas, 

preencher o seu estudo - sobre a personagem Carolina Maria 

de Jesus, sua obra, sobre outras montagens, outros 

documentários, sobre autores que conheceram e escreveram 

sobre ela -  não só na interação com o público, ao indagá-

lo sobre os fatos que a obra da autora trazia, mas, 

primordialmente, com o foco em olhares outros, que viam em 

Carolina a tradução de uma referência reveladora em sua 

obra, em que era possível verificar um novo olhar cheio de 

novas possibilidades. 

Em muitas das apresentações, as pessoas comentavam a 

minha semelhança física com a de Carolina no filme O papel 

e o mar,  em fotos e na própria capa da obra Quarto de 

despejo, bem como em vídeos documentais e/ou gravados pela 

própria escritora. Foi assim que surgiu a ideia de criar uma 

produção maior, que contemplasse a autora e, talvez, até um 

texto teatral a respeito de Carolina Maria de Jesus. 

 

7.  Do Eu e ela à memória de O papel e o mar  

 

Estéticas, criações para telas de cinema e estudos na 

cena, ritos no teatro. Foco na personagem que precisava ser 

vestida. Foco na literatura: como Carolina era representada 

nos livros, nas diferentes edições (desde a primeira), nos 

jornais, nos documentários.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   82 

 

8. Provocações de J.C Serroni 

 

Em 2020, fiz uma live com Paulo na SP Escola de Teatro. 

Foi uma aula magna para receber os estudantes que entraram na 

escola no segundo semestre. Em um dado momento, perguntaram 

sobre os técnicos que estavam sofrendo sem trabalhos na 

pandemia. Serroni, então, me pergunta: por que eu estava 

fazendo tudo no espetáculo Eu e ela: visita a Carolina Maria 

de Jesus.  

Segundo ele, eu tiraria o trabalho dos técnicos. 

Respondi que, apesar da minha produção ser  menor, eu sempre 

privilegiei a equipe técnica quando tinha um bom cachê, uma 

emenda ou mesmo nas apresentações com bilheteria, já que não 

tive fomento. Porém, sempre prestigiei a equipe técnica que 

me acompanha. Teatro é feito em grupo. Mesmo os solos. 

 

9. Resquícios de memórias 

 

Meus trabalhos sempre atenderam às urgências. Em 2019, 

Andressa Reis, a designer gráfica e revisora de projetos de 

alguns trabalhos da Invasores Companhia Experimental de 

Teatro Negro, me encaminhou uma mensagem de uma amiga que 

tinha contato com o Sesc, dizendo que havia um trabalho a 

ser realizado.  

Entrei em contato e era um trabalho um pouco indefinido, 

que se realizaria na biblioteca do Sesc Interlagos. Lá fui 

eu, nas urgências, e o que iria acontecer na biblioteca 

passou para uma área de convivência. Urgências para tentar 

entender e atender à solicitação! Criei uma performance que 

apresentei em setembro de 2019. Como chamar um profissional 

de figurino para criar um traje que será usado sei lá por 

quantas vezes? 

Nos rascunhos, estava nítido que faria um trabalho de 

memórias, elemento que me segue por séculos a repensar a 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   83 

memória de meus (e minhas) ancestrais. Essas memórias estão 

presentes nos meus trabalhos como arte-educadora para as 

diferentes faixas etárias, crianças, jovens adolescentes, 

adultos e velhos, com as dinâmicas de apresentação em grupos 

e exercícios que prezam pela memória da pessoa. 

São lembranças de um passado distante que se 

presentificam no ato da produção, da cri-A-ção.  

Depois de me apresentar algumas vezes no Sesc 

Interlagos, em escolas, como na João XXIII, na Raposo 

Tavares, e na EMEF Saturnino Pereira, na Cidade Tiradentes 

(zona leste de São Paulo) e no teatro Studio Heleny Guariba, 

em 2020, minhas memórias clamavam por mais. Creio que era 

minha ancestralidade presente, me narrando coisas que não 

estavam escritas e não havia ensaiado. Surgiu, então, um 

segundo movimento, ampliar o trabalho. Deixando a 

performance com estilo de sarau a fim de que as pessoas 

presentes fizessem parte da apresentação. E recriando o 

texto com outras linguagens, entre elas, a do audiovisual, 

que gosto muito e está sempre programada para os meus 

trabalhos.  

A este segundo movimento dei o nome de Resquícios de 

memórias, a peça de teatro. Ainda preciso filmar a parte com 

mais pessoas no elenco e, com certeza, haverá outro figurino 

para essa fase. Talvez alguns adereços. 

 

Figura 9 – Still do filme Resquícios de memórias  

 
Fonte: Acervo da autora.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   84 

10. Mafuá – Sarau das Negras Velhas 

A pandemia, em 2020, 2021 e 2022, me deixou encurralada em 

casa. Criei, na necessidade, nas urgências, o texto de teatro 

Senhora da verdade absoluta, um roteiro para documentário, um 

piloto de programa de humor, um lançamento de poesias, ainda em 

fase de organização, de mulheres negras artistas, técnicas e 

educadoras, entre outras profissões.  

Daí surgiu a ideia do projeto Mafuá – Sarau das Negras 

Velhas, que apresentamos desde 2021. Para todos esses 

trabalhos, criei ou ressignifiquei os figurinos. Costurei, 

com a costureira Cleide Rosa, saias e blusas, pintei, 

customizei. Usei tecidos que estavam em casa há mais de 40 

anos. Criei os figurinos do Mafuá – Sarau das Negras Velhas. 

O meu e o das outras mulheres: Maria Luiza, Silvia Sousa, 

Sueli Penha e Vilma Wainer 

 

Figura 10 – As saias feitas por Dirce. As atrizes são Thais Cabral, 
Sueli Penha, Eliane Weinfurter Dirce Thomaz e Silvia Souza    

 
Fonte: Acervo da autora.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   85 

Saias, queria saias para as negras velhas (Figura 10)! 

Maria Luísa Simões dizia que queria rodar com as saias bem 

volumosas. A saia dela era a mais rodada. 

O sarau surgiu ao pensar como as negras velhas estavam 

presas em suas casas com a pandemia.  

O projeto foi um evento criado para atender a parcela 

da população negra que está envelhecendo, especificamente 

as mulheres, porém, se mantêm ativas na sociedade. Algumas 

vivem com um pouco mais de qualidade, mas, ainda, por muitas 

vezes, a condição financeira faz com que se mantenham 

sozinhas e com dificuldade; outras moram com os filhos e 

netos, tendo que, conforme a circunstância, auxiliá-los com 

o dinheiro de suas aposentadorias para a manutenção das 

despesas ou da casa toda.  

Sem conseguir levar a vida que imaginaram na velhice, com 

viagens, passeios ou a compra de algum objeto desejado ou 

planejado por anos, essas mulheres se embrenham em profunda 

tristeza. 

A tristeza dessas mulheres ao verem sua renda tão 

sonhada e esperada por muitos anos de trabalho se espalhar 

como vento. Poderiam se transformar em alegria por alguns 

momentos se elas tivessem alternativas, minutos de refúgio 

para sua faixa etária. Não há motivo para quem está vivo, 

independentemente da idade, deixar de pensar em alternativas 

que não seja a morte! Foi pensando nessa realidade, 

principalmente nas matriarcas negras das famílias, que criei 

esse projeto de sarau. 

Muitas companhias que existem hoje têm dificuldades 

financeiras para fomentar seus projetos, contratar 

profissionais técnicos para seus espetáculos. Essa também 

foi uma barreira que o Teatro Experimental do Negro (TEN) 

passou. A questão é muito viva ainda: 

Uma das coisas que eu mais gostava de apreciar era o 
vestuário das mulheres. Talvez isso se devesse ao fato 
de o meio em que eu vivia ser de gente tão despossuída 
de possibilidades. Eu admirava tanto ver como aquelas 
professoras se vestiam bem, era tão bonito, tão 
elegante! Os homens também: os professores todos tinham 
muito estilo, muita elegância. Aquilo eu achava, naquele 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   86 

tempo – sem fazer as comparações que faço hoje –, uma 
marca, um charme. (NASCIMENTO; SEMOG, 2009, p. 49-50) 

 

Figura 11 – Cena de Sarau das Negras Velhas 

Fonte: Paulo Pereira, CCJ, Cachoeirinha, 2021. 
 

 

Breves apontamentos finais 

 

Nunca pensei ou imaginei fazer um artigo sobre trajes. 

Agora, com essa disciplina, me dou conta de que já exerci 

essa função, mesmo sem ter me debruçado sobre o fazer da 

escuta e da escrita sobre o tema. 

 

Figura 12 – A autora na máquina de costura 

 
Fonte: Manoela Meyer, Sesc São Caetano, julho de 2023. 

 
 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   87 

 

Acredito que eu ressignifico os trajes, ou organizo, 

decupo, reformo. Não sei exatamente o conceito, mas aproveito 

roupas que tenho, que fiz ou que mandei fazer sobre encomenda, 

que ganhei, reformei ou que já usei em outros figurinos. Faço 

uma releitura dos trajes e a personagem sai bem-vestida e se 

apresenta ao público com uma dignidade soberana. 

 

QUER SABER MAIS SOBRE REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS DE DIRCE 
THOMAZ? 

 

MARTINS, Leda Maria. Performance do tempo espiralar. Rio de 
Janeiro: Cobogó, 2022. 

NASCIMENTO, A.; SEMOG, É. O griot e as muralhas. Rio de Janeiro: 
Pallas Editora, 2009. 

SANTOS, Dirce Thomaz dos. Entre o Teatro Negro e a literatura: 
revelações e valorização da culturas afro-brasileiras no 
currículo do ciclo autoral. In: AMARAL, Monica. Culturas 
ancestrais e contemporâneas na escola. São Paulo: Alameda, 2018.  

SANTOS, Dirce Thomaz dos. A encruzilhada como ponto de partida e 
de chegada: caminho respirando o Teatro Negro. In: FILHO, Willis 
Santiago Guerra. Direito e teatro brasileiro. São Paulo: Lumen 
Juris, 2021. p. 13-33. 

IPEAFRO. Instituto de Pesquisa e Estudos Afro-Brasileiros, sítio 
eletrônico oficial da obra de Abdias Nascimento: 
www.ipeafro.org.br. 

VIANA. Fausto Roberto Poço. Quando a cor escapa da coxia: trajes 
de cena do Teatro Experimental Negro. Urdimento, v. 1, n. 24, 
p.105-117, jul. 2015. Disponível em: 
https://periodicos.udesc.br/index.php/urdimento/article/view/141
4573101242015105. Acesso em: 21 AGO. 2023. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.ipeafro.org.br/


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   88 

Conhecendo a autora deste capítulo: 

 

 

Dirce Thomaz dos Santos: é atriz, dramaturga, 

diretora e arte-educadora. Graduada e 

licenciada em Letras (Português) (PUC/SP), 

mestranda no Diversitas Humanidades, Direitos 

e Outras Legitimidades. Pesquisa dramaturgia 

negra  no seu fazer artístico. É diretora 

fundadora da Invasores Companhia Experimental 

de Teatro Negro. Protagonizou no teatro Xica 

da Silva com Antunes Filho. Fez a releitura  

da obra  Quarto de despejo, de Carolina Maria 

de Jesus, que recebeu o título de Eu e ela: 

visita a Carolina Maria de Jesus. No cinema, 

com direção de Alexandre Morato, fez 7 

prisioneiros. Fez uma produção para a Netflix 

com direção de Laís Bodanzky. Participou do 

curta-metragem A viagem de Pedro, com direção 

de Karen Furbino. Por seu trabalho em  

Adalgiza, ganhou o prêmio de melhor atriz  em 

2020, no 3º Festival em Santa Izabel. 

 

            dirce.9thomaz.santos@usp.br 

 

 

 

 

 



Tecido de casca de árvore. 
Zâmbia, 1932. British Museum, 
número Af1979,01.4713  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   90 

Capítulo 5 

 

LAUDITH ALMEIDA – A LIDA DO COSTURAR  

Laudith Almeida – the task of sewing 

 

Nascimento, Edna Maria do; doutora em Artes; Universidade 

Federal de Sergipe; edamn@hotmail.com 

 

Figura 1 – Laudith, em 2022 

 
Fonte: Acervo pessoal da família. 

 

Não precisa ser ator, pois como pessoas comuns, 
nós mesmos desempenhamos mutuamente vários 
papéis: o de narrador, o de personagem e o de 
espectador, num jogo multifacetado em que o 
vivido, o imaginado e o interpretado se 
completam num corpo único, que chamo aqui 
‘corpo da história’. (LIGIÉRO, 2011, p. 89) 

 

O ano era 2021, estávamos aos poucos saindo da pandemia 

de covid-19. Conheci dona Laudith Almeida, costureira que 

trabalhara no espetáculo Saurê e em tantos outros que 

aconteceram na cidade de Salvador (BA). Infelizmente, nosso 

encontro não pôde ser presencial porque ela é uma idosa que 

estava prestes a completar 92 anos na época em que a 

entrevistei, e não havia sido vacinada, pois, conforme será 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   91 

exposto no decorrer da entrevista, é uma daquelas raras 

pessoas que têm alergia à vacina. Dona Laudith é de fato uma 

pessoa rara, ímpar, com uma vitalidade e de um encantamento 

que me fez desejar que todos pudessem conversar longamente 

com ela como eu fiz.   

Registrar parte da conversa que tive com essa senhora 

é desejar perpetuar sua história que, embora simples e 

parecida com tantas outras, não será mais uma relegada ao 

anonimato. A história de uma mulher acostumada a estar nos 

bastidores da cena, local onde outras anônimas estiveram e 

muitas estão, nos traz um sinal de alerta sobre as vidas que 

estão inseridas na dinâmica dos espetáculos, vidas que foram 

dedicadas a levar beleza e personalidade à cena, pessoas que 

souberam trabalhar na partilha e na escuta, e, sobretudo, 

na dialética, essencial para a concepção do traje de cena.  

Dona Laudith sempre fará parte da história da dança em 

Salvador (BA), será lembrada por muita gente, portanto, nada 

mais justo que tenhamos o máximo de registros da sua passagem 

pelo Teatro Castro Alves e pela Ebateca – Escola de Balé do 

Teatro Castro Alves, locais em que soube deixar impressas 

sua dedicação, sua responsabilidade e sua disciplina. Além 

desses adjetivos, é dona de um carisma que, conforme a 

etimologia da palavra, não há explicação, é uma graça que 

lhe fora atribuída, e, graças a ele, foi conquistando seu 

espaço no trabalho e nas relações de afeto que soubera 

desenvolver. 

Falar da importância das costureiras no dia a dia é 

simples e perceptível, ninguém anda sem vestes pela cidade, 

mas explanar sobre a costureira de um traje de cena é ir 

além da funcionalidade das vestes. É compreender que os 

elementos que compuseram os figurinos foram elaborados por 

mãos que se dedicaram não somente à execução de vestimentas, 

mas de peças que contariam uma história e que, portanto, 

necessitavam de um tratamento diferenciado tanto na 

interpretação dos modelos quanto na execução final, o que 

resultou na apresentação de figurinos, como o do Saurê, em 

que o novo também trazia a novidade, ou seja, algo nunca 

visto. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   92 

Referenciar o trabalho de uma costureira nos espaços 

dos espetáculos é trazer a vestimenta para um lugar que 

Walter Benjamin (2018) denominara “spécialité”, no qual há 

a proximidade do objeto realizado com o seu executor, o que 

confere per se também um valor simbólico à vestimenta. 

A disciplina e o cuidado de dona Laudith permeavam todos 

os setores nos quais ela trabalhara, e, apesar da relevância 

do seu trabalho, foi somente como profissional da costura 

que precisou lutar para que sua atividade fosse respeitada. 

Sabia da importância e da qualidade do seu trabalho, e o 

fato de ter outra fonte de renda possibilitou que pudesse 

reagir às imposições que surgiram, o diferencial que muitas 

outras costureiras não possuem. 

Assim, reconhecendo a importância do seu trabalho, e 

no intuito de que essa mulher costureira tenha um registro 

na história dos trajes de cena, exponho aqui a entrevista 

que tive a honra de realizar em 25 de agosto de 2021.  

 

-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.- 

 

Edna – Dona Laudith, eu queria muito ouvir a senhora, pois 

estou fazendo uma pesquisa sobre o espetáculo Saurê. A 

senhora trabalhou na costura do figurino desse espetáculo? 

Dona Laudith – Sim, trabalhei. 

A senhora pode me dizer como era esse trabalho? 

Eu fazia tudo, costurava tudo. 

A senhora trabalhava sozinha na confecção das peças ou tinha 

ajudante?  

Não, às vezes, eu botava até dez costureiras, mas eu era a 

chefa, eu que cortava toda a costura e tudo mais. E dependia 

do figurino. No fim de ano, quando o festival era grande, tinha 

que colocar mais costureiras. A quantidade de costureiras 

dependia da demanda. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   93 

Então, as costureiras eram contratadas somente nesses momentos 

de muita produção, e a senhora também era contratada? 

Não, eu era a chefa do guarda-roupa, quem cortava toda a 

costura, quem fazia tudo era eu. E escolhia as costureiras 

para contratar. 

Então, a senhora fazia toda costura, fazia a modelagem 

também? 

Eu fazia tudo, o figurinista me dava o modelo e eu fazia 

tudo. 

A senhora trabalhava diretamente com os figurinistas? 

Trabalhou com J. Cunha? 

Sim, com vários, Cunha fez vários. Carlinhos era o professor 

do balé e ele pedia para ele fazer o figurino. 

Como eram escolhidos os tecidos? Era a senhora quem os 

escolhia? 

Eu ia pesquisar nas lojas, levava para a direção da Ebateca 

e apresentava para o figurinista, para ver se era aquela 

fazenda0F

1 mesmo.  

Mas era a senhora quem dava o aval para fazer a peça? Porque 

na costura tem a questão do caimento da roupa. 

Sim, às vezes o figurinista não sabia. 

O figurino que eu tenho curiosidade é o do Saurê. 

Esse era aquele que parecia pano de chão? 

Era o que tinha a Iansã, que tinha um vestido vermelho com 

uma saia com rendas, e que também, em alguns momentos, os 

bailarinos dançavam com as peneiras. 

Ah, sei, o que tinha Iemanjá também.  

Isso. Nesse figurino, tinha uma calça que possuía um fundo 

bem baixo. 

Sim, era para capoeira, quem cortava era eu. 

 
1 Modo como os tecidos ficaram conhecidos após a Revolução Industrial. 
As costureiras passaram a chamar de fazenda por ser associado a algo 
grande. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   94 

Quem deu a ideia de fazer aquela calça toda folgada, foi a 

senhora ou outra pessoa? 

Tinha que fazer assim.  

Então, no desenho do figurinista estava assim, uma calça 

folgada? 

Sim, então, eu dei a ideia de deixar aquele pano embaixo 

reto, perto da perna, para quando ele [o bailarino] 

levantasse a perna não rasgar. 

E o tecido da calça? Vi que ele estica um pouquinho. 

É uma malha. 

Helanca, que a gente também chama de liganete, não é? 

Sim. 

A senhora trabalhava no Teatro? 

Na Ebateca e no Teatro. 

E no Teatro tinha um espaço adequado para a senhora 

trabalhar? 

Tinha sim, a costura era feita lá, mas as saias grandes de 

roupas de santo e outras roupas que tinham bordados, o 

richelieu1 F

2, eram feitos fora. Enviava para outras pessoas de 

fora fazerem. 

Havia muitas máquinas para trabalhar? 

Sim, a máquina reta. 

Com acabamento em ziguezague ou a senhora fazia de forma 

manual? 

 Tinha, mas eu fazia tudo, costura na máquina e na mão. 

 

A senhora costurava as peças do jeito que lhe diziam para 

fazer ou tinha liberdade para fazer de outra forma? 

O figurinista dava o desenho e tinha uns figurinos que eu 

dava ideia como devia fazer. 

 
2 Tipo de bordado vazado. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   95 

Então a senhora trabalhava apenas com o figurinista? 

Com o coreógrafo e o figurinista. 

Para um espetáculo com 24 pessoas, precisava de quantas 

costureiras? Eles davam muito tempo para senhora fazer ou 

não, ou era muito rápido? 

Esses, com 24, em até quinze dias o figurino estava pronto, 

não precisava de mais costureiras, era esse o prazo. 

Como era o processo da confecção? 

Recebia o figurino, depois pesquisava os tecidos e ia tirar 

as medidas dos bailarinos. 

Para fazer a modelagem? Como era o processo? 

Sim, fazia tudo. Tirava as medidas de todo mundo, fazia a 

modelagem e depois provava. 

Esse processo todo era demorado? 

Não, tinha que ser rápido. 

Eu estou muito feliz em te ouvir. Que pena que não pode ser 

pessoalmente, mas a pandemia não deixou. 

E eu que sou alérgica e não pude tomar vacina! Sou alérgica 

a qualquer tipo de vacina! 

Sério?! 

Sim, trabalhava com vacina e tomei aquela da gripe à 11 

horas. Às 2 horas da tarde, eu estava passando mal, aí tive 

que ir para o hospital. Antes, passei na casa do meu médico, 

quando cheguei na porta dele, eu desmaiei, fiquei toda 

gelada. E foi por Deus que ele estava em casa, me deu 

socorro. 

A senhora era enfermeira?  

Auxiliar de enfermagem. 

 

Isso paralelamente ao trabalho de costureira? 

Sim, de manhã, eu trabalhava no centro de saúde; à tarde, 

na EBATECA; e, à noite, no Teatro como enfermeira 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   96 

Que disposição! 

Trinta anos assim, e não sentia nada! 

E como está hoje? A senhora mora sozinha?  

Bem. Sim, agora eu estou só, com essa pandemia estou só. 

Por que, pelas informações que tenho, a senhora já é idosa, 

não é isso? 

Estou batendo 92. E faço tudo. Ninguém vem aqui. Meus 

sobrinhos me ligam o tempo todo, vêm na porta e vão embora, 

eles fazem as compras. 

A senhora deve costurar muito bem e fazer modelagem como a 

senhora faz é de muita sabedoria. 

Hoje não costuro mais não. 

Mas já costurou muito, precisa descansar a mão. Como a 

senhora costurava e fazia modelagem é conhecimento que não 

se perde. 

Eu faço tricô também. Há dois anos, fiz 14 colchas de tricô 

para os meus sobrinhos. 

Quem ensinou a senhora a costurar e a fazer todas essas 

coisas? 

Minha irmã era professora de corte, mas não me ensinava 

porque eu era canhota. Eu via as alunas dela costurando eu 

fui fazendo com a minha mão esquerda, riscando papel e tudo. 

Aí depois, o tricô, uma amiga fazia, eu olhava e comecei a 

fazer. 

Como a senhora foi trabalhar no TCA e na Ebateca? 

Um dos médicos que trabalhava comigo era do teatro. Ele tinha 

levado uma pessoa da secretaria para trabalhar como auxiliar 

de enfermagem, mas ela foi embora com três dias, e não era 

auxiliar de enfermagem.  Aí o me médico perguntou se eu queria 

trabalhar no Teatro, aí eu disse “Quero!”. 

Então, a senhora começou como auxiliar de enfermagem? 

Sim, o diretor do Teatro pediu para eu ficar à disposição, 

que eu saísse do centro de saúde.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   97 

E foi fácil ser liberada? 

Não, a minha diretora disse que, como eu trabalhava no 

serviço preventivo de câncer, só era eu nesse tempo que 

trabalhava com preventivo de câncer, não me dispensaria.  

E como foi que a senhora fez? 

A diretora fez uma carta exigindo um documento dizendo que 

eu seria contratada, aí mandaram e eu fui contratada. 

E como foi que a senhora foi trabalhar com costura na Ebateca 

e no TCA? 

À tarde, eu descia... eu conhecia a turma toda, ia tomar 

pressão da diretora, de todo mundo, aí pediam para eu 

arranjar pessoas para costurar, eu arranjava. 

Então, foi assim que conheceu todo mundo, mas como começou 

a costurar lá? 

Eu estava trabalhando no Teatro e tinha o festival do fim 

do ano. Aí, a chefa de costura era uma do Rio, dona 

Conceição, e dona Teresa daqui do balé. Eu arranjava 

costureira e, às vezes, à tarde, eu ia para lá e dizia assim: 

"Eu faço costura de mão”. Mas ela via que as meninas que 

estavam na máquina me chamavam: “Lau, me ensina isso aqui”. 

Um dia, a chefa me perguntou: “Espera aí, você só está 

fazendo costura de mão, você sabe costurar na máquina?”. Eu 

disse: “E muito bem. Aí, ela disse: “A partir de amanhã você 

vai costurar”. Ela cortou umas roupas de criança, me deu 

para entregar para semana. No sábado de manhã eu estava de 

folga do teatro, assim comecei a costurar às 7:30... fiz um 

mostrei a ela: “Está certo?”. Ela disse: “Está”. Quando foi 

de tarde, entreguei tudo pronto. 

E assim começou na Ebateca e também no TCA? 

Sim, todos os guarda-roupas do Ebateca eram feitos por mim, 

e de outras escolas de balé também. O primeiro tutu daqui 

da Bahia quem fez foi eu. Vinha do Rio pronto, quando 

chegava, precisava consertar tudo. Quando foi um dia, peguei 

um tutu velho, levei para casa, fui na loja e comprei cetim, 

comprei tudo. Tinha uma sobrinha minha, Leonice, que era do 

balé. Aí, fiz um tutu para ela e levei para a Escola. Quando 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   98 

cheguei lá, pedi para chamarem a direção e mandei ela vestir, 

aí pronto. Trabalhei 30 anos. 

Então, a senhora também fazia figurinos para outras escolas? 

Sim, fiz muitos. 

A senhora trabalhava com os espetáculos de dança, acompanhava 

a equipe nas viagens? 

No final do ano, ia ter uma viagem. Aí, dona Maria Augusta, 

que era a dona da Ebateca, perguntou a Teresa: "Qual das 

costureiras você acha que pode viajar com a gente?”. Ela 

disse: “Só tem uma, é Laudith. A única que pode viajar, sei 

que ela vai ser responsável, porque nas outras eu não confio 

não”. Aí ela falou comigo, mas eu disse: “Eu não posso porque 

trabalho na saúde, no Teatro”. 

Que bom esse reconhecimento. 

Sim, aí ela fez uma carta para o governador, na época era o 

Antônio Carlos Magalhães, pedindo para eu ficar à disposição 

e viajar com o balé. Aí fui... fui ao Chile com a Emília 

Biancardi e o VIVABAHIA. 

A senhora trabalhou com o pessoal do grupo VIVABAHIA? 

Sim, com a Emília. 

E, nas viagens, a senhora foi a única costureira? 

Sim, porque as outras não tinham interesse, não cuidavam das 

roupas, para colocar no lugar certo. 

Então, mas não teve nenhuma na equipe que a senhora dissesse 

“com essa aqui eu trabalho”? 

Não. 

Teve alguma dessas costureiras com quem a senhora tenha 

gostado muito de trabalhar e com quem tenha trabalhado por 

mais tempo? 

Não, era sempre por temporada.  

Fixa somente a senhora? 

Sim, somente eu, no tempo de muita necessidade a gente 

chamava. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   99 

A senhora trabalhou como costureira somente na Ebateca e no 

Teatro? 

Não. Teve uma época que eu me aborreci.   

Como assim? 

Quando foi o começo do ano... Dona Maria Augusta mandou me 

chamar na direção, eu fui. Ela perguntou o que foi? Aí eu 

disse: “Com essa diretora eu não vou não. Essa mulher não 

sabe pegar em uma agulha, é chefa do guarda-roupa e vem me 

perguntar quantos metros de linha se usa para passar um 

babado. Eu disse a ela que sentasse na máquina e fosse fazer 

para contar”.  

Era uma questão mais de controle? 

Sim, ela disse que ia botar outra pessoa no meu lugar. Em 

março, resolveu me chamar de volta, eu disse não vou não. 

Já tinha montado meu ateliê no Relógio de São Pedro. 

Então deixou de trabalhar na Ebateca? 

Sim, mas deu um “bode” danado. Foram buscar costureiras, mas 

tinha uns negócios de um paletó que ninguém sabia fazer, aí 

pagaram um alfaiate da Praça da Sé. Quando estava quase tudo 

pronto, o ateliê pegou fogo, perderam essa roupa. Depois 

disso, dona Augusta disse: “Você me dê sua carteira, que eu 

vou assinar você como funcionária da Ebateca”. Aí, pegou 

minha carteira. 

Depois de quanto tempo assinaram sua carteira? 

Uns três anos.  

Mas de certa forma isso foi um reconhecimento? 

Não, ela sabia que se não assinasse eu só iria no dia que 

quisesse. Aí assinaram, eu como chefa do guarda-roupa. 

Então, a senhora era também responsável por cuidar das roupas 

depois que eram feitas? 

Sim. 

E quem passava? 

Pagava as camareiras. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   100 

Como era feita a limpeza das roupas depois do espetáculo? 

Tinha as pessoas certas. Não era toda roupa que se lavava, 

algumas eram colocadas no sol... colocava produtos para não 

ficar fedendo a suor. Se cuidava muito bem das roupas. 

Isso com as roupas do Teatro e da Ebateca? 

Eu cuidava das roupas da Ebateca. Do Teatro, às vezes, o 

diretor me pedia para fazer e eu fazia, mas não era a 

responsável, era outra pessoa, que já tinha costurado 

comigo. 

A senhora costurava as roupas do espetáculo, mas não cuidava 

dessas roupas? 

Sim, tudo que fosse de costura era eu. 

Eu agradeço muito pela sua atenção e por dispor do seu tempo 

para essa entrevista. 

 

 

Laudith Almeida começou a trabalhar no Teatro Castro Alves 

(TCA) em 1967, como enfermeira, e, três meses depois, tornou-

se chefa de costura na Ebateca, escola de dança que pertencia 

ao TCA. Permaneceu nesse local até a Ebateca sair do Teatro. 

Chefiava, em eventos maiores, até dez costureiras, fez 

figurinos para vários balés clássicos (Quebra-nozes, Giselle, 

Coppella e muitos outros) e também para balés temáticos (festa 

nordestina, feira holandesa, jazz). 

Confeccionou figurinos para trabalhos de Carlos Moraes, 

Eleonora Olliosi, Pamela Richardson, Diógenes Magalhães, 

Gilson Sacramento e muitos outros. Costurou figurinos também 

para o Balé Brasileiro da Bahia, companhia da Ebateca, para 

turnês internacionais e nacionais. 

Costurou também para muitas escolas de balé da Bahia, 

como a Escola de Ballet Baiano de Tênis, Academia de Ballet 

da Bahia, para o grupo de dança parafolclórico VIVABAHIA, 

de Emília Biancardi, e para a TV Itapoan, em produções de 

figurinos para propagandas. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   101 

Nasceu em 20 de outubro, suas filhas são muitas bonecas 

que guarda em seu quarto. Sempre teve à sua volta muitas 

pessoas por causa do pensionato ou hospedando na sua casa 

todos que precisavam. Construiu sua casa própria, com a 

renda de seu trabalho, principalmente no centro de saúde e 

no TCA. 

Dona Laudith, uma senhora de respostas curtas, mas com 

uma memória surpreendente, deixou e deixa a marca do seu 

capricho em tudo que faz. As pessoas que trabalharam com ela 

ressaltaram o seu compromisso e seu cuidado com a confecção 

das peças e também na conservação dos figurinos nos locais 

em que atuara como chefa do guarda-roupa. 

Uma entrevista é algo que nos faz entrar, de certa 

forma, na intimidade do entrevistado. A parte da entrevista 

exposta é importante para dar visibilidade ao trabalho dessa 

mulher, mas as histórias de vida, expostas durante a 

conversa, configuram-se em um presente à parte, dado apenas 

ao entrevistador, e quanto a isso não posso deixar de 

manifestar gratidão. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BENJAMIN, Walter. Passagens. 2 ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 
2018. 

ALMEIDA, Laudith. Entrevista concedida a Edna Maria do 
Nascimento. 

Salvador (BA), 25 de agosto de 2021. [transcrita; não 
publicada]. 

LIGIÈRO, Zeca. Corpo a corpo: estudo das performances 
brasileiras. 2. ed. Rio de Janeiro: Garamond, 2011. 

 

 

 

 

 

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   102 

Conhecendo a autora deste capítulo: 

 

 

Edna Maria do Nascimento: Possui graduação 

em Artes Plásticas pela Universidade Federal 

da Bahia e mestrado em Desenvolvimento e 

Meio Ambiente pela Universidade Federal de 

Sergipe. É doutora em Artes pela 

Universidade de São Paulo. Atualmente, é 

docente adjunto da Universidade Federal de 

Sergipe. Tem experiência na área de Artes e 

Figurino. Atua, principalmente, na área de 

Produção de Figurino para Dança, História 

da Arte, História da Dança e Estética. 

Coordena os projetos de extensão Alinhavando 

possibilidades, Partilhas e Livros, bolo e 

café. 

edamn@hotmail.com 

 

PALAVRAS-CHAVE: Laudith Almeida; Teatro Castro Alves; Saruê; 

traje de cena.  

 

 

 

 

 

 



Cobertor tecido à mão. 
Mali, 2006. British Museum, 
número 2007,2024.1  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   104 

Capítulo 6 

 

MEMÓRIAS NEGRAS NA INDUMENTÁRIA DE AMAZI KILUJI, 

NO TERREIRO IMBANZANGOLÁ 

Black memories in Amazi Kiluji’s clothing at the 

Imbanzangolá shrine 

 

NASCIMENTO, Elinaldo Pereira; Mestrando em Artes Cênicas; 

Universidade de São Paulo; elinas@usp.br 

 
 

Figura 1 – Mãe Amazi Kiluji em culto religioso 

 
Fonte: Autor desconhecido. 

 
 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   105 

1. Introdução 

 

Este artigo entrevista visa fazer um breve estudo de uma 

pequena parte dos 94 anos de vida de Mametu0F

1 Nkisi1F

2 Apolônia Gomes, 

a Nengwa2F

3 de dijina3F

4 Amazi Kiluji, matriarca do terreiro 

Imbanzangolá, de culto Congo Angola, fundado em 1944 no bairro da 

Fazenda Grande do Retiro, em Salvador (Bahia), tendo como foco o 

seu próprio trabalho manual nos trajes do rito, traçando a relação 

entre indumentária e construção de memórias negras. Memórias estas 

atravessadas pela vivência familiar do pesquisador em questão: 

sobrinho-neto e também filho da casa de Mametu. Muito do acervo de 

roupas já foi perdido por falta de estrutura para conservação e, 

do pouco que resta, fez-se necessário o estudo e a divulgação do 

seu trabalho de indumentária, evidenciando, em um nível científico 

e cultural, os aspectos de sua contribuição para a manutenção das 

tradições das religiões de matrizes africanas, sobretudo no culto 

Congo Angola no Estado da Bahia. A coleta de dados foi realizada 

por meio de entrevistas com a própria Nengwa, com registros 

fotográficos, videográficos e alguns áudios gravados, além do 

acesso a peças do acervo. 

 

2. Um pouco sobre memória 

 

Para o antropólogo Jöel Candau (2011), memória e identidade 

estão indissoluvelmente conectadas. Memória é o resultado de um 

longo trabalho de separação do que é de fato importante para o 

sentimento de unicidade — uma identidade coletiva e, o mais 

importante, de prosperidade de um grupo (CANDAU, 2011). Portanto, 

quando, neste artigo, me refiro a memórias negras, parto de um 

processo de reconexão e reconhecimento de memórias sociais e 

 
1 Nome dado à mãe de santo no candomblé Congo Angola. 

2 Divindades cultuadas na família Congo Angola. 

3 Palavra de origem kimbundu atribuída às mulheres mais velhas pelos anos 
de experiência e pela sua importância na comunidade. 

4 Dijina, palavra kimbundu que significa “nome”. Geralmente, é o nome de 
uma pessoa já iniciada e pelo qual ela é conhecida no culto. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   106 

coletivas que correspondam à vivência ancestral e espiritual dentro 

da comunidade de terreiro: suas estéticas, filosofias, 

conhecimentos e modos de fazer específicos atravessados pela 

história e pela formação de pessoas de origem africana em diáspora 

no Brasil. Abdias do Nascimento (2004) e Lélia Gonzalez (2011), 

entre outros pensadores negros, reafirmam a importância de retirar 

essas memórias do apagamento social brasileiro como uma estratégia 

de afirmação de existências. Emanoel Araújo (2004), em Negras 

memórias, o imaginário luso-afro-brasileiro e a herança da 

escravidão, nos provoca para esta questão:  

O que queremos ao resgatar negras memórias de nossa 
história que essa exposição nos traz? Queremos resgatar 
entre os negros certa autoestima e uma imagem que nos 
sirva de padrão de orgulho por nossos heróis. (ARAÚJO, 
2004, p. 242) 

 

A herança de nossa sociedade escravagista e colonizatória 

produziu inúmeras concepções, práticas e referências 

equivocadas em relação ao continente africano e todo o seu 

legado no Brasil. Não custa repetir que quando falamos de 

África, estamos nos remetendo a um continente; não a um país. 

África não condiz a uma massa homogênea, mas a uma complexidade 

de crenças, línguas, pensamentos, ideias, formas de viver, 

conhecimentos e compreensões de mundo milenares que, se 

sobreviveram a séculos e séculos de opressão, escravidão, 

genocídios, brutalismos e epistemicídios, se deve à sua 

multidiversidade e à capacidade de resistência junto aos seus 

símbolos: religiosidade, linguagem, corporeidade, entre outros. 

No Brasil, durante muito tempo, as memórias e histórias dos 

afro-brasileiros limitaram-nos ao estigma da escravidão e os 

seus desdobramentos socioeconômicos, negligenciando suas lutas, 

conquistas e, sobretudo, sua história, perdendo de vista as 

reinvenções da cultura brasileira em sua formação. Para Abdias 

do Nascimento, transcender esses limites, reconhecendo a 

historicidade e a grandeza nas estéticas e nas histórias negras, 

é “priorizar a valorização da personalidade e cultura 

específicas ao negro como caminho de combate ao racismo” 

(NASCIMENTO, 2005, p. 218).  Estamos em um contexto em que as 

memórias negras deixaram, paulatinamente, de ser subterrâneas e 

se tornaram emergentes; passando a ocupar um lugar central na 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   107 

compreensão de boa parte das tensões sociais e históricas do 

país. Reivindicar o direito a essas memórias, buscando formas 

de institucionalizá-las no espaço público, é um movimento 

importante, ainda mais diante de leis como a 10.639/2003 4F

5 e a 

11.645/2008 que tornam obrigatório o ensino da história e da 

cultura afro-brasileira e indígena nos currículos das escolas 

do país.  

 

3. Um pouco sobre a relação indumentária e memórias 

 

Referindo-me à criação de indumentárias por Mametu Apolônia 

Gomes, assim como o uso delas por boa parte de seus primeiros 

filhos e filhas de santo, é possível dizer que elas transcendem 

a corporeidade, a performatividade e a religiosidade do rito, 

relacionando estéticas e outro saberes fundamentais para a 

compreensão da presença negra no Brasil. Sendo assim uma malha 

condutora para a percepção dos micro e macromovimentos 

afrodiaspóricos no país, para compreender sua dimensão cultural, 

material, imaterial, socio-histórica, coletiva, performativa e 

religiosa na feitura dos trajes do Imbanzangolá 5F

6 e nas vivências 

de sua comunidade de Nkisi. 

Reconhecer-me como parte da complexa história dos 

candomblés brasileiros e seus desdobramentos em outras 

expressões culturais afro-brasileiras, como a culinária, a 

capoeira e a música, em especial por toda sua ritualidade, 

matricialidade, familiaridade, simbologia, musicalidade e 

expressão resistente de corpos, mentes e espíritos negros, é um 

imenso desafio estando presente em um ambiente como o acadêmico. 

Ainda mais tratando-se da linhagem do candomblé Congo Angola, 

de raiz linguística bantu, tendo como referência maior uma 

pessoa da minha própria família — uma mulher negra, quase 

 
5 A Lei 10.639/2003 completa 20 anos neste ano de 2023. Muito ainda há para 
se conquistar. 

6 “Imbanzangolá”, do kimbundo, traduz-se como “Iban (Casa) e Angola”. Ou 
seja, “casa de Angola”. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   108 

centenária, biblioteca antiga de oralituras6 F

7 e experiências, no 

auge dos seus 94 anos de idade, residente na cidade de Salvador, 

na Bahia. Primeiro por se tratar de documentar alguns aspectos 

desafiadores que fogem à minha compreensão no que diz respeito 

ao traje, assunto a ser brevemente abordado neste texto; e 

subsequentemente, por este ser, praticamente, o primeiro 

documento histórico, acadêmico, científico escrito para a minha 

comunidade de terreiro que se tem notícia em seus 77 anos de 

existência; assim, nada melhor do que iniciar pela voz de sua 

matriarca. 

Registrar minimamente o modo de fazer de Mãe Apolônia Gomes 

através este texto, com contextos intercalados por seu breve 

relato de experiências cheias de singeleza e poesia, portanto, 

é buscar manter preservada, como documento histórico e 

acadêmico, a sua valiosa sabença, além de seus intermediários 

que mantém esses conhecimentos circulando nas mentes e nos 

fazeres do Iban. Sabenças estas que já foram e continuam sendo 

passadas para ao menos três ou quatro gerações de filhos e 

filhas, crianças e netos, parentes de sangue ou não, entre os 

seus Ndumbes 7F

8, Makotas8F

9, Kambondos 9F

10, Muzenzas1 0F

11 e demais pessoas 

que integram essa grande comunidade de terreiro, ramificada em 

outras casas de candomblé no estado da Bahia e fora dele, como 

filhos e filhas do Imbanzangolá.  

Perceber a importância e a potência da veste para o povo de 

terreiro, assim como a potência da indumentária para além do uso 

litúrgico, influencia na formação das identidades e memórias dessas 

pessoas, sendo algo extremamente importante para a valorização 

dessa sabedoria ancestral. Afinal, o que motivou Mãe Apolônia Gomes 

na confecção e na necessidade de construção da primeira roupa, 

 
7 Termo cunhado por Leda Maria Martins (2003), designa histórias e saberes 
ancestrais divulgados não apenas por meio da literatura, mas também pela 
oralidade e em manifestações performáticas culturais, como os congados. 

8 O mesmo que abian, no Ketu. Iniciante. 

9 Cargo importante, responsável por cuidar de boa parte das atribuições do 
Nkisi, no que condiz, inclusive, cuidar dos adereços e “vestir” a 
divindade. 

10 Cargo geralmente designado a homens, no que diz respeito ao cuidado com 
o culto e, principalmente, na condunção dos jingomas, os tambores do culto 
Congo Angola. 

11 Iniciado no candomblé. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   109 

além, é claro, de toda simbologia e função litúrgica estabelecida 

nessas vestimentas? Também cabe pensar como essa indumentária 

corresponde à performatividade e à universalidade com as quais 

esses corpos negros se relacionam quando “vestidos” de Nkisis, em 

sua expressão na dança e no movimento de atravessamentos 

históricos, ancestrais, espirituais. 

Já com a pretensão de contribuir para a minha comunidade 

de Ngunzo1 1F

12, desde que ingressei como aluno no mestrado do 

Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade de 

São Paulo (USP), eu me senti muito estimulado a esboçar este 

artigo mesclado com entrevista a partir de algumas provocações 

advindas da disciplina As artes cênicas como possível extensão 

do terreiro: os trajes do rito, da performance e da cena negra, 

ministrada, no primeiro semestre do ano de 2023, pelo professor 

doutor Fausto Roberto Poço Viana12 F

13. Foram encontros de muitas 

ideias ampliadas, discussões interessantes e leituras 

históricas compartilhadas a partir do que se veste, nos quais 

eu, já ciente da extensa produção de indumentárias de Nkisi de 

minha Nengwa — destinadas totalmente aos seus filhos e filhas 

de santo em toda a sua trajetória como líder religiosa —, me 

senti estimulado a iniciar essa investigação, naturalmente 

dotada de lacunas: por não ser essa a minha formação 

profissional de origem, limitando-me de uma visão técnica mais 

apurada; por se tratar de uma história familiar, que ainda está 

sendo investigada e descoberta — como muitas das histórias de 

famílias negras nas Américas, cheias de incongruências de dados 

que, se tivermos sorte, podem ir além dos documentos de compra 

e venda de nossos antepassados —, mas, ao mesmo tempo, iniciando 

um ciclo de escritas que farão parte da documentação de sua 

história, como uma mulher representante de uma das casas mais 

tradicionais da cidade de Salvador, entrelaçada na formação de 

sua cidade e de seu bairro de nascimento, a Fazenda Grande do 

 
12 Energia que move a vida. Compreensão semelhante ao conceito do Axé 
Yoruba. 

13 Fausto Viana é bacharel, mestre e doutor em Artes Cênicas pela ECA-USP. 
Professor livre-docente da Universidade de São Paulo. É autor, entre 
outros, dos seguintes livros: Para documentar a história da moda: de James 
Laver às blogueiras fashion; O traje de cena como documento; Dos cadernos 
de Sophia Jobim. Desenhos de história da moda e de indumentária e O 
figurino teatral e as renovações do século XX. E-mail: faustoviana@usp.br. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   110 

Retiro, um importante bairro histórico13F

14 da cidade de Salvador, 

de origens entrelaçadas às gerações de tantas outras famílias 

negras, residentes nele até hoje. 

 

Figura 2 – Letreiro do barracão do terreiro Imbanzangolá, localizado hoje 
na Rua Benedito Jenkins 459 - E, Loteamento Nogueira, Águas Claras, 

Salvador (BA) 

 
Fonte: Werlen Lobo 

 

 

Outro fator importante de citar, como presente em nosso Nzo14F

15, 

é a presença e a liderança da mulher negra, epicentro da formação 

e da identidade plural da cultura brasileira e responsável por 

manter boa parte dessas tradições e conhecimentos ancestrais. Ruth 

Landes, antropóloga estadunidense com larga contribuição para o 

estudo dos candomblés no Brasil, em seu livro A cidade das mulheres 

(1967), apresenta as religiões de matrizes africanas como marcadas 

 
14 Antes reduto de pessoas escravizadas nos engenhos locais e de criadores 
de gado (sabe-se, por fontes orais, que, nesse local, parte de meu núcleo 
familiar, por parte de pai, nasceu, ao qual Mãe Apolônia Gomes pertence), 
hoje é periferia situada na zona norte central da cidade soteropolitana. É 
o quarto bairro mais negro de Salvador e sua região foi ponto de fundação 
de importantes terreiros do Brasil, como o Tubensí e a Gomeia, entre 
outros. 

15 Assim como Iban, outra palavra para “casa”. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   111 

por essa forte liderança feminina, o que nos dá um recorte preciso 

a partir dessas comunidades no que diz respeito ao gênero, à classe 

e à raça nos marcadores afro-brasileiros. Landes cita também que 

há um destaque nos candomblés em relação a outras religiosidades 

quanto à presença e à liderança feminina em seus cultos (LANDES, 

1967): a “troca” de poder. Uma vez pertencente ao gênero masculino 

em África, nas Américas, passa a ser a mulher negra sua grande 

condutora em virtude das altas taxas de perseguição, assassínio e 

mortalidade masculina — carne para moer na máquina de trabalho 

escravocrata — em contraponto às atividades de ganho das mulheres 

escravizadas livres ou em busca de alforria que, entre outros 

fatores, puderam adquirir capital social e uma sutil ascensão 

financeira. Ou seja, a diáspora promoveu no Brasil, 

especificamente, uma profunda transformação dos costumes, nos 

quais a presença da mulher negra, como visto nos dias de hoje e 

não só no aspecto religioso, tem um destaque impossível de ignorar 

em sua formação. 

Do mesmo modo, é extremamente importante, ao apresentar 

esse artigo entrevista, suscitar outro aspecto que atravessa 

esse conhecimento e vem sendo rediscutido cada vez mais nas 

rodas sobre a diáspora negra do Brasil: a presença da cultura 

dos povos bantos 15F

16 na formação do país. Embora apagada e quase 

que desaparecida durante um bom tempo em virtude dos processos 

socio-históricos dos movimentos atlânticos negros no Brasil, 

sabe-se que ela é importantíssima na construção da identidade 

negra, baiana e brasileira. A educadora e pensadora Valdina de 

Oliveira Pinto, conhecida como Makota Valdina, traz esse ponto 

à tona quando discute a falta de registros e de importância nas 

manifestações da religião de matriz Congo Angola. Indicando, 

nas pesquisas de candomblé, principalmente em estudos do fim 

dos anos 1960 a meados dos anos 1990, uma certa “pureza Nagô” 

em detrimento de outras que eram entendidas como inferiores, no 

 
16 Termo utilizado inicialmente pelo linguista alemão W. H. I. Bleek (1827-1875), 
refere-se a um tronco linguístico, ou seja, é uma língua que deu origem a 
diversas outras línguas no centro e no sul do continente africano. A 
palavra acabou sendo aproveitada para se referir ao conjunto de 300 a 600 
grupos étnicos diferentes que povoam essa área. Importante destacar que se 
trata de uma classificação baseada na semelhança linguística e, por isso, 
a palavra banto não se refere a um povo, nem sequer a uma etnia. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   112 

que ela citava como nagocentrismo16F

17 (PINTO, 1997). Algo que 

influenciou e ainda influencia os rumos de boa parte dos estudos 

e de representações (na música popular e na difusão 

jornalística, por exemplo) sobre a religiosidade negra no 

Brasil, uniformizando uma entre várias Áfricas, em detrimento 

de outras matrizes africanas incorporadas no Brasil que acabaram 

tornando-se invisibilizadas, deixando de destacar modos de 

pensar importantes de serem desvelados para um aprofundamento 

maior de nossa história, identidade e memória. Torna-se salutar, 

a partir daí, descentralizar um conhecimento uniforme acerca de 

identidades afro-brasileiras, sempre afirmando que, quando 

falamos de cultura de matrizes africanas, estamos nos referindo 

a sabedorias milenares, de diversos povos de África. Um 

continente monumental, assim como o que estamos hoje, de onde 

foram trazidos inúmeros cultos, conhecimentos, línguas 

distintas e diversas expressões de existência. Por fim, para a 

construção deste trabalho, norteado por trechos de falas da 

própria Nengwa, há alguns registros fotográficos do acervo 

antigo do Imbanzangolá, assim como algumas fotografias atuais 

do dia da entrevista apresentada e de algumas das indumentárias 

que sobreviveram à ação do tempo e que um dia vestiram os seus 

primeiros filhos e filhas de santo. 

 
  

 
17 Termo que a própria Valdina utilizava para se referir à invisibilização 
da contribuição banto na formação das religiosidades afro-brasileiras em 
relação à religiosidade Nagô. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   113 

4. Um pouco de Nengwa Amazi Kiluji 

 

Figura 3 – Mãe Apolônia Gomes vestindo uma de suas indumentárias.  
Destaca-se a saia azul contendo suas fitas de Nengwa 

 
Fonte: Autor desconhecido, 2018. 

 

Apolônia Gomes (Figura 3), Mametu de Nkisi Apolônia Gomes, 

de dijina Nengwa Amazi Kiluji, carinhosamente Mãe Naná de 

Mikaya17 F

18, é natural de Salvador, Bahia. Nascida em 1929, é Mametu 

Nkisi do Terreiro Imbanzangolá, fundado em 1944 sob sua 

liderança, antes localizado no bairro da Fazenda Grande do 

Retiro — seu bairro de origem, antiga zona rural da província 

da Bahia — tendo sido movido posteriormente para o bairro de 

Águas Claras18F

19, onde está até os tempos atuais. A casa descende 

de uma das mais tradicionais raízes de candomblé do Brasil, a 

Raiz Tombenci, é considerada a casa de tradição Congo Angola 

mais antiga do país19F

20. Há muitos relatos históricos nessa 

 
18 Nkisi relacionada aos mares e conhecida como “dona das cabeças”.  

19  Bairro de Salvador próximo ao limite do município, a noroeste. 

20 Tumbensí, Tombenci, no Congo Angola, quer dizer Casa de Oração; Templo 
da Terra; Templo de Kaviungo, Nkisi da Terra, dos processos de cura e 
doença. Terreiro fundado em 1850,pelo liberto de origem angolana Roberto 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   114 

caminhada de 94 anos de idade que se confundem com o Candomblé. 

Memórias negras entrecruzadas e pulsantes, mas que também foram 

se perdendo conforme não investigadas; por causa de processos 

religiosos familiares internos de cristianização e demonização 

das religiões de matrizes africanas; paralelas à idade avançada 

da matriarca e à carência de documentação diante da extensa 

quantidade de documentos históricos (material e imaterial) que 

o Terreiro dispõe e que só agora tem sido investigado. 

Esse acervo conta com um número muito grande de vestes, 

indumentárias, adereços, emblemas, cantos, danças, pinturas e, 

sobretudo, uma pasta com mais de 1.500 peças fotográficas que 

têm exigido um imenso desafio no que tange à identificação e à 

organização de todo esse material por parte de uma geração mais 

atual da casa 20F

21, consciente da importância de reconhecimento e 

registro dessas memórias ainda com a presença da Mametu em vida. 

Sem escolaridade completa, Mãe Apolônia sempre se preocupou 

muito com as práticas de acolhimento, recepção e assistência às 

pessoas da comunidade que realiza e com as obrigações e os 

cuidados na manutenção da tradição nos cultos e de transmissão 

da tradição do candomblé Congo Angola, fazendo-se necessário, 

nesse momento, a compreensão de toda essa trajetória com o 

intuito também de manter viva a memória coletiva em torno de 

sua presença.  

Nessa breve conversa conto também com a presença de Werlen 

Lobo, o Kambondo Mutakesi; meu primo, filho da casa e também 

neto de Mãe Apolônia. Werlen tem capitaneado, junto comigo e 

outros filhos e apoiadores, o processo extenso e trabalhoso de 

documentação do nosso acervo. Fomos, com o registro fotográfico 

e videográfico nosso e do artista Diney Araújo 21F

22, mostrando para 

 
Barros Reis (de dijina Tata Kinunga Kinanga), é uma das casas de candomblé 
mais antigas do país. Após seu falecimento, em 1909, a casa passou a ser 
comandada pela Mametu Maria Neném. Tem-se notícia que, antes, o Tombenci 
havia sido fundado em um lugar chamado “Nó de Pau”, localizado na Fazenda 
Grande do Retiro, mesmo local de fundação do Imbanzangolá. A Raiz do 
Tombenci, como é muito referenciada, ajudou na difusão do culto e 
contribuiu para a formação de muitas outras casas na região e no resto do 
país (COSTA, 2018.).  

21 Temos, como pretensão, entre outras coisas, organizar esse acervo para a 
fundação de um museu digital sobre a casa dada a sua relevância histórica 
e abundância de materiais. 

22 Fotógrafo Soteropolitano. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   115 

a Nengwa algumas indumentárias confeccionadas por ela mesma, 

enquanto conversávamos e escutávamos algumas das histórias que 

elas mesmas contavam. Dada a gostar de entrevistas sempre que 

pode, nossa Nengwa traz aqui um pouco de sua trajetória e reflete 

sobre como a costura influencia e ajuda na manutenção de suas 

memórias empíricas e ancestrais. As transcrições presentes aqui 

correspondem a um compilado de duas entrevistas realizadas por 

mim entre novembro de 2022 e maio de 2023 dentro de sua casa, 

que fica em frente do terreiro, onde ela sempre residiu. 

 

Figura 4 – Mãe Apolônia, Werlen Lobo e eu, conversando sobre as 
indumentárias 

 
Fonte: Diney Araújo, 2023. 

 

 

Nengwa – Boa tarde, meu nome é Apolônia Gomes, mais conhecida 

como Naná (risos). Tenho 94 primaveras. A minha dijina é Amazi 

Kiluji. Sou Filha de Kayala 22F

23 e do terreiro Imbanzangolá. O 

terreiro, eu abri na Fazenda Grande do Retiro, mas como foi 

ficando muito cheio — era muita gente! — compramos2 3F

24 esse terreno 

aqui. Em Águas Claras, temos mais de 60 anos. Quem me iniciou 

 
23 Outro nome referenciado à Mikaya, divindade das águas. 

24 Essa aquisição foi realizada com a ajuda dos irmãos homens. Apolônia é a 
mulher mais velha de 8 irmãos, quatro homens e quatro mulheres. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   116 

foi Mãe Domingas de Kaloyá24 F

25. Quando mamãe casou, com 4 meses de 

casada, minha vó foi tirar o nzimbo25F

26, em Pojuca26 F

27. O pai de 

santo jogou e disse: “Sua filha está grávida! É mulher, ela é 

filha de Kayala! Quando nascer, já faz o cargo dela”. Fui 

iniciada ainda no colo. Eu, com 5 anos, já curava. Desde pequena 

que levava presente pra Kayala num barquinho lá na Lagoa do 

Abaeté27 F

28. Ia me tremendo toda! Tenho mais ou menos 89 anos de 

Santo28F

29. Hoje em dia, meus joelhos são doentes de tanto dançar 

candomblé (risos).  

 
Figura 5 – Mãe Apolônia no terreiro Imbanzangolá, portando indumentária 

confeccionada por ela mesma, anos 1970 

 
Fonte: Autor desconhecido. 

 

 

 
25 Importante sacerdotisa Congo Angola do Estado da Bahia. 

26 Como se diz o jogo de búzios, na tradição Congo Angola. 

27 Cidade do Recôncavo Baiano. 

28 Lagoa situada no bairro de Itapuã, em Salvador. Historicamente conectada 
com a história dos candomblés na Bahia. 

29 Não se sabe ao certo a idade de iniciação da Nengwa, embora se saiba que 
foi na tenra infância. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   117 

 

Nengwa – Não tive filhos. Criei um monte dos outros. Os médicos 

disseram que eu poderia ter filhos, mas não quis. Tive um marido 

que bebia demais e aí não quis mais ter filhos. Crio os dos 

outros, meus filhos (de santo), sobrinhos, netos… e num instante 

construí isso aqui, sem ajuda de homem nenhum! Eu e meus filhos. 

Eu carregava balde com as mulheres, fazíamos comida, os homens 

faziam a massa, botaram o bloco onde eu dizia… e hoje é isso 

tudo aqui.  

 

Figura 6 – Mãe Apolônia analisando algumas de suas peças 

 
Fonte: Diney Araújo, 2023. 

 

 

Nengwa – Ganhava dinheiro com consulta, fazendo trabalho, 

cozinhando, costurando… hoje em dia, não consigo mais fazer 

tanta coisa assim. Mas aprendi foi coisa, tanta que nem lembro 

mais (risos). 

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   118 

Entre esses saberes, destaca-se a confecção de 

indumentárias e adereços produzidos para as saídas de suas 

primeiras barcas29F

30 de muzenzas, que foram, segundo suas palavras, 

“tantos, que perdi a conta”. Entre os anos 1960 e 1990, 

principalmente e até o tempo presente, muitos foram os filhos 

iniciados. Encontramos boa parte desse acervo depositado em 

malas não armazenadas da melhor forma possível, sofrendo um 

pouco com a ação da umidade e do tempo, a deterioração de alguns 

materiais mais rústicos, como o algodão, com outros mais 

sintéticos, como miçangas de plástico, lantejoulas, etc. Notam-

se entre suas peças, diversos bordados de richelieu3 0F

31, técnica 

muito presente nas vestes de candomblé. Especificamente em 

relação ao richelieu, tratava-se de um bordado comumente 

manufaturado e vendido para subsistência familiar, 

principalmente no fim do século XIX e início do século XX, Mãe 

Apolônia relata como se trata de um conhecimento passado entre 

as gerações de mulheres na família:  

 

Nengwa [sobre o richelieu] – Eu aprendi essas coisas com mamãe 

e outras mulheres. A fazer na mão e depois usar a máquina de 

costura. Fazia sempre no pano branco ou, senão, na cor do Nkisi. 

 

De fato, após a Abolição, saber bordar a técnica europeia 

do richelieu garantiu a sobrevivência de muitas mulheres 

alforriadas, que passaram a ganhar a vida como bordadeiras 

(produzindo em alta escala e com uma diversidade de técnicas) 

que atendiam às famílias abastadas de Salvador. Esse tipo de 

bordado também passou a ser um símbolo de status entre essas 

mulheres de santo, sendo amplamente incorporadas nas vestimentas 

religiosas.  

 

 
30 A iniciação pode ser para um muzenza, ou um grupo deles. “Barca”, 
refere-se à saída de mais de um iniciado. 

31 Técnica de origem europeia muito incorporada às vestes litúrgicas de 
matrizes africanas no Brasil. Deve-se esse nome ao Duque de Richelieu, 
político francês que patrocinou a ida de tecelões Italianos para aplicar 
esse conhecimento em território francês. Conhecida também como punto 
tagliato, na Itália, e point coupé (ponto cortado) na França, é 
considerado um dos primeiros passos para a criação da renda. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   119 

Figura 7 – Exemplo de bordado de richelieu executado por Mãe Apolônia 

 
Fonte: Diney Araújo, 2023. 

 

 

Werlen – E como a senhora aprendeu a fazer o bordado?  

 

Nengwa — Eu, primeiro, penso no desenho. Depois, vou cortando e 

vou bordando como eu gosto. É flor, é pássaro, é peixe... depende 

do santo 31F

32. Aí, vou puxando a linha e fazendo o desenho. Depois, 

eu vou montando o resto. Boto na máquina… Isso aqui tudo, eu 

mesmo fazia pra mim, passando na máquina, cortando o pano 

bordando... depois, vou recortando com essa minha tesourinha 

(mostrando a pequena tesoura que guarda numa bolsa).  

 

Também, no meio dessas vestes que tive acesso, encontramos 

vestidos com fuxicos 32F

33, sobreposição de tecidos, construções com 

lantejoulas, em temas que traduzem a beleza e a representação 

dessas memórias ancestrais e coletivas em meio a Kizomba33 F

34.  

 

 
32 Referindo-se à diversa policromia e complexa simbologia dos Nkisis na 
religião.  

33 Técnica que consiste no reaproveitando de tecidos e retalhos, recortando 
inicialmente os tecidos em forma de círculos, alinhando suas extremidades. 

34 Do kimbundu, confraternização. Refere-se a determinadas celebrações no 
Congo Angola. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   120 

Figura 8 – Organização de miçangas em tecido sintético, feita na máquina 
de costura (sem data definida) 

 
Fonte: Diney Araújo, 2023. 

 

A questão do trabalho manual e coletivo é intensamente 

presente nas tradições africanas e afro-brasileiras. Seja nos 

quilombos ou nos terreiros mais antigos, desde a veste até a 

comida, no asseio da casa, a preparação para as festas, tudo 

depende do trabalho coletivo. A partir das relações dos seus 

adeptos e adeptas, e nos seus entrecruzamentos de histórias 

individuais atravessadas por toda a complexidade do contexto 

socio-histórico negro no Brasil, é que se começa também a 

fortalecer essas memórias que ora são subjetivas, ora coletivas. 

Por já se tratar de atividades litúrgicas, no sentido da 

confecção das roupas, não há na casa uma necessidade específica 

de submeter o tecido ou a feitura a algum fundamento religioso. 

O trabalho, as atividades de função e obrigação no terreiro, 

salvo casos específicos, nesse tipo de feitura já preparam a 

vestimenta no ambiente de Ngunzo. O que se torna indispensável 

é, justamente, o conhecimento e a apurada visão litúrgica acerca 

das especificidades do Nkisi, o que cargos de mais tempo, como 

por exemplo, Makotas e Ndengues34F

35 demonstram, ou mesmo uma pessoa 

 
35 Ndengue, do kimbundu, pode se referir a Tata Ndengue ou Mametu Ndengue. 
É o segundo cargo mais alto do terreiro. Na ausência da Mametu, é ela quem 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   121 

com habilidade e sensibilidade técnica e estética suficientes 

para esse tipo de indumentária, com um conhecimento necessário 

de todas as suas especificidades religiosas, conforme a tradição 

de cada casa. A questão do tempo de realização dessas peças é 

também algo interessante a se pensar:  

 

Elinaldo – E quanto tempo levava geralmente para poder fazer 

uma peça dessa? 

 

Nengwa – Ah, eu levava muito tempo. Meses! Por que não era só 

isso que eu tinha pra fazer, né? (risos). Eu bordo, cozinho, 

atendo, cuido de filho, de neto; tem dia que tinha consulta, 

festa, trabalho pra arriar... Já bordei muito pra filho de 

santo. Hoje em dia que não consigo mais fazer essas coisas e 

preciso que me ajudem.  

 
 

Figura 9 – Detalhe de fuxico e lantejoula para saia 

 
Fonte: Diney Araújo. 

 
assume o comando do terreiro. Está sempre presente e faz parte de todos os 
preceitos e obrigações. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   122 

 Hoje, já com idade avançada e dificuldade de se adaptar à 

contínua intensidade do labor que lhe foi deixando cada vez mais 

cansada, a Nengwa já não mais consegue confeccionar essas 

indumentárias, restando a memória oral dessa sua experiência. 

Parte dessa tradição tem sido mantida por alguns filhos da casa 

pelas lembranças do que se apreendeu. Mas, no geral, hoje em 

dia, prefere-se a a compra dessas vestes de outras pessoas que 

as confeccionam ou mesmo em lojas especializadas em artigos de 

candomblé pela cidade. Algumas delas são, geralmente, feitas 

industrialmente e com materiais sintéticos.  

 

Nengwa – E ainda, aqui, a gente depois lavava, botava na goma, 

pra enxugar, pra pessoa poder vestir direito… Cada roupa dessa 

tem história que nem lembro... Aos poucos, vai se perdendo com 

o tempo e ninguém vai falando mais…Hoje em dia, a gente acaba 

comprando. 

 

5. Conclusão 

 

Figura 10 – Mãe Apolônia Gomes, anos 1980 

 
Fonte: Autor desconhecido. 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   123 

Esse é um primeiro movimento de tentar buscar uma percepção 

cultural e histórica, material e imaterial da existência do 

terreiro Imbanzangolá e de sua fundadora, a Mametu Nkisi 

Apolônia Gomes, ou Mãe Naná, como gosta de ser chamada. Muita 

coisa há de ser alcançada, revisada nessa mata escura e de certa 

maneira pouco explorada. Há bastante a ser reconstruído e 

reconectado em histórias que há muito tempo foram produzidas e 

guardadas num quase esquecimento. Iniciar essa pesquisa 

oficialmente, mesmo me aventurando brevemente em abordar alguns 

aspectos das indumentárias do candomblé, fez-me enxergar um 

pouco mais a amplitude das memórias. De como elas são  

construídas de fato, feito as tramas de um tecido entre linhas 

e lacunas que formam um todo. Recuperar e preservar esse legado 

é algo importante em sua concepção. 

 

Nengwa – Olha, eu acho importante isso que vocês tão fazendo, 

viu? De não deixar morrer essas coisas que tão se perdendo. Pra 

fazer as coisas tem que se ter tempo e se não tem quem aprenda, 

quem queira aprender, não vai ter quem ensine. O meu medo é 

disso tudo acabar. Mas eu sei que não vai! 

 

Pesquisar a dimensão da indumentária e sua maneira de 

firmar essas memórias negras insurgentes e resistentes oriundas 

de uma comunidade de candomblé é também atravessar por histórias 

individuais e coletivas entrelaçadas que correspondem à formação 

do Brasil. As sabenças e oralituras de Nengwa Amazi Kliluji e a 

documentação dessa rica experiência em tanto tempo de Ngunzo 

são caminho para a compreensão de uma memória familiar, 

territorial, geográfica, socioeconômica e histórica, 

perpassando pelas questões de raça e gênero. Por se tratar de 

um terreiro de tradição Congo Angola, de raiz Tumbensì, fez-se 

necessário trazer aqui também palavras e termos utilizados nos 

cultos de origem banto, em sua maioria da língua kimbundo, 

buscando ampliar a concepção de quais Áfricas povoam o país que 

mais recebeu povos de África em toda a história. Mãe Apolônia 

Gomes ajuda a tecer as memórias negras importantíssimas por meio 

de suas vestes, que vestem o divino. Memórias estas que 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   124 

contribuíram imensamente para que comunidades negras 

resistissem e compreendessem seu lugar de existência na 

diáspora. Pelo saber e por toda a beleza bordada nas 

indumentárias materializadas por suas mãos. Zara Tempu35F

36! 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Araújo, Emanoel. Negras memórias, o imaginário luso-afro-
brasileiro e a herança da escravidão. Estudos Avançados. [S. 
l.], v. 18, n. 50, p. 242-250, 2004. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/eav/article/view/9984. Acesso em: 
6 ago. 2023. 

CANDAU, Joël. Memória e identidade. São Paulo: Contexto, 2011. 

COSTA, Hildete Santos Pita. Terreiro Tumbenci: um patrimônio 
afro-brasileiro em museu digital. 2019. Tese (Doutorado) – 
Programa de Doutorado Multi-Institucional e Muldisciplinar em 
Difusão do Conhecimento da Faculdade de Educação, Universidade 
Federal da Bahia, Salvador, 2019. Disponível em: 
https://repositorio.ufba.br/handle/ri/28515. Acesso em: 6 ago. 
2023. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro latino americano. 1988. 
Disponível em 
http://www.letras.ufmg.br/literafro/ensaistas/24-textos-das-
autoras/1445-lelia-gonzalez-por-um-feminismo-afro-latino-
americano. Acesso em 6 ago. 2023. 

LANDES, Ruth. A cidade das mulheres. 2. ed. Rio de Janeiro: 
Editora UFRJ, 2002. 

MARTINS, Leda Maria. Performances da Oralitura: Corpo lugar da 
memória. Letras, [S. l.], n. 26, p. 63-81, 2003. DOI: 
10.5902/2176148511881. Disponível em: 
https://periodicos.ufsm.br/letras/article/view/11881. Acesso 
em: 6 ago. 2023. 

NASCIMENTO, Abdias. Teatro Experimental do Negro: trajetória e 
reflexões. In.: Estudos Avançados. [S. l.], v. 18, n. 50, p. 
209-224, 2004. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/eav/article/view/9982. Acesso em: 
8 ago. 2023. 

PINTO, Valdina. Nação Angola. In: ENCONTRO DE NAÇÕES DE 
CANDOMBLÉ, 1997, Centro de Estudos Afro-Orientais da UFBA, 
1997, Salvador. Anais... Salvador: UFBA, 1997. 

 

 
36 Saudação a Kitempu, ou Tempo. Nkisi ligado ao ar, responsável pelas 
estações do ano e pelo tempo cronológico. 

https://repositorio.ufba.br/handle/ri/28515
http://www.letras.ufmg.br/literafro/ensaistas/24-textos-das-autoras/1445-lelia-gonzalez-por-um-feminismo-afro-latino-americano
http://www.letras.ufmg.br/literafro/ensaistas/24-textos-das-autoras/1445-lelia-gonzalez-por-um-feminismo-afro-latino-americano
http://www.letras.ufmg.br/literafro/ensaistas/24-textos-das-autoras/1445-lelia-gonzalez-por-um-feminismo-afro-latino-americano


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   125 

Conhecendo o autor deste capítulo: 

 

 

Elinaldo Pereira Nascimento: Músico, multi-instrumentista, 

Ator, músico de cena, compositor, arranjador, diretor 

musical, poeta, pesquisador e arte-educador. Graduado em 

Licenciatura em Teatro pela Universidade Federal da Bahia 

(UFBA), pós-graduado em Arte Educação (UFBA) e mestrando 

no PPGAC da Universidade de São Paulo (USP). 

 

elinas@usp.br 

 
PALAVRAS-CHAVE: Indumentária; Candomblé Congo Angola; Memórias 

Negras. 

 
 

 

mailto:elinas@usp.br


Tecido funerário feito de lã e algodão. 
Nigéria, 1971. British Museum, 
número Af1971,36.169



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   127 

Capítulo 7 

 

MARACATU: ENTREVISTA COM FERNANDA ECHUYA 

E MESTRE HUGO LEÃO DA CAMPINA  

Maracatu: Interview with Fernanda Echuya and 

Mestre Hugo Leão da Campina 

 

Cherubini, Gabriela; bacharel em Desenho de Moda;  

cherubinigabi@gmail.com 

Lobo, Flávia; bacharel em Educação Artística;  

flavialobodefelicio@gmail.com 

 

 

Este artigo traz uma combinação de duas entrevistas, com 

Fernanda Echuya e com Mestre Hugo, realizadas por telefone em julho 

de 2023, que buscam escutar os aprendizados e as experiências sobre 

o maracatu, cuja linha histórica é construída por diversas pessoas 

que viveram e vivem essa cultura popular. Nessas conversas, 

escolhemos três vieses: primeiro, o da religiosidade do candomblé 

que guia as Nações; segundo, o de uma pessoa que nasceu dentro do 

maracatu de Recife, Hugo Leonardo, da Nação Leão da Campina, mestre 

desde 2009 e mestre e vocalista do Coco de Besouro Mangangá desde 

2011; e terceiro, o da pesquisadora da cultura popular brasileira 

Fernanda Echuya, formada em Comunicação pela PUC-SP, criadora do 

Encontro Nacional de Maracatu e do site Maracatuteca 

(www.maracatuteca.com) – portal de salvaguarda do Maracatu de Baque 

Virado, o único nesse formato existente desde 2016 – e que 

transformou sua vida a partir do encontro com o maracatu.  

Segundo o jornalista e fundador do Centro de Pesquisas 

Folclóricas Mário de Andrade, Rossini Tavares de Lima, maracatu 

é um  

 

 

 

mailto:cherubinigabi@gmail.com
mailto:flavialobodefelicio@gmail.com
http://www.maracatuteca.com/


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   128 

[...] folguedo popular, folclórico, dramático, coletivo 
e com estruturação. Dramático não só no sentido de ser 
uma representação teatral, mas também por apresentar um 
elemento especificamente espetacular, constituído pelo 
cortejo, na organização, nas danças e cantorias. Coletivo 
por ser de aceitação integral e espontânea de uma 
determinada coletividade, e com estruturação, porque, 
através da reunião de seus participantes, dos ensaios 
periódicos, adquire uma certa estratificação. Seu cenário 
são as ruas e praças públicas da cidade, especialmente em 
dias de festas locais, em louvor dos santos padroeiros e 
do calendário. (LIMA, 2006, p. 11) 

 

Maracatu são Nações, baque virado, baque solto, tradição 

cultural e religiosa, que preservam o encontro, a memória 

coletiva e o folguedo na criação de um território para uma das 

maiores expressões do Brasil. 

-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.- 

 

Figura 1 – Fernanda Echuya 

 
Fonte: Acervo Fernanda Echuya. 

 

Gabriela – Gostaria de iniciar esta conversa pedindo para você 

se apresentar e falar qual é a sua relação com o maracatu. 

Fernanda – Meu nome é Fernanda Echuya tenho 39 anos, nasci na 

cidade de São Paulo, mas moro em Paraty, no Rio de Janeiro. Sou 

formada em Comunicação e Multimeios.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   129 

Os tambores e a cultura popular são um divisor de águas na minha 

vida. Foi quando me tornei agente cultural, onde coloquei e 

depositei meu conhecimento e é como atuo nas várias expressões 

da cultura popular, tanto no corpo do brincante quanto na 

percussão e no canto, na atuação com o maracatu. Tem dois 

trabalhos que julgo importantes da minha trajetória: um é o 

Encontro Nacional de Maracatu, que existe há 12 anos, um projeto 

itinerante que ocorre nacionalmente e a cada ano chega a uma 

região levando diferentes mestres e maracatuzeiros, mostrando 

suas lutas, belezas, história; o outro é o Maracatuteca. 

 

Como se cria um grupo de maracatu? Como se dá a formação das 

Nações?  

A matriz é espiritual e religiosa, não tem outro modo. E surgiu 

dessa maneira, mas, como tudo que se difunde muito, até tem uma 

palavra acadêmica para isso, espetacularização, tornou-se um 

espetáculo. De certa maneira, muda a raiz. A modernidade faz 

isso com tudo, mas a essência está no terreiro, e do terreiro 

ela vai pra rua, e ela vai pra rua de diferentes jeitos. Acho 

que todas as manifestações têm essa raiz, por mais disfarçada 

que estejam: de uma fuga das mazelas sociais, do povo negro para 

conseguir se expressar e esconder um pouco a espiritualidade 

que era reprimida. Então sim surge do terreiro, têm várias 

Nações, de localidades diferentes da África, que saíram de lá e 

aqui se encontram como Nações, identificando os povos e suas 

etnias, por exemplo, a Nação Ketu, a Nação Angola. O Maracatu 

Nação é justamente isto, ele vincula a religião com a 

brincadeira do maracatu, porque o maracatu é puramente 

espiritualidade, tanto que seu objeto mais importante é a 

Kalunga0F

1. Ali, dentro da boneca, tem um espírito ancestral que 

é reverenciado, alimentado, respeitado por aquela comunidade; o 

espírito move a comunidade. É importante saber o que são os 

 
1 Kalunga é o elemento mais sagrado dos maracatus Nação de Pernambuco. São 
bonecas de madeira ou de pano que representam os eguns protetores da 
Nação. 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   130 

grupos de raiz cultural, as nações de Pernambuco e os grupos 

percussivos. 

 

Figura 2 – Dama do Passo e Kalunga 

 
Fonte: Acervo Nação Leão da Campina. 

 

 

Como você vê a importância do maracatu para a cultura 

brasileira? É uma cultura oral que passa de geração em geração? 

Tem a linha que é oral e hereditária, mas não só, porque a 

comunidade forma uma grande família e há muito movimento social 

nas áreas mais pobres da periferia, onde se encontram as raízes 

e matrizes dessa cultura. 

 

Qual é a diferença entre as nações menores e as nações de 

passarela? Como se dá esse funcionamento? 

Bom, estamos falando de Recife. Você tocou em um ponto que é 

uma discussão política, porque eles têm uma dificuldade de 

contemplar todas as 35 nações, existe uma burocracia que sempre 

atrapalha, porque, pra você desfilar, precisa de um CNPJ ou de 

uma representação das Associações dos Maracatuzeiros. Todos os 

anos, a prefeitura de Recife lança um concurso para a passarela 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   131 

do domingo de carnaval, que é super debatido e controverso. 

Alguns dizem que acirra a competitividade entre as nações. 

Muitos defendem, dizem que é saudável, pois impulsiona a 

criação, mas as maiores nações sempre são as mais contempladas, 

e as menores não são, por isso, há uma discussão delicada e que 

sempre está em pauta.  

 

Como o maracatu se organiza dentro dessa força e dessa luta? 

A força comunitária se organiza, eles fazem arrecadações para 

as pessoas dos maracatus que não têm dinheiro, pedindo alimentos 

e troco. Pensando nesse custo alto, na demanda da parte 

espiritual, dos sacrifícios (galinha, bode, que são as 

oferendas, as roupagens, presentes, frutos e os instrumentos). 

Eu fico impressionada com a contribuição das pessoas mais 

pobres, elas tiram do que é seu para dar aos outros, pois sabem 

que essa rede funciona. 

 

Essas arrecadações vêm da valorização da cultura popular e do 

terreiro? 

Sim, vêm das duas coisas, mas muito mais pela simpatia com o 

terreiro, porque a mãe de santo está na casa e as pessoas batem 

lá com dor, dificuldade, e ela acolhe, faz o ebó, passa banho 

de folha e isso muda a vidas das pessoas. O terreiro recebe 

ajuda porque ele dá muita ajuda, ele é a base do maracatu. 

 

Sobre as roupas, eu gostaria de saber:  como se dá o processo 

criativo delas? 

Tudo tem um grande fundamento:  o cortejo, o formato, os 

personagens e a lantejoula. Tem uma ilustração no livro 

Maracatus do Recife, de Guerra Peixe, com esse esquema bem 

explicado, de como se dá a organização, onde cada personagem 

fica e como todos entram. Por exemplo, o Caboclo Arreia Mar1F

2 faz 

referência ao povo das matas, o povo originário da terra, abre 

 
2 Caboclo Arreia Mar ou Caboclo de Pena, personagem que representa um índio 
e carrega um arco e flecha, representado pela sabedoria dos povos 
indígenas e a proteção dos espíritos das florestas. Site Maracatuteca. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   132 

o cortejo africano, deixando passar, ele é um caboclo de 

fundamento da cultura indígena. Ele aparece com penas coloridas, 

e tem a preaca, que é o instrumento dele, o arco e a flecha. 

Ele dança e toca ritmado. Cada pessoa ali tem um papel e uma 

ordem de chegada. Hoje, tem vários critérios, têm diversas alas 

e as sutilezas de cada Nação. Na ala de branco, não podem faltar 

representantes, as mães de santo e as mulheres bordadeiras. 

Sobre as roupas das baianas, vemos vídeos muito antigos da Nação 

Maracatu Leão de Coroado. Tem uma diferença bem ressaltante que 

você vê, a saia de armação, antes, era só um volume para ganhar 

corpo. Dos anos 1990 para cá, foram criadas armações que são 

uma roda, que, naquela época, eram feitas de ferro fino, pesado; 

hoje em dia, se usa plástico, que fica na borda mais externa, 

rodando bem a saia. É um diferencial dos dias de hoje. No 

universo dos trajes, o que liga o maracatu e o terreiro é o fato 

de o Ori estar sempre coberto, um fundamento que vai em todo o 

pavilhão. Não tem cabeça descoberta no maracatu. Os batuqueiros 

estão de chapéu de palha, que, hoje em dia, são mais modernos, 

nos concursos e nas passarelas, isso muda todo o ano, uma fita, 

um enfeite, cada Nação faz seu desenho. A passarela traz novas 

demandas, que vão se modificando e se modernizando a cada ano. 

 

Figura 3 – Nathalia Castro (princesa) 

 
Fonte: Acervo Nação Leão da Campina. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   133 

E como se dá a confecção das roupas? 

As bases são costuradas, depois desse flow de passarela. É feito 

tudo na cola quente, as pedrarias e as penas. O que o mestre 

fala que é importante é o brilho, pois a roupa tem que pular 

aos olhos de quem as vê, tem que ter brilho. O tecido mais usado 

é o cetim, mesmo ele sendo muito calorento. 

 

Existe alguma nação que costura manualmente as peças, os 

bordados?  

Aí você precisaria direcionar sua pergunta para dona Marivalda, 

costureira, rainha da Nação Estrela Brilhante do Recife, porque 

isso é fundamental, ela deve ter uma peça feita manualmente. 

Mas, uma coisa tenho certeza: todo ano muda, e como é uma demanda 

financeira, ela não faz uma roupa a mão todo ano, porque ela 

não faz só para ela, faz para a Nação, que tem em torno de 100 

a 200 pessoas. 

 

Quantas pessoas são responsáveis pela feitura das roupas no 

ateliê de costura? Elas fazem para outras nações?  

Às vezes, as Nações maiores têm uma prática mais solidária, elas 

se desfazem de algumas roupas e doam para as Nações menores. As 

Nações são parceiras, amigas umas das outras. Sobre a quantidade 

de pessoas que fazem o maracatu acontecer, é assim, tem até uma 

frase que eles falam: o carnaval passa e a fome fica. Porque o 

ano todo eles respiram aquilo, é aquilo que eles têm. O maracatu 

está na casa deles, eles estão ali o tempo todo fazendo e 

pensando o maracatu. Por exemplo, a Marivalda faz acontecer toda 

a produção com o Aricleiton, que é o braço direito dela, ele é 

da comunidade LGBTQIAPN+, no qual se faz muito presente e 

pungente dentro dessa cultura. A Marivalda manda e eles fazem. 

Tem até toada. Ela manda e faz o papel das rainhas. Matriarcado, 

né? E ela tem as pessoas que vão operar o que ela vai determinar. 

Tem também o Robson da Nação Tupinambá, nação periférica, um 

costureiro LGBTQIAPN +, que coordena e faz o ateliê de costura. 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   134 

Como o maracatu reverbera no seu coração? 

Ixi, Maria, meu Deus, vou chorar. Mentira! Enquanto você 

perguntava, já me ocorreram outras coisas pra dizer. Eu me 

lembrei da questão do branco, o branco vem do terreiro, de usar 

branco, e por quê? Isto está num lugar espiritual, pra ver a 

sutileza, o branco reflete a cor, enquanto o preto absorve, você 

fica numa penumbra, o branco reluz. E isso é num nível de luz, 

um nível espiritual, do mundo invisível. Então, o branco é uma 

coisa que eu levo pra vida, por causa disso, mudei meus hábitos.  

 

Figura 4 – Mãe Nádja  

 
Fonte: Acervo Nação Leão da Campina. 

 

Eu sou batuqueira, conheci e fiz minha primeira oficina de maracatu 

em 2007, na Escola Alves Cruz. Lá, vesti um tambor pela primeira 

vez e não fiquei uma semana mais sem vestir. O tambor me despertou 

pra muitas coisas, me mostrou um mundo espiritual. Uma cultura 

assim é um encantamento, algo muito maior do que a vida. A gente 

vive num fluxo de viver, comer, trabalhar, fazer dinheiro ou não, 

o tambor leva você pra outro lugar. Eu tô falando do tambor em 

alusão à cultura popular, às culturas tradicionais. Eu não gosto 

nem de usar esse termo “popular” porque ela não é tão popularizada 

quanto a gente gostaria que fosse, ela é tradicional. E o tambor 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   135 

mudou minha vida enormemente! E a porta para tudo isso foi o 

maracatu. 

 

 

Figura 5 – Jhonatas Ajembê (submestre), produção de alfaias 

 
Fonte: Acervo Nação Leão da Campina. 

 

 

-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.- 

  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   136 

Entrevista com o Mestre Hugo Leão da Campina 

 

Figura 6 – Mestre Hugo Leão da Campina 

 
Fonte: Acervo Nação Leão da Campina. 

 

 

Flávia – Você pode se apresentar e contar como o maracatu faz 

parte da sua vida? 

Sou Mestre Hugo, sou mestre da Nação do Maracatu Leão da Campina, 

a única Nação de Baque de Angola, tradição Angola do Baque 

Virado. Sou filho de mãe Nádja de Angola, rainha e presidenta 

da Nação. O Leão da Campina fica no bairro do Ibura, mas nasceu 

no bairro dos Coelhos, no centro da cidade, com a Cia. de Dança 

Leão do Norte. O maracatu entrou na minha vida quando minha mãe 

assumiu o Leão da Campina, ela virou rainha no primeiro ano da 

Nação. Fora o terreiro, fora toda essa correria, ela tinha a 

questão de cuidar de uma nação de maracatu, de um folguedo, 

fazer o baque virado, reger uma Kalunga, que são obrigações 

religiosas do pavilhão. 

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   137 

Vocês são de qual religião? 

Nós somos candomblecistas da Nação Angola. Somos filhos da rama 

Gomeia, somos Angola Gomeia, que é de Joãozinho da Gomeia.  

 

Flávia – Se você puder falar como são produzidas as roupas e 

quem as produz...  

Essa conversa era para ser com a mãe Nádja, mas eu posso falar 

do que eu sei. Primeiro, mainha hoje, além de ser rainha 

carnavalesca, é mentora espiritual da nação. A minha mãe de 

santo Zeza é macota 
2 F

3 de mãe Nádja, a macota é um cargo religioso 

que toma conta da espiritualidade de mãe Nádja. Sempre tem uma 

pessoa de cargo que pode mexer nas coisas dela, de mãe Nádja, 

que é a mãe Zeza. A mãe Zeza é a primeira costureira da nação. 

Ela vem todo ano, ela que corta, ela que faz as roupas. Hoje, o 

Leão da Campina tem mais de uma costureira, tem as costureiras 

que fazem as roupas reais, que são as da rainha, a roupa da 

corte. Mãe Nádja escolhe os tecidos de acordo com o tema da 

avenida e do Inquice3F

4  daquele ano, o desfile vai ser com a cara 

daquele Inquice. Por exemplo: o tema é Kaiango. O que é Kaiango? 

Ela é o inquice que guia a nação, é a senhora dos ventos, a 

deusa da tempestade; essa é Kaiango, ela que toma conta junto 

com Nkosi4F

5 , junto com o Nzazi5F

6.  Esses são os principais, mas 

tem um inquice que toma conta do ano. Como Katendê, é o inquice 

das folhas, ou Nzila, que o é da comunicação, o dos caminhos 

abertos. A gente faz o desfile de acordo com a história daquele 

inquice. Todo maracatu é regido por três inquices ou três orixás 

que, geralmente, são os mesmos, Xangô, Iansã e Ogum. No meu caso 

é Iansã, Ogum e Xangô. Eu estou falando assim para vocês 

 
3 Macota é como a assessora de quem lidera uma comunidade religiosa. Esse 
termo é utilizado nos terreiros de Angola e equivale às equedes no 
candomblé de ketu. 

4 Inquice, enquice, equice ou iquice (em quimbundo, “nkisi”) são similares 
aos orixás dos candomblés de Angola e do Congo.  

5 Nkosi é o que se revela como a divindade do ferro, dos ferreiros e de 
todos aqueles que utilizam esse metal. É o Leão Sagrado, guerreiro da 
justiça. 

6 Nzazi é a representação do raio sagrado. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Quimbundo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Orix%C3%A1
https://pt.wikipedia.org/wiki/Candombl%C3%A9_bantu


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   138 

entenderem mais facilmente, porém, na nossa nação, é Kaiango, 

Nkosi e Nzazi. 

 

Figura 7 – Mãe Nádja Cristina 

 
Fonte: Acervo Nação Leão da Campina. 

 

Gabriela – E tem outras costureiras? 

Sim, tem várias costureiras! Tem a dona Berenice, que mora perto 

do terreiro. Tem minha mãe de santo, a macota mãe Zeza, que vem 

pra casa. Berenice é a que guia toda a costura, ela pega mais 

os vestidos reais e os da corte. São várias histórias em uma, 

porque, se eu for falar da história do maracatu, a roupa real 

copia a da corte real de Portugal. Se faz seguir esse tema, mas 

com a linguagem africana do povo de Banto. Então, realmente, 

mãe Nádja, explica como vai ser aquele vestido da princesa, da 

rainha, do vassalo, do tesoureiro. A corte do balé é outra 

história, casal com casal, com roupa cordial, tipo Luiz XV, as 

damas com sombrinhas ou não. 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   139 

Figura 8 – Patrícia Valverde, dama do Passo e Kalunga 

 
Fonte: Acervo Nação Leão da Campina. 

 

 

Flávia – Como você define o maracatu?  

Maracatu é uma junção de povo indígena, que é o povo da terra, 

as tribos, com os portugueses, os africanos Banto e os Iorubás. 

Maracatu é uma grande história, que veio da corte real, mas o 

povo que resiste maracatu até hoje é o africano, é o povo do 

candomblé, da periferia. Então, a gente traz essa linguagem 

periférica do indígena, do africano e do baque virado, da 

história de lá até cá, da história da cidade. 

 

Flávia – Falando sobre as roupas, elas são produzidas todo ano, 

são desenhadas?  

Então, elas são reinventadas. A corte real vai ser a corte real. 

Os casais da dança da corte são outra história, eles vão seguir 

o padrão português e o reinado africano, mas durante o cortejo 

vão aparecer várias personagens que serão inventadas. Por 

exemplo, existe a ala das trans, uma ala que é bem ousada porque 

ela vem trazendo aquela cara do povo português misturada com as 

donas de bordel, as catirinas, as pessoas de uma classe mais 

baixa e que a exuberância da beleza era de outro nível. A gente 

começa a trazer esse tipo de qualidade nas damas soltas, que 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   140 

são as trans, elas pegam mais essa ala de dança solta, hoje elas 

usam cropped, que são roupas muito ousadas e bonitas, feitas 

com tecidos de renda com design maravilhoso, com saia, puxando 

essa beleza tanto do lado profano quanto do lado religioso. E 

tem outras alas. Infelizmente, a gente tem que falar de uma ala 

que eu não gosto de falar que é a dos escravos, tem também a 

ala do Chitão, do Rei Amado, que era o caboclo, que usa um 

chapéu enorme, são muitas alas.  

 

Gabriela – O ateliê de costura produz todas as peças para o 

desfile. Quantas roupas são produzidas? 

Tudo! De confecção de instrumentos a roupas. São sete alas, cada 

ala tem de 30 a 40 componentes, mais os aleatórios. A gente 

chega mais ou menos em 300 pessoas. 

 

Gabriela – E quanto tempo dura essa pré-produção das roupas?  

O ano todo. A pegação maior é agora. A gente compra uns materiais 

aqui, em Recife, e em São Paulo. A gente deixa algumas coisas 

prontas que sobraram, mas vêm outras coisas: vai vir tema, vai 

vir roupa de batuque, vem cabeça… aí tem os adereços, eles 

melhoram a cada ano.  A minha área é mais batuque, mas chega um 

momento que você vai precisar costurar uma saia, porque ela 

precisa de ajuda de todo mundo, porque elas são feitas de costura 

e encaixe com canos. Tenho uma média de dez batuqueiros homens 

que conseguem ajudar o pessoal da confecção da roupa.  

 

Flávia – Quantas máquinas têm no ateliê de vocês? E vai ficando 

tudo lá, nesse galpão, nesse espaço, terreiro? 

Temos seis máquinas. Não é um galpão, queria eu que fosse um 

galpão! Que você fale pela boca de um anjo! É uma casa, mas se 

Deus quiser a gente chega lá! 

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   141 

Flávia – Como você vê o maracatu em relação à expressão cultural 

brasileira e sua importância? O que você aprendeu? 

Que pergunta boa! Gostei dessa pergunta. Então, com o passar do 

tempo, o maracatu, ele começou a me provar que ele era muito 

importante, mais do que eu achava. Maracatu me tirou da 

periferia e me levou pra Europa e pro Reino Unido. Maracatu me 

ensinou a conhecer pessoas. Maracatu me fez ajudar pessoas. 

Maracatu me fez ensinar pessoas de várias classes sociais a 

entender sua linguagem e o que ele significa. Maracatu me fez 

entender que certas coisas, no mundo físico, não importam, e 

sim coisas espirituais. Cada vez que eu dou um passo com o Leão 

da Campina, eu me torno um homem de respeito, me torno um pai, 

me torno um amigo, tenho responsabilidade de mentor, mestre de 

Maracatu. Ele me aumenta e faz mudar minha cabeça porque o 

ensinamento vem das pessoas que estão perto da gente, e também 

vem da parte espiritual. É muito bom saber que a espiritualidade 

ensina você, até quando eu tô dormindo, fico impressionado com 

essas coisas. Sabe por que isso me deixa impressionado? Porque 

eu sou humano e sou um errante e, às vezes, a gente acha que 

não merece tanta sabedoria, tanta sapiência. E ela vai chegando 

para você, porque são sapiências que vieram lá de trás, que 

vieram da tradição, que vieram da raiz. Tem uma 

responsabilidade, tem um tempo para você saber que, quando você 

descobre, você começa a se sentir uma pessoa mais tranquila, 

mas preocupada, porque é muita responsabilidade. Eu vou dar um 

resumo do que é uma nação de maracatu no profano e no religioso, 

numa avenida no desfile de carnaval. 

Maracatu do baque virado profano têm seus personagens, mas, 

maracatu só existe se a boneca de cera e a boneca de pano 

existirem. E se eu falar que a boneca de pano e a boneca de cera 

estão vivas? Ninguém entende o que é isso, como assim viva!? Eu 

te provo, vem aqui, passar um carnaval comigo!  Maracatu não me 

deixa mentir, aquela boneca foi uma pessoa que viveu lá atrás. 

"Ah, você prendeu!?" Não, ela faz parte dessa história, ela tá 

tomando conta, não é que ela está presa, ela tá tomando conta 

de uma nação, de vários filhos. A gente tem quatro bonecas, duas 

de cera e duas de pano.  

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   142 

Figura 9 – Kalungas da Nação Leão de Campina 

 
Fonte: Acervo Nação Leão da Campina. 

 

E tem uma rainha matriarca que é brava, guerreira, e a gente 

vai expandindo mais ainda e vai chegando mais gente, pessoas 

interessadas em conhecer esse mundo. O que me deixa grato é que 

ele pode mudar a vida das pessoas. Quando o maracatu entrou na 

minha vida, mudou muito a minha história. 

No mês passado, meu batuqueiro aprovou uma lei na cidade dele, 

Araraquara, em São Paulo, ele conseguiu o dia do maracatu. Eu 

fico orgulhoso? Fico! Porque são coisas que a gente só vai ver 

quando a gente olhar para trás. Como a escravidão. Quantas 

pessoas morreram para eu estar aqui, para eu estar hoje 

brincando folguedo? Eles viveram e morreram por isso, eu acho 

que agora é outro nível, eu sou um privilegiado. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

PEIXE, Guerra: Maracatus do Recife. Recife: Irmãos Vitale, 2008. 

LIMA, Rossini Tavares: Folguedos populares do Brasil. São Paulo: Ed. 
Ricardi, 2006. 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   143 

Conhecendo as autoras deste capítulo:  

 

 

Gabriela Cherubini: Integrante do grupo Ateliê 

Vivo, fundadora, coordenadora, artista e educadora 

na Biblioteca de Modelagem, Escola e Laboratório 

Têxtil. Participou com o Ateliê Vivo da exposição 

Fora de Moda, no Sesc Ipiranga, da exposição Somos 

Muitas, na Pinacoteca de São Paulo, do State of 

Fashion, na Holanda, da Residência Artística, no 

Theatro Municipal de São Paulo, e da Bienal Sur. 

Bacharel em Desenho de Moda pela Faculdade Santa 

Marcelina de São Paulo. Cenógrafa e figurinista 

com formação pela SP Escola de Teatro.  

cherubinigabi@gmail.com 

 

 

 

Flavia Lobo: Integrante do coletivo Ateliê Vivo, 

onde atua como coordenadora, artista e educadora 

na Biblioteca de Modelagem, Laboratório e Escola 

Têxtil. Atuou como produtora do Movimento Bixigão 

e figurinista no Teatro Oficina. Produziu a 

Exposição do Circo Nerino em Brasília. Participou 

da 31˚ Bienal de São Paulo com o Coletivo Comboio 

e o Movimento Moinho Vivo da Favela do Moinho. 

Participou com o Ateliê Vivo do State of Fashion, 

na Holanda, da Residência Artística, no Theatro 

Municipal de São Paulo, e da Bienal Sur.É Bacharel 

em Educação Artística pela Faap. 

flavialobodefelicio@gmail.com 

 

 

PALAVRAS-CHAVE: Maracatu; trajes; folguedos; religiosidade; 

candomblé. 

 

 

 

 



Tecido capulana. Moçambique, 
2003 (?).  British Museum, 
número Af2006,01.4.



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   145 

Capítulo 8  

 

A TRAMA E O SEGREDO NA TEATRALIDADE NEGRA, 

FEMININA E PERIFÉRICA: ENTREVISTA COM A 

CAPULANAS CIA DE ARTE NEGRA 

The plot and the secret in black, feminine and peripheral 

theatricality: Interview with Capulanas Cia de Arte Negra 

 

NASCIMENTO, Jéssica; Doutoranda: PROLAM/USP; 

jessicagomesdonascimento0@gmail.com 

 
 

Figura 1 – Espetáculo Sangoma: saúde às mulheres negras, comemoração 
de 10 anos. Em cena, as atrizes Adriana Paixão, Débora Marçal, Flávia 

Rosa, Priscila Obaci, Carol Ewaci e Livia Golden  

 
Fonte: Daisy Serena (2023). Acervo fotográfico Capulanas Cia de Arte Negra. 

 

A organização de mulheres negras, o estudo dos aspectos 

coletivos do poder ancestral feminino, a preocupação com a 

formação e a iniciação política e cultural de outras mulheres 

e a partilha de conhecimentos sensíveis aos corpos negros 

podem ser verificados no trabalho da Capulanas Cia de Arte 

Negra. Fundado em 2007 pelas artistas do corpo Adriana 

mailto:jessicagomesdonascimento0@gmail.com


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   146 

Paixão, Débora Marçal, Flávia Rosa e Priscila Obaci – 

mulheres carinhosamente chamadas de “As Capulanas” –, o 

grupo criou um pequeno reinado africano0F

1 em uma casa na Rua 

José Barros Magaldi, 1.121, no Jardim São Luís, zona sul de 

São Paulo, e lá se vão 16 anos.  

A circulação do primeiro espetáculo, Solano Trindade e suas 

negras poesias, sobre a vida e obra de Francisco Solano Trindade 

(1908-1974)1F

2 chegou em Moçambique. Dos relatos sobre a viagem, 

destacamos: a vivência com mulheres alfaiates e as descobertas 

sobre o tecido que nomeia o grupo. O segundo espetáculo do grupo 

é Sangoma: saúde às mulheres negras, um trabalho inspirado na 

medicina tradicional dos povos zulus, grupo étnico que vive na 

África do Sul, em Lesoto, na Suazilândia, em Zimbábue e em 

Moçambique. O terceiro trabalho é Ialodês, um manifesto da cura 

ao gozo, projeto que buscou compreender três aspectos da vida, 

os problemas e as aspirações da população negra: a autoimagem, 

a saúde e o prazer. Atualmente, o grupo desenvolve a pesquisa 

Guelede: para além da sociedade secreta, um estudo sobre 

organização, sociedades e poder feminino.  

 
1 Festas negras encontradas por todo o país são manifestações 
grandiosas do Teatro Negro. Como escreve o historiador Joel Rufino, “a 
escola de samba é teatro, o bumba meu boi é teatro, a congada é 
teatro, enfim, todas essas manifestações culturais que cabem sob o 
título de folguedos são teatrais. Isso é uma evidência de que a 
teatralidade foi essencial para o negro brasileiro” (RUFINO, 2011, p. 
85).  Também Abdias do Nascimento (1961), no prefácio do livro Dramas 
para negros e prólogo para brancos, descreve as raízes da dramática 
negro-brasileira: “As grandes festas religiosas — forma de vitalidade 
negra — com sua liturgia consubstanciada à dança, ao canto e à 
pantomima, são as primeiras e autênticas cenas teatrais africanas. 
Farta é a documentação, no passado e no presente, revelando as bem 
desenvolvidas formas de teatro africano, negadas pelos incapazes de 
compreender o drama que não apresenta o cânon tradicional ocidental” 
(NASCIMENTO, 1961, p.11). Em diálogo com Abdias do Nascimento e Joel 
Rufino, visitando a Goma Capulanas, rememoro as festas dos reinados 
africanos e as pequenas Áfricas construídas por mulheres negras do 
lado de cá do Atlântico, memórias que atravessam e mergulham nas 
profundezas das culturas africanas, sua beleza, sua complexidade e sua 
irreverência.   

2 O poeta Francisco Solano Trindade nasceu em 24 de julho de 1908, em 
Recife (PE), filho de Manoel Abílio Pompílio da Trindade e de 
Emerência Maria de Jesus Trindade. Na década de 1930, fundou a Frente 
Negra Pernambucana e o Centro Cultural Afro-Brasileiro no Recife. Ao 
lado da esposa Margarida Trindade e do sociólogo e historiador Edison 
Carneiro, fundou o Teatro Popular Brasileiro. Teve quatro filhos: 
Raquel Trindade Souza, Francisco Solano Trindade, Godiva Solano 
Trindade da Rocha e Liberto Solano Trindade. É autor dos livros Poemas 
negros (1936), Poemas d’uma vida simples (1944), Seis tempos de poesia 
(1958), Cantares ao meu povo (1961), entre outros. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   147 

Capulana é um tecido que vemos com frequência na cidade 

de São Paulo, muito comum em Moçambique e em diversas 

localidades do continente africano. São alinhamentos de fios 

de fibra com uma estamparia bastante colorida e alegre. Os 

trabalhos de pesquisa desenvolvidos por Adriana Paixão 

(2021) e Luciane Ramos Silva (2008) demonstram a importância 

e a relevância do estudo da indumentária negra, a arte da 

confecção dos cortes e entremeios que paramentam os corpos, 

os códigos gráficos detrás das estamparias, os tecidos como 

elemento fundamental em ritos espirituais, as dinâmicas da 

moda e da indústria criativa. Nesta entrevista, conversei 

com Adriana Paixão, Débora Marçal e Flávia Rosa, que, 

gentilmente, me receberam para falar de tramas, tecidos e 

imagem negra.  

Em 2023, o espetáculo Sangoma: saúde às mulheres negras 

completa 10 anos. Ao longo da entrevista, veremos as fotos 

da temporada de comemoração realizada entre janeiro e 

fevereiro de 2023.  

-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.- 

 

Figura 2 – Espetáculo Sangoma: saúde às mulheres negras, comemoração 
de 10 anos. Em cena, a atriz Adriana Paixão 

 
Fonte: Daisy Serena (2023). Acervo fotográfico Capulanas Cia de Arte Negra. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   148 

Jéssica Nascimento: O nome do grupo nos remete diretamente 

a um tecido colorido, estampado, muito utilizado por 

mulheres africanas. Poderia falar um pouco sobre a relação 

do grupo com esse tecido? Por que se nomearam Capulanas Cia 

de Arte Negra?  

Adriana Paixão 2F

3: Quando idealizamos esse grande projeto de 

vida, fundar um grupo de teatralidade negra, feminina e 

periférica, nós, as integrantes fundadoras, passamos um 

tempo elaborando um nome que carregasse, em seu significado, 

parte daquilo que, pra gente, era fundamental. Em 

determinado momento, uma das integrantes, olhando o livro 

Punga, de Elizandra Souza e Akins Kintê, viu um desenho 

feito pela artista plástica Bylla Silva de uma mulher com 

uma arma na mão e uma criança nas costas amarrada por esse 

tecido, que é chamado, em Moçambique, de capulana. 

Parte das integrantes do grupo tinha proximidade com a 

artista Luciane Ramos, que pesquisa tecidos africanos; 

então, esse nome já era familiar. Ele fez muito sentido, 

como símbolo, a partir da leitura daquela imagem, que nos 

conectou diretamente com uma ancestralidade, um poder que é 

feminino de carregar os seus, as suas, a sua continuidade, 

a sua história, a sua ancestralidade e trazer junto ao corpo 

essa força de quem cuida dos seus e do direito a luta – ter 

as mãos livres para buscar essa independência, que era parte 

muito importante do que a gente estava almejando – que 

fôssemos livres para fazer nossa arte, que tivéssemos a 

chance de ir para essa cena artística política com toda a 

nossa ancestralidade, herdando e carregando a nossa 

ancestralidade, mas também exigindo um espaço. A luta, pra 

gente, naquele momento, se fazia urgente. O que coroou foi 

esse tecido ser a ponte entre nós, aqui na diáspora, e os 

referenciais africanos, essa outra bagagem de símbolos 

 
3 Atriz formada pela PUC-SP no curso de Comunicação das Artes do 
Corpo, cofundadora, integrante do núcleo cênico, atriz-pesquisadora e 
gestora da Capulanas Cia de Arte Negra. Tem formação em Ciências 
Sociais pela Universidade Federal de São Paulo, atuou como professora 
de Sociologia na educação pública, é formadora educacional em 
iniciativas culturais públicas e privadas. É mestra e doutoranda em 
Antropologia Social na Universidade de São Paulo (USP), com pesquisa 
sobre processos criativos teatrais de mulheres negras no Brasil entre 
as décadas de 1940-2020 e performatividades negras e femininas. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   149 

ancestrais. Então, pra gente, isso era importante, todas 

ficaram contempladas com esse nome, esse nome alcançou de 

maneira muito sensível o coração de todas, não houve dúvidas.  

 

Figura 3 – Espetáculo Sangoma: saúde às mulheres negras, comemoração 
de 10 anos. Em cena, as atrizes Flávia Rosa e Carol Ewaci 

 
Fonte: Daisy Serena (2023). Acervo fotográfico Capulanas Cia de Arte Negra. 
 

Flávia, desde 2007, a Capulanas Cia de Arte Negra investiga 

a presença da mulher negra na cena teatral. Poderia dividir 

conosco alguns anseios e descobertas desse percurso?  

Flávia Rosa 3F

4: Durante esses 16 anos, a gente vivenciou muitas 

coisas e fizemos muitas descobertas. No início, a gente 

tinha uma necessidade muito grande de poder falar sobre a 

nossa estética visual, dos nossos cabelos, das texturas dos 

nossos cabelos, dos nossos corpos, os nossos contornos. Isso 

 
4 Flávia Rosa iniciou sua jornada profissional como protética, 
esculpindo sorrisos. É cofundadora, integrante do núcleo cênico, 
atriz-pesquisadora e gestora da Capulanas Cia de Arte Negra. Como 
artista do corpo, realiza e orienta pesquisas sobre o despertar 
profundo dos movimentos e prazeres em corpos negros, 
investigando sensações e emoções reprimidas por padrões impostos aos 
corpos pretos. É terapeuta corporal (tântrica), consultora 
transpessoal e terapeuta floral. Como escritora, publicou artigos e 
poemas em diversas antologias e revistas, entre eles, o posfácio do 
livro Estado de libido, de Carmen Faustino.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   150 

dizia muito sobre o que aquelas jovens negras, com aquela 

idade e toda aquela necessidade de se descobrir, de se expor 

para o mundo, de se mostrar para o mundo, queriam dizer. 

Assim, fomos caminhando e entendendo, ao longo do tempo, 

que, inevitavelmente, pra fazer a arte que nós fazemos, o 

teatro negro que nós fazemos, não teríamos como não falar 

de nós mesmas, das nossas vivências, das nossas descobertas 

como mulheres negras, das nossas diferenças entre mulheres 

negras, como é coexistir nesse aquilombamento feminino com 

as nossas diferenças. 

 

Figura 4 – Espetáculo Sangoma: saúde às mulheres negras, comemoração 
de 10 anos. Em cena, a atriz Débora Marçal 

 
Fonte: Daisy Serena (2023). Acervo fotográfico Capulanas Cia de Arte Negra. 

 

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   151 

Qual é o processo de criação dos trajes de cena da Capulanas 

Cia de Arte Negra?  

Débora Marçal 4F

5: O processo de cada peça foi bem diferente um 

do outro. No do primeiro, que é o Solano [primeiro espetáculo 

do grupo, Solano Trindade e suas negras poesias], as 

primeiras versões do figurino, antes de ganhar um edital, 

era eu quem fazia. Eu já gostava de fazer isso, eu já 

trabalhava com figurino, ainda não me considerava uma 

figurinista, mas já fazia isso e já costurava. Então, como 

a gente ainda não tinha verba, eu fazia o figurino.  

Depois, algumas pessoas se somaram ao Solano, a Ligia Passos 

e a Karla Passos, as Irmãs Passos, que fizeram um figurino 

lindo e a gente tem até hoje guardado, mas não serve mais – 

todo mundo já não tem mais aquele corpo. Elas fizeram um 

figurino lindo, muito bonito mesmo; trabalhavam com 

customização de peças prontas e crochê, usavam bastante 

materiais assim, volume, textura, camada, tecidos leves, 

compravam peças prontas e iam customizando até chegar onde 

queriam.       

Tem uma coisa curiosa, a gente teve poucos figurinos com 

tecido africano, o wax print, que é a capulana. Esse tecido 

aqui, que a gente conhece como africano, é um nome meio 

genérico para ele, capulana é o nome usado em Moçambique. 

Em outros lugares tem outros nomes, mas, em Moçambique, é 

capulana. E a gente o usa pouco nos nossos projetos, em 

Sangoma [segundo espetáculo do grupo, Sangoma: saúde às 

mulheres negras) não tem nada feito com capulana. 

No processo de Sangoma, a gente tinha um figurino antigo, 

branco, que a gente usava e acabou pegando para customizar. 

Dana Lisboa e a Rosa X customizaram as peças sob os cuidados 

 
5 Pesquisadora cênica, coreógrafa, diretora, bailarina e atriz. 
É cofundadora, integrante do núcleo cênico, atriz-pesquisadora e 
gestora da Capulanas Cia de Arte Negra. Coreógrafa e diretora da 
Macuas Cia Cênica e do Bloco Afro Afirmativo Ilu Inã; idealizadora, 
designer de joias e proprietária da marca Preta Rainha. É graduada em 
Licenciatura em Dança pela Faculdade Paulista de Artes e cursou 
Comunicação das Artes do Corpo – Habilitação em Dança na PUC-
SP. Desenvolve projetos visuais nas áreas de figurino, joalheria e 
cenografia. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   152 

e a orientação de Rodrigo Bueno5F

6, que fez o cenário e 

transformou toda a casa (Goma Capulanas). Ele também pensou 

os adereços de cabeças de cada personagem e cada mulher fez 

o seu. Então, a criação do figurino tinha um processo meio 

parecido com o processo de criação das personagens, cada 

mulher fez o seu texto, o texto da sua personagem e contou 

a história que queria contar, que estava próximo daquilo que 

testemunhou, e isso ficou no figurino.  

Mas isso ocorreu na segunda versão do figurino, a versão da 

peça que ficou mesmo. A primeira versão do figurino também 

foram as Irmãs Passos que fizeram, mas elas fugiram um pouco, 

inclusive da estética delas, e tinha muitos elementos de 

plástico, tecidos mais sintéticos, acessórios de cabeças que 

não combinavam. Quando terminou o projeto e a gente foi 

circular, a gente fez outro figurino, e esse figurino foi 

feio desse jeito, sob a orientação do Rodrigo Bueno. E é o 

figurino que a gente vem trazendo com as personagens, as 

mulheres ancestrais, as mulheres líquidas. A gente vai 

repaginando, reformulando a partir daquela estética feita 

na segunda vez.  

  

 
6 Rodrigo Bueno é o cenógrafo e o figurinista responsável pelo 
espetáculo Sangoma: saúde às mulheres negras. Durante a temporada de 
estreia do trabalho, em 2013, o artista visual cenografou todos os 
cômodos da Goma Capulanas: a peça é ambientada em uma casa sã onde 
vivem seis mulheres que buscam o caminho para a cura para as suas 
dores. O trabalho foi realizado em diálogo com sua pesquisa: Bueno 
também é idealizador do ateliê Mata Adentro, localizado no bairro da 
Lapa, em São Paulo, que ainda abriga uma casa, uma escola e um espaço 
de arteterapia. Segundo o artista visual, “a casa/ateliê torna-se um 
mocambo, uma espécie de residência artística, um verdadeiro polo de 
reflexão e experimentação de artes integradas. Um laboratório de 
criatividade onde elementos como a música, a palavra, a comida, o 
corpo e a espiritualidade orquestravam junto às pinturas e às 
esculturas, potentes espaços dinâmicos, pontes entre a natureza e os 
conceitos que fundamentam sinestesia entre o humano e seu entorno” 
(BUENO, 2022).   



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   153 

Figura 5 – Espetáculo Sangoma: saúde às mulheres negras, comemoração 
de 10 anos. Em cena, a atriz Priscila Obaci  

 
Fonte: Daisy Serena (2023). Acervo fotográfico Capulanas Cia de Arte Negra. 

 
 

Já em Ialodês [terceiro espetáculo do grupo, Ialodês, da 

cura ao gozo], nós tivemos uma experiência bem ruim. Eu vi 

um trabalho de uma estilista com mulheres grandes. A gente 

tem essa questão na Capulanas, das cinco intérpretes, três 

eram grandes e duas eram menores – grandes que eu digo 

significa mulheres com peito, com bunda grande, com peito 

grande, volumosas. E, então, tinha que ser um figurino que 

conseguisse vestir mulheres grandes, né? E aí eu vi um 

figurino de uma estilista e falei: “Olha, tem isso aqui, eu 

acho que essa marca vai conseguir traduzir o que a gente 

está pensando, porque produziu esse material aqui”. E a 

gente chama essa estilista para fazer o nosso figurino e, 

aí, foi um desespero. É essa a palavra, desespero. Ela trouxe 

um figurino que não tinha nada a ver com aquele primeiro, 

que era o exemplo, e depois trouxe um figurino que não 

dialogava com nada – não tinha nada a ver com a pesquisa, 

não tinha nada a ver com nada. Como o figurino atrasou e 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   154 

chegou na véspera, a gente correu pra fazer uma saia, então 

o Renan Jordan fez algumas saias pra gente estrear. Isso foi 

o que salvou a estreia, o Renan fez as saias no dia da 

estreia e, do original, a gente manteve um macacão, que era 

uma coisa interessante, que dava uma unidade pra gente – 

todas nós tínhamos uma segunda pele marrom, isso fez sentido.       

Nesse projeto, a gente tinha um visagista chamado Gil 

Oliveira e, além do adereço de cabeça, a gente usava uns 

dreads de tecido e de cabelo, e isso dava um efeito bem 

bonito. Ele usou uma maquiagem de mel e folhas de ouro, que 

tinha a ver com a dramaturgia, a gente aplicava folha de 

louro na pele para poder fazer o espetáculo. Era a coisa 

mais incrível! Foi uma das partes mais gratificantes de 

Ialodês, o Gil cuidou da nossa beleza.       

E aí quando apareceu outra oportunidade de apresentar o 

espetáculo, a gente conseguiu investir um pouquinho mais de 

tempo e dinheiro em outras saias, que são as que a gente usa 

até hoje. Quem fez foi o Éder Lopes e elas são mais 

elaboradas, bem bonitas, nelas têm um pouco de tecido 

africano.  

Para as outras coisas, a gente tem sempre um figurino branco. 

A gente sempre fez muitas esquetes – aparecia mais convites 

para esquetes do que para os espetáculos –, e nelas a gente 

estava sempre com figurino branco. Então, o primeiro 

figurino branco que tivemos foi o das Irmãs Passos, e ele 

foi transformado. Depois, tivemos o figurino branco que era 

um cantado 6F

7, cada atriz trazia o seu. Depois, encomendamos 

um figurino branco para a Claudia Schapira. É um figurino 

que a gente usa até hoje, tem a ver com o que a gente gosta, 

que é camada, sobreposição, um figurino mais folgado, que 

se ajusta, porque a gente tem o efeito sanfona no corpo – o 

grupo engorda e emagrece num período muito rápido.  

 
7 O “catado” ou “catadão” é uma composição mista, um remix de 
figurinos antigos engavetados, retalhos, roupas usadas cotidianamente, 
um pano maior do que o corpo – uma peça de uma mãe, avó, irmã mais 
velha. São somas de tecidos e histórias que chegam no teatro 
geralmente como “figurinos menores”, quase sempre em decorrência da 
falta de condições financeiras para o pagamento de uma vestimenta 
exclusivamente pensada.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   155 

Mas tem um dado que eu acho importante contar, para além dos 

espetáculos. Quando a gente saía para ir aos lugares, quando 

a gente estava se constituindo também como grupo, sempre ia 

para os lugares em bando: quatro mulheres vestidas de tecido 

africano. A gente fazia combinações: “Vamos só com uma peça 

de tecido africano e a outra parte branca” ou “Vamos de 

branco e só com o turbante de tecido, uma faixa, um detalhe”. 

Tinha uma coisa de aparição pública que a gente combinava 

porque era um momento importante. Então, tinha uma palestra, 

mesas, eventos, a gente ia combinando. Não era uma 

apresentação, não era o caso de usar figurino branco, mesmo 

assim a gente combinava. Isso era para criar uma unidade. A 

gente sempre esteve presente coletivamente nos lugares, 

mesmo que só uma fosse se sentar à mesa para falar, a gente 

ia junto. Então, isso foi criando uma organização. 

 

 
Figura 6 – Foto do espetáculo Sangoma: saúde às mulheres negras, 

comemoração de 10 anos. Em cena, a atriz Carol Ewaci 

 
Fonte: Daisy Serena (2023). Acervo fotográfico Capulanas Cia de Arte Negra. 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   156 

Pode falar um pouco sobre a pesquisa da Capulanas Cia Arte 

Negra e o diálogo com Moçambique?  

Flávia Rosa: Então, o nosso diálogo com Moçambique inicia 

com um produtor de uma atriz moçambicana chamada Lucrécia 

Paco. Ela veio para o Brasil e o produtor dela nos procurou 

para que nós nos encontrássemos. Esse encontro virou algumas 

oficinas de teatro moçambicano, que é o teatro que ela faz, 

e acabou resultando numa amizade, numa proximidade, a gente 

gostou muito do trabalho dela. A gente já tinha visto um 

espetáculo que ela encenou aqui em São Paulo, chamado Mulher 

Asfalto. Então, ela já era uma atriz que nós admirávamos e 

esse contato foi fundamental pra que a gente tivesse vontade 

de estar em Moçambique, mais próximas da arte dela, mais 

próximas da arte africana, de pessoas africanas. Em 2001, 

tivemos a oportunidade de nos inscrevermos para participar 

de um edital de intercâmbio pelo MinC [Ministério da 

Cultura], e fomos contempladas para fazer esse intercâmbio 

em Moçambique.  

 

 
Figura 7 – Foto do espetáculo Sangoma: saúde às mulheres negras, comemoração 

de 10 anos. Em cena, a atriz Rose Eloy e a musicista Livia Golden 

 
Fonte: Daisy Serena (2023). Acervo fotográfico Capulanas Cia de Arte Negra. 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   157 

Soube que, nessa viagem a Moçambique, cada artista do grupo 

encomendou a confecção de um vestido. Vocês ainda guardam 

esses vestidos? Podem nos contar essa história? 

Flávia Rosa: Nós fizemos contato com uma mulher alfaiate de 

uma comunidade, fomos visitá-la na casa dela e ela nos 

recebeu muito bem. Fizemos amizade, conversamos bastante, e 

ela foi nos contou um pouco sobre como era costurar – falou 

com muito amor e carinho sobre esse ofício.  Ela contava as 

histórias dentro da oficina de costura dela.  

Fomos fazer alguns passeios e cada uma comprou alguns panos 

como recordação da viagem, e escolhemos algumas capulanas 

para fazer vestimentas. Eu, em particular, escolhi modelos 

que ela já tinha no catálogo. Todos os alfaiates lá trabalham 

com catálogos de roupas africanas, com corte e modelo que 

eles já estão acostumados a usar.  

Nós tínhamos algumas peças na mala e algumas integrantes do 

grupo pediram para ela fazer a reprodução na costura. Mas 

eu preferi algumas peças baseadas nas vestimentas que eles 

usam lá, baseadas na forma que eles costuram, na forma como 

eles entendem as modelagens.  Foi uma oportunidade de 

experimentar a modelagem que eles já fazem. Poder vestir uma 

roupa dessa, pra mim, foi muito significativo porque é uma 

roupa feita sob medida para o meu corpo, com um pano que eu 

comprei, porque entendi que aquele pano tinha algum diálogo 

comigo, eu gostei, eu escolhi. Eu acredito muito que, quando 

a gente escolhe alguma coisa, a coisa também escolhe a gente. 

Então, foram panos que eu escolhi, mas que me escolheram 

também. E poder confeccionar essas roupas, poder vestir 

essas roupas, me proporcionou uma sensação de construção de 

histórias.  

Como a gente já disse, para as culturas banto, principalmente 

em Moçambique, ao longo da sua vida, as mulheres vão ganhando 

capulanas. Aí, quando elas vão chegando na melhor idade, 

contam as histórias das suas vidas a partir daquelas 

capulanas. Então, para mim, cada roupa que eu escolhi, cada 

modelagem que ela me sugeriu fazer e disse que ficaria bem 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   158 

no meu corpo... Poder fazer uma roupa sob medida foi 

significativo. 

Eu lembro do dia em que fui à loja onde comprei aquele 

tecido. Lembro como foi ir até a loja e de como foi ir à 

costureira. Isso para mim são os baús de memórias que a 

gente vai guardando. 

Eu ainda tenho todas as roupas que mandei fazer em 

Moçambique. Tenho muita dificuldade de me desapegar porque, 

pra mim, elas contam histórias da minha vivência, dessa 

viagem, dessa ida para lá, é mais do que uma vestimenta. 

Elas me deixaram memórias, né? Eu conto memórias a partir 

dessas roupas e, pra mim, são roupas lindas, refinadas, 

estilosas. São roupas elegantes, que eu nem consigo usar no 

meu dia a dia, mas que sempre estão guardadas de uma forma 

que eu sei que tenho uma roupa especial pra usar numa ocasião 

especial, caso eu tiver. 

 
Figura 8 – Foto do espetáculo Sangoma, saúde às mulheres negras, 
comemoração de 10 anos. Em cena, as atrizes Adriana Paixão, Débora 

Marçal, Flávia Rosa e Carol Ewaci 

 
Fonte: Daisy Serena (2023). Acervo fotográfico Capulanas Cia de Arte Negra. 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   159 

A Capulanas Cia de Arte Negra é um terreiro de mulheres? É 

uma casa de axé?  

Adriana Paixão: Essa pergunta é muito especial porque, 

quando fundamos o grupo, quando ele foi idealizado, a gente, 

ainda na nossa juventude, tinha um aspecto muito aguerrido 

de fazer um movimento artístico, político, social e de 

transformação. E os nossos primeiros passos só foram 

possíveis quando a gente se conectou de fato com uma ideia 

que abarcasse e que atravessasse transversalmente os nossos 

ideais, que foi a partir da conexão com a espiritualidade, 

com o sagrado, com a ancestralidade africana, negra, 

diaspórica.  

Nosso espaço, nossa Goma Capulanas, é sim um lugar para 

acolher, trocar, multiplicar. Ele é inteiro repleto de 

sacralidades, as nossas referências pretas, femininas e da 

nossa continuidade no sentido maior, que, em diásporas, a 

gente entendeu tão bem, que é cuidar das nossos e das nossas 

para manutenção da nossa cultura.   

 

Figura 9 – Foto do espetáculo Sangoma, saúde às mulheres negras, 
comemoração de 10 anos. Em cena, a atriz Débora Marçal 

 
Fonte: Daisy Serena (2023). Acervo fotográfico Capulanas Cia de Arte Negra. 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   160 

 

Débora Marçal, você, como proprietária, designer de joias e 

ourives da marca Preta Rainha e artista do corpo, pode nos 

contar sobre os seus estudos e a inspiração para criar 

belezas e estéticas negras? 

Débora Marçal: Eu sempre fui apaixonada por imagem, por 

estética, tanto que já cogitei a possibilidade de fazer 

moda, porque eu achava que queria fazer isso. E eu queria. 

Eu sempre faço. De alguma forma, eu faço moda. 

Eu danço. Então, para mim, o movimento consegue resolver 

muita coisa, e eu trago o movimento para dentro do trabalho, 

com as joias, os acessórios, os figurinos… Agora tenho me 

expressado na cenografia – que está sendo uma grande paixão, 

é uma grande delícia pensar o macro, pensar algo que eu vou 

ver de longe. A joia é algo que eu vejo muito de perto, a 

roupa um pouquinho mais distante e o cenário algo que eu 

vejo de muito longe. Então, é pensar uma joia no tamanho 

macro. Isso é incrível! Está sendo uma experiência incrível 

pensar essa escala de representação, de expressão.  

E eu sempre criei coisas, mas eu não sou muito de usar joias. 

Não, não sou. Eu não uso joias no dia a dia, sou uma pessoa 

que passa períodos sem colocar um anel. Agora, descobri uns 

brincos de argola, que é o que eu fico, durmo, acordo, tomo 

banho, faço tudo com eles, mas não sou muito de usar joias. 

Eu sempre tive um lance também com as minhas vestimentas, 

pensar rupturas. Eu me lembro de fazer isso na escola, pegar 

roupas da minha mãe e amarrar, prender de um jeito diferente, 

colocar uma coisa sobre a outra. Na sétima série, eu já 

fazia isso, e, no colegial, eu era uma referência para as 

minhas amigas.  

Da história com as joias, o que eu acho legal contar é que 

eu fazia pequenos acessórios, eu tinha amigos que eram 

hippies que faziam ali uma coisa ou outra com arame e 

alicate, e eu pegava e ficava brincando. Aí, comprei um 

arame, comprei um alicate, comprei umas miçangas e fui 

fazendo uns brincos, umas peças, mas eu não usava, eu dava 

para as minhas amigas, porque eu gostava de vê-las vestidas 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   161 

com aquilo, eu gostava de vê-las usando. Eu comecei fazendo 

acessórios assim, fui gostando de fazer, fui comprando mais 

material, estudando mais possibilidades de fazê-los.  

Então, eu fazia com fio de tecido encerado, fazia com arame, 

fazia com miçanga, com miçanga de madeira e ia criando, 

inventando coisas, e sempre dando e dando. E aí teve um 

período que eu comecei a olhar para isso como uma 

possibilidade, mas ainda pensando “vou tirar um troco aqui”. 

Depois, comecei a fazer peças mais elaboradas e vendia por 

R$ 5, R$10. Fui aumentando essa produção, melhorando o jeito 

de fazer, o entendimento do fazer. 

Eu já tinha um saquinho, já tinha um papel para pendurar o 

brinco e sabia expor ele melhor. Eu já tinha ali também um 

pensamento mínimo de como comercializar e entregar aquilo 

como produto.  

Quando chego em Moçambique, em 2012, eu observei, percebi a 

coluna das mulheres, era uma coisa completamente ereta. 

Depois, eu fui entender um monte de coisas, mas, para mim, 

era um ponto muito importante, porque elas tinham uma trouxa 

na cabeça, um bebê na capulana nas costas, duas sacolas, uma 

em cada mão, e elas andavam eretas. Tinha uma questão de 

organização de peso, não dava para estarem tortas, mas, 

mesmo sem essa quantidade de coisas, existe uma coluna ereta, 

que não é quebrada.  

Eu digo que não é quebrada pensando sobre autoestima mesmo. 

Aqui, no Brasil, a gente tem a coluna curvada, nós mulheres 

negras do Brasil, temos uma coluna curvada, não temos 

altivez. Na minha experiência, eu vi um pouco dessa altivez 

quando fui para a Bahia, uma parcela das mulheres na Bahia, 

eu reparei, que também tinha o mesmo porte, o mesmo jeito 

de organizar a coluna. Um pouco mais pela cabeça, era o tal 

do bico na diagonal de algumas mulheres baianas – 

soteropolitanas, de Salvador, mais do que de outros lugares 

que eu fui. Por exemplo, em Santo Amaro, elas têm uma 

altivez, mas, ali, a altivez está expressa de outra forma, 

não é na coluna e nem nesse bico na diagonal, que, na maioria 

das vezes, está ligado à estética, ao turbante, à trança. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   162 

No interior, eu observei na postura na fala, no jeito de se 

colocar, uma firmeza, uma altivez nesse lugar.  

E isso foi uma coisa que chamou a minha atenção de um jeito 

surreal: “Nossa, porque aquela coluna é reta?”. Na época, 

eu não tinha tanto repertório, então, ficava imaginando 

coisas, elas não passaram pelo processo de escravidão que a 

gente passou”. Os nossos antepassados que vieram para cá 

chegaram já quebrados nesse lugar, e os que ficaram lá 

provavelmente não passaram por aquilo. Enfim, ficava 

teorizando a coluna das mulheres moçambicanas. O que me 

bateu é que eu queria que a gente tivesse isso aqui, eu 

queria provocar isso de alguma forma.  

Então, olhando para um tecido africano, eu via que cada 

tecido tinha um motivo, um desenho, um grafismo diferente. 

E tive a ideia de retirar esse motivo na forma dele. Essa 

ideia de fazer joias com o tecido africano já existia, mas 

retirar o motivo inteiro, preservar, cortar e colocá-lo numa 

plataforma não existia. Eu comecei com couro e deu supercerto 

porque era leve, estruturado e bonito de ver. Essa ideia 

ainda não tinha aparecido e isso foi um grande diferencial. 

Fui eu também que comecei a usar peças de montagem; todo 

mundo que criava brincos usava aquele ganchinho, tipo anzol 

que pendurava na orelha, e eu fui para a [rua] 25 de março 

e comprei peças de montagem. Essas peças que você cola as 

pedrinhas e faz um brinco cheio de pedras. Então, no lugar 

das pedras grandes, coloquei búzios. Foi uma estética que 

durante um tempo fez muito movimento aqui na cidade de São 

Paulo, na região central, por onde eu circulava, e também 

na Zona Sul, nas feiras afro e nas feiras de afro-

empreendedores. Eu fiz um trabalho muito bonito com esse 

tipo de material, com esse propósito de erguer, organizar e 

provocar uma ereção na coluna das mulheres.  

 

 

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   163 

 
 

Figura 10 – Foto do espetáculo Sangoma, saúde às mulheres negras, 
comemoração de 10 anos. Em cena, a atriz Flávia Rosa 

 
Fonte: Daisy Serena (2023). Acervo fotográfico Capulanas Cia de Arte Negra. 

 
 

E eu recebi muito retorno, o nome Preta Rainha é um batismo, 

porque as mulheres vestiam as joias e organizavam a coluna. 

Não era a coluna ereta como a das mulheres moçambicanas, mas 

elas vestiam o brinco e se levantavam, colocavam um porte 

de rainha, olhavam no espelho e diziam: “Nossa, esse brinco 

é lindo, eu me sinto uma rainha. Nossa, eu sou uma preta 

rainha”. Esse nome foi chegando a partir delas, antes a 

marca não tinha um nome, era o meu nome, Debora Marçal. 

Depois, veio o batismo porque elas me reportavam isso, elas 

vestiam sobretudo o brinco e se sentiam como uma rainha. 

Isso, pra mim, chegou como um lugar de conquista interna.   

Tive vários relatos de mulheres que estavam indo para uma 

reunião importante e precisavam de um ponto de força, de 

altivez. Então, além do cuidado com o cabelo, tinha esse 

brinco: “Esse brinco eu só uso quando tenho reunião com meu 

chefe”. Mulheres bem-sucedidas que precisavam sentir essa 

força.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   164 

Eu já tinha um namoro também com joias nupciais africanas, 

aí encontrei o tal do body chain, que são correntes, colares 

de corpo inteiro. Eu fiz durante um tempo, mas só depois 

tive coragem de usar um.  

Geralmente, aquilo ali era uma complementação para a coluna, 

uma joia que começa no pescoço e que vai até a cintura, até 

o baixo ventre, e pode descer para a perna. É uma corrente 

que você veste, é uma ressignificação. São joias que não 

precisam ser mostradas, que são usadas por baixo da roupa, 

então, tinha um ritual no ato de parar e vestir a roupa. Às 

vezes, não era para ofertar para outra pessoa, inclusive era 

isso que eu dizia, era um empoderamento, um lance de você 

com você mesma, e se rolar de alguém ver bom. Então, eu 

penso a visualidade, a estética, também com uma função de 

provocar um sentimento. 

Em 2017, fui estudar joalheria no Senai porque eu queria que 

a gente estivesse coberta de ouro. Na minha cabeça, a gente, 

o povo preto – porque eu não produzo joias só para mulheres, 

elas são a minha grande inspiração, mas atendo muitos homens, 

muitas pessoas não binárias, eu tenho um público que não é 

só feminino e que gosta desse trampo, desse trabalho que 

faço.  

Eu penso que não faço coisas sem significado; isso pra mim 

é um lema, tem um sentido, tem algo que eu quero provocar. 

Na minha última coleção, fiz um brinco chamado Foco. E um 

dos brincos fiz em latão, um tinha um acabamento fosco, o 

outro um acabamento superbrilhoso.  

Eu entendi, eu desenvolvi um pensamento, que não posso focar 

em muitas coisas, se eu estou focada aqui, ali eu vou 

desfocar, e o fosco era o desfocado naquele momento, naquela 

organização. Então, eu sempre trago um sentido para aquilo 

e uma história para cada peça, porque quando eu visto aquilo 

é bonito, é estético, mas ele tem sentido.  

Tem um anel que é aberto, e ele é aberto porque há algo que 

precisa ser completado. Você pode colocar uma frase, eu 

grafo uma frase dentro do anel que você escolher. É um 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   165 

lembrete, um anel que é um lembrete, preciso fazer tal coisa 

ou lembrar que eu tenho determinada qualidade.  

Eu tenho uma relação com o candomblé, eu sou iniciada, sou 

uma Ebomi7F

8, eu sou Ebomi Débora, as joias que a gente usa 

dentro do candomblé, todas têm significado, são lindas. São 

joias que ancoram o momento que você está vivendo. Tem joias 

que você usa só na iniciação, tem joias que você usa no 

primeiro período de preceito, tem joias que você vai poder 

usar só quando completar 7 anos – celebrar o seu Odu ejé, 

na minha cultura se chama Odu ejé. Então, cada passagem 

conta uma história, assim como o Baú de Capulanas, lá em 

Moçambique, as mulheres podem contar as histórias delas a 

partir dos tecidos que elas vão adquirindo, ganhando, 

trocando. O tecido em Moçambique é como uma joia.  

Então, a beleza, isso que a gente tem acesso muito tarde, é 

fundamental para a continuidade, a gente gosta de ver coisas 

belas. Eu acho que o meu trabalho é devolver a beleza que a 

gente tem. A gente consome imagem branca desde bebê, desde 

a barriga, desde a primeira infância até a vida adulta a 

gente consome a imagem branca. Uma das mulheres mais lindas 

do mundo é a Buika, uma beleza preta, não é uma beleza que 

é próxima de uma beleza branca, é uma beleza preta que parece 

uma beleza preta. De uns tempos para cá, eu comecei a ver 

séries orientais e essa coisa de dizer “preto é tudo igual, 

japonês é tudo igual”, você vai ver que não, você consegue 

ver a diferença. É um treino que a gente faz, e, nossa, eles 

são muito diferentes! A gente é muito diferente! A gente é 

muito lindo!  Tem esse lugar aí. 

 

 

 

 

 
 

 
8 Ebomi (minha mais velha) é uma adepta do candomblé que já cumpriu o 
período de iniciação, já tendo feito a sua obrigação de 7 anos ou Odu 
ejé. É uma pessoa que pode ensinar e aconselhar as pessoas mais jovens 
e zelar pelo egbé (grupo, sociedade).  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   166 

 
 
 

Figura 11 – Bastidores do espetáculo Sangoma: Adriana Paixão e o 
diretor do espetáculo, Kleber Lourenço 

 
Fonte: Daisy Serena (2023). Nos bastidores,  Acervo fotográfico Capulanas 

Cia de Arte Negra. 
 
 
 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BUENO, Rodrigo. Ateliê Mata Adentro. Capulanas Cia de Arte 
Negra (org). {Em Goma} dos pés à cabeça, os quintais que 
eu sou. São Paulo, Capulanas, 2011. Disponível em: 
https://mataadentro.com.br/Atelie-Mata-Adentro. Acesso em: 
23 jul. 2023. 

CAPULANAS CIA DE ARTE NEGRA (org). Negras insurgências: 
teatros e dramaturgias negras em São Paulo, perspectivas 
históricas, teóricas e práticas. São Paulo: Ciclo 
Contínuo, 2018.  

MARÇAL. Débora. Preta Rainha, joias artesanais autorais 
ancestrais. Disponível em: 
https://www.instagram.com/_pretarainha_/?hl=en. Acesso em: 
23 jul.2023.  

NASCIMENTO, Jessica Gomes do. Olaegbekizomba: festas, 
dramaturgias e teatros negros em São Paulo. 2022. 
Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação em 
História da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 
São Paulo, 2022. 

https://mataadentro.com.br/Atelie-Mata-Adentro
https://www.instagram.com/_pretarainha_/?hl=en


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   167 

PAIXÃO, Adriana Pereira da. “Teatlântica”: teatralidade 
negra, feminina e sem margem, feita nas margens. 2022. 
Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social da Universidade de São Paulo, São 
Paulo, 2022. 

SILVA, Luciane Ramos da. Trilhas e tramas: percursos 
insuspeitos dos tecidos industrializados do continente 
africano. A experiência da África oriental. 2008. 
Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social da Universidade Estadual de Campinas, 
Campinas, 2008. 

 

 

Conhecendo a autora deste capítulo: 

 

Jessica Nascimento Olaegbé: Doutoranda no 

Programa de Pós-Graduação Integração da América 

Latina da Universidade de São Paulo (PROLAM – 

USP), mestre em História Social e bacharel em 

Comunicação das Artes do Corpo pela Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP). Atriz 

formada pela Escola de Artes Dramática da USP 

(EAD-USP). Realiza pesquisas sobre dramaturgias e 

Teatros Negros, relações transatlânticas e de 

afro-correspondência. Atua como diretora teatral, 

dramaturga e atriz. É atuadora das artes negras e 

milita pela arte socialmente referenciada. 

jessicagomesdonascimento0@gmail.com 

 
 

PALAVRAS-CHAVE: Teatralidade Negra; Capulanas Cia de Arte 

Negra; Feminismo Negro.  



Tecido de algodão (kanga). 
Tanzânia, 2008.  British Museum, 
número 2008,2034.1.



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   169 

Capítulo 9 

 

A INDUMENTÁRIA DE OYA ÌGBÀLÉ 

The clothing of Oya Ìgbàlé 

 

SANTOS, José Roberto Lima; Doutorando em Artes; UNESP 

Jrl.santos@unesp.br 

 

 

1- Introdução 

 

O candomblé afro-brasileiro é regado a mistérios, 

liturgias0 F

1, dogmas1F

2 e procedimentos ritualísticos de grande 

importância para a preservação da cultura e religiosidades 

da diáspora africana. Uma vez que, na história do Brasil, 

temos a chegada de negros africanos na condição de 

escravizados, e em condições nada favoráveis devido ao 

processo de escravização e ao tráfico transatlântico 

(séculos XVI ao XIX). Eram diversos povos de etnias 

diferentes de países da África, como o antigo reino do Congo, 

Angola, Moçambique, antigo Daomé (atual Benin), Nigéria e 

demais países que integram a Iorubalândia.  

Os africanos, estando no Novo Mundo, criaram e 

recriaram suas práticas ritualísticas, o cultivo das 

deidades, ancestrais, voduns, inquices e orixás. Mas, 

principalmente, criaram alternativas nos modos de vestir, 

uma vez que estavam sob o jugo do opressor branco e 

 
1 Ritos e cerimônias que caracterizam a preservação dos cultos às 
divindades na diáspora brasileira e suas relações com os adeptos do 
candomblé e com sua comunidade (egbé). 

2 Orientações, procedimentos e regras que são a base da religiosidade 
afro-brasileira presentes no candomblé de ketu, que, além de propor 
particularidades de cada templo/terreiro, organizam as diversas formas 
de culto, ritos e modos de ser que certificam a relação religiosa, 
filosófica que é passada de geração em geração. Pode sofrer adaptações 
e reformulações no decorrer de cada época. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   170 

colonizador. Ao observarmos e analisarmos os modos de vestir 

no candomblé afro-brasileiro, nos deparamos com a inserção 

de diversos elementos que remetem às culturas africana, 

europeia e oriental desde os primórdios, tanto em África 

quanto no Brasil.  

Ao tratarmos do vestuário em terras brasileiras, 

poderemos estabelecer que no Brasil colonizado por Portugal 

tecidos e roupas eram enviados pela Coroa para vestir os 

negros na condição de escravizados, além dos tecidos 

rústicos de fabricação local. Com a vinda da Família Real 

para o Brasil, em 1808, os portos brasileiros foram abertos 

às nações amigas para comércio, o que incluiu os têxteis, 

como os franceses e sua forte influência na moda do século 

XIX.  

Neste texto, me debruçarei no compartilhamento de minha 

experiência vivida e empírica no candomblé paulista. Um dos 

aspectos que mais chamou a minha atenção durante minha 

participação ativa, para além dos ritos, foi a criação e 

confecção das indumentárias dos orixás de nação ketu, e, em 

particular, a de minha Oyá Ìgbàlé. 

 

2 - O meu percurso religioso  ‒ o encontro e renascimento 

para uma Nova Vida 

 

Minha história começa mais ou menos assim… 

Em dezembro de 1990, passei a ser integrante do Terreiro 

de Umbanda Oxalufã-Aba situado na mesma rua em que eu morava 

em Diadema, na grande São Paulo. Eu tinha apenas 18 anos de 

idade. O nome chamou minha atenção, pois remetia ao orixá 

Oxalá, que eu já havia visto na exposição e na obra de 

Verger. Eu não entendia muito bem o que era um terreiro de 

Umbanda, mas sabia que ali eram cultuadas entidades 

espirituais que aconselhavam as pessoas, cantavam, dançavam, 

usavam vestimentas e diversos adereços.  

Passei a frequentar esse terreiro buscando ir ao 

encontro de minha ancestralidade, pois já me reconhecia como 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   171 

negro. Conforme o tempo foi passando, frequentando 

diariamente o local, fui me envolvendo nos rituais, 

auxiliava a Ialorixá e acabei ganhando sua confiança. Foram 

momentos de muito aprendizado, de descobertas, mas também 

de diversos conflitos, pois a hierarquia é rigorosa e a 

submissão é uma das variadas premissas da religião. Os trajes 

de uso cotidiano, os trajes de festejos e os trajes 

litúrgicos da Umbanda proporcionaram-me um enorme 

encantamento, instigando minha curiosidade. Eu fiquei 

fascinado com tudo aquilo. Realmente era outro universo, 

outro mundo, outra realidade. 

Embora o templo se identificasse como de Umbanda, 

descobri que a Ialorixá era iniciada no candomblé e que, em 

breve, faria a “troca de axé”, devido ao falecimento de seu 

primeiro Babalorixá que a iniciou para Iemanjá. Oxalá era 

seu orixá adjunto. A troca de axé foi feita da Umbanda para 

a nação de candomblé ketu, e eu me envolvia cada vez mais 

com aquela nova prática religiosa e ritualística ancestral.  

 

Figura 1 - Oyá Igbàlé de José Roberto Lima Santos. Templo de Umbanda 
Oxalufã-Aba 

 
Fonte: Foto Adriana Soares, 1995. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   172 

Posteriormente, em 1995, já com 23 anos, imerso nesse 

contexto mítico religioso, foi realizada a minha iniciação 

para a divindade venerável Oyá, popularmente chamada de 

Iansã / Iyansã (Iyá Omo Mesan Òrun – A senhora dos nove 

portais do òrun –, e minha integração no candomblé de ketu 

se concretizou. Renasci para uma nova vida. Meu interesse 

pelos trajes se intensificou, em busca de entender a 

religiosidade, a fé e a devoção expressada através delas, 

mas voltando-me para os modos de vestir do candomblé de 

ketu. Houve uma mudança nos modos de vestir de nosso 

templo/terreiro. Embora os trajes de Umbanda mantidos, havia 

uma outra maneira simbólica no vestuário de candomblé, pois 

cada traje demarcava a posição e hierarquização no grupo. 

Durante dez anos de participação ativa nesse terreiro 

em transição da umbanda para o candomblé, os questionamentos 

me perseguiram a respeito dos sentidos atribuídos às 

vestimentas e ao modo que eram elaborados. As vestimentas 

eram confeccionadas com esmero, cuidado e capricho. As 

indumentárias dos orixás eram criadas e elaboradas, dentro 

ou fora do terreiro, com luxo, pompa, tecidos nobres e 

adornos. Mãos hábeis e experientes dominavam a artesania e 

os modos de fazer, utilizavam máquinas de costura, moldes e 

modelagens. As vestes eram encorpadas, volumosas e traziam 

uma beleza inigualável que saltava aos meus olhos. As 

insígnias, conhecidas popularmente como “paramentos”, eram 

produzidas ali, ou encomendadas a um artesão especializado 

no manuseio do metal.  

O contato diário com esses elementos utilizados para a 

construção dos vestuários religiosos despertou meu desejo 

de compreendê-los em profundidade. Lembro-me que um dia, 

após um ano da minha iniciação, já em 1996, eu afirmei em 

meio a uma roda de conversa: gostaria que minha Oyá fosse 

vestida com tecidos africanos, vindos da terra onde ela 

nasceu! Risos nervosos e irônicos ecoaram no ar. O tempo 

passou e, após mais de 25 anos, constatei, em muitos 

terreiros da grande São Paulo e de todo o Brasil, a 

utilização desses “tecidos africanos”, apresentados nas 

vestes dos adeptos e nas indumentárias dos orixás, mostrando 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   173 

que formas de conceber as roupas nos candomblés estão 

sujeitas a constantes transformações e abertas a inovações. 

A partir de meu trabalho como artista da dança, passei, 

em 2000, a fazer parte do Balé Arte Negra da UMES – União 

Municipal dos Estudantes Secundaristas, atuando como 

artista/dançarino. O processo de execução dos figurinos para 

esse corpo de baile foi encabeçado pelo estilista e 

figurinista Edson Gregório que também era um dos costume 

designers do Balé Folclórico da Bahia. Acabei me tornando 

um de seus assistentes, devido ao meu interesse pelo tema. 

Fui aprendendo com ele os significados e sentidos das 

indumentárias dos orixás. As vestimentas, trajes e 

indumentárias realmente contavam histórias.  

Durante a produção dos figurinos para os espetáculos, 

tínhamos como referência principal o livro/catálogo 

Iconografia dos Deuses Africanos no Candomblé da Bahia de 

Carybé (1980), as obras de Jean-Baptiste Debret (1768- -

1848), de Johann Moritz Rugendas (1802-1858) e de Carlos 

Julião (1740- 1811). Em busca de referências sobre o tema, 

percebi a escassez de pesquisas que contemplassem o estudo 

dos figurinos utilizados nos ritos das religiões afro-

brasileiras. 

 

3 – A indumentária de Oyá Igbàlé 

 

A antropóloga e Ialorixá Gisèle Omindarewá Cossard 

Binon (1923-2016), em Awò: o mistério dos orixás (2006), 

sustenta que há diversas qualidades de Oyá: Oyá Balé, Icú 

Oyá; Oyá Onira; Oyá Jegbê ; Oyá Padá; Oyá Jimudá e Oyá Cará) 

(BINON, 2006). Isso se dá devido à sua formação no candomblé 

em primeiro momento sendo iniciada por Joãozinho da Goméia 

(1914-1971) 2F

3 na nação angola (culto aos minkisi), e após seu 

falecimento, passou a ser orientada pelo Babalorixá Balbino 

Daniel de Paula da nação ketu (1940-) (culto aos orixás), 

 
3 Para mais informações, consultar: DION, Michel. Omindarewa: uma 
francesa no candomblé. Rio de Janeiro: Editora Pallas, 2002. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   174 

acumulando saberes dessas duas nações e aprofundando os 

saberes e ritos a partir dessas duas práticas. Nota-se que 

há particularidades e fragmentos no culto das Oyás desse 

templo/terreiro, o que nos dá a entender que se difere dos 

demais, e até mesmo da casa a qual fui iniciado, não sendo 

conhecida minha Oyá nos saberes de Omindarewá. 

No candomblé, temos uma imensa diversidade de trajes 

que estão associados aos rituais realizados no 

templo/terreiro e fora dele. Além de serem elementos que 

diferem das demais religiões, também são códigos de 

identidade e preservação cultural dos participantes e fiéis, 

de acordo com a egbé (comunidade templo/terreiro) a qual 

pertencem.  

A seguir, ao mencionar a indumentária de minha Oyá 

compartilho algumas particularidades que a personificam e 

presentificam sua energia no momento da excorporação, ou 

seja, durante o estado de alteração da consciência, que faz 

com que ela se apresente e se expresse durante os rituais e 

celebrações dedicados a ela e a todas as divindades 

iorubanas. 

A estudiosa Ronilda Iyakemi Ribeiro, em A alma africana 

no Brasil (1996) ‒ Oyá sendo esposa de Xangô ‒, afirma que:  

Assim como os raios, relâmpagos e trovões são 
atribuídos a Xangô, os fortes ventos e as tempestades 
são considerados expressões do descontentamento de 
Oyá. A origem mítica do rio Niger (Odo Oya) é 
associada, também, a esta divindade. (...) Alguns 
mitos a apresentam como originária da cidade de Irá. 
Outros, como nascida na ilha fluvial de Jebba, em 
terra nupe, também local de origem de Torosi, mãe de 
Xangô. Oyá era esposa de Ogum e lutava lado a lado 
com o marido, usando espadas forjadas por ele. Um dia 
Xangô, elegante e atraente, chegou à Forja de Ogum. 
Envolveu-se em amores com Oyá e, ao surgir uma 
oportunidade, fugiram juntos enquanto Ogum estava 
muito compenetrado em seu trabalho. Mais tarde, ao 
dar-se conta do ocorrido, procurou a mulher por toda 
parte e terminou por encontrá-la na floresta. 
Golpearam-se mutuamente com as espadas, sendo Ogum 
partido em sete e Oyá em nove partes. (RIBEIRO, p.74, 
1996)  

 

Importante ressaltarmos que a indumentária de Oyá é 

composta pelos seguintes elementos: calçolão, zinguê (tecido 

que sustenta o tórax para que as faixas sejam amarradas e 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   175 

transformadas em laçarotes), 9 anáguas de algodão engomadas 

ou de entretela, 1 contragoma em algodão branco engomada, 1 

pano da costa branco em tecido de seda francesa, 1 ojá orí 

(pano de cabeça) feito de tecido lese francesa que é uma 

outra faixa que se transforma em laçarote e adorna o adê 

(coroa) e saia rodada franzida com pala ornamentada com 

cascas de coco. 

As cores dessa Oyá à qual cultuo e reverencio são os 

tons terrosos claros e alaranjados, no lugar do vermelho, 

pink ou rosa, tradicionalmente consideradas as suas cores. 

As cores são opacas, ao invés de translúcidas e brilhantes. 

A escolha desses tons específicos, em vez do tom vermelho a 

ela atribuído de modo convencional, traduzem as 

características do DNA de minha Oyá, sua gênese e seus 

particulares atributos, uma vez que é uma divindade que não 

aprecia brilhos, tecidos que contenham elementos que possa 

reluzir ou gerar reflexos de luz. Os tons de sua paleta 

cromática apontam a relação mítica entre Oyá e Obaluaiê – o 

senhor da terra, assim como para com os demais orixás que 

teve contato e relações de convívio que mencionarei a seguir. 

E ainda, a sua relação com a água, com os raios e trovões, 

tempestades e com o fogo. 

 

Figura 2 - Oyá Igbàlé de José Roberto Lima Santos. Ilé São José dos 
Campos – RJ 

 
Fonte: Foto Adriana Soares, 1996. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   176 

Os tecidos utilizados para a confecção têm aspectos 

rústicos, com textura encorpada e fios que se entrelaçam com 

as cores marrom, verde, preto e bege. Não é um tecido leve 

e esvoaçante, muito pelo contrário. É um tecido que traz uma 

certa gramatura, um peso, que deixa as cores condensadas e 

opacas. Dá a impressão de que foi feito em tear industrial, 

uma vez que as tramas e a textura do tecido demonstram o 

entrelaçamento dos fios. 

 

Figura 3 - Paleta de cores marrom 

 
Fonte: Site Fashion Bubbles3F

4. 
 
 
 

Figura 4 - Paleta de cores laranja 

 
Fonte: Pintrest4F

5.  
 

As insígnias feitas de cordas de sisal, com adornos de 

búzios, miçangas de cores marrom opaco, sem brilho algum, 

 
4 Disponível em: https://www.fashionbubbles.com/estilo/tons-terrosos/. 
Acesso em: 3 mar. 2023. 

5 Disponível em: https://br.pinterest.com/patrcia1259/paleta-de-cores-
laranja/. Acesso em: 4 mar. 2023. 

https://www.fashionbubbles.com/estilo/tons-terrosos/
https://br.pinterest.com/patrcia1259/paleta-de-cores-laranja/
https://br.pinterest.com/patrcia1259/paleta-de-cores-laranja/


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   177 

apontam para a relação dessa Oyá com Obaluaiê, com Oxóssi e 

com Xangô, este que se tornou seu esposo até o final de sua 

vida terrena. Com isso, posso afirmar que a indumentária dessa 

Oyá, em todos os seus aspectos, é pensada a partir desses 

diferentes enredos e dos mitos relacionados a ela.  

A máscara de madeira entalhada reafirma a relação de 

Oyá com o reino dos mortos e com os ancestrais Egungun, 

enquanto as correntes de madeira representam o poder que ela 

possui para conter e controlar os Egungun, quando são 

convidados a nos visitar e nos abençoar em suas festividades. 

Os chifres de boi que compõem suas insígnias/paramentos 

correspondem ao poder que Oyá tem de se transformar em um 

búfalo, assim como narra um dos mais diversos mitos que 

contam seus poderes de transmutação e relação com a fauna e 

a flora. Oyá é uma divindade que possui relações com diversos 

animais: coruja, juriti, elefante, carneiro, antílope e com 

a borboleta. A sua flor predileta é a margarida do campo. O 

uso do eruexim, uma espécie de espanta moscas, feito de 

crina de cavalo, é um instrumento usado para comandar os 

Egungun, que aponta para os conhecimentos que Oyá adquiriu 

em contato com Oxóssi, que o confeccionou e lhe presenteou, 

para que ela tivesse o controle e liderança sobre os 

antepassados veneráveis e pudesse encaminhar os mortos após 

o rito fúnebre (asèsè). Enquanto sua adaga, que lhe foi dada 

pelo orixá Ogum, este lhe ensinou a arte da guerra e como 

acompanhá-lo nas batalhas. O leque (abano), feito de vime e 

ornamentado com penas, búzios e contas de madeira, denota a 

sua relação com as mulheres pássaros, conhecidas como 

deidades ancestrais homenageadas no Festival das Gèledé, as 

misteriosas e temidas Ìyamí Oxorongá (ancestrais femininas 

do panteão iorubá). 

Oyá é a única divindade feminina que tem relação direta 

com os ancestrais veneráveis masculinos e femininos 

caminhando juntamente com eles, uma vez que só ela adentra 

o Igbalé (local de culto e reverência aos mortos e 

antepassados). Por ser uma divindade que tem relação com a 

vida, com a expansão e com a passagem do mundo terreno (aiyè) 

para o mundo invisível (òrun), um de seus mitos preservados 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   178 

nos templos/terreiros de candomblé, passado de geração em 

geração afirma que: 

"Em Kétu, havia um aclamado caçador, que era o grande 
líder de onde vivia, seu nome era Oduleke.  

Esse caçador criou uma menina que nasceu na cidade 
de Irá, essa menina era chamada de Öya.  

Oduleke gostava muito de Öya, que tornou sua filha 
predileta, conquistando lugar de destaque entre o 
povo. 

Quando Oduleke faleceu, Öya ficou muito triste, mas 
mesmo diante da tristeza, queria muito homenagear 
Oduleke, o seu pai adotivo.  

Öya então reuniu todos os instrumentos de caça de 
Oduleke, e enrolou-os em um pano branco.  

Öya preparou todas as comidas que Oduleke gostava em 
vida e ao longo de 7 noites, Öya dançou e cantou em 
vigília, em volta de uma fogueira com os objetos de 
caça de Oduleke.  

Com seus ventos, Öya levava o som dos seus cânticos 
a todas as cidades, chamando dessa forma todos os 
caçadores para homenagear Oduleke.  

Após a sétima noite, acompanhada pelos demais 
caçadores, Öya embrenhou-se na mata e, aos pés de uma 
frondosa árvore, colocou os objetos de caça de 
Oduleke.  

Nesse momento, um pássaro Agbe partiu voando dos 
objetos em direção ao Òrun. 

Olódùmarè presenciou toda homenagem à Oduleke.  

Emocionado, outorgou à Öya, o poder de encaminhar 
todos que morressem aos espaços do Orun. Razão pela 
qual recebeu a alcunha de Öya Mësan Orun (senhora dos 
caminhos do òrun).  

Desde então, todos que partem para o òrun, são 
levados por Öya.  

Mas, antes, em alusão à história, os parentes e 
amigos do ente querido que se foi, reúnem-se para 
fazer uma vigília (Ajeje em Yorùbá) em sua 
homenagem."5 F

6  

 

A sua coroa, conhecida popularmente com o nome de adê, é 

criada e confeccionada com cordas de sisal trançadas e 

costuradas à mão, adornadas com miçangas e búzios. O filá que 

cobre o rosto também é feito de cauris naturais (búzios), no 

formato de cascatas, simbolizando sua realeza, o quanto era 

rica, uma vez que os búzios, na Nigéria, já foram usados como 

moeda corrente. Quanto mais búzios uma mulher ou homem africano 

 
6Para mais informações, consultar: 
http://tudosobreorixastecidoafricanobordado.blogspot.com/2015/10/oya-
e-o-ritual-asese.html. Acesso em: 9 jun. 2023. 

http://tudosobreorixastecidoafricanobordado.blogspot.com/2015/10/oya-e-o-ritual-asese.html
http://tudosobreorixastecidoafricanobordado.blogspot.com/2015/10/oya-e-o-ritual-asese.html


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   179 

detinham em seu poder, mais relevante era sua presença em 

sociedade e do grupo étnico ao qual faziam parte.  

As cabaças de casca do coco foram pintadas e adornadas 

à mão, no total de nove, simbolizando os filhos que Oyá 

pariu, e ao mesmo tempo, representa os nove ancestrais 

divinizados Egungun que tem uma complexa relação, pois em 

seus mitos, afirma-se que Oyá deu a vida a nove ancestrais 

veneráveis. Na composição de sua indumentária, teremos os 

fios de contas, ou popularmente conhecidos como deloguns 

(são nove fios de miçangas na cor marrom opaco que são 

sustentados por uma peça chamada firma de cerâmica 

veneziana) que possui o acabamento com palha da costa, uma 

fibra natural usada no candomblé para várias ocasiões.  

Vale ressaltar que além da relação entre os orixás, 

mencionados no decorrer do texto, teremos ainda outros 

fatores que influenciam na criação e confecção das 

indumentárias dos orixás: os mitos, os sonhos, a leitura 

oracular do jogo de búzios (merindilogun) e os rituais 

secretos realizados no decorrer da iniciação. Todos esses 

pormenores, podem apontar para outros enredos que 

influenciam a confecção da indumentária das divindades e os 

trajes a serem utilizados pelo adepto, no decorrer de sua 

atuação religiosa. 

 

Figuras 5 e 6 - Insígnias/Paramentos de Oyá Ìgbàlé 

 
Fonte: Fotos José Roberto Lima Santos. À esquerda, 2020; à direita, 2023.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   180 

Há uma expansão dos saberes africanos que se 

movimentam, atualizam-se, reorganizam-se e se (re)articulam. 

Tanto é que às insígnias de Oyá foi incluído o erukerê 

africano, o abano de couro e a boneca abayomi, que até então 

não existiam no conjunto de paramentos dessa divindade. E 

ainda, os tecidos fancy prints ou wax prints hollandais 

tidos como africanos no uso da criação de suas vestes 

mantendo a modelagem tradicional do candomblé com 

influências europeizadas. 

José Roberval Marinho, em sua obra os Òrìsá e suas 

qualidades (2018), explicita esse processo, afirmando que: 

[...] cada Òrìsà é concebido como um saber primordial 
do universo e as qualidades conhecidas de cada um 
desses Òrìsà correspondem a um conhecimento de 
fundamental importância, ou seja, uma parte do saber 
que esse Òrìsà possui ou representa. O sistema de 
qualidades dos Òrìsà é bastante complexo e dinâmico, 
uma vez que não se tem exaustivamente definidas as 
qualidades, bem como no campo do conhecimento humano, 
não estão esgotadas as possibilidades de novas 
vertentes, descobertas e desdobramentos. Algumas 
estão consagradas pela incidência na atualidade, 
porém, muitas ainda são desconhecidas totalmente, 
podendo vir a ser descobertas e estabelecidas pelo 
complexo jogo de Ifá. (MARINHO, 2018, p.14) 

 

E a partir das afirmações de Marinho, levanto a hipótese 

que no candomblé de ketu, as qualidades dos orixás se dão a 

partir da leitura do oráculo divinatório, da experiência 

vivida/adquirida pelos sacerdotes e sacerdotisas presentes 

e atuantes na religião, e ainda, uma constante busca de 

conhecimento, através de outras formas de interpretação 

oraculares, muito bem explanado por Roberval, que menciona 

o jogo de Ifá6F

7. Ou seja, cada divindade terá particularidades 

 
7 Ifá (em iorubá: Ifá) é um oráculo africano. É um sistema divinatório 
que se originou na África Ocidental entre os iorubás, na Nigéria. É 
também designado por Fa entre os povos Fons e Afa entre os povos 
Jejes. É o porta-voz de Orunmilá e dos outros orixás. Orunmilá, muitas 
vezes é designado como Orixá do destino na cultura africana iorubá. O 
sistema pertence às religiões tradicionais africanas mas também é 
praticado entre os adeptos da Santeria de Cuba através da Regla de 
Ocha, no candomblé no Brasil, e no Culto de Ifá; e de similares 
transplantados para o Novo Mundo. Se baseia em 16 odus (poemas) que se 
multiplicam para 256 odus (poemas), que são utilizados para a 
interpretação do destino dos seres humanos e da relação com suas 
divindades utilizando-se o opelé-Ifá, uma espécie de cordão com 
sementes de dendezeiro. Para mais informações consultar: BASCON, 
William. Ifa Divination.  . Disponivel em: 
https://www.labirintoermetico.com/07Geomanzia/Bascom_W_Ifa_divination_
(portoghese).pdf Acesso em: 15 ago 2023. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_iorub%C3%A1
https://pt.wikipedia.org/wiki/Or%C3%A1culo
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81frica
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sistema
https://pt.wikipedia.org/wiki/Divina%C3%A7%C3%A3o
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81frica_Ocidental
https://pt.wikipedia.org/wiki/Iorub%C3%A1s
https://pt.wikipedia.org/wiki/Nig%C3%A9ria
https://pt.wikipedia.org/wiki/Jejes
https://pt.wikipedia.org/wiki/Porta-voz
https://pt.wikipedia.org/wiki/Orumil%C3%A1
https://pt.wikipedia.org/wiki/Religi%C3%B5es_tradicionais_africanas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Santer%C3%ADa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Cuba
https://pt.wikipedia.org/wiki/Regla_de_Ocha
https://pt.wikipedia.org/wiki/Regla_de_Ocha
https://pt.wikipedia.org/wiki/Candombl%C3%A9
https://pt.wikipedia.org/wiki/Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Culto_de_If%C3%A1
https://pt.wikipedia.org/wiki/Novo_Mundo
https://www.labirintoermetico.com/07Geomanzia/Bascom_W_Ifa_divination_(portoghese).pdf
https://www.labirintoermetico.com/07Geomanzia/Bascom_W_Ifa_divination_(portoghese).pdf


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   181 

e especificidades que os identificam, assim como as de Oyá, 

gerando, assim, multiplicidades que são referenciais para a 

confecção das indumentárias e das insígnias/paramentos dos 

deuses. 

 

Apontamentos finais 

 

A modulação do axé que se movimenta, diversifica e se 

concretiza ininterruptamente no universo, o faz também na 

composição das vestes. Ao analisar as indumentárias de 

candomblé, é preciso ir além da primeira impressão, da 

primeira camada que é apreendida pelo olhar e pela 

contemplação durante o xirê7 F

8. Faz-se necessário esmiuçar e 

descobrir o que há por debaixo das anáguas, desatar os nós 

que formam os laçarotes, observar os riscos, relevos, 

texturas que compõem os bordados de richelieu, e as 

sobreposições que são criadas através do uso de panejamentos 

africanos. Cada um desses elementos, correspondem às 

multiplicidades existentes nas divindades veneráveis, e nós, 

seres humanos, tentamos dessa maneira, através das vestes, 

absorver, traduzir, tornar palpável esses devires, para que 

possamos compreender nossa ancestralidade e relações 

profundas com nossos deuses (SANTOS, 2021, p.377). Podemos, 

ainda, intuir a continuidade do “devir iorubá”, uma vez que 

os rituais se repetem, se reformulam, se expandem num 

movimento continuum, através da perpetuação do culto aos 

orixás oriundos da Iorubalândia, assentados no Brasil desde 

o século XVIII.  

O vestuário em sua complexa elaboração contempla em 

todos os aspectos a dinamicidade e potencialidades dos ritos 

às divindades veneráveis, sua importância para o grupo 

religioso, que cada vez mais se fortalece e se identifica 

através de suas práticas, perpetuação de saberes ancestrais 

africanos, expansão de sua cosmovisão e cosmo percepção 

 
8 Ritual festivo onde os orixás se apresentam e são homenageados 
através de seus adeptos. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   182 

entre seus pares. Afinal, as vestes estão associadas aos 

fundamentos, aos critérios que sustentam e alicerçam o 

candomblé (SANTOS, 2021, p.377). 

Os trajes revivem a memória ancestral e a cosmovisão 

iorubá na sua relação com os enredos e apontam as qualidades 

das divindades. De tempos em tempos, de acordo com a gradação 

do adepto e anos de vivência no candomblé, mais vestimentas 

vão sendo confeccionadas e adquiridas de acordo com as 

ocasiões festivas e de celebração. Isso se dá também para 

com as indumentárias de seu orixá, uma vez que o conjunto 

completo que as compõem, incluindo os panejamentos e 

insígnias, contam e narram histórias míticas as quais as 

divindades estão relacionadas. 

Sendo assim, uma vez que a indumentária dos orixás os 

identifica no aiyè, entre nós seres humanos, supomos que em 

sua composição de criação e confecção critérios devem ser 

seguidos, ou seja, as técnicas, análises oraculares 

divinatórias, atribuídas aos enredos, as multiplicidades e 

devires, podendo cada vez mais fortalecer a relevância da 

cultura vestível apresentada no candomblé de ketu e de suas 

divindades veneráveis (idem). 

Ao percebermos que os modos de vestir do candomblé 

afro-brasileiro têm suas raízes em tradições seculares, eles 

fortalecem aspectos culturais implantados, as religiosidades 

africanas trazidas na diáspora. Mesmo com as intempéries, 

batidas da polícia, invasão de templos/terreiros e as 

estratégias de epistemicídio cultural e religioso 

africano/afro-brasileiro em ação desde a chegada desses 

povos no Brasil, os modos de vestir são dispositivos de um 

organismo vivo que se faz e se refaz perante tais realidades. 

Ou seja, subvertem o status quo de uma sociedade pautada 

numa cultura europeia hegemônica, que se pretende ser 

universal, porém, não abarca a riqueza cultural e vestível 

africana nem na África, tampouco na diáspora brasileira.  

O vestuário afrorreligioso conta histórias, narra eventos  

e demarca um espaço-tempo que num movimento espiralar promove 

a continuidade e a memória ancestral para que esta permaneça 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   183 

viva e atuante. E, para isso, os trajes  de candomblé são 

exemplos vivos de uma epistemologia preta no combate à 

intolerância, ao desrespeito e estratégias de depreciação da 

cultura africana, que contribui até os dias atuais para a 

perpetuação e preservação de um legado ancestral que corrobora 

a diversidade cultural e religiosa brasileira. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ABIMBOLA, Wande (Ed.). Ifa divination poetry. New York: Nok 
Publishers, 1977. 

BASCON, William. Ifa divination. Disponivel em: 
https://www.labirintoermetico.com/07Geomanzia/Bascom_W_Ifa_divin
ation_(portoghese).pdf Acesso em: 15 ago. 2023. 

BASTIDE, Roger. O candomblé da Bahia (rito nagô). Brasiliana, 
1958. 

BINON, Gisèle Omindarewa Cossard. Awò - o segredo dos orixás, 
Editora Pallas Atena, 2006. 

DELEUZE. Gilles, GUATTARI.Félix. Mil platôs, capitalismo e 
esquizofrenia, Coleção Trans, Vol. 4, Editora 34, 2020. 

MARINHO, José Roberval. Os Orisa e suas qualidades,1ª Edição 
Brasília/DF, 2018. 

MARTINS, Leda Maria Martins. Performance do tempo espiralar: 
poéticas do corpo-tela, Editora Cobogó – coleção encruzilhada, 
2021.  

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixás, Cia das Letras, São 
Paulo,2000. 

RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Alma Africana no Brasil, Editora 
Oduduwa,1996. 

SANTOS, José Roberto Lima. Indumentárias de orixás: arte, mito e 
moda no rito-afro-brasileiro, UNESP – Universidade Estadual 
“Júlio de Mesquita Filho”, IA – Instituto de Artes, dissertação 
de mestrado, 2021. Disponivel em: 
http://hdl.handle.net/11449/216975 Acesso em: 03 mar. 2022. 

SANTOS, José Roberto Lima Santos. Orixás Costumes: Art, Myth, 
Fashion and African-Brazilian Rite. Revista Jesus Histórico, 
RJHR XII: 23 (2019). Disponivel em: 
https://klineeditora.com/revistajesushistorico/arquivos23/6-
jose-roberto-dossie.pdf Acesso em: 15 jun. 2023. 

SANTOS, José Roberto Lima. O guarda-roupas de candomblé: 
ancestralidade, devoção e tradição afro-brasileira. Anais ABRACE 
v. 21 (2021) - O Afro nas Artes Cênicas: performances afro 
diaspóricas em uma perspectiva de decolonização. Disponivel em: 
https://www.publionline.iar.unicamp.br/index.php/abrace/article/
view/4988 Acesso em: 15 jul. 2023. 

 

https://www.labirintoermetico.com/07Geomanzia/Bascom_W_Ifa_divination_(portoghese).pdf
https://www.labirintoermetico.com/07Geomanzia/Bascom_W_Ifa_divination_(portoghese).pdf
http://hdl.handle.net/11449/216975
https://klineeditora.com/revistajesushistorico/arquivos23/6-jose-roberto-dossie.pdf
https://klineeditora.com/revistajesushistorico/arquivos23/6-jose-roberto-dossie.pdf
https://www.publionline.iar.unicamp.br/index.php/abrace/article/view/4988
https://www.publionline.iar.unicamp.br/index.php/abrace/article/view/4988


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   184 

Conhecendo o autor deste capítulo: 

 

 

José Roberto Lima Santos: Artista e 

Pesquisador. Atualmente é Doutorando em Artes 

pela UNESP “Universidade Estadual Júlio de 

Mesquita Filho”. Em 2021, concluiu o Mestrado 

acadêmico na UNESP – IA - Instituto de Artes 

Câmpus São Paulo. Tem flertado com a 

performance, teatro, dança afro-brasileira 

contemporânea, relacionando experiências 

vividas do corpo negro na diáspora. E ainda, 

estudos sobre vestimentas, trajes e 

indumentárias de candomblé. 

Jrl.santos@unesp.br 

www.robertosantosartes.com.br 

 

 

PALAVRAS-CHAVE: indumentárias negras; indumentárias de 

candomblé; indumentária oyá ìgbalé; trajes de candomblé; 

vestimenta de oyá. 

 



Tecido de algodão. Gana, 
anos 2000. British Museum, 
número Af2006,15.3



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   186 

Capítulo 10 

 

ENTRE TEATRO E TERREIRO: OS TRAJES DOS ESPETÁCULOS 

SIRÉ OBA: A FESTA DO REI; EXU: A BOCA DO UNIVERSO 

E OXUM DO NATA 

Between Performing Arts and Terreiro: The costumes of the plays 

Siré Oba – The King’s Party, Exu- The Mouth of the Universe and 

Oxum, of NATA 

 

Anastácia, Júlia; Mestranda; Universidade de São Paulo; 

ajuliaanastacia@usp.br 

 

 

Introdução 

 

Assim como no Candomblé, a roupa e os adereços 
não apenas vestem, mas também revelam magia e 
encantamento. (Thiago Romero)  

 

 O NATA, Núcleo Afrobrasileiro de Teatro de Alagoinhas, 

em seus 25 anos de carreira, contribuiu ativamente para a 

permanência, representação e expansão da herança cultural 

ancestral e do legado civilizatório africano, utilizando em 

seus espetáculos conceitos da música, da língua, da 

história, do traje, da dança afro-brasileira presentes no 

candomblé e a representação da cultura negra pelo negro.  

 Em 1998, o então Núcleo Amador de Teatro e Artes, recebe 

seus primeiros prêmios no Festival de Teatro em Destaque 

realizado pelo Colégio Estadual Polivalente de Alagoinhas. 

A trajetória de reconhecimento continua, pois em 2009, 

recebe três indicações ao Prêmio Braskem de Teatro com o 

espetáculo-festa Siré-obá: A festa do rei; em 2010 o grupo 

é contemplado com o I Prêmio Nacional de Expressões       

Afro-brasileiras, com o espetáculo Ogum: Deus e homem; com 

Exu: A boca do universo, recebe mais quatro indicações do 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   187 

Prêmio Braskem de Teatro e, por fim, o espetáculo Oxum recebe 

mais duas indicações do mesmo Prêmio.  

 O grupo também se revela precursor na área de produção 

cultural, realizando o IPADÊ ‒ Fórum NATA de Africanidade; 

participando de editais de circulação de espetáculos; 

presentes no projeto Nova Dramaturgia de Melanina Acentuada 

dirigida por Aldri Anunciação; foram o primeiro grupo de 

teatro do interior da Bahia a realizar uma residência 

artística no Teatro Vila Velha em Salvador; também ocuparam 

por seis meses o complexo cultural do Teatro Castro Alves, 

oferecendo uma programação de 28 atividades de formação em 

intercâmbio com a Cia do Miolo em São Paulo e foram 

convidados a participar do Sesc Palco Giratório, levando 

Exu: a boca do universo para 27 cidades do Brasil. 

 A também sede do NATA é o terreiro Ilê Axé Oyá L’Adê 

Inan, em Alagoinhas-BA, fundado por Mãe Rosa de Oyá, irmã 

de axé, ebomi e mãe sanguínea de Fernanda Júlia (Onisajé, 

seu nome de candomblé), diretora, encenadora e dramaturga 

do núcleo. É lá que Onisajé se inicia ainda adolescente, se 

torna yakekerê e onde começam os primeiros passos de criação 

dos espetáculos do NATA a partir dos rituais instauradores: 

“cerimônias propiciatórias para a construção da montagem, 

desde oferendas, banhos energizadores, pedidos de 

autorização para as divindades” (BARBOSA, 2015, p.88).  

Os atores também são convidados a ir ao terreiro para 

realizar experimentações com os elementos primordiais da 

natureza e suas ligações com os orixás, se encontrar e se 

conectar com o espaço, o ambiente, a comunidade de axé, com 

as músicas, danças e aprender com o outro, ouvindo orikis0F

1, 

itans1F

2 notinha enquanto participam da perpetuação da herança 

 
1 Segundo Kileuy e Oxaguiã (2015, p. 162), “Os oriquís (oríkì, para os 
iorubás) são rezas ou louvações, em forma de versos ou poemas. Eles 
podem ser modificados livremente, de acordo com a liturgia ou criados. 
(...) Estas rezas glorificam e exaltam os feitos e os atos das 
divindades e dos ancestrais, e muitas vezes denotam também a sua 
origem”. 

2 “Itãs (ìtòn, em iorubá) são histórias, lendas e versos que contam e 
reproduzem, no decorrer dos tempos, os fatos e os feitos das 
divindades. Ensinamentos que passam de geração para geração, 
conhecimentos orais que os antigos legaram. Servem para que possamos 
entender e conhecer melhor a tradição religiosa, seus simbolismos e os 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   188 

africana. São encontros fortíssimos e muito potentes. No 

caso de Thiago Romero, por exemplo, um ano depois de estrear 

Siré Obá, um dos espetáculos do NATA, ele se inicia no 

terreiro da mãe da diretora, o Ilê Axé Oyá L’Adê Inan como 

yawô.  

Na dissertação de mestrado de Onisajé2F

3, ela busca 

refletir sobre o encontro entre Teatro e Candomblé e os 

princípios norteadores de sua prática cênica com o núcleo, 

trazendo alguns conceitos como teatro-físico e           

corpo-memória, relacionando o corpo do ator à sua 

trajetória, história, costume, ancestralidade e identidade 

cultural, muito parecido com a ideia de oralitura de Leda 

Maria Martins (2003).  

Neste mesmo caminho de pensamento, Romero, em entrevista 

para a BIZU3F

4, diz que “A roupa é um documento, a roupa é uma 

narrativa, a roupa é uma memória (...) um documento visual”. 

Portanto, vale aqui refletir o figurino já utilizado pelo 

Núcleo e criado por Romero, pensando na poética deste coletivo, 

da sua união com o Candomblé, ancestralidade, documentação e o 

lugar do entre: entre Teatro e Terreiro. 

 

Síré Obá: a festa do rei 

 

“Toda criação minha voltada pro candomblé são 

fragmentos do que é público, das cerimônias públicas. E o 

siré obá, era uma recriação cênica dessa festa aberta, que 

se faz o siré. O siré é a roda do candomblé, é a roda dos 

orixás”, nos conta Onisajé no documentário Entrenós4F

5, 2018. 

 
mitos que explicam as particularidades de cada divindade.” (KILEUY; DE 
OXAGUIÃ, 2015, p. 164).  

3 Ancestralidade em cena: Candomblé e Teatro na formação de uma 
encenadora. Disponível em:  
https://repositorio.ufba.br/handle/ri/23645. Acesso em: 20 jun. 2023. 

4 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=YQhikxKr48s. Acesso 
em: 20 jun. 2023. 

5 Disponível em: 
https://tamandua.tv.br/filme/default.aspx?name=onisaje. Acesso em: 20  
jun. 2023. 

https://repositorio.ufba.br/handle/ri/23645
https://www.youtube.com/watch?v=YQhikxKr48s
https://tamandua.tv.br/filme/default.aspx?name=onisaje


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   189 

Siré também quer dizer festa, celebração, portanto, este 

espetáculo é uma festa que celebra os orixás “por intermédio 

do teatro, da dança afro, da música, da narrativa mítica e 

da poesia” (BARBOSA, 2017, p.103). 

O espetáculo-festa inspira-se em oríkìs e em itans 

ouvidos pelas ialorixás e pelos babalorixás do terreiro sede 

do NATA e de outros, transformando as narrativas mito-

poéticas em pontos de partida para uma escrita lírica-

narrativa. Segundo uma matéria do jornal Bahia Já5F

6, em 2018, 

para este espetáculo foi sugerido pelo “babalorixá L’adê 

Inan que não se utilizasse os oríkìs originais, pois seria 

uma exposição aos fundamentos do Candomblé”, assim Onisajé 

criou os próprios orìkís, a partir dos ensinamentos 

compreendidos, lidos e absorvidos do universo dos orixás. 

As músicas cantadas e tocadas seguem a mesma sequência dos 

rituais no Candomblé. 

Onisajé ainda aponta o desejo de trabalhar com 

personalidades, sem experimentar ou partir da imitação do 

Orixá ou da criação de uma mimese ritualística, mas sim 

criando conexões entre as personalidades dos Orixás que mais 

se aproximam das personalidades dos atores (2017).  

Para Siré Obá, Mãe Rosa de Oyá fez um jogo para saber 

qual Orixá regia cada membro do elenco, assim, foi o momento 

de encontro de Nando Zâmbia com Oxum, Fabíola Nansurê com 

Nanã, Antônio Marcelo com Xangô, e de Thiago Romero com 

Oxumaré. No caso de Daniel Arcades, sendo de Logunedé e, 

portanto, um orixá do elemento terra, pôde ele representar 

Oxóssi neste espetáculo, orixá do mesmo elemento. 

Esse encontro também se deu para criação de figurino 

que utilizou de elementos, cores e símbolos de cada orixá 

para sua concepção.  

 

 

 
6 Disponível em: 
https://bahiaja.com.br/cultura/noticia/2018/03/06/sire-oba-a-festa-do-
rei-na-casa-preta-em-marco,108368,0.html. Acesso em: 20 jun. 2023. 

https://bahiaja.com.br/cultura/noticia/2018/03/06/sire-oba-a-festa-do-rei-na-casa-preta-em-marco,108368,0.html
https://bahiaja.com.br/cultura/noticia/2018/03/06/sire-oba-a-festa-do-rei-na-casa-preta-em-marco,108368,0.html


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   190 

Figura 1 - Cena do espetáculo Siré Obá: a festa do rei, no Teatro Vila 
Velha em 2011. Em cena Fabíola Nansurê, ao fundo, à esquerda, Daniel 

Arcades e, à direita, Guilherme Silva. Direção: Onisajé 

 
Fonte: Foto Susan Kalik6F

7.  
 

 

Como podemos observar na Figura 1, o figurino de Nanã, 

por exemplo, se utiliza de uma bata comprida, sem alça, 

roxa, uma das cores da Orixá e palha-da-costa.   

A palha-da-costa produz um controle sobre os 
espíritos da natureza, esconde o sagrado da visão 
alheia e dá proteção àquilo ou àquele que a utiliza. 
Denominada ikó, pelos iorubás, é uma fibra vegetal 
extraída das folhas recém nascidas de uma palmeira 
de origem africana, igí ogorô. (...) É usada 
principalmente nos orixás que possuem ligação com a 
morte. (KILEUY; DE OXAGUIÃ, 2015, p. 156) 

 

Em entrevista para o projeto Tramas da cena7 F

8 (2021), 

Romero revela que os atores pintados de dourado era um 

verdadeiro “desbunde” e de fato, além de trazer muita beleza 

visual, o corpo dourado cultua bem a ideia de “orixás 

personalidade”, desvinculada da mimese ritualística. Não 

podemos esquecer que apesar de ser um siré, estamos tratando 

de um espetáculo e, desta maneira, o dourado e as maquiagens 

 
7 Disponível em: http://sireoba.blogspot.com/p/fotos.html. Acesso em: 
20 jun. 2023. 

8 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=UshhtgVfG08&t=591s, 
https://www.youtube.com/watch?v=3CP_POYq8sI&t=254s, 
https://www.youtube.com/watch?v=y5qcI_fHUgE&t=200s. Acesso em: 21 jun. 
2023. 

http://sireoba.blogspot.com/p/fotos.html
https://www.youtube.com/watch?v=UshhtgVfG08&t=591s
https://www.youtube.com/watch?v=3CP_POYq8sI&t=254s
https://www.youtube.com/watch?v=y5qcI_fHUgE&t=200s


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   191 

me parecem a fórmula encontrada para também colocar esses 

orixás-personalidades em um contexto de cena sem anular o 

local de base, inspiração e herança. O lugar do entre. 

A maquiagem trabalhada por Romero neste espetáculo que 

se segue também em Exu: a boca do universo, parte do conceito 

que ele chama de “corpo como tela”: 

Essa pesquisa tem inspiração na força e na beleza das 
máscaras e das pinturas corporais de comunidades 
africanas, incluindo as civilizações egípcias, além 
das pinturas realizadas nas cerimônias de iniciação 
do Candomblé. Desse modo, Thiago Romero vem 
desenvolvendo processos de pintura corporal e colagem 
de pedrarias que intensificam a expressividade dos 
atores, mostrando também a beleza dos traços e das 
formas africanas e afro-brasileiras. (BARBOSA, 2017, 
p. 38) 

 
Figura 2- Cena do espetáculo Siré Oba: a festa do rei. 2013. Em cena, 
Nando Zâmbia e, ao fundo, Thiago Romero. Teatro Castro Alves, 2013. 

Direção: Onisajé. 

 
Fonte: Foto Adeloyá Ojú Bará. 

 
 
 

Figura 3 - Awô Júnior de Oxóssi do Ilê Axé Ewée Assacojé (2022) 

 
Fonte: Foto Adeloyá Ojú Bará. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   192 

A feitura: 

São os preceitos que tornam uma pessoa digna de 
incorporar seu orixá corretamente. Realizados com 
fundamentos, são considerados “segredos de quarto” e 
resguardo através de juramentos religiosos. (KILEUY; 
DE OXAGUIÃ, 2015, p. 108) 

  

 Pensemos no uso das cores vermelho, branco e 

preto, por exemplo, que remete às cores da galinha d’angola. 

Este animal, na feitura, é “o bicho de consagração, de 

confirmação, usado para coroar as liturgias do iaô. (...) É 

por intermédio da galinha d’angola que o Candomblé existe e 

se reproduz” (KILEUY; DE OXAGUIÃ, 2015, p. 111). As pintas 

em forma de círculos (que também remetem às pintas da galinha 

d’angola), os triângulos e o arco ao redor da cabeça, que 

na Figura 2 é pintado de preto, também são elementos 

similares à pintura corporal na iniciação. É bom salientar 

que o ato de pintar o iaô na feitura faz parte de um ritual 

e não é uma pintura vista como estética ou artística, e sim 

como obrigação sacramental.  

No ato da pintura estas energias conjuntas são 
transferidas para o iniciado. A axé que está contido 
nesses elementos, ao combinar-se com outros materiais 
simbólicos, catalisa o desenvolvimento e a multiplicação 
do axé do iniciado. (...) Pintar o iaô não deve ser uma 
tarefa indiscriminada, existem padrões determinados que 
caracterizam o orixá e a sua nação. Ela serve para que a 
divindade reviva as marcas identificatórias do seu 
passado. (KILEUY; DE OXAGUIÃ, 2015, p. 117-118) 

 

Nas danças para Oxumaré, orixá o qual Romero encontra 

em Siré Obá, vestem-se roupas coloridas, como o arco-íris e 

se utilizam suas cores: amarelo/preto, amarelo/verde. Ainda 

observando a Figura 2, vemos como esses documentos visuais 

foram aproveitados no uso dos fios de conta.  

O respeito às tradições ancestrais, aos símbolos e 

cultura tão forte no Candomblé também guia a escolha e a 

concepção dos figurinos e dos espetáculos (como um todo) do 

NATA, desde os rituais iniciais no terreiro até o palco. 

Mesmo com trajes simples, sem luxos e sem muitas 

ornamentações, pode-se perceber a preocupação com a 

narrativa apenas observando as cores escolhidas para um fio 

de conta. Os detalhes dos trajes em Siré Obá revelam símbolos 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   193 

fortíssimos do Candomblé e, ao percebê-los, compreendemos o 

cuidado e o respeito da concepção artística para com a 

religião e a manutenção da história. 

 

EXU: A Boca do Universo 

Em 2011 o núcleo decidiu que o próximo espetáculo a ser 

montado seria sobre Exu. Assim, inscreveram o projeto EXU 

SILÉ ONÁ TCA – EXU ABRE OS CAMINHOS DO NOVO TCA (BARBOSA, 

2016) no 19o edital TCA.NÚCLEO em 2013 e foram contemplados. 

O NATA ocupou durante 6 meses o complexo cultural do Teatro 

Castro Alves (Salvador-BA), realizando 28 atividades, 

inclusive com a Cia do Miolo de São Paulo –SP.  

Com a atividade de difusão Irradia.TCA, o NATA levou o 

espetáculo para outros teatros de Salvador, entre eles, o 

Cine Teatro Solar Boa Vista, onde consegui finalmente 

assisti-los. Com sala cheia, o espetáculo também foi para a 

cidade de São Paulo, fazendo a abertura do Festival de Teatro 

Brasileiro no CCBB (Centro Cultural Banco do Brasil) e foi 

apresentado em outros festivais da Bahia, como o FILTE, FIAC 

e FLITLÂ. Exu: A boca do universo rodou por 27 cidades do 

Brasil, pelo projeto Palco Giratório SESC totalizando 33 

apresentações.  

É uma lindíssima e próspera Rua, como diz Barbosa 

(2016).  

Exu (ÈSÙ), traduzindo do yorubá, esfera, é a figura 
mais controvertida do panteão africano, o mais humano 
dos Orixás, senhor do princípio e da transformação. 
Na verdade, Exu é a ordem, aquele que se multiplica 
e se transforma na unidade elementar da existência 
humana, é o ego de cada ser, o grande companheiro do 
humano no seu dia a dia, é aquele que tem o poder de 
quebrar a tradição, pôr as regras em questão, romper 
a norma e promover a mudança. (BARBOSA, Fernanda, 
2016, p. 118) 

 

Conhecido como o grande mensageiro dentre os orixás, Exu 

também está atrelado à comunicação, movimentação e mudança. 

Infelizmente, existe no imaginário racista e preconceituoso 

social, que Exu é o diabo, o mal e o NATA queria, com este 

espetáculo, desmistificar esse ideal e mostrar como o Candomblé 

o enxerga: “mensageiro, comunicador, fiscalizador da verdade, 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   194 

amante da vida e apaixonado por Oxum” (BARBOSA, 2017, p. 35). 

Não há ritual sem Exu e é por isso que se começa saudando a 

ele. Neste espetáculo vemos, a partir também da construção 

dramatúrgica por itans e orìkís um Exu “divindade, apaixonado, 

ritualístico e festivo” (BARBOSA, 2017, p.36). 

Apostamos na escrita de um texto que, dividido em 
quadros, nos remetesse a passagens ou episódios da 
vida de Exu, mesmo sem uma história com começo, meio 
e fim. A dramaturgia de Exu foi um passo a frente na 
compreensão do grupo a respeito do poder da palavra, 
do valor da oralidade e da utilização de elementos 
míticos-narrativos que mostrassem a essência da 
divindade, sem revelar os fundamentos do seu culto 
em cena. (BARBOSA, 2017, p. 36) 

 

 Dessa forma, foram escolhidas cinco qualidades 

diferentes para Exu. Estas diferenças também foram acolhidas 

na concepção de figurino.  

Exu Yangui, o mais velho, o primeiro indivíduo a ser 
criado por Olodumare; Exu Enugbarijô, aquele ligado 
à boca, à comunicação, à fala e aos prazeres obtidos 
através da oralização; Exu Legbá, aquele que 
representa o poder, a liberdade, a sexualidade; Exu 
Bará, aquele que rege os movimentos do corpo, que 
está dentro dos seres vivos e, por fim, Oseturá, o 
mais novo, o filho fruto do amor de Exu com Oxum. 
(BARBOSA, 2016, p. 122)  

 

Figura 4 - Figurino (da esquerda para a direita) de Exu Yangi, Exu 
Enugbajiro, Exu Legbá e Exu Bará 

    
Fonte: Site do Centro Técnico TCA8F

9.  
 

 
9 Disponível em: http://centrotecnicotca.blog.br/acervo-historico-
2/colecao-tca-nucleo/tca-nucleo-2013-exu-a-boca-do-universo/ Acesso 
em: 20 jun. 2023. 

http://centrotecnicotca.blog.br/acervo-historico-2/colecao-tca-nucleo/tca-nucleo-2013-exu-a-boca-do-universo/
http://centrotecnicotca.blog.br/acervo-historico-2/colecao-tca-nucleo/tca-nucleo-2013-exu-a-boca-do-universo/


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   195 

Observando a Figura 4, percebemos alguns símbolos, 

ferramentas e emblemas importantes da religião, como o ogó, 

o brajá, búzios, palha-da-costa, fio de contas com as cores 

vermelha e preta (cores de Exu) e dentes de javali.  

Símbolo ritual de Exu, o ogó faz a representação do 
falo, um símbolo da sexualidade masculina, 
representação da dinâmica e da movimentação, 
atividades inerentes a este orixá. (...) Este emblema 
é muito usado em seus assentamentos, sempre ereto, 
sendo um símbolo fálico, e não tendo qualquer sentido 
de vulgaridade ou de imoralidade.  

O búzio (...) é um tipo de concha do mar (...) muito 
usado antigamente como moeda de compra e venda na 
África. (...) Faz a representação do dinheiro, da 
riqueza e da fartura. 

O brajá é um longo colar, confeccionado com pares de 
búzios abertos que são encaixados uns nos outros. 
Forma um fio semelhante a uma “escama de cobra” ou 
mesmo a uma “espinha de peixe”. (KILEUY; DE OXAGUIÃ, 
2015, p. 155, 211 e 214) 

 

Em entrevista para o projeto Tramas da Cena, de 2021, 

Romero diz que para realizar o espetáculo Exu ele teve que 

fazer uma ampla pesquisa, inclusive refletindo que não 

aprenderia tanto sobre o continente africano se não fosse 

por este espetáculo e que ainda foi instrumento do próprio 

orixá durante o período de criação: “tem uma coautoria com 

a própria divindade (...) ele foi dizendo o que ele queria 

ter”.  

Tal pesquisa o leva para algumas comunidades originárias 

como “L’omo, Surma, Mursi, Hamer, Himba, Ndebele e Arbore” 

(COSTA, 2019, p. 62). Ao observar a figura 33 da dissertação 

de Fernanda Júlia (2016, p.124) e as fotos do figurino de Oxum 

disponibilizado no site do Centro Técnico TCA9F

10, percebemos que 

a semelhança do colar de contas não é só encontrada no figurino 

de Oxum, mas também no figurino de Oxumaré (Figura 2), no 

espetáculo Siré Obá. As diferenças estão nas cores, para Oxum, 

predomina o amarelo-ouro e a forma como o colar de contas está 

adereçado no vestido, transformando-o em um figurino mais 

sensual, elegante e feminino, características da personalidade 

desta Orixá. O uso de braceletes no pulso e braço da comunidade 

 
10 Disponível em: http://centrotecnicotca.blog.br/acervo-historico-
2/colecao-tca-nucleo/tca-nucleo-2013-exu-a-boca-do-universo/. Acesso 
em: 20 jun. 2023. 

http://centrotecnicotca.blog.br/acervo-historico-2/colecao-tca-nucleo/tca-nucleo-2013-exu-a-boca-do-universo/
http://centrotecnicotca.blog.br/acervo-historico-2/colecao-tca-nucleo/tca-nucleo-2013-exu-a-boca-do-universo/


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   196 

Arbore também inspira as concepções de Romero, que traz esses 

adereços também em Siré Obá e em outros do NATA. Os braceletes 

também são fortemente utilizados nos rituais no Candomblé. 

 

Figura 5 - Espetáculo Exu: A boca do universo. Em cena, da esquerda para a 
direita: Thiago Romero, Fernando Santana, Daniel Arcades, Antonio Marcelo 

– Espaço Cultural da Barroquinha – 2014. Direção: Onisajé 

 
 Fonte: Revista Trema! Ano 2, 2017, p. 37.  

  

 Nesta foto também podemos perceber o uso de um adereço 

de cabeça que se difere a partir de cada Exu. Não consegui 

informações sobre o nome deste adereço. Primeiramente pensei 

que seria um tipo de capacete, como o capacete de Oxaguiã, 

que faz parte da indumentária de Oxalá, “porque seu 

comportamento aguerrido lhe confere o direito de usar 

capacete” (KILEUY; DE OXAGUIÃ, 2015, p. 215) e porque “pode 

ser bordado com búzios e miçangas” (idem), porém logo 

compreendi que não, na verdade, este adereço também é 

utilizado nos rituais do Candomblé (Figura 6), alguns em 

formatos fálicos, outros usados para portar uma lâmina atrás 

da cabeça (símbolo de Exu) e possuem búzios, dentes de 

javali, cabaças e são feitos de materiais diferentes. 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   197 

Figura 6 - Montagem de fotos do espetáculo Exu: a boca do universo 
com o Esù de Thiago Miranda no Ilê Axé Ybá Uà Omindelekuê de Bàba 

David de Ypondá  

 
Fonte: Instagram Adeloyá Ojú Bará 10F

11.  
  

Para maquiagem, Romero segue com o conceito de corpo-

como-tela, se inspirando nos rituais de iniciação do 

Candomblé e nas pinturas corporais de comunidades africanas 

e afro-brasileiras.  

 

Figura 7 – Exu: a boca do universo. Em cena Sanara Rocha, instrumentista 
do espetáculo – Teatro Castro Alves – 2014. Direção: Onisajé. 

 
Fonte: BARBOSA, 2016, p. 128. 

 

 
11 Disponível em: https://www.instagram.com/adeloyaoficial/. Acesso em: 
20 jun. 2023. 

https://www.instagram.com/adeloyaoficial/


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   198 

 
 
 
 
 

Figura 8 - Daniel Arcades e Thiago Romero maquiando-se para o espetáculo 

  
Fonte: BARBOSA, 2016 p. 129. 

 

 Os desenhos em forma de círculos com traços finos da 

comunidade Surmas 11F

12 são trazidos para maquiagem da 

instrumentista (Figura 7), e para maquiagem dos Exus, que 

se completa com colagem de pedrarias, pintas e búzios.  

 O figurino da instrumentista (Figura 7) muito se 

assemelha com os trajes da preta Folô.12F

13 Não só pela estampa 

muitíssimo parecida, mas pelas amarrações, o pano da costa, 

os colares, joias e o ojá. 

O nome pano-da-costa talvez seja derivado de certo 
tipo de pano que, no passado, era trazido somente de 
cidades do litoral da costa africana. No Brasil, 
porém, aos poucos, este tecido foi sendo substituído 
por outros que aqui existiam. (...). Esta 
indumentária costuma ser usada enrolada acima do seio 
ou um pouco abaixo, caindo até aproximadamente o meio 
das pernas. 

O ojá é uma tira de pano, branca ou estampada (...) 
enfeitado com rendas, bicos ou bordados, cobrindo e 
enfeitando a cabeça das mulheres, no dia-a-dia ou nas 
festas. (KILEUY; DE OXAGUIÃ, 2015, p. 174-175) 

 

 

 

 

 
12 Figura 35 da dissertação de Fernanda Júlia Barbosa, 2016, p. 127. 
Disponível em: 
https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/23645/1/Disserta%C3%A7%C3%A3o
%20arquivo%20completo.pdf. Acesso em: 23 jun. 2023. 

13 Imagem do Instituto Feminino da Bahia, Museu do Traje e do Têxtil, 
Salvador-BA. Fonte: Joias de Crioula, p. 45. 

https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/23645/1/Disserta%C3%A7%C3%A3o%20arquivo%20completo.pdf
https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/23645/1/Disserta%C3%A7%C3%A3o%20arquivo%20completo.pdf


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   199 

Oxum 

 

Estreado em 2018 no Teatro Vila Velha, em Salvador-BA, 

Oxum foi o último espetáculo de Onisajé como diretora 

artística do Núcleo Afrobrasileiro de Teatro de Alagoinhas, 

o NATA, encerrando assim o capítulo com o grupo. O espetáculo 

fez parte do projeto de Manutenção de Grupo do NATA tendo 

sido realizado através do Edital de Apoio a Grupos e 

Coletivos 2016 da FUNCEB, SECULT/BA e Governo da Bahia. 

A dramaturgia, de Daniel Arcades, segue com a mesma 

linhagem lírico-narrativa já trabalhada pelo NATA. A 

diferença é que para este espetáculo era importante trazer 

e debater sobre o lugar de fala da mulher negra, e o núcleo 

sempre foi majoritariamente masculino. Assim, foi realizada 

uma audição e três atrizes foram convidadas a integrar Oxum: 

Fernanda Silva, Ive Carvalho e Tatiana Dias.  

Em entrevista para o Correio Nagô13F

14, 2018, Daniel Arcades 

diz que o grupo passou a ser mais feminino com a entrada das 

novas atrizes e que isso interferiu na dramaturgia, pois era 

necessário entender como inserir no discurso da peça o 

cruzamento entre tradição e contemporaneidade, sem definir que 

este é um assunto apenas de mulher negra para mulher negra, 

mas para toda a sociedade. Portanto, as vozes das mulheres do 

grupo foram de extrema importância para validação, construção 

e formação desta dramaturgia. 

“Lugar de fala não é só o lugar que se está falando, 

mas a visibilização e legitimação desta fala, citando aqui 

a filósofa Djamila Ribeiro”, esta é a proposição de Oxum, a 

mulher falar de si e por si, como revela Onisajé na 

entrevista para o Correio Nagô, 2018.  

Por conta da notória distinção de lugares de gênero 
nas decisões políticas e estruturantes da sociedade, 
Oxum convoca todas as mulheres a secar o mundo e só 
trazer o líquido de volta à existência quando os 
homens entenderem que as mulheres precisam participar 
de todas as decisões da vida também. É a partir deste 
itan que o texto de Oxum se aprofunda sobre as 
questões que permeiam a mulher negra contemporânea. 

 
14 Disponível em: https://correionago.com.br/grupo-nata-estreia-dia-
1110-o-esperado-espetaculo-oxum/. Acesso em: 24 jun. 2023. 

https://correionago.com.br/grupo-nata-estreia-dia-1110-o-esperado-espetaculo-oxum/
https://correionago.com.br/grupo-nata-estreia-dia-1110-o-esperado-espetaculo-oxum/


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   200 

A peça é uma convocação das mulheres negras atuais, 
de Oxum e suas diversas qualidades a invocarem às 
mães ancestrais para, mais uma vez, secar tudo. Lugar 
de fala, lugar de escuta, afeto e amor entre mulheres 
negras, religiosidade, academicismo e mulherismo são 
algumas das abordagens da peça. (Sinopse do 
espetáculo presente no portfólio da obra dramatúrgica 
apud REIS, 2022, p. 102) 

  

No documentário Entrenós, de 2018, Onisajé reflete 

sobre seu desejo de fazer um espetáculo para cada orixá. Se 

seguisse a ordem do Siré, após Exu, seria Oxossi, mas no ifá 

foi descoberto que a ordem seria dada a partir do último 

orixá homenageado, assim, Exu escolheu Oxum para ser a 

próxima. A coincidência está que no espetáculo Exu: A boca 

do universo, a cena final era sobre o amor deste orixá por 

Oxum. Nasce assim este espetáculo, refletindo sobre o 

discurso político do empoderamento da mulher negra. 

Oxum traz um posicionamento no seu espetáculo: "se 
não nos escuta, eu seco tudo". É um espetáculo que 
propõe a falta, propõe faltar para se entender como 
se faz falta. Ao mesmo tempo, traz micro convocações 
para que a nossa sociedade repense ações, valores e 
percursos relacionados à mulher e, principalmente à 
mulher negra. O espetáculo traz pílulas de reflexões 
acerca da construção de nossa sociedade enquanto 
língua, vestimenta, valores e religião. (ARCADES, 
2020 apud REIS, 2022, p. 103) 

 

 Seguindo a poética do grupo em trazer os orixás 

representados por qualidades próximas aos atores (neste 

caso, atrizes), foram escolhidas cinco qualidades de Oxum: 

Opará, Okê ou Loke, Abotô ou Yaboto, Ijimu e a Iaó.  

A narrativa mito-poética do NATA passa pelas Oxuns 
(mundo espiritual): Oxum Okê (caçadora); Oxum Apará 
(justiceira/guerreira); Oxum Ijimu (do fundo do mar/ 
ligação entre vida e morte); Oxum Abotô (A que dá 
vida/ligada ao parto, nascimento) que representam as 
Mulheres-pássaros. Além da iaô, pagodeira, linguista 
e a mãe (mundo terreno), que representam as 
contemporâneas. (REIS, 2022, p. 104) 

Opará ‒ Jovem guerreira, companheira de Ogum, 
relaciona-se muito bem com Oxaguiã. (...) Igemu ou 
Ijimu – Ligada ao feitiço e à fecundidade. Muito 
velha, não gosta de movimentação, morando por isso 
no fundo dos rios. Tem ampla relação com a vida e com 
a morte e estreita a ligação com as Iyamís. (KILEUY; 
DE OXAGUIÃ, 2015, p. 276) 

 

  

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   201 

O itan de Oxum que fala sobre as consequências da não 

participação da mulher na política, na história e na 

sociedade é, infelizmente, atual. A exclusão da mulher e dos 

seus direitos é uma marca social machista e patriarcal que 

até hoje colhemos amargos frutos. Ao secar o mundo, Oxum 

impõe sua voz perante a exclusão das mulheres, ela age, ela 

manifesta, ela luta e assim, se entende a necessidade da 

presença feminina enquanto equilíbrio social. Colocar isso 

em cena, ampliando a questão para o feminismo negro, é falar 

de uma sociedade atual, em que representantes políticas 

negras são assassinadas, em que escritoras negras 

abolicionistas são apagadas da história. Vozes são abafadas. 

Este espetáculo é um grito. 

Quando todos os orixás chegaram à terra, organizaram 
reuniões onde as mulheres não eram admitidas. Oxum 
ficou aborrecida por ser posta de lado e não poder 
participar de todas as deliberações. Para se vingar, 
tornou as mulheres estéreis e impediu que as 
atividades desenvolvidas pelos deuses chegassem a 
resultados favoráveis. Desesperados, os orixás 
dirigiram-se a Olodumaré e explicaram-lhe que as 
coisas iam mal sobre à terra, apesar das decisões que 
tomavam em suas assembléias. Olodumaré perguntou se 
Oxum participava das reuniões e os orixás responderam 
que não. Olodumaré explicou-lhes então que, sem a 
presença de Oxum e do seu poder sobre a fecundidade, 
nenhum de seus empreendimentos poderia dar certo. De 
volta à terra, os orixás convidaram Oxum para 
participar de seus trabalhos, o que ela acabou por 
aceitar depois de muito lhe rogarem. Em seguida, as 
mulheres tornaram-se fecundas e todos os projetos 
obtiveram felizes resultados. (VERGER, 2018, p.67) 

  

No figurino, observamos as qualidades múltiplas de Oxum 

sendo demonstradas. É uma orixá que ao mesmo tempo que segura 

um abebé nas mãos, também carrega uma espada ou uma alfanje 

de guerreira. Oxum é doce, sensual, feminina e forte. 

 

 

 

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   202 

Figura 9 - Espetáculo Oxum. Em cena, Fernanda Silva, Fabíola Nansurê, 
Ive Carvalho, Tatiana Dias, Thiago Romero, Daniel Arcades, Nando 

Zâmbia, Antonio Marcelo.  Teatro Vila Velha – 2018. Direção: Onisajé 

 
 Fonte: REIS, 2022, p.104. 

 
  

O figurino masculino possui cortes de alfaiataria e 

estampas africanas. Por dentro usam uma blusa transparente 

e rendada, demonstrando classe e sensualidade. As mulheres 

usam saias estampadas que se diferem em cor e corte a 

depender da qualidade de cada Oxum representada e turbantes 

dourados. O camisu, pano da costa e os laçarotes nos peitos, 

normalmente usados nos trajes de Oxum, são substituídos por 

uma armadura dourada (corselete) feita de acetato em 

parceria com o Ateliê Fabulous, de Salvador-BA. 

 

 Figura 10 - Espetáculo Oxum. Em cena, Ive Carvalho, Tatiana 
Dias, Fabíola Nansurê, Fernanda Silva. Teatro Vila Velha – 2018. 

Direção: Onisajé  

 
 Fonte: GARCIA; DIAS, 2020, p. 183. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   203 

 
Os turbantes são substituídos por uma espécie de coroa 

dourada durante o espetáculo. Esta cor, amarelo-ouro, é 

muito representada no figurino, visto que Oxum também é 

conhecida como “senhora da riqueza” e gosta de utilizar 

pulseiras (idés) de cobre ou ouro: “Quando foi trazida para 

o Brasil, o ouro aqui era o metal dominante e o mais precioso 

e vistoso, passando então a ser dedicado a ela, que aceitou 

utilizá-lo” (KILIWI; DE OXAGUIÃ, 2015, p. 274). 

Percebemos o uso de penas nestas coroas, principalmente 

pena de galinha d’angola. Isso se deve ao fato de que a 

divindade também é conhecida como Eleiyé, senhora dos 

pássaros e está ligada às aves e ao ovo. Os fios de conta 

de cor amarela também são utilizados como um adereço que sai 

da coroa e passa detrás da orelha, remetendo à ideia de um 

longo brinco. 

Enquanto Eleiyé (Figura 11), as atrizes utilizavam um 

figurino que remetia à figura de um grande pássaro. Fazendo 

alusão às cores da galinha d’angola (preto, branco e 

vermelho), a forma em que os tecidos foram costurados 

formavam uma bela plumagem de pássaro. 

 

Figura 11 - Espetáculo Oxum. Em cena, Fabíola Nansurê, Tatiana Dias, 
Fernanda Silva. Teatro Vila Velha – 2018. Direção: Onisajé

 
Fonte: GARCIA; DIAS, 2020, p. 183. 

 

Reflito aqui sobre o que Romero chama de narrativa 

visual e comparo o figurino de Oxum do espetáculo Exu: A 

boca do universo, com os figurinos deste espetáculo. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   204 

A comunicação que envolve Oxum de Exu é de uma orixá 

amorosa e feminina e isto era importante para a dramaturgia 

do espetáculo visto que há uma cena sobre a relação amorosa 

entre Exu e Oxum, já que Oxum “produziu o primeiro iaô (...) 

ao pintar, colocar oxu e uma pequena pena na cabeça de uma 

galinha. (...) O icodidé se interligou também com Exu” 

(KILIWI; DE OXAGUIÃ, 2015, p. 275). A narrativa do espetáculo 

Oxum é outra, e, portanto, a identidade visual que cerca 

esta divindade precisa comunicar o ponto principal da 

história, uma outra Oxum, guerreira, ativa ainda que 

enfeitada, pois Oxum quebra o estereótipo da feminilidade 

ser apenas sobre beleza. 

Portanto, quando Romero se intitula como diretor de arte, 

um termo muito utilizado no audiovisual e não no teatro, ele 

revela a potência que o figurino, maquiagem e cenário têm 

enquanto processo de encenação e criação de um espetáculo. A 

identidade visual, não só enquanto design, é importante para a 

narrativa e a comunicação da obra. A mensagem do espetáculo 

precisa ser escutada por todos através de uma “simples” pena 

colocada no adereço de cabeça das atrizes, é este o detalhe. É 

este o ritual da concepção artística.  

A herança cultural e religiosa inserida na visualidade. 

Tem história cada elemento e cada escolha é feita com muito 

esmero. A armadura podia ser feita de outra forma, mas a 

estrutura de corselete a torna mais inserida no universo da 

divindade representada.  

Os homens podiam vestir-se femininamente, com saias e 

camisu, mas era importante inserir o lugar do masculino que 

precisa escutar neste espetáculo, então a renda e a 

transparência cumprem o papel da feminilidade.  

(...) de que forma o figurino se torna um elemento 
“movente”, isto é, como ele se constrói para a cena 
teatral a partir da vivência dos/as artistas do NATA 
no Candomblé, sem interferir nos fundamentos dessa 
comunidade religiosa, uma vez que o figurino ainda 
que remeta ao traje ritualístico, sendo feito para a 
cena, precisa ser capaz de tanto apresentar os 
elementos da religiosidade africana, de forma 
respeitosa, quanto também, se distinguir deste por 
seu caráter laico, que, ao mesmo tempo, o torna um 
tanto quanto mais livre, ainda que algo de seu 
caráter liminar permaneça. (GARCIA; DIAS, 2020, p. 
185) 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   205 

Conclusão 

 

 Podemos enxergar diversos entrelaçamentos entre o 

candomblé e o teatro nas práticas do NATA, tanto na 

dramaturgia como no processo de criação até no figurino e 

cenário.  

 A própria Onisajé reflete sobre não ter nenhuma ambição 

de montar Shakespeare ou outros clássicos do teatro. Ela 

quer poder trazer uma herança africana aos palcos e contar 

esta história sem atrelar a ela os estereótipos 

preconceituosos sociais. Reescrever o teatro e o que há em 

cena e na cena.  

 No documentário Entrenós, de 2018, Onisajé fala sobre 

o que seria o teatro negro, as outras linguagens do teatro, 

saindo da “cerquinha do racismo. O teatro preto é sempre 

teatro de militância(...), preto não ama? Não faz amor? Não 

se apaixona? Não trai? Não come, não goza? Oxente!”. Este 

teatro fronteiriço que o NATA se propõe é uma forma de 

descolonização, desconstrução da narrativa hegemônica, uma 

busca para revelar outros lados, perpetuar os ritos, quebrar 

paradigmas, perpetuar a tradição oral e o ancestral.  

 E as visualidades acompanham esta trilha de memória, 

resistência e existência. Unindo, de forma artística, o 

terreiro e o teatro, tradição e teatralidade, símbolos e 

adereços, rituais e maquiagens, atuando no entre, existindo 

na fronteira.  

(...) tanto o figurino quanto o espetáculo vão 
caminhando nesse entre, sem ser um ou outro, sendo 
teatro para as pessoas do candomblé e sendo candomblé 
para as pessoas do teatro. Esse entre lugar de 
tradição e teatralidade presente no figurino não é 
só uma ilustração viva do mito, mas sim uma marca de 
identidade que se relaciona a ancestralidade, aos 
atores e o resgate da memória. (GARCIA; DIAS, 2020, 
p. 183) 

 

 

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   206 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BARBOSA, Fernanda. Ancestralidade em cena: candomblé e teatro na 
formação de uma encenadora. 239 f.il. Dissertação (Mestrado) ‒ 
Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas ‒ Universidade 
Federal da Bahia (UFBA), 2017. 

BARBOSA, Fernanda Júlia. Exu: a boca do universo. Trema! São 
Paulo, ano 2, 2018, p. 35-38. 

BARBOSA, Fernanda Júlia (Onisajé). Teatro Preto de Candomblé: 
uma construção ético-poética de encenação e atuação negras. Tese 
(Doutorado em Artes Cênicas) ‒ Escola de Teatro ‒ Programa de 
Pós-Graduação em Artes Cênicas, Universidade Federal da Bahia. 
Salvador, 2021. 

COSTA, Carla Aparecida da. Os figurinos do personagem negro: a 
projeção do vestuário cênico na cena contemporânea. Dissertação 
(Mestrado) ‒ Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da 
Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro (Unirio), 2019. 

DE OLIVEIRA RIOS, João Tadeu. Ancestralidade em Cena–o Teatro do 
NATA: Um Momento de Apresentação [Fernanda Júlia]. Repertório, 
p. 86-97, 2015. 

GARCIA, Thais Soares; DIAS, Luciana da Costa. Pelas vestes de 
Oxum: ancestralidade e memória em cena. 2020. 

KILEUY, Odé; DE OXAGUIÃ, Vera. O candomblé bem explicado: Nações 
Bantu, Iorubá e Fon. Pallas Editora, 2015. 

MARTINS, Leda. Performances da oralitura: corpo, lugar da 
memória. Letras, n. 26, p. 63-81, 2003. 

REIS, Heverton Luís Barros. O teatro afrodiaspórico e 
ritualístico do Núcleo Afro-brasileiro de Teatro de Alagoinhas 
(NATA). CAOS, v. 1, n. 26, p. 90-109, 2021. 

REIS, Heverton Luís Barros et al. Um estudo da cenologia baiana 
a partir do Núcleo Afro-brasileiro de Teatro de Alagoinhas-NATA. 
Dissertação (Mestrado) ‒ Programa de Pós-Graduação em Estudos 
Étnicos e Africanos da Universidade Federal da Bahia 
(UFBA),2022. 

VERGER, Pierre. Orixás: deuses iorubas na África e no novo 
mundo. Fundação Pierre Verger, 2018, 306 p. 

 

 

 

 

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   207 

Conhecendo a autora deste capítulo: 

 

 

Júlia Anastácia: Atriz, artista educadora e 

pesquisadora. Bacharela em Interpretação Teatral 

pela Universidade Federal da Bahia (UFBa) e 

Licenciada em Teatro pela mesma instituição, 

atualmente é mestranda em Artes Cênicas pela 

Universidade de São Paulo (USP). Membra-fundadora 

da Três de Copas Produtora e Coletivo Nosotras, 

integra também a TUSP (Teatro Universitário de São 

Paulo), pesquisa o lugar fronteiriço entre teatro-

audiovisual-performance. 

ajuliaanastacia@usp.br 

 

PALAVRAS-CHAVE: Terreiro; Traje; NATA; Candomblé; Teatro. 

     



Tecido de algodão. Accra, Gana, 
anos 2000.  British Museum, 
número Af2006,15.4. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   209 

Capítulo 11 

 

NAÇÃO EKITI EFON: SEUS COSTUMES LITÚRGICOS 

E CULTURAIS ANALISADOS A PARTIR DO TRAJE  

Ekiti Efon Nation: Liturgic and cultural customs 

analyzed from the dress 

 

BRASIL, Luan; Especialista; Universidade de São Paulo (USP); 

luanbrasil@aseojuina.com.br 

 

 

Introdução 

 

O candomblé representa uma tradição cultural afro-

brasileira fruto da dolorosa diáspora africana: movimento 

migratório forçado que abarcou milhares de negros da África 

para serem submetidos a trabalho escravo no Brasil. Esses 

indivíduos escravizados foram retirados de diversas regiões, 

com diferentes origens étnicas e culturais, que, apesar de 

não terem sido respeitadas, persistiram por causa da 

resistência, resultando no candomblé e suas respectivas 

nações, como Jeje, Ekiti-Efon, Ketu e Nação Angola, entre 

outras. Cada uma dessas nações apresenta uma riqueza de 

rituais, divindades, cânticos e trajes que se distingue pela 

sua especificidade, em que as práticas e os conhecimentos 

se manifestam de acordo com cada tradição. Baseado na 

premissa de que "nossos passos vêm de longe” (WERNECK, 2010, 

p. 1), o propósito deste capítulo é proporcionar uma 

compreensão dos costumes litúrgicos0F

1 e culturais da Nação 

Ekiti-Efon a partir do traje, analisando-os por meio dos 

 
1 Reunião dos elementos e das práticas que fazem parte de um culto 
religioso. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   210 

processos identitários do Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon1F

2, 

terreiro fundado em 16 de agosto de 2002, responsável por 

preservar a tradição Efon no Brasil. 

A tradição só adquire seu significado pleno quando 
se refere a essa dimensão espaço temporal da 
experiência do grupo: ela se enraíza no passado para 
permitir ao vivido de hoje orientar-se, sem descanso 
e por meio de um mesmo impulso, para o amanhã. A 
tradição só pode ser um ato de comunidade. Ela faz 
corpo com ela. Graças a ela, uma comunidade se recria 
por si mesma. Ela faz ser de novo aquilo que ela foi 
e aquilo que ela quer ser. (BONVINI, 2001, p. 39) 

 

Histórico da Nação Efon no Brasil   

 

A Nação Ekiti-Efon tem suas raízes nos negros 

escravizados da cidade de Efon Alaaye, em Ekiti, sudoeste 

da Nigéria, sendo um dos mais antigos reinos iorubás com 

origens que "remontam a Ilê-Ifé, o berço da civilização 

iorubá "(ADEOTI, 2013, p. 177). Devido à natureza da 

religião, em que os conhecimentos são transmitidos por meio 

da tradição oral entre gerações com laços carnais e/ou 

espirituais, “há a necessidade de elaborar a genealogia de 

forma minuciosa dos filhos de Efon, desde o pioneiro Asé 

Oloroke até os que se encontram em funcionamento hoje” 

(SANTOS JUNIOR, 2014) a fim de preservar essa tradição que 

não se limita apenas à contação de histórias, lendas e 

relatos mitológicos, mas que constitui fontes de 

conhecimento derivadas da vivência dos iniciados, evitando 

assim a ruptura com a unidade sagrada do candomblé 

O marco inicial da tradição Efon no Brasil é atribuído 

à fundação do Asé Oloroke, reconhecido como a matriz do Efon 

no país. Esse importante terreiro foi estabelecido na cidade 

de Salvador, localizada no Estado da Bahia, nordeste 

brasileiro. Os responsáveis por sua criação foram Maria 

Bernarda da Paixão (s.d.-1935), também conhecida como Ìyá 

Adeboluie ou Maria Violão, e José Firmino dos Santos (s.d.-

1909), conhecido como Baba Irufá ou Tio Firmo Olufandeí, 

 
2 O nome Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon significa "a casa dos olhos de 
fogo de soroke".  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   211 

ambos negros escravizados trazidos ao Brasil por volta de 

1880.  

No decorrer dos anos no Asé Oloroke, à medida que 

Adebolui envelhecia, Mãe Milu, que desempenhava o papel de 

Iyá kekerê2 F

3 na casa, com Matilde de Jagun e o filho carnal 

de Matilde, Cristóvão de Ogunjá, assumiam suas 

responsabilidades no terreiro. Todos eles foram iniciados 

por Adebolui, a matriarca do Asé, que faleceu em 1935. Com 

isso, Matilde de Jagun passou a ocupar a liderança no 

terreiro Asé Oloroke. 

No ano de 1947, Cristóvão, que até então estava com sua 

mãe no terreiro Oloroke, em Salvador, decidiu difundir o 

Efon no Rio de Janeiro. Após desentendimentos com sua mãe 

carnal, ele seguiu acompanhado de alguns filhos de santo 

para a cidade de Duque de Caxias e, em 1950, fundou o Ilê 

Asé Ogun Anaueji Igbele ni Oman, conhecido como Asé Pantanal. 

Passados 20 anos da fundação do Asé Pantanal, em 1970, 

faleceu Matilde de Jagun em Salvador. Segundo a antropóloga 

Stefania Capone,   

[…] após a morte de Matilde de Jagun, Ialorixá do Ilé 
Axé Oloroke, Cristóvão assumiu a direção do terreiro 
de Salvador, dividindo seu tempo entre o Rio e 
Salvador. Na sua ausência, Arlinda de Oxóssi, filha 
de santo de Matilde de Jagum, era a responsável pelas 
atividades do terreiro em Salvador. Cristóvão 
continuou a iniciar novos filhos de santo na casa do 
Oloroke, na Bahia. Ao falecer, em 23 de setembro de 
1985, no Rio de Janeiro, a direção do terreiro de 
Salvador passou para Crispina de Ogum (Crispiniana 
de Assis), até 1993, quando esta morreu. Hoje, o 
terreiro está fechado. (CAPONE, 2004, p. 130) 

 

Atualmente, o antigo terreiro Asé Oloroke, em Salvador, 

não existe mais. Em seu endereço, no lote do Engenho Velho 

de Brotas, no número 12 da Travessa Antônio Costa, funciona 

uma oficina de carros (Figura 1). 

 
3 Termo em iorubá que significa “mãe pequena”, cargo de confiança do 
sacerdote presente em diversos terreiros de candomblé.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   212 

Figura 1 – Asé Oloroke nos dias de hoje

 
FONTE: Google maps3F

4. 
 

Em Duque de Caxias, o legado de Pai Cristóvão se 

perpetuou. Ele foi responsável pelo Asé Pantanal até o seu 

falecimento, em 1985. Após o luto oriundo de sua morte, em 

1994, sua neta carnal, Mãe Maria de Xango, passou a se sentar 

na cadeira do terreiro, sendo assim a Iyalorisá responsável 

pelo Asé Pantanal, lugar que ocupa até os dias de hoje. 

Durante sua vida, Cristóvão iniciou diversas pessoas no 

Efon. Estabelecendo uma genealogia desde a fundação do Asé 

Oloroke até o Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon (objeto de estudo 

deste trabalho), temos a seguinte ordem: Iyá Adeboluie 

iniciou Cristóvão de Ogunjá, em 1913. Cristóvão, com seu 

filho de santo Pai Sergio de Obaluaê, foi responsável por 

iniciar Seu João Dofono de Soroke, em 1968. Posteriormente, 

Seu João Dofono foi responsável por iniciar Iyá Neuri de 

Ogunjá, em 1978, que, por sua vez, teve a responsabilidade 

de iniciar o Babalorixá Veber de Soroke em 1994 – o 

tataraneto de santo de Iyá Adebolui, bisneto de santo de Pai 

Cristóvão, neto de santo de Seu João Dofono e filho de santo 

de Iyá Neuri de Ogunjá. O Babalorixá Veber é sacerdote e 

fundador do Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon, considerado por 

muitos membros da nação como o principal guardião e 

mantenedor da tradição Ekiti-Efon no Brasil, dedicado a 

manter viva a praxe recebida de seus ancestrais. 

 
4 Disponível em:  https://www.google.com/maps/@-12.9881263,-
38.506333,3a,90y,206.87h,96.4t/data=!3m6!1e1!3m4!1s7m21rT0PrvH8hAvtsaR
vPQ!2e0!7i16384!8i8192!5m2!1e4!1e3?entry=ttu. Acesso em: 20 jul. 2023. 

https://www.google.com/maps/@-12.9881263,-38.506333,3a,90y,206.87h,96.4t/data=!3m6!1e1!3m4!1s7m21rT0PrvH8hAvtsaRvPQ!2e0!7i16384!8i8192!5m2!1e4!1e3?entry=ttu
https://www.google.com/maps/@-12.9881263,-38.506333,3a,90y,206.87h,96.4t/data=!3m6!1e1!3m4!1s7m21rT0PrvH8hAvtsaRvPQ!2e0!7i16384!8i8192!5m2!1e4!1e3?entry=ttu
https://www.google.com/maps/@-12.9881263,-38.506333,3a,90y,206.87h,96.4t/data=!3m6!1e1!3m4!1s7m21rT0PrvH8hAvtsaRvPQ!2e0!7i16384!8i8192!5m2!1e4!1e3?entry=ttu


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   213 

Oloroke e o axó (aṣọ) funfun 

 

O termo axó, do iorubá aṣọ, se refere a roupa, vestuário 

e paramentos utilizados pelos adeptos e divindades do 

candomblé. O uso de roupas brancas é uma prática comum na 

ritualística do candomblé, encontrando-se presente em quase 

todas as nações que compõem a religião. Além de ser um signo 

atrelado à pureza, à paz e à limpeza, a roupa branca, 

conhecida também como aṣọ funfun4 F

5, carrega consigo elementos 

culturais e litúrgicos fundamentais para a compreensão do 

candomblé. No contexto específico da Nação Efon, o branco 

está intrinsecamente ligado ao orixá Oloroke, patrono dessa 

tradição religiosa. Segundo o antropólogo Renato da 

Silveira, Ekiti é uma região montanhosa, conhecida como “o 

país das colinas” (SILVEIRA, 2006, p. 472), fato que 

desempenha um papel crucial na identificação da origem e no 

desenvolvimento do principal aspecto ritualístico dessa 

nação: o culto ao orixá Oloroke. Baseado em itãs5F

6 passados 

por seus mais velhos, o Babalorixá Veber de Soroke elucida 

que esse orixá antigo é o grande leão branco da montanha, 

responsável por guardar e assegurar as terras e o povo de 

Ekiti.  

Os Itãs dos tempos da criação relatam que, 
inicialmente, reinava apenas Yeye Olokun, a deusa do 
oceano, que era a avó de Yá Olokum e bisavó de Yemonjá 
e Olodumare. O Deus supremo, sentindo-se aborrecido 
com a monotonia da existência que era coberta apenas 
por água, ordenou a Oroinã, o fogo universal e a 
matéria que originava o sol, a criar a primeira 
colina a partir do fundo do mar, utilizando a força 
vital concedida por Olodumare. Essa colina cresceu 
como um vulcão em erupção, lançando lava das 
profundezas da terra trazida por Oroinã, que era 
resfriada por Yeye Olokun, formando assim a primeira 
montanha. Essa montanha recebeu o nome de Okê, também 
conhecida como Oloroke, o dono e senhor da montanha. 
Ele foi a primeira terra firme, a conexão primordial 
entre a terra (aiye) e o céu (orun). Foi através dele 
que os outros orixás desceram para o aiye. Oloroke é 

 
5 Aṣọ funfun: roupa branca. 
6 Itãs é o termo oriundo do iorubá usado para se referir às narrativas 
que retratam e preservam, ao longo do tempo, as histórias, os mitos e 
os poemas que descrevem as ações e conquistas das divindades. Essas 
lições são transmitidas de uma geração para outra, constituindo um 
amplo e valioso legado de conhecimentos orais deixados por nossos 
ancestrais. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   214 

o esteio do Efon, sendo nosso patrono. É a ele que 
dirigimos nossos pedidos de proteção, prosperidade e 
segurança. (BRASIL, Veber. Depoimentos orais 
colhidos em 2023). 

 

Oloroke é uma divindade reconhecida como um orixá 

funfun6F

7 na tradição iorubá. Nesse contexto, os omó efons 7F

8 

adotam o uso predominante da cor branca como demonstração 

de respeito ao seu patrono divino. Essa prática simboliza a 

valorização e a preservação da herança cultural 

afrodescendente, contribuindo para a manutenção da tradição 

ao longo do tempo.  

O principal motivo de usarmos branco no Efon é o 
culto à Oloroke, é sobre o alá que cobre oloroke que 
nós nos cobrimos, ele é a proteção, é a vida, é a 
construção de toda a nossa nação. […] O aṣọ branco 
não é obrigatório sempre, mas, no nosso dia a dia, 
usamos branco na maioria das funções do asé […], em 
rituais como boris, iniciações, obrigações de tempo, 
oros. Estar de branco é obrigatório para todos os 
filhos da casa. (BRASIL,Veber. Depoimentos orais 
colhidos em 2023.) 

 

A Figura 2 ilustra um ritual interno realizado no Ilê 

Asé Ojuinã Soroke Efon, o oro a Oloroke (uma das formas de 

manifestação do culto), que ocorre anualmente entre o fim 

de novembro e o início de dezembro. A imagem retrata alguns 

membros do terreiro em transe de orixá, com destaque para a 

presença de Oxum no centro. Embora Oxum costume utilizar as 

cores amarelo, cobre e rosa, nesse contexto ritualístico 

específico, a divindade está vestida de branco, seguindo as 

práticas voltadas para Oloroke. 

 

 

 

 

 

 

 
7 Orixá funfun é uma divindade que veste unicamente a cor branca. De 
acordo com os itãs, são considerados os orixás mais antigos, que 
participaram da criação do universo.  

8 Omó Efon, termo oriundo idioma iorubá, é usado para se referir aos 
filhos do Efon, as pessoas iniciadas na nação. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   215 

Figura 2 – Oro de Oloroke 

 
Fonte: Acervo Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon. 

 
 

 Nesse mesmo contexto, na Figura 3, o orixá Exú Soroke 

veste branco. Esse orixá costuma vestir azul escuro, preto 

e vermelho, no entanto, está usando branco em ritual 

específico atrelado a Oloroke. 

 

Figura 3 – Exú Soroke 

 
Fonte: Acervo Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon. 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   216 

Hierarquia, rumbê e traje  

  

 A hierarquia do candomblé, a divisão sacerdotal do 

trabalho, sua organização em cargos atribuídos individualmente 

para o exercício de funções rituais é bastante complexa 

(PRANDI, 1991). Com o intuito de auxiliar na compreensão desse 

processo hierárquico, o candomblé, em sua prática, tem como 

alicerce o rumbê. O termo se refere aos ensinamentos, à 

educação e aos modos de conduta dentro do culto a orixá, 

fundamentando os processos litúrgicos, culturais e sociais 

dessa tradição. Com base no rumbê, estabelecem-se as relações 

entre as pessoas, os trajes, os ritos e a hierarquia dentro de 

uma casa de candomblé, elementos essenciais para a manutenção 

e preservação dessa cultura. Ao falar sobre rumbê, o babalorixá 

Veber de Soroke afirma que: 

Ter rumbê é essencial para a manutenção da nossa 
cultura, é entender que absolutamente tudo dentro do 
candomblé tem um significado, um motivo, uma causa e um 
efeito. Nada se resume a "só alguma coisa". O rumbê foi 
a forma que nossos ancestrais, nossos mais velhos, 
acharam para manter nossa tradição viva. Com o rumbê, 
aprendemos a respeitar nossos mais velhos, nossas 
divindades. Ele é ensinado desde o primeiro dia em que 
uma pessoa decide entrar para o axé (asé). (BRASIL, 
 Veber. Depoimentos orais colhidos em 2023) 

 

Quando um indivíduo ingressa em um terreiro como abiã, 

pessoa não iniciada, recebe orientações sobre diversos aspectos 

do candomblé, que abrangem desde as tradições religiosas até o 

código de vestimenta apropriado para participar das cerimônias, 

além de conhecer o comportamento adequado durante os rituais 

litúrgicos, como pedir a bênção aos mais velhos e aprender a 

cuidar do seu orixá e da comunidade. Tais instruções são 

essenciais para o desenvolvimento e o crescimento do indivíduo 

dentro do terreiro, fomentando, assim, a manutenção social da 

casa. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   217 

A iniciação como omó orisá 8F

9 marca o início da jornada 

religiosa de uma pessoa no candomblé, tornando-a um iaô9 F

10. 

Durante essa trajetória, ela continua aprendendo a liturgia 

e como deve ser a convivência social dentro e fora do 

terreiro. No Efon, um indivíduo iniciado tem diversas 

obrigações durante sua jornada como iaô. Após sete anos de 

iniciação, ele se torna um ebomi1 0F

11 e passa a ser um exemplo 

para os iaôs e abiãs da casa. 

É comum que alguns ebomis recebam cargos específicos, 

atribuídos pelo próprio orixá que rege a casa, e desempenhem 

funções essenciais nas cerimônias religiosas e sociais do 

candomblé. Esses cargos podem variar de acordo com as 

tradições e os rituais praticados em cada casa. Vale 

ressaltar que as pessoas não rodantes, ou seja, que não 

passam pelo transe de orixá, na grande maioria dos casos, 

já são iniciadas como ebomis, assumindo cargos desde sua 

iniciação.  

Nessa hierarquia, a vestimenta possui um papel crucial na 

identificação de cada um dentro de um terreiro. Pelo uso das 

cores dos tecidos, dos materiais, das maneiras de se utilizar 

determinadas peças, dos fios de contas e dos adornos, é 

possível reconhecer não apenas a identidade dos indivíduos, 

mas seu nível de iniciação e as funções que desempenham na 

comunidade, além de revelar a qual orixá são consagrados. A 

vestimenta, portanto, constitui uma manifestação da cultura 

afro-brasileira e é fundamental para a celebração dos rituais 

do candomblé. 

Na cultura do Efon, os abiãs utilizam tecidos de algodão 

simples, com poucos bordados, obrigatoriamente brancos em 

todas as ocasiões. A vestimenta masculina consiste em batas 

e calçolões, enquanto a feminina inclui saia, ojá (pano de 

 
9 Omó orisá é um termo em iorubá que significa “filho de orixá”. É 
utilizado para se referir às pessoas que já passaram pelo ritual de 
iniciação no candomblé. 

10 Iaô (iyàwò): iniciado rodante que ainda não passou pela obrigação de 
sete anos. 

11 Ebomi (egbonmi) significa, em português, "irmão mais velho”. Estágio 
alcançado por um filho ou filha de santo após sete anos de iniciação. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   218 

cabeça), camisu, calçolão e um pano da costa amarrado na 

altura dos seios. Tanto homens quanto mulheres usam alguns 

fios de contas chamados Iãns, feito de miçangas coloridas, 

que representam diferentes orixás. Durante os rituais 

religiosos, ambos estão sempre descalços (Figuras 4 e 5). 

 

Figura 4 – Traje das abiãs 

 
Fonte: Acervo Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon. 

 
 

Figura 5 – Traje dos abiãs 

 
Fonte: Acervo Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   219 

  

 

 Os trajes tradicionais usados pelos iaôs são feitos com 

tecidos um pouco mais elaborados, como a laise, além de 

colares como os deloguns, formados por vários fios de contas 

presos em duas firmas1 1F

12, e o mocan, trança feita de palha 

que é usada no pescoço e representa a posição dos iaôs. Os 

homens vestem bata e calçolão, enquanto as mulheres usam 

camisu, saia, ojá, calçolão e pano da costa. Após um ano de 

iniciação, em alguns ritos específicos, os iaôs podem usar 

outras cores além do branco (Figuras 6, 7 e 8).  

 

Figura 6 – Traje dos iaôs 

 
Fonte: Acervo Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
12 Tipo de conta maior, arredondada ou cilíndrica, que recebe o nome de 
firma. Nas palavras de Raul Lody, "a firma tem função de firmar o fio 
de contas – arremate de uso mágico religioso. É uma espécie de 
conclusão do discurso simbólico do próprio fio de contas" (Lody, 2003, 
p. 242). 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   220 

 
 
 
 

Figura 7 – Traje das iaôs 

 
Fonte: Acervo Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon. 

 
 
 

 
Figura 8 – Traje dos iaôs 

 
Fonte: Acervo Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon. 

 

  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   221 

 No Efon, é exclusivo dos egbomis o uso do tecido bordado 

conhecido como richelieu (Figura 9), caracterizado por um 

“tecido de algodão com fundo aberto e os fios do tecido são 

rebordados seguindo os desenhos do ponto cortado” (LODY, 

2015, p. 30). Geralmente, esses bordados são enriquecidos 

com detalhes e formas que fazem referência a símbolos de 

diferentes orixás. Trajes feitos com esse bordado simbolizam 

a maioridade dentro de orixá. 

 
Figura 9 – Bordado de richelieu 

 
Fonte: Acervo Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon. 

 

Os ebomis também utilizam fios de contas de miçangas 

entrelaçadas com pedras ao redor do pescoço, conhecidos como 

osumbetás. Para os homens, o traje tradicional inclui bata, 

calçolão e pano da costa sobre o ombro. A cabeça deve ser 

coberta com eketé, filá ou ojá com duas abas apontando para 

trás, conhecido também como rabo de peixe. Já as mulheres 

usam ojá com abas na lateral da cabeça (uma aba se o orixá 

for masculino e duas, se a divindade for feminina), calçolão, 

saia, forro, anáguas de algodão engomadas preferencialmente 

no próprio terreiro, camisu, bata e pano da costa na altura 

da cintura ou caftã (Figuras 10, 11 e 12). 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   222 

 
 
 

Figura 10 – Traje dos ebomis 

 
Fonte: Acervo Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon. 

 
 
 
 

Figura 11 – Traje dos ebomis  

 
Fonte: acervo Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon. 

 
 
 
 
 
 
 
 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   223 

Figura 12 – Traje dos ebomis  

 
Fonte: Acervo Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon. 

 
 

Uma reflexão importante sobre o pano da costa utilizado 

na cintura ou na altura dos seios é, que além do papel 

religioso de proteger o útero e as vísceras das mulheres do 

Efon, ele também representa, segundo a antropóloga Heloisa 

Alberto Torres, "o sentimento de fidelidade para com o 

passado, prende as suas portadoras à terra de origem" 

(TORRES, 2004, p. 435). Isso corresponde a um elemento 

cultural de identificação feminina que ultrapassa aspectos 

da religiosidade, tornando-se um símbolo que vai além da 

concepção de gênero biológico, podendo ser utilizado por 

mulheres cisgênero e transgênero. O babalorixá Veber de 

Soroke esclarece a respeito do uso do pano da costa:  

O pano da costa amarrado na cintura ou acima dos 
seios é um símbolo feminino que vai além da sua função 
religiosa […]. Ele compõe a identidade da mulher de 
candomblé, independentemente da sua identidade de 
gênero. ( BRASIL, Veber. Depoimentos orais colhidos 
em 2023) 

 

 Outra especificidade importante da indumentária da Nação 

Efon é o fio de conta de Oloroke, um ilequê 12F

13 considerado a 

 
13 Ilequê: contas, fio de contas, colar ritual. “No candomblé, o colar 
é chamado genericamente de fio de contas ou de ilequê, termo de origem 
iorubá. Alguns tipos, com forma, material usado e destinação ritual 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   224 

conta de grau da Nação Efon, concedida ao indivíduo que 

completa sete anos de iniciação (Figura 13). A montagem da 

conta é composta por 16 miçangas de tom branco leitoso 

cobertas por uma camada vermelho cintilante, popularmente 

conhecida como "boca de leão”, seguida uma miçanga branca, 

outra "boca de leão", um seguí branco, uma miçanga "boca de 

leão", uma branca e assim por diante. É importante enfatizar 

que o ilequê de Oloroke não substitui o fio de conta Hunjeve, 

fruto da tradição do panteão jeje (ewê-fon). Em virtude das 

trocas culturais que ocorreram durante a formação do 

candomblé, o Hunjeve passou a ser adotado por diversas nações 

como símbolo hierárquico. 

 
Figura 13 – Ilequê de Oloroke 

 
Fonte: Acervo Ilê Asé Ojuinã Soroke Efon. 

 

Conclusão 

 

Em suma, o vestuário afro-religioso tem um valor inestimável 

na preservação e na transmissão da memória ancestral, com um 

papel significativo na narrativa de histórias e na demarcação do 

espaço-tempo, fortalecendo a continuidade e a vitalidade da 

 
próprios, recebem nomes específicos” (SOUZA, Patrícia Ricardo de, 
2007, p. 12). 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   225 

cultura. Os trajes e indumentárias do candomblé representam 

manifestações concretas de uma cultura preta que enfrenta 

ativamente a intolerância, o desrespeito e as tentativas de 

desvalorização da rica herança cultural africana. Ao longo dos 

séculos, esses trajes têm desempenhado um papel crucial na 

perpetuação e na preservação de um legado ancestral, enriquecendo 

sobremaneira a diversidade cultural e religiosa do Brasil. 

Compreender e valorizar esse patrimônio histórico é de extrema 

importância para garantir a manutenção e a continuidade da 

tradição afro-religiosa, promovendo o respeito e a valorização 

da cultura negra em toda a sua profundidade e seu significado. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

ADEOTI, Ezekiel Oladele. Oral tradition and early history of 
Efon Alaaye, southwest Nigeria. European Scientific Journal 
Edition, v. 9, n. 35, 2013. 

BONVINI, Emilio. Tradição oral afro-brasileira as razões de uma 
vitalidade. São Paulo: Proj. História, 2001. 

BRASIL, Veber. Depoimentos orais colhidos em 2023. Brasília-DF 

CAPONE, Stefania. A busca da África no candomblé: tradição e 
poder no Brasil. Rio de Janeiro: Contracapa Livraria/Pallas, 
2004.  

GOOGLE EARTH; DIGITAL GLOBE. Imagem de satélites. CNES/SPOT 
Image, 2023. Disponível em: https://www.google.com/maps/@-
12.9881263,-
38.506333,3a,90y,206.87h,96.4t/data=!3m6!1e1!3m4!1s7m21rT0PrvH8h
AvtsaRvPQ!2e0!7i16384!8i8192!5m2!1e4!1e3?entry=ttu. Acesso em: 
20 jul. 2023.   

LIMA, Vivaldo da Costa. Família de santo nos candomblé jejes-
nagôs da Bahia: um estudo de relações intragrupais. Salvador: 
Corrupio, 2003. 

LODY. Raul. Moda e história: as indumentárias das mulheres de 
fé. Fotografias de Pierre Fatumbi Verger.  São Paulo: Editora 
SENAC, 2015. 

MANTOVANI, Alexandre. Memórias e identidades de um terreiro de 
candomblé. São Paulo: PUC-SP, 2014. 

PRANDI, Reginaldo. Os candomblés de São Paulo: a velha magia da 
metrópole nova. São Paulo: Hucitec/Edusp, 1991. 

SOUZA, Patrícia Ricardo de. Axós e ilequês: rito, mito e 
estética do candomblé. São Paulo: Edusp, 2007. 

SILVEIRA, Renato da. O candomblé da Barroquinha: processo de 
constituição do primeiro terreiro baiano de Keto. Salvador: 
Edições Maianga, 2006.  

https://www.google.com/maps/@-12.9881263,-38.506333,3a,90y,206.87h,96.4t/data=!3m6!1e1!3m4!1s7m21rT0PrvH8hAvtsaRvPQ!2e0!7i16384!8i8192!5m2!1e4!1e3?entry=ttu
https://www.google.com/maps/@-12.9881263,-38.506333,3a,90y,206.87h,96.4t/data=!3m6!1e1!3m4!1s7m21rT0PrvH8hAvtsaRvPQ!2e0!7i16384!8i8192!5m2!1e4!1e3?entry=ttu
https://www.google.com/maps/@-12.9881263,-38.506333,3a,90y,206.87h,96.4t/data=!3m6!1e1!3m4!1s7m21rT0PrvH8hAvtsaRvPQ!2e0!7i16384!8i8192!5m2!1e4!1e3?entry=ttu
https://www.google.com/maps/@-12.9881263,-38.506333,3a,90y,206.87h,96.4t/data=!3m6!1e1!3m4!1s7m21rT0PrvH8hAvtsaRvPQ!2e0!7i16384!8i8192!5m2!1e4!1e3?entry=ttu


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   226 

TORRES, Heloísa Alberto. Alguns aspectos da indumentária da 
crioula baiana. Tese apresentada ao concurso para provimento da 
Cadeira de Antropologia e Etnografia da Faculdade Nacional de 
Filosofia da Universidade do Brasil, 1950. Cadernos Pagu, v. 23, 
p. 413-467, 2004. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0104-
83332004000200015. Acesso em: 21 ago.2023. 

WERNECK, Jurema. Nossos passos vêm de longe! Movimentos de 
mulheres negras e estratégias políticas contra o sexismo e o 
racismo. Revista da Associação Brasileira de Pesquisadores/as 
Negros/as (ABPN), [S. l.], v. 1, n. 1, p. 7-17, 2010. Disponível 
em: https://abpnrevista.org.br/site/article/view/303. Acesso em: 
21 ago. 2023. 

 

 

Conhecendo o autor deste capítulo: 

 

 

Luan Brasil: Aos 13 anos, fui iniciado na nação 

Ekiti-Efon, mais precisamente no Ilê Asé Ojuinã 

Soroke Efon, um terreiro liderado por meu pai 

carnal. Atualmente, ocupo o papel de Babaegbé do 

asé e tenho seguido um caminho de busca contínua 

por conhecimento e aprimoramento. Com formação 

em fotografia e, atualmente, cursando pós-

graduação em Direção de Arte no Centro 

Universitário Belas Artes de São Paulo, bem como 

em Tecnologia e Inovação na Escola de Artes e 

Comunicação da Universidade de São Paulo (ECA-

USP), busco expandir meus horizontes e 

aprofundar meu entendimento nas áreas que mais 

me interessam. Aceitei, com grande satisfação, o 

convite do professor Fausto para contribuir com 

esta publicação com o objetivo de compartilhar 

um pouco mais sobre minha vivência no candomblé. 

Esse relato é fundamental para preservar nossa 

tradição e proporcionar melhor entendimento da 

riqueza cultural que permeia nossa religião. 

luanbrasil@aseojuina.com.br 

PALAVRAS-CHAVE: Candomblé; Nação Ekiti-Efon; Oloroke; 

cultura; liturgia; traje. 

https://doi.org/10.1590/S0104-83332004000200015
https://doi.org/10.1590/S0104-83332004000200015
https://abpnrevista.org.br/site/article/view/303


Tecido masculino (ewe kente). Gana, 
c.1940-c.1970.  British Museum, 
número 2007,2014.13.



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   228 

Capítulo 12  

 

ROTEIRO AUTOBIOGRÁFICO NO CANDOMBLÉ: RESGATE 

DA ANCESTRALIDADE POR MEIO DO TRAJE  

Autobiographical Script In Candomblé: The Rescue Of 

Ancestrality Through Costumes 

 

Lima, Maria Clara Sousa; Bacharelado em Têxtil e Moda; 

Universidade de São Paulo; mariaclarasl@usp.br 

 

 

1. Introdução 

 

As crianças no terreiro vivem ao redor de 
orixás e de outros espíritos, e sabem disso. 
Ainda bebês, vêem, tocam e conversam com os 
orixás “materializados”, seja no corpo de 
seus familiares, seja em seus sonhos. Os 
orixás e espíritos cuidam das crianças 
(FALCÃO, 2021, p. 382)  

 

Como uma criança pertencente ao Candomblé, minhas 

maiores recordações estão relacionadas às corporeidades e 

espacialidades do Terreiro. Hoje, ao vestir os mesmos 

trajes, parecidos com os da infância, vou ao encontro da 

minha ancestralidade e daquilo já vivido dentro da religião. 

Tive a oportunidade de passar minha infância dentro de 

um terreiro, o Ilê Asé Bara Oni Caboclo Zaraunde0 F

1, localizado 

no bairro do Tatuapé, na cidade de São Paulo. Desde meu 

primeiro ano de vida, fui consagrada aos orixás e tive o 

privilégio de ser filha biológica do Babalorixá fundador e 

líder da casa, Diogenes de Oliveira Lima (1960-2010), além 

de contar com a maioria dos familiares também fazendo parte 

da casa de santo. 

 
1 Tradução livre para Casa de Força do Grande Senhor Zaraunde. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   229 

Posto isto, acumulo lembranças, por exemplo, de me 

preparar para os dias de festa aos Orixás onde minha mãe, 

Ivani de Sousa (1971-), Ekedi da casa, ajudava a me vestir. 

Eu tomava cuidado para não sujar as vestes brancas, escolhia 

meus brincos favoritos e pedia auxílio à minha mãe para 

verificar se havia colocado o pano de cabeça da forma 

correta.  

No entanto, recordo, principalmente, que já tinha 

consciência de que a partir do momento em que eu e meus 

familiares vestissem as roupas de axé não éramos mais os 

mesmos, e sim pessoas com cargos dentro daquela comunidade 

com suas subsequentes responsabilidades. 

Com base em minha experiência vivida neste terreiro, 

no período entre meu nascimento (5 de julho de 2002) e o 

falecimento de meu pai (11 de junho de 2010), somada ao 

apoio de materiais disponíveis e à riqueza da oralidade dos 

mais velhos membros do Terreiro, elaborei este artigo que 

busca promover o resgate da história deste patrimônio, 

utilizando como mecanismo a memória do traje.  

 

Figura 1 - Autora ainda criança sentada no salão do Ilê Asé Bara Oni 
Caboclo Zaraunde (2007) 

 
 Fonte: Acervo da autora. 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   230 

 

2. Resgaste e Memória do Ilê  

 

Utilizando o material disponível no recorte temporal 

entre o ano de 2002 e de 2010, período este que compreende 

o meu nascimento até o falecimento de meu pai e Babalorixá 

do terreiro. Foram consultados ao longo da pesquisa 

integrantes que estiveram presentes no Ilê Asé Bara Oni 

Caboclo Zaraunde, durante esse período. Eles descreveram a 

última configuração organizacional da casa. Estes cargos 

eram ocupados por meu núcleo familiar, como é possível ver 

na Tabela 1 e na Figura 2.   

 

Tabela 1 - Organização e cargos no Ilê Asé Bara Oni Caboclo Zaraunde 
 
 

  Cargo Nome Parentesco 

Babalorixá Diogenes de 
Oliveira Lima Pai 

Babakekere Flávio Lopes 
Coutinho Tio 

Ogan Amauri Lopes 
Coutinho 

Padrinho  

Ekedi Ivani de Sousa Mãe 

Fonte: Autoria própria. 
  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   231 

 

 
Figura 2 - Integrantes do Ilê Asé Bara Oni Caboclo Zaraunde (2007). Da 
esquerda para a direita: Amauri Lopes Coutinho, Diogenes de Oliveira 
Lima, Ivani de Sousa e Flávio Lopes Coutinho. E, abaixo, Maria Clara 

Sousa Lima (autora)   

 
Fonte: Acervo da autora. 

 

Por se tratar de uma casa de Candomblé majoritariamente 

familiar, após o falecimento do meu pai, conhecido como Pai 

Togun, surgiu a possibilidade de acesso ao seu acervo pessoal 

com livros, textos de autoria própria, fotos e vídeos do Ilê 

axé. 

Em meio a esse acervo de fotografias do Terreiro, foi 

possível observar na parede do Ilê uma pintura em que 

constava toda a raiz do terreiro, assim dizendo, os 

Babalorixás e Ialorixás antecedentes ao Pai Togun:  

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   232 

 Figura 3 - Pintura na parede no Ilê Asé Bara Oni Caboclo Zaraunde 
(2007) 

 
Fonte: Acervo da autora. 

 

Na imagem, é possível verificar o nome de uma série de 

sacerdotes do candomblé acompanhados do ano, seguidos ao 

nome de Pai Togun, sendo estes nomeados, em ordem decrescente 

de datas, a saber: Clacio Rubens Meireles Bispo (circa 1960); 

Aro D’Loke (?); José Bispo dos Santos (1914-1993); Cotinha 

de Yewa (1886-1948); Antonio D’Osumare (1879-1926); Salacó 

(1839-1904) e Talabi (? -1865). 

Diante desse achado, a pesquisa também se volta à 

investigação desses ancestrais e observação das suas 

relações com a vestimenta no Candomblé. 

  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   233 

3. Ilê Asè Bara Oni Caboclo Zaraunde (1985) 

 
 Figura 4 - Fachada Ilê Asé Bara Oni Caboclo Zaraunde (2007) 

 
Fonte: Acervo da autora. 

 

O Ilê Asé teve como fundador e único dirigente Diogenes 

de Oliveira Lima, nomeado como Pai Togun, que nasceu em 1960 

e faleceu em 2010. Sua casa religiosa estava localizada em 

meio a zona leste de São Paulo na Praça General Costa 

Barreto, número 32, no Bairro Tatuapé, em São Paulo, SP. 

Segundo relato dos irmãos Babakekere Flávio Lopes e 

Ogan Amauri Lopes (2023), a jornada espiritual de Pai Togun, 

que iniciou seu envolvimento nas religiões de Matriz 

Africana se deu entre seus 10 e 12 anos de idade, apenas 

incorporando espíritos e frequentando terreiros de Umbanda. 

Por volta dos 20 anos, ele passou por sua iniciação no 

candomblé ao orixá Ogum, sob a orientação do Babalorixá 

Omindare de Oxum.  

Em 23 de outubro de 1985, juntamente com sua esposa e 

seu então cunhado, Babakekere Flávio, Pai Togun fundou o Ilê 

Asè Bara oni Caboclo Zarunde, um marco significativo em sua 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   234 

jornada espiritual. A casa de Candomblé foi estabelecida na 

tradição da Nação Ketu, uma das vertentes mais reconhecidas 

dentro das religiões de matriz africana. 

Segundo o relato de Ekedi Ivani de Sousa (2023), os 

trajes utilizados no Ilê Asé Bara Oni Caboclo Zaraunde, 

tanto no dia a dia quanto nas festividades, eram compostos 

majoritariamente pela cor branca. 

O Pano de Cabeça é denominado nesta casa de Candomblé 

como Alá de Ori, estando seu nome intrinsecamente 

relacionado aos fundamentos das práticas espirituais do 

terreiro. 

As mulheres usavam saias sem armação, camisus e ojá 

(denominação para Pano da Costa). E os homens adotavam 

camisetas e calças como sua vestimenta usual. Além disso, 

tinham a opção de utilizar adereços na cabeça, como o Éketé. 

Muitas das vestimentas utilizadas no terreiro eram 

confeccionadas pelos próprios filhos da casa. Quantos aos 

apetrechos dos Orixás, estes eram adquiridos fora do 

terreiro.  

Já durante as festividades e saídas de santo do Ilê Asé 

Bara Oni Caboclo Zaraunde, os trajes eram incrementados e 

adicionados adereços. 

As Ekedes utilizavam roupas com bordados e adornos 

especiais em festividades, acrescentando pulseiras e 

brincos. Para os homens, havia uma obrigatoriedade de 

utilizar o Ojá (Pano da Costa) amarrado transversalmente no 

corpo durante os rituais, inclusive quando os Ogans 

desempenhavam o papel de tocadores de couro. 

A utilização dos Brajás era uma necessidade para todos 

os membros do terreiro durante as cerimônias.  

A escolha do calçado também era uma questão relevante, 

mulheres que ocupavam cargos na comunidade utilizavam sandálias 

e tamancos, e os homens, sapato social. Por outro lado, os 

Yawos, membros em processo de iniciação, permaneciam descalços 

durante as cerimônias, simbolizando sua jornada espiritual. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   235 

Aqueles que detinham cargos mais altos no terreiro 

tinham a liberdade de incrementar suas roupas com detalhes 

de cor. E em um determinado momento, houve uma orientação 

para que os Ogans, responsáveis por tocar os atabaques 

durante os rituais, utilizassem ternos enquanto exerciam 

essa função, mostrando assim a importância e respeito 

atribuídos a eles no contexto religioso. 

É possível observar parte desta disposição destes 

trajes no vídeo disponível no acervo de Pai Togun da Festa 

de òsún no Ilê Asè Bara Oni que ocorreu em outubro de 2007; 

nele é evidente a composição do traje feminino das Ekedis.  

 

Figura 5 - Desenho do traje utilizado por Ekedis na festa de Òsún no 
Ilê Asè Bara Oni Caboclo Zaraunde (outubro/2007) 

 
Fonte: Autoria própria. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   236 

4. Pai Omindare de Oxum e Pai Aro D’ Loke 

 

Pai Omindare de Oxum seria Clacio Rubens Meireles Bispo 

(circa 1960), apontado na pintura como antecessor mais 

próximo de Pai Togun. A origem de sua casa e informações 

atualizadas são, até então, desconhecidas, apenas contando 

com o registro oral das vivências de Babakekere Flávio e 

Ogan Amauri em sua casa de axé. 

Segundo eles, a trajetória religiosa de Pai Omindare 

de Oxum teve início em um terreiro localizado na região da 

Barra Funda em São Paulo. Nesse terreiro, ele atuou junto 

com sua Mãe Kaya. Posteriormente, eles se separaram, e Pai 

Rubens assumiu a liderança de seu próprio Candomblé, 

juntamente com o Ogan Cícero, na região do litoral 

paulistano, especificamente no bairro Jardim Samambaia. 

Durante seu caminho espiritual, Pai Omindare foi 

acolhido e iniciado por Mãe Odé Ceci Taleci, que praticava 

o Candomblé Angola no bairro Cachoeirinha. Após essa 

experiência, ele conheceu outro Babá com quem realizou uma 

obrigação no Ketu, com o sacerdote Aro D'Loké, que seria 

amplamente conhecido em São Paulo e filho de Pai Bobó de 

Iansã. 

Assim como com o Pai Omindare, não foi possível 

encontrar registros materiais sobre o sacerdote Aro D'Loké 

- isto pode se dar pelas divergências entre as nomeações, 

visto que é relatado que estes também eram conhecidos na 

comunidade por outros nomes.  

Entretanto, com este relato é possível observar que na 

trajetória de Pai Omindare de Oxum há o envolvimento com 

diferentes vertentes da religião de matriz africana, como 

sua origem no Candomblé Angola e depois seu encontro e 

consolidação no culto do Candomblé Ketu, o que enriquece sua 

bagagem espiritual e suas experiências dentro desse contexto 

religioso, podendo isto, ou não, afetar a sua percepção e 

relação com a indumentária do Candomblé.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   237 

É relevante salientar que esta dificuldade de 

classificação no Candomblé paulista em termos de nação, 

linhagem e terreiro é comum, visto que tais classificações 

resultam de processos dinâmicos de construção da identidade 

religiosa individual e do grupo. 

Vagner Gonçalves da Silva (2021), ao fazer um 

levantamento sobre todos terreiros tombados na região de São 

Paulo, ressalta que um dos motivos desse processo se dá:  

Porque o candomblé em São Paulo, como veremos, parece 
consolidar-se não apenas como reprodução das 
modalidades de cultos vindas de outras regiões do 
país, mas, sobretudo, como rearranjos delas em função 
das novas realidades e demandas de um contexto 
diferenciado de uma sociedade tipicamente 
metropolitana. (SILVA, p.10, 2021) 

 

 

5. Ilê Asé Oiá Messã Orum (1957) 

 

Neste contexto da construção do Candomblé no Estado de 

São Paulo, o próximo antecedente indicado foi José Bispo dos 

Santos (1914-1993), conhecido como Pai Bobó de Iansã, 

responsável por iniciar e adotar ritualmente chefes de 

muitas casas de São Paulo, sendo um dos agentes principais 

para a expansão do Candomblé Paulista. 

Em seu livro Os Candomblés de São Paulo, Reginaldo 

Prandi (1991) aponta o Ilê Axé Oiá Messã Orum 1F

2 como o mais 

antigo terreiro de Candomblé no Estado de São Paulo, sendo 

fundado por Pai Bobó em 1957 no município de Guarujá. O 

autor narra a trajetória do Pai Bobó da seguinte forma: 

Vindo da Bahia, Seu Bobó, José Bispo dos Santos, hoje 
com 75 anos de idade, ficou no Rio de 1950 a 1958. 
Diz a lenda que Bobó, na Bahia, teria sido suspenso, 
isto é, escolhido por um orixá no transe, para ser 
ogã no terreiro de Maria Neném (Maria Genoveva do 
Bonfim), um dos importantes troncos do candomblé 
angola, e que depois teria freqüentado a casa de 
Simpliciana (Simpliciana Maria da Encarnação), 
ialorixá do Axé de Oxumarê. (PRANDI, p.95, 1991).  

 

 
2 Tradução livre para Casa de Força Oya Nove Vezes do Céu. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   238 

Em relação aos trajes, é possível observá-los no 

material iconográfico disponível ao público nas redes 

sociais da casa de santo. Em especial, em uma gravação de 

uma saída de santo do próprio Pai Bobó de Iansã, onde é 

possível verificar a semelhança aos que são descritos como 

utilizados no Ilê Asè Bara Oni Caboclo Zaraunde futuramente. 

 

Figura 6 - Desenho do traje utilizado por Ekedis em festa no Ilê Axé 
Oyá Messã Orum, enquanto Pai Bobó ainda estava vivo  

 
Fonte: Autoria própria 2F

3.  
 

 
3 Disponível em: 
https://www.facebook.com/ogamluisobalode/videos/1338970266165942/. 
Acesso em: 5 jul. 2023. 

https://www.facebook.com/ogamluisobalode/videos/1338970266165942/


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   239 

6. Ilé Òsùmàrè Aràká Àse Ògòdó 

 

Os próximos líderes da linhagem religiosa estão vinculados 

ao Ilé Òsùmàrè Aràká Àse Ògòdó3F

4, também conhecido como Casa 

de Oxumarê. Esse é um dos terreiros de Candomblé mais antigos 

e tradicionais da Bahia. Sua história remonta ao início do 

século XIX, período marcado pela resistência e luta dos 

africanos escravizados no Brasil. 

Os líderes da Casa de Oxumarê desempenharam um papel 

fundamental no desenvolvimento e preservação do candomblé 

no Brasil, eles são parte essencial das casas matrizes que 

contribuíram para a construção da religiosidade afro-

brasileira. No Ilê Asè Bara Oni Caboclo Zaraunde, os 

sacerdotes que estão enraizados nessa tradição são, em ordem 

decrescente: 

Mãe Cotinha de Yewa, cujo nascimento ocorreu 
em 1886, foi iniciada aos 19 anos, em 1905. 
Aos 41 anos, em 1927, assumiu a liderança da 
casa e a administrou por 21 anos até seu 
falecimento em 22 de junho de 1948, aos 68 
anos. 

Babá Antonio D’Osumare, também conhecido 
como Cobra Encantada, nasceu em 1879 e foi 
iniciado aos 7 anos por Babá Talabi, em 1886. 
Em 1904, aos 25 anos, assumiu a casa, sendo 
seu dirigente por 22 anos até seu 
falecimento em 16 de junho de 1926, aos 45 
anos. 

Babá Salacó de Xangô, ou Antônio das Cobras, 
nasceu em 1839 e foi iniciado aos 6 anos em 
1845. Aos 24 anos, em 1863, assumiu a Casa 
de Oxumarê. Ele liderou a casa por 
impressionantes 41 anos antes de falecer em 
14 de janeiro de 1904, aos 65 anos, 
consolidando-se como a mais longa liderança 
da casa. 

Babá Talábi de Ajunsun, um africano da 
Costa, foi o fundador do Ilê Oxumarê ainda 
em Cachoeira, no fim do século XVIII. Ele 
faleceu em 20 de junho de 1865.  

 

 
4  Tradução livre para Casa de Òsùmàrè onde o povo recolhe a graça e a 
força que vem do rio. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   240 

Esses líderes foram fundamentais na história da Casa 

de Oxumarê e no legado do candomblé no Brasil. Suas 

contribuições e sabedoria continuam a influenciar e guiar a 

comunidade religiosa, seja no candomblé do Nordeste ou do 

Sudeste. 

Em contribuição a comunidade, a Casa de Oxumarê (2015) 

compartilhou em uma publicação em suas redes sociais uma 

série de considerações em relação à indumentária de 

Candomblé. Por se tratar de um dos mais antigos terreiros 

do país, eles disponibilizaram um complexo código de ética 

sobre as vestes dos praticantes com o intuito que estes 

conhecimentos fossem disseminados e preservados na tradição 

do culto aos Orixás.  

É enfatizada a constante preocupação com a manutenção 

da hierarquia no espaço de terreiro por meio do traje, a 

diferenciação entre o Babalorixá e outros cargos. Também é 

possível observar maior quantidade de adereços obrigatórios 

e rigor em alguns aspectos, comparado aos que foram relatados 

sobre o Ilê Asè Bara Oni Caboclo Zaraunde. 

Esse tipo de intercorrência também foi relatada na 

pesquisa de Patrícia Ricardo de Souza (2007), que ao visitar 

terreiros no Estado de São Paulo percebe algumas diferenças 

em relação aos da Bahia, como, por exemplo, no tipo de 

armação do saiote, que, no Nordeste, além de ser extremamente 

engomada, se usa mais de um saiote para a armação. A autora 

então pontua: “Nas casas de fundação mais recente como são 

as de São Paulo, não observei tanto rigor, até mesmo porque 

hoje em dia tem-se o recurso de fazer os saiotes de um tecido 

mais leve, próprio para armação, o tule” (SOUZA, p.70, 2007).  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   241 

7. Considerações finais 

 

O resgate da história e memória do Ilê Asé Bara Oni 

Caboclo Zarunde é de suma importância para o entendimento e 

valorização das religiões de matriz africana no Brasil. O 

estudo deste terreiro em específico e de suas origens é um 

pequeno exemplo de como se dá a dinâmica das manifestações do 

Candomblé Paulistano em suas possibilidades e desdobramentos. 

É fundamental reconhecer que ainda há muito a ser 

aprofundado e muitas lacunas a serem preenchidas neste 

processo de resgate. É necessária a busca por informações 

mais detalhadas sobre as lideranças antepassadas mais 

próximas à casa de santo e a história do Terreiro em sua 

totalidade. 

Nesse contexto, o traje de candomblé desempenha um papel 

significativo como mecanismo de memória e identificação. Cada 

peça de roupa, com seus símbolos e significados específicos, 

carrega a história e a espiritualidade daqueles que a utilizam. 

O uso do traje é uma maneira tangível de manter viva a herança 

cultural, conectando as gerações passadas, presentes e futuras 

em um conjunto de saberes e tradições. 

Com este cenário de uma Casa de Candomblé no meio da 

urbanidade paulistana, um conjunto familiar em prol do culto 

do sagrado e o olhar de uma vivência infantil dentro do 

terreiro, o presente artigo cumpre o objetivo de preservar 

o conhecimento transmitido por meio das tradições orais, 

sendo uma forma de honrar as raízes ancestrais e reafirmar 

a identidade e história de todos pertencentes a esta 

comunidade. 

Encerro cumprindo e mantendo o desejo de continuidade 

ao trabalho desenvolvido por Pai Togun, que, em vida, 

ocupando sua posição de sacerdócio, sempre teve o propósito 

de garantir a perpetuação e valorização das religiões afro-

brasileiras. Sem os seus registros, seria impossível traçar 

toda a trajetória de nosso Ilê Axé.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   242 

Atualmente, ocupando o espaço da produção e disseminação 

de conhecimento, procuro preservar e enriquecer a compreensão 

desta herança cultural pelo ponto de vista do traje, honrando 

a sabedoria dos nossos ancestrais. Portanto, aqui deixo a 

memória de meu pai Diogenes de Oliveira Lima, eterno e querido 

Pai Togun.  

 
 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

FALCÃO, Christiane Rocha. A idade do santo. Crianças e 
autoridade ritual no candomblé. Horizontes Antropológicos, v. 
27, n. 60, p. 379-403, maio 2021.  

PRANDI, Reginaldo. Os Candomblés de São Paulo. São Paulo: Edusp, 
1991. 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Terreiros tombados em São Paulo: 
laudos e reflexões sobre a patrimonialização de bens        
afro-brasileiros. São Paulo: Secretaria de Cultura e Economia 
Criativa, 2021. 

SOUZA, Patrícia Ricardo de. Axós e Ilequês: rito, mito e a 
estética do candomblé. Tese (Doutorado) – Departamento de 
Sociologia, Universidade de São Paulo, USP, 2007. 

 

 

 

Conhecendo a autora deste capítulo: 

 

 

 

Maria Clara Sousa Lima: Graduanda em Têxtil 

e Moda pela Universidade de São Paulo. 

Pesquisadora do traje de cena, bolsista 

Fapesp pesquisando figurinistas do cinema 

brasileiro.  

mariaclarasl@usp.br  

 

 

PALAVRAS-CHAVE:Candomblé; Indumentária Religiosa; Religiões 

afro-brasileiras. 



Tecido de linho. Accra, anos 2000.  
British Museum, 
número Af2006,15.185



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   244 
 

Capítulo 13 

 

AS CRIAÇÕES DE JÚLIO CÉSAR PARA 

LIA DE ITAMARACÁ 

The creations of Júlio César for 

Lia de Itamaracá  

 

Martins, Paula; Doutoranda; Universidade de São Paulo; 

paulamartinsartista@gmail.com 

 

  

Figura 1 - Júlio César  

  
Foto: Lucas Cândido. 

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   245 
 

1. Introdução  

 

A indumentária é uma maneira essencial para expressar a 

identidade. No universo da moda, alguns estilistas, diante de 

sua habilidade e vocação em criar peças que vão além da estética, 

mergulham na riqueza cultural e contribuem para a construção de 

uma visualidade única. Em harmonia com Lia de Itamaracá, Júlio 

César é um desses talentosos criadores. O estilista, natural de 

Mossoró, no Rio Grande do Norte, se dedica a projetos que 

enaltecem a brasilidade por meio de suas criações.  

Com ateliê em Natal e em Nova York, Júlio César também 

já criou peças para artistas, como Martinho da Vila e Tereza 

Cristina, e a ministra Sônia Guajajara, entre outros. Na 

entrevista a seguir, Júlio César conta sobre o seu processo 

criativo em parceria com Lia de Itamaracá, artista 

cirandeira e patrimônio vivo da cultura pernambucana. 

Lia de Itamaracá, a Rainha da Ciranda, é uma guardiã 

das raízes culturais do Brasil. Com sua imagem de resistência 

e tradição, sua presença grandiosa e voz marcante, Lia 

encanta o público ao redor do mundo, e cada detalhe de seu 

figurino é pensado com muito cuidado. Segundo Júlio César,  

Ela tem uma espiritualidade que me guia. 
Quando estou fazendo uma roupa para ela, eu 
penso que mesmo se eu fechar os olhos a 
roupa sai certa, porque a energia dela é 
muito envolvente. (2022) 

 

A seguir, Júlio César nos fala sobre suas técnicas, 

preferências de materiais, métodos de execução, além de 

compartilhar sua visão sobre a importância que os trajes tem 

para Lia de Itamaracá. Ao longo da conversa, o estilista 

também compartilha reflexões, que trazem uma perspectiva 

enriquecedora sobre o papel da moda como importante elemento 

da narrativa histórica na trajetória da artista. 

 

-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.- 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   246 
 

Como foi ou é para você criar figurinos para Lia de 

Itamaracá? 

Tem sempre sido o mesmo processo de muito prazer trabalhar com 

a Lia, para Lia, com a turma dela. É muito fácil. Para mim é a 

coisa mais simples do mundo trabalhar com a Lia, no sentido de 

que eu faço o que eu quero, não peço opinião da Lia ou do 

Roberto0F

1, de ninguém da turma da Lia, de como deveria ser o 

vestido. Porque deveria ser dessa cor ou daquela... tudo uma 

coisa que eu decido só. Geralmente o Beto me conta que está 

acontecendo determinado evento e quando é uma coisa muito 

especial, aí eu faço figurino para ela. Por exemplo, eu acabei 

de fazer dois vestidos para um evento, o C6 Fest, no Rio de 

Janeiro e em São Paulo. A Lia foi convidada pelo Jon Batiste, 

um músico americano, para se apresentar com ele. Aí eu ajudei 

um pouco nas negociações, porque eu moro nos Estados Unidos 

também, e quando foi pertinho do show eu falei para o Beto: 

“Vou fazer dois vestidos. Um para São Paulo e um para o Rio”, 

“e ele falou ‘Ótimo!’”. E aí, como foi que eu determinei as 

cores? É tudo muito, muito simples! Porque eu já tenho uma 

visão muito clara do que eu acho, na minha opinião do que fica 

bonito na Lia, não é? Mangas bufantes, saias longas, muito 

longas com bastante tecido. Então eu sempre exagero nas minhas 

saias. As minhas saias tem geralmente o que eles chamam Três 

Marias, quando são três camadas, e eu faço quatro ou cinco 

camadas e faço com bastante tecido. Geralmente eu uso de 7 a 8 

metros de tecido só na saia. E o processo criativo, eu, na 

minha imaginação, vejo qual cor fica bonita pra a Lia — e toda 

cor fica bonita para a Lia. Qualquer cor que você colocar na 

Lia de Itamaracá fica bonita, porque é uma pessoa muito bela. 

Ela é alta, ela tem aqueles traços fortes africanos que eu amo, 

eu adoro! Então é muito simples desenhar para ela, eu não sei 

como explicar de uma maneira didática porque é tudo muito 

orgânico. Eu tenho as medidas da Lia, que o Beto me passou, e 

eu sempre faço o vestido um pouquinho maior. E o que eu faço 

nas peças para Lia é: eu sempre coloco um cinto. Porque como 

 
1 Beto Hees é produtor de Lia de Itamaracá. A primeira parceria entre 
eles foi no Festival abril Pro Rock em Recife no ano de 1998 e desde 
então permanecem trabalhando juntos. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   247 
 

eu deixo a cintura ligeiramente maior, uns 4 centímetros, dá 

espaço de ela perder ou ganhar peso e o vestido ainda servir. 

O cinto é o que dá uma acinturada boa nela, como também dá uma 

ajuda na postura, porque é um cinto grosso. É um Cummerbund1F

2, 

que a gente chama. E em cada vestido para Lia eu tento 

geralmente fazer uma saia que segue os mesmos padrões de saias 

longas com bastante tecido, que dê aquele porte de rainha que 

ela é. Então eu não faço nada simples, no sentido de poupar 

tecido, usar tecido barato ou um tecido menos especial. Tudo 

que eu faço para a Lia é com bastante tecido e eu faço questão 

de usar linho ou algodão. Não uso tecidos sintéticos para as 

roupas dela porque eu também penso no conforto. Ela vai fazer 

um show, vai estar com as luzes em cima dela, vai ter 

fotografia... ela vai ficar muito tempo exposta à muita luz e 

isso pode ficar realmente uma coisa sem conforto em um tecido 

sintético. Sempre uso mangas bufantes exageradas. Eu gosto 

muito de detalhes, então sempre uso viés nas saias, uso botões 

cobertos, e uso tecidos especiais. Eu sempre coloco um detalhe 

que de longe a pessoa não vê, mas vê porque com o porte da Lia, 

você vê a mágica toda do vestido, como fica nela, você vê a 

mágica da Lia. Mas, se eu te mostrar o vestido em detalhes, 

você vai ver que é muito bem pensado, tudo muito detalhado. E 

a gente não faz nada muito simples, é tudo muito bem trabalhado. 

Eu não tenho um plano de ação para os projetos que eu faço com 

a Lia, todos os projetos que eu faço para a Lia são muito 

orgânicos, eles me dão toda a liberdade do mundo. E então 

assim, eu sempre sei mais ou menos que o que eu estou fazendo 

vai ficar bonito na Lia, porque eu estou fazendo com muito 

amor, com muito carinho. Eu estou prestando muita atenção em 

todos os detalhes do corte do tecido, das cores. Muita cor, 

sempre muita cor. E Lia tem essa personalidade, né? Ela carrega 

isso muito bem no corpo dela, ela se transforma quando ela põe 

essas roupas, fica uma rainha. Então é muito simples trabalhar 

para ela, é muito fácil.  

 

 
2 Cinto ou faixa larga posicionada na cintura, geralmente de cetim, 
que compõe trajes masculinos sociais, utilizada para compor a 
indumentária black tie. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   248 
 

Figura 2 - Lia de Itamaracá e Júlio César, C6 Fest Rio de Janeiro (2023)  

  
Foto: Ytalo Barreto.  

 
 
 
 

Figuras 3, 4, 5 e 6 - Detalhes do acabamento do vestido 

 
Foto: Júlio César. 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   249 
 

E quem fez o contato? É uma iniciativa que parte da produção 

da artista ou é um convite que vem da marca? 

Eu já conhecia o trabalho da Lia desde um filme que eu vi 

anos atrás chamado Recife Frio2 F

3, se eu não estou enganado. 

E a Lia é, como diz a canção do Chico César, “Vida, tartaruga 

em mim”3F

4. Tipo assim, a Lia... ela tem só 80 anos, mas a 

impressão que se tem é de que ela sempre esteve presente na 

vida de todo mundo. Então eu já sabia quem era a Lia, eu já 

conhecia Lia e vi umas fotos de um amigo meu chamado Ravaneli 

Mesquita — um grande fotógrafo, grande amigo, um fofo, e eu 

trabalho com ele há muito tempo — e mais ou menos quatro 

anos atrás eu perguntei para ele se teria como a gente fazer 

fotos com a Lia de Itamaracá. Porque eu amo a imagem da Lia, 

amo! E ele falou “olha, tem sim”, e me passou o contato do 

Beto. E foi assim que tudo começou, porque ele já tinha 

trabalhado com a Lia. Aí eu liguei para o Beto, me 

apresentei, mandei meu Instagram e tudo, e falei que eu 

adoraria fazer um ensaio fotográfico com a Lia: “você toparia 

fazer essa parceria?”, e ele falou que sim. Aí a gente fez 

o seguinte, eu fiz quatro vestidos para Lia nessa primeira 

parceria que a gente fez. Eu fiz quatro vestidos, todos 

diferentes, de linho, de algodão... Tinha um que era com um 

tecido indiano, uma seda indiana lindíssima em várias 

camadas. E a gente viajou para Itamaracá, foi a primeira vez 

que eu fui para a Ilha de Itamaracá. E no caminho de Natal, 

que é onde eu tenho um estúdio, a gente ia conversando dentro 

do carro e eu perguntei para o Ravaneli se existiria a 

possibilidade de a gente fazer um videoclipe com a Lia. Ele 

falou “ah, não sei... tem que perguntar pro Beto”. Aí eu 

perguntei para o Beto quando a gente chegou lá e ele falou 

que sim. Então a gente passou uma tarde inteira com a Lia. 

A gente trabalhou na praia onde ela mora e a gente fazia 

fotos de um vestido e gravava cenas daquele mesmo vestido. 

Trocava de vestido, fazia fotos e gravava cenas. E, então, 

 
3 Recife Frio (2009), dirigido por Kleber Mendonça Filho. Ganhou o 
Grande Prêmio do Cinema Brasileiro como Melhor Curta-Metragem Ficção. 

4 Disponível em: https://www.letras.mus.br/lia-de-itamaraca/desde-
menina/. Acesso em: 13 jul. 2023. 

https://www.letras.mus.br/lia-de-itamaraca/desde-menina/
https://www.letras.mus.br/lia-de-itamaraca/desde-menina/


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   250 
 

esse foi o primeiro contato... e o videoclipe, todos os 

participantes têm direito autoral sobre ele, qualquer pessoa 

pode usar da melhor maneira possível para divulgar o trabalho 

de cada um. Tanto do fotógrafo, como da maquiadora, como da 

turma da Lia, como o meu trabalho... a gente faz essas 

parcerias para divulgar mesmo. E daí começou essa história 

com a Lia, e eu estou sempre acompanhando o trabalho dela. 

Já fui a Portugal também, a gente foi convidado para ver o 

show e também fiz um vestido muito especial para a ocasião. 

Então o Beto tem várias pessoas que trabalham para ele, 

existe uma demanda muito grande dos designers, dos 

estilistas, de querer fazer esse trabalho com a Lia. O que 

é maravilhoso! E o Beto tem uma maneira muito adequada, 

muito educada, muito precisa, muito democrática de dividir 

o trabalho desses estilistas de uma maneira saudável, que 

todo mundo tem uma participaçãozinha na história. Eu tenho 

meus vestidos, outro estilista tem os vestidos dele, e assim 

vai... eu acho isso maravilhoso! 

 

Figura 7 - Lia de Itamaracá no videoclipe Lua Ciranda (2021) 

 
Foto: Ravaneli Mesquita. 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   251 
 

Então o contato inicial veio da minha parte, da segunda vez 

veio da parte da produção dela. Se não estou enganado, a Lia 

ia tocar no Carnaval de Natal, aí o Beto entrou em contato 

comigo e perguntou se teria como fazer um vestido amarelo 

para Lia, porque a Lia não tinha um vestido amarelo. E eu 

falei que com certeza, eu faço sim. Eu fiz o vestido e ela 

usou no show em Natal, e usou esse vestido várias vezes 

depois... aliás, tinha até um show na semana passada que ela 

estava usando esse vestido. Da terceira vez foi a produção 

também. Durante a pandemia, o Beto me convidou para fazer 

umas roupas, não só para Lia, mas para toda a banda. No caso 

era para Lia e para os músicos. Daí eu fiz para o 

guitarrista, fiz uma camisa para o DJ Dolores. Da quarta vez 

era um projeto, uma empresa chamada Farm entrou em contato 

com o Beto e eles queriam fazer um trabalho com a Lia de 

Itamaracá, e o Beto sugeriu que eu poderia entrar nessa 

história. Então a Farm me contratou para fazer um vestido. 

Eles não deram a cor, eles não dão opinião em nada, ninguém 

nunca dá opinião no que eu faço. Eu faço o que eu gosto e, 

como eu falei, não é meu ego falando não, é porque eu sei 

que vai ficar bonito na Lia. E esse não é nem um crédito 

meu, quando eu falo que eu sei que vai ficar bonito na Lia, 

é porque tudo fica bonito na Lia. Então eu fiz o vestido e 

fui super-rápido, fiz em duas semanas e o vestido ficou 

divino. Ficou muito bonito, muito chique! E eles acabaram 

não fechando o contrato com a Lia, mas me pagaram pelo 

vestido e eu perguntei: “E agora? Porque eu tô com esse 

vestido...”, e eles falaram que eu poderia entregar o vestido 

a Lia. Eu passei o vestido para a Lia, e esse vestido fez o 

maior sucesso! Nós fomos até a Ilha de Itamaracá entregar 

esse vestido, e mais uma vez eu chamei o meu amigo fotógrafo 

e quando a gente chegou lá, era um dia chuvoso, e a gente 

fez um videoclipe também. A gente fez um videoclipe dentro 

do Forte Orange, porque existia uma certa negociação entre 

a produção da Lia de Itamaracá com a Prefeitura da Ilha de 

Itamaracá de abrir um museu dentro do Forte Orange. Mas toda 

aquela história acabou não rolando. O contrato entre a turma 

da Lia e a prefeitura da ilha não rolou, mas a gente fez um 

videoclipe lindo que bombou e as fotos deram inspiração para 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   252 
 

muita gente, sabe? A gente tinha um drone, a gente fez com 

o vestido carmim e estava um dia chuvoso, então a gente fez 

as cenas entre uma chuva e outra. Saía o sol e a gente corria 

e fazia, e vinha a chuva a gente parava. Sempre que as 

pessoas sabem que nós fizemos esses vídeos, ficam muito 

felizes porque é um trabalho artístico, não é um trabalho 

para mercado, não é uma produção, não é um produto para 

venda. É uma parceria que nós temos, o fotógrafo, eu, o 

Beto, a Lia, todo mundo. Em fazer coisas belas pela arte 

mesmo, e graças a Deus tem funcionado. Então a gente fez 

esse videoclipe que ficou lindo, lindo, lindo, lindo! E 

depois a Elle Magazine do Brasil acabou fotografando esse 

vestido na Ilha de Itamaracá. Deram duas páginas inteiras a 

esse vestido, que eu achei chiquerérrimo, só fiquei chateado 

porque eles não colocaram meu nome. A Elle colocou “Acervo 

Pessoal”, mas eu acho que eles poderiam ter colocado o nome 

da minha marca, teria sido bem adequado, teria dado uma 

ajuda, mas eles não fizeram. Essa foi mais uma vez. E depois 

de um tempo, uma produtora me procurou perguntando se eu 

toparia fazer um videoclipe com a Lia de Itamaracá, e eu 

falei que sim. Eu conversei com o Beto, ele aceitou e a 

gente, mais uma vez, viajou para a Ilha de Itamaracá e fez 

a música do Chico César. Nesse caso, eu fiz dois vestidos. 

Fiz um vestido para Lia e fiz um vestido para a sobrinha do 

Beto, que fez o papel da Lia de Itamaracá jovem, porque o 

videoclipe brincava com essa história. O nome da música é 

Desde menina, do Chico César. Ela escrevia o nome na areia 

e ficou muito bonito, e no final do videoclipe tem um 

encontro da Lia senhora com a Lia criança, elas se 

reencontram no final da história. Ficou muito bonito e os 

vestidos também ficaram belíssimos! 

 

 

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   253 
 

Figura 8 - Lia de Itamaracá e Marília Costa no videoclipe da música 
Desde menina (2020), de Chico César  

 
Foto: Juan Ripoll. 

 

Você pode falar um pouquinho sobre como é o seu processo na 

criação dos trajes da Lia? 

É um processo muito simples, sem complicação nenhuma! 

Depende muito do que a Lia está fazendo ou do que eu estou 

fazendo. Às vezes, até se bater uma saudade do Beto, da Lia, 

da turma toda, eu invento de fazer um vestido para ter essa 

desculpa de ir até a Ilha de Itamaracá visitar eles. Aí eu 

levo um vestido, eu levo um presente e faço fotos. E tem uma 

preocupação minha verdadeira, e não é uma preocupação minha 

só pelo meu trabalho, tem muito a ver com o carinho e o amor 

que eu tenho pela Lia. A minha preocupação é que ela sempre 

esteja renovando o guarda-roupa dela, das peças que ela usa. 

Porque como a Lia está sempre fazendo muito show, eu acho 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   254 
 

importante sempre renovar. Porque tem fotos na internet, é 

publicado em jornais, e é sempre legal quando é mais 

diversificado, quando existem muitas fotos com muitas 

roupas, muitas cores. É muito bom ter uma variedade de coisas 

para se olhar. Eu adoro olhar fotos, então acho muito bonito 

isso. E às vezes, quando a pessoa tem um traje, não seria 

um figurino, mas um traje, um uniforme, e a pessoa fica 

usando essa mesma roupa sempre, não fica legal, eu não gosto. 

Com o passar do tempo fica muito repetitivo e não marca 

também o período, e eu acho que uma das partes importantes 

da moda é marcar um período. Por exemplo, a gente já associa 

o vestido azul ao show da Lia de Itamaracá com o Jon Batiste 

no Rio de Janeiro. Já o vestido laranja, a gente associa com 

uma outra ocasião, que foi o show dela com Jon Batiste em 

São Paulo. Em vez de usar o mesmo vestido duas vezes e depois 

a gente ficar pensando, “nossa... isso é no Rio ou em São 

Paulo?”. Então, é muito bom a gente diversificar. Se fosse 

por mim, se eu tivesse condições, toda vez que a Lia se 

apresentasse ela estaria com um vestido diferente, seriam 

sempre vestidos diferentes. Claro que não acontece, ela tem 

que repetir algumas peças de vez em quando, mas eu acho 

importantíssimo para qualquer artista ter o figurino bem 

diversificado, bem variado. É esse o processo... muito 

livre, sem complicação, sem dor de cabeça, sem reunião... 

eu tenho pavor quando eu vou fazer roupa para alguém que 

fica falando muito ou dando muita ideia, ou a pessoa leva 

uma coisa tão simples — porque tem mais a ver com intuição 

do que técnicas — o que é trendy no momento... não é assim 

que eu funciono. Então, para mim, quanto menos a gente falar, 

melhor. Porque quando eu sento com o cliente e a conversa 

rola por muito tempo, eu perco as esperanças de fazer uma 

coisa legal porque eu acho que a pessoa já confundiu tudo. 

Eu tenho muito esse problema com noiva. Quando vem a noiva 

e a mãe, a mãe quer que a noiva se vista de uma certa maneira 

e a noiva quer se vestir de outra maneira. Aí elas ficam com 

aquela discussão e quando elas saem eu fico assim “o que eu 

vou fazer?”, não sei o que elas estão querendo, entendeu? 

Então a parte mágica e mais bela da história para mim, do 

meu lado com a Lia de Itamaracá, é que a gente não fala 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   255 
 

sobre o processo de criação, a gente não fica tendo reunião. 

E eu acho que é uma maneira muito boa de trabalhar com a Lia 

e com o Beto, porque eles não têm essa preocupação de ficar 

sentado conversando, sabe? É muito, muito livre. E a melhor 

maneira de uma pessoa trabalhar para alguém é com toda a 

liberdade possível, e com toda honestidade também. A pessoa 

também tem o direito de olhar para a roupa e falar “nossa, 

não gostei”. Com a Lia, graças a Deus, ela sempre gosta de 

tudo, porque tudo fica bem nela. Ela tem uma autoconfiança 

na imagem dela, na beleza dela, que é muito especial. Então 

trabalhar com a Lia é muito gostoso, é prazer puro. Não tem 

drama, não tem reunião, não tem nada. Mais uma vez, vou 

repetir isso, com a Lia de Itamaracá a palavra-chave do 

processo é liberdade. Freedom of expression. Liberdade de 

expressão de todos os lados, não só do meu, mas da Lia, das 

minhas costureiras que estão me ajudando... Às vezes a gente 

conversa na hora, eu e minha costureira, “vamos ver se essa 

linha vai ficar boa, não ficou, vamos por essa daqui então” 

... é assim... é um processo livre, de liberdade!  

 

E como é feita a produção dos figurinos da Lia no seu ateliê? 

Bom, a produção é feita da seguinte maneira: quando a gente 

tem uma determinada ideia, um determinado show, ou alguma 

coisa que vai acontecer, eu vou até às lojas de tecido. A 

minha preocupação maior sempre é fazer uma coisa diferente 

do que eu fiz antes. Então, se eu fiz um vestido amarelo, 

eu quero fazer um azul, quero fazer um vermelho. E eu começo 

pela cor, depois eu procuro pela qualidade do tecido. Um 

tecido que seja fácil de respirar, que não seja pesado ‒ 

linho e algodão são os melhores ‒, mas eu também tenho uma 

preocupação de que não seja uma peça complicada de você 

manusear, no sentido de viajar com essa peça, chegar no 

hotel, tirar da mala e a peça estar toda amassada e você ter 

que gastar horas passando essa roupa. Então, se tem um 

pouquinho de poliéster, às vezes ajuda para que a peça não 

amasse tanto. Então eu vou até as lojas de tecido, olho as 

cores, olho a qualidade... eu toco no tecido, vejo se o 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   256 
 

tecido é gostoso na pele, aí eu amasso o tecido com a minha 

mão para ver se ele amassa muito, e esse é o processo 

inicial. Aí eu pego o tecido base para o vestido e, no meu 

ateliê, eu tenho vários tecidos africanos que eu trouxe da 

Vlisco4F

5 que comprei tanto em Salvador como comprei aqui 

também nos Estados Unidos. Eu tenho bastante tecido africano 

que eu gosto muito de usar, de trazer essa coisa da África 

para dentro das minhas coleções. Sempre fiz, e adoro! É uma 

apreciação cultural e eu vejo isso muito na Europa. Eu vi 

isso muito em Paris, eles têm esses detalhes, por exemplo, 

você pode comprar uma bolsa com um pequeno detalhe de um 

tecido africano, entendeu? Então eu tento fazer uma 

combinação dos tecidos que eu já tenho com o tecido que eu 

acabei de escolher para determinado projeto. Essa é a fase 

inicial. Aí eu começo a pensar na manga, gosto muito de 

manga bufante, gosto de punho. Eu começo a pensar também em 

fazer uma manga diferente da última que a gente fez, penso 

nesse detalhe e penso também no detalhe do decote, porque a 

Lia gosta de usar muitas bijuterias, então não pode ser um 

decote muito aberto que não mostre o contraste do vestido 

com a pele dela e as bijuterias. Então também tomo esse 

cuidado nos vestidos que eu faço, sempre tem um decote 

fechadinho para dar mais liberdade e também para pôr bastante 

coisa em cima, e você ver tanto o vestido quanto as 

bijuterias, os detalhes, as coisas que ela coloca. Aí eu 

tenho duas costureiras que me ajudam sempre quando é um 

vestido assim. Por exemplo, todos os detalhes são feitos por 

mim, a costura de viés eu que faço — porque eu já tenho uma 

técnica de cortar todos esses vieses na diagonal, é uma 

coisa que eu faço há 30 anos — então eu faço todos os 

detalhes de todas as barras dos vestidos da Lia e as minhas 

costureiras me ajudam fazendo a saia, que é muito grande, 

muito rodada. Eu peço para elas começarem a fazer e às vezes 

eu faço os detalhes antes. Eu corto os pedaços de tecido, 

 
5 “Vlisco has been designing and manufacturing distinctive fabrics 
loved by African women since 1846. The specially crafted fabrics – Wax 
Hollandais, Super-Wax and Java – continue to be made with time-
honoured methods and materials in Helmond, the Netherlands.”. 
Disponível em: https://www.vlisco.com/about-vlisco Acesso em: 13 jul. 
2023. 

https://www.vlisco.com/about-vlisco


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   257 
 

faço os detalhes e entrego para elas e elas montam a saia. 

Ou às vezes elas montam a saia e, dependendo do tipo de 

saia, eu faço o detalhe depois. Porque existe a saia que são 

várias camadas costuradas numa camada grande embaixo, como 

fosse um forro, e existe aquela saia que são várias camadas, 

uma costurada na outra. Quando você olha assim você não 

percebe tanto a diferença, mas são duas coisas totalmente 

diferentes. Então uma delas eu posso fazer o trabalho antes 

e a outra eu posso fazer o trabalho depois. Aí vem os 

detalhes, eu corto também as peças sempre com ajuda das 

minhas costureiras. Tem uma senhora de 80 anos que é 

maravilhosa, o nome dela é Eudocia. Às vezes eu corto as 

peças, mando para ela e ela manda de volta. Mas sempre sem 

os acabamentos, porque acabamento é tudo feito por mim dentro 

do ateliê, porque eu sou muito paranoico com essas coisas 

do detalhe e do acabamento. Eu não quero que seja uma 

fantasia, tipo de teatro, que você usou uma vez, duas e 

começa a descosturar, ou que você vai no camarim, olha a 

peça e vê que é uma peça malfeita. Você não percebe isso no 

teatro, no palco. Eu não quero isso, eu quero uma peça que 

mesmo você estando próximo a essa peça, se você tocar essa 

peça, se você olhar essa peça tanto por dentro quanto por 

fora ela tenha a mesma qualidade no acabamento. É muito 

importante isso pra mim. Eu acho que isso faz parte do luxo 

da alta-costura. O bom acabamento, o bom tecido, o bom corte, 

o bom acabamento por dentro também com zíperes invisíveis, 

forro. Tudo bem acabado, tudo muito detalhado com costura 

francesa. Eu faço muitas das saias da Lia com costura 

francesa, que é uma costura dentro da outra, então você não 

precisa usar a overloque. Fica uma costura muito mais 

delicada, muito mais bonita. E é isso. E na hora do processo 

de criação, quando a gente tem o esqueleto do vestido digamos 

assim, que a gente põe no manequim, a gente começa a jogar 

umas coisinhas em cima e é tudo muito orgânico. Eu não faço 

um desenho de como o vestido vai ser e passo para uma 

costureira. Não, eu corto o vestido já direto na mesa. Eu 

já corto o vestido direto e a gente já vai costurando. Como 

eu falei antes, é um processo livre. Eu não me limito ao 

desenho. Porque o desenho é maravilhoso para saber para onde 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   258 
 

você tá indo, só que eu tenho um problema, no dia seguinte 

eu olho para o desenho e... ou eu já mudei de ideia ou eu 

não entendo o que eu fiz. Então eu não faço desenho, eu vou 

fazendo o vestido, já fazendo a costura e drapeando, já 

pondo no manequim e fazendo mudanças. É um manequim de tecido 

que a gente tem, e que a gente pode cortar as peças, pôr o 

alfinetezinho e montar o vestido antes da costura. É bem 

assim, bem orgânico. Não tem croqui envolvido, não tem 

desenho, nada disso. Eu corto o vestido direto na mesa, 

coloco o tecido e: tesoura! 

 

E o que mais te influencia na escolha dos tecidos? 

A qualidade do tecido é essencial. Vamos por etapas: primeiro 

as cores, tem que ter cor, tem que ter cor bonita, tem que 

ter cor luxuosa. Tem que ser um tecido luxuoso no sentido 

de qualidade, tem que ter qualidade e tem que ser um tecido 

confortável. Eu penso na cor, penso na qualidade, penso se 

ele é confortável, penso se ele amassa muito ou não, penso 

se ele vai deixar a sua pele respirar ao invés de sufocar. 

Que é como você estar dentro de um plástico, e é o que 

acontece geralmente com poliéster. Se é um tecido que desfia 

muito ou não, se é um tecido que vai segurar a costura por 

um longo período... tudo isso eu levo em consideração na 

escolha do tecido. Cor, qualidade, se amassa ou não, se é 

acetinado ou não, se deixa a sua pele respirar, se tem também 

alguma referência importante para aquela determinada etapa 

daquele projeto. Por exemplo, como eu já mencionei, a coisa 

do tecido africano é muito importante para mim, de sempre 

usar algum detalhe de tecido africano na Lia, de trazer essa 

ancestralidade, de trazer esse orgulho. Isso é muito 

importante para mim, então também levo isso em consideração. 

O que eu estou trazendo para essa peça, se eu estou agregando 

alguma coisa importante para cultura e para religião da Lia, 

de como ela vê o mundo. O que é que eu estou fazendo aqui? 

Não posso trazer um vestido que tenha maçãzinha ou frutinhas. 

Tem que ter alguma coisa que tenha a Lia de Itamaracá, pode 

ser desenhos de búzios, pode ser uma estampa africana, tudo 

isso eu levo em consideração. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   259 
 

E você tem algum tecido preferido? 

Eu dou preferência a tecidos de algodão e linho. Linho amassa 

muito então eu faço sempre de algodão, que deixa a pele 

respirar. É muito importante para mim que o algodão seja um 

algodão gostoso, confortável. Por isso que eu não gosto de 

poliéster, porque não é uma coisa confortável. Imagina você 

fazendo um show na Ilha de Itamaracá no sol usando poliéster. 

Não é legal, é sofrimento. O meu tecido preferido seria 

algodão com digamos de três a cinco por cento de poliéster, 

é o suficiente para evitar que ele amasse muito. 

 

E como são escolhidos os acessórios para a composição dos 

figurinos? Você sugere ou parte da Lia? 

Existem várias maneiras, por exemplo, sempre que eu faço um 

vestido eu olho dentro da minha loja, dentro do meu ateliê, 

o que é que eu tenho ali que eu possa agregar, que possa 

completar a imagem da Lia. Aí, geralmente quando a gente vai 

pra ilha de Itamaracá que eu levo o vestido, eu levo alguns 

acessórios que a gente pode usar na hora. Mas a Lia também 

sempre carrega uma valise cheia de brincos, pulseiras, 

colares. Ela tem um que é uma coroa, que eu acho que foi até 

o Juan que deu para ela, meu esposo. Então ela sempre carrega 

a caixinha dela com bastante coisa e a gente sempre leva 

também. E sempre que eu levo alguma coisa para aquele 

momento, um colar bonito especial, eu dou de presente a Lia. 

É porque eu acho justo, e para completar também o look do 

vestido. Eu falo “olha, fica perfeito, fique para você”. Às 

vezes ela mesma abre a caixinha dela e começa a tirar anéis, 

vai pondo os anéis, vai pondo as pulseiras e vai se 

completando. Essa parte é mais ela que faz. Da última vez 

ela fez tudo sozinha. O Beto estava fazendo o cabelo, eu 

estava passando a barra do vestido e ela estava lá, sentada 

na cadeira, já pondo os colares. Então é muito orgânico 

também. Quando eu fiz um vestido para ela em uma tonalidade 

meio roxo e azul — ele vira, de um lado é roxo e do outro 

lado é azul —, eu fiz um colar para ela com bolinhas, todo 

de bolinha de isopor que eu cobri com tecido. Então, por 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   260 
 

exemplo, nesse caso eu já levei um look completo. Eu já 

sabia como eu queria ver esse vestido na Lia, e ela é super 

aberta, e muitas vezes ela joga mais coisas em cima e fica 

divino. 

 
 

Figura 9 - Lia de Itamaracá (2020) 

 
Foto: Ravaneli Mesquita. 

 

Por fim, para você, tem algo especial que marcou ao fazer 

figurinos para a Lia de Itamaracá? 

Amiga, eu vou ser muito sincero com você, tudo marcou! Todo 

o vestido que eu fiz para Lia marcou muito, não tem um que 

marcou mais ou que marcou menos. São todos momentos 

diferentes, mas são todos especiais. Eu vou te dar um 

exemplo: os quatro vestidos que eu fiz primeiro, para sessão 

de fotografia. Foi super especial porque foi a primeira vez 

que eu trabalhei com a Lia. A segunda foi muito especial 

fazer um videoclipe com a Lia de Itamaracá. Da terceira vez, 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   261 
 

a live que ela fez no meio da pandemia, a gente viajou até 

Recife, foi no estúdio e entregou as roupas para ela. Isso 

é especial, tudo é especial! Depois disso a gente fez o 

vestido para o projeto da Farm e acabou não rolando, mas foi 

muito especial. Foi muito especial fazer essas roupas para 

o show dela com o Jon Batiste. Foi muito especial sair dos 

Estados Unidos para ir para o Rio de Janeiro fazer parte de 

tudo isso. Então não existe um que eu possa falar é esse. 

Trabalhar para a Lia de Itamaracá para mim foram momentos 

de puro prazer, são momentos de puro entusiasmo, porque o 

Beto é uma pessoa muito cheia de entusiasmo. Ele é uma pessoa 

que abraça cada projeto como se fosse o mais importante, 

como se fosse o único e o último. Ele contagia todo mundo 

que tá envolvido nesses projetos. Ele deixa você todo 

animado, você fica todo cheio de energia positiva e começa 

por aí. Todo o projeto dele, que eu fiz com a Lia de Itamaracá 

para mim foram super, super especiais! Todo momento eu falo 

pra mim mesmo, “abraça isso porque isso é muito especial”. 

É um privilégio muito grande fazer parte disso para mim. É 

um privilégio muito grande cada momento com a Lia de 

Itamaracá. É um privilégio e é especial.  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

BRAZILIAN TIMES. Júlio César, Um Estilista Brasileiro Em Nova 
York. 13/06/2022. Disponível em: 
https://www.braziliantimes.com/comunidade-
brasileira/2022/06/12/julio-cesar-um-estilista-brasileiro-em-
nova-york.html. Acesso em: 13 jul. 2023. 

SITE DO ATELIÊ. Júlio César NYC. Disponível em:  
https://www.juliocesarnyc.com/index.html Acesso em: 13 jul. 
2023. 

INSTAGRAM. Júlio César NYC. Disponível em: 
https://www.instagram.com/julio.cesar.nyc/ Acesso em: 13 jul. 
2023. 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.braziliantimes.com/comunidade-brasileira/2022/06/12/julio-cesar-um-estilista-brasileiro-em-nova-york.html
https://www.braziliantimes.com/comunidade-brasileira/2022/06/12/julio-cesar-um-estilista-brasileiro-em-nova-york.html
https://www.braziliantimes.com/comunidade-brasileira/2022/06/12/julio-cesar-um-estilista-brasileiro-em-nova-york.html
https://www.juliocesarnyc.com/index.html
https://www.instagram.com/julio.cesar.nyc/


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   262 
 

Conhecendo a autora deste capítulo: 

 

 

Paula Martins: Doutoranda e Mestre em Artes 

Cênicas no Programa de Pós-graduação em Artes 

Cênicas da Escola de Comunicações e Artes da 

Universidade de São Paulo. Integrante do 

Grupo de Pesquisa Núcleo de Traje de Cena, 

Indumentária e Tecnologia, da Universidade de 

São Paulo. Bacharela em Artes Visuais pela 

Universidade de Santa Catarina. Cenógrafa e 

Figurinista com formação pela SP Escola de 

Teatro.  

paulamartinsartista@gmail.com 

 

PALAVRAS-CHAVE: Lia de Itamaracá; Júlio César NYC; Figurino; 

Processo Criativo. 



Tecido de algodão. Accra, anos 
2000. British Museum, 
número Af2006,15.17 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   264 
 

Capítulo 14 

 

DONA RITA DA BARQUINHA DE BOM JESUS DOS POBRES 

Dona Rita da Barquinha of Bom Jesus dos Pobres 

 

Martins, Paula; Doutoranda; Universidade de São Paulo; 

paulamartinsartista@gmail.com 

 

 

Figura 1 – Dona Rita da Barquinha  

  
Foto: Guilherme Fogaça. 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   265 
 

1. Introdução  

 

O samba de roda, reconhecido pela Organização das Nações 

Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura (UNESCO) como 

Patrimônio Imaterial da Humanidade no ano de 2004, é uma 

manifestação popular que une música, dança e poesia. Originário 

do Recôncavo Baiano no século XVII, esse gênero cultural 

incorpora elementos das tradições dos escravizados africanos 

com influências da cultura portuguesa, tornando-se um símbolo 

da identidade nacional brasileira no século XX. 

No entanto, o samba de roda tem enfrentado desafios com 

a influência dos meios de comunicação de massa e a competição 

com a música popular contemporânea. A idade dos praticantes e 

a redução do número de artesãos capazes de confeccionar os 

instrumentos tradicionais também são dados que influenciam um 

risco na preservação dessa tradição.  

É nesse contexto que Dona Rita da Barquinha, uma das 

mais tradicionais sambadeiras da Bahia, emerge como uma 

mestra dedicada a transmitir e valorizar essa cultura. 

Nascida em 28 de junho de 1948 em Bom Jesus dos Pobres, 

distrito de Saubara na Bahia, Maria Rita Silva Machado dos 

Santos resgata a tradição de sua cidade natal, após a 

extinção da prática, historicamente integrada à cultura 

popular local. Sob sua liderança, a barquinha se transformou 

em um símbolo icônico de Bom Jesus dos Pobres. 

Até onde se tem conhecimento, dona Melica foi 
uma das primeiras mulheres da localidade a 
sustentar a tradição, levando por muitas 
gerações a festa em comemoração ao ano bom. 
Posteriormente, com a morte da dançarina, 
apareceu a figura de dona Orenita, como uma 
incentivadora do folguedo, colocando outras 
mulheres para dançar e, principalmente, a 
então menina Rita para fazer as apresentações 
de dança e música. Com o passar dos anos, a 
tradição foi diminuindo até chegar ao ponto 
de ser extinta, porque a maior incentivadora 
já não tinha tanto interesse e Rita mudou-se 
para Salvador, onde constituiu família, 
deixando de visitar a localidade por muitos 
anos. Mas, o melhor estava por vir: Rita, 
agora mulher, casada e mãe de filhos, resolveu 
um dia passar as festas de fim de ano no seu 
Bom Jesus dos Pobres, e percebendo que a 
tradição já não mais existia, pediu ao marido 
ajuda financeira para que se construísse uma 
barquinha, reuniu o povo e saiu de porta em 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   266 
 

porta, cantando e sambando, resgatando a 
tradição, deixando emocionada toda a sua 
comunidade. Desde então, todos os anos, Rita 
da Barquinha, como passou a ser chamada, 
apresenta-se em toda passagem de ano com suas 
baianinhas e também nas festividades do 
padroeiro, sendo a principal atração da 
Lavagem de Bom Jesus, além de receber convites 
para fazer shows em eventos culturais, 
desfiles, chegando até a participar de um 
festival cultural na França. É presença 
marcante e muito aguardada no desfile cívico 
do Dois de julho na cidade do Salvador e 
também na famosa Caminhada Axé. (PÁGINA DA 
ARTISTA, 2013) 

 

Dona Rita da Barquinha reúne um grupo formado 

principalmente por crianças e jovens, a quem ensina e transmite 

os conhecimentos e a importância da cultura ancestral. Sua 

dedicação e conhecimento têm sido fundamentais para a 

preservação do samba de roda e a continuidade da tradição. Na 

entrevista a seguir, ela compartilha sua história, sua 

experiência como mestra e seu compromisso em preservar e 

valorizar o patrimônio cultural imaterial do samba de roda do 

Recôncavo Baiano. 

 

-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.- 

 

Eu queria entender um pouco do panorama inicial. Quais são 

as memórias que a senhora tem da barquinha de Bom Jesus dos 

Pobres? 

Eu nasci em Bom Jesus e eu morava em Salvador, por conta que 

eu fui criada por uma família que tinha mais ou menos uma 

condição. E eles vinham veranear em Bom Jesus, eles tinham 

uma casa de veraneio em Bom Jesus, então como eles vinham, 

eu vinha também. E aí, quando eu chegava em Bom Jesus, eu 

participava da cultura, que era festa de fevereiro, que é 

do padroeiro, e o São João, que sempre tem essa cultura 

nossa mais forte, né? De samba. E aí era quando eu interagia 

com o pessoal de Bom Jesus, do interior. 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   267 
 

E como que a Maria Rita Machado dos Santos se tornou a Dona 

Rita da Barquinha? Quem é a Dona Rita da Barquinha? 

Quando eu voltei mesmo para Bom Jesus em adulta, me casei 

lá em Salvador com um rapaz de Salvador, e depois de ter 

meus filhos, meus três filhos, me separei e vim embora para 

Bom Jesus. E Maria Rita Silva Machado dos Santos é aquela 

dona de casa, que, como na maioria das mulheres, é Maria 

Rita Silva Machado dos Santos. Cria filho sozinha, sem pai, 

sem emprego, sem casa própria. Foi muito sofrido para criar 

meus filhos, para botar o povo para estudar. Interior, a 

vida é difícil. E hoje tenho cinco netos já, e a história 

se repete. Minha filha, mãe solteira também, e quem ajuda a 

criar meus netos sou eu. Os cinco filhos não são dela, os 

cinco netos são dois de uma filha minha que eu ajudo, que é 

mãe solteira. Dois de meu filho, que é casado. E um de minha 

filha que faleceu com 34 anos. É... uma vida de hoje que é 

a de que quase todas as mães solteiras vivem, né? Trabalhando 

na luta. E hoje a minha luta continua ‒ morando em casa de 

aluguel, com dificuldades, com uma pensão de um salário 

mínimo, e é essa... ou é o perfil de Maria Rita Silva Machado 

dos Santos. E o que me alegra, o que me bota para cima, são 

os momentos que eu saio, que eu me apresento, que eu viajo. 

Que aí, esses momentos que são maravilhosos para mim, que é 

de Rita da Barquinha, a Mestra Rita da Barquinha.  

 

O Samba de roda brasileiro se tornou patrimônio em 2004 e 

eu queria entender se isso influencia a barquinha. Por que 

é tão importante transmitir e ensinar a valorizar a cultura 

brasileira do samba de roda?   

Sobre quando o samba se tornou patrimônio, foi uma visão 

melhor para a gente, teve mais visualização. Mas é como eu 

digo sempre, a Barquinha anda com os pés dela pelo simples 

fato de ter amigos. Hoje em dia, eu mais interajo com o 

pessoal da capoeira porque depois de roda de capoeira eles 

fazem roda de samba com as mulheres que estão na capoeira. 

E quando tem uns eventos de capoeira eu sou convidada e vou, 

viajo por conta disso, né? E recebo um cachê, sempre recebo 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   268 
 

um dinheiro que não é lá essas coisas. Principalmente quando 

viajo que é passagem de avião, é estadia... e ganho um 

dinheirinho, que para mim é gratificante. Porque eu conheço 

lugares, conheço pessoas maravilhosas, entendeu? Mas de 

órgão, de prefeitura, de estado, eu não recebo nada. A não 

ser uma apresentação assim quando tem o Fuzuê0 F

1, que a gente 

vai, que é convidado e que tem um cachê que a gente paga as 

meninas que saem, que paga músico. Mas tem a parte da paixão 

pela cultura, da paixão de eu fazer e representar a cultura 

da minha cidade, né? Inclusive em Bom Jesus, que é a única 

coisa que tem que representa por Bom Jesus é a barquinha. E 

é uma cultura viva, a barquinha, que é da vivência daqui que 

é da colônia de pescadores que vive do barco e da pesca, que 

vai buscar o sustento. E que é de marisqueiras e de 

pescadores, que toda minha família que já foi viveu e outras 

que estão ainda vivas, que vivem. Então, isso para mim é 

paixão de fazer, entendeu? E sobre a responsabilidade, minha 

responsabilidade é muito grande pelo simples fato de que 

quando eu sou convidada para fazer uma apresentação, eu me 

jogo por inteiro para sair perfeito, para fazer figurino, 

de eu mesmo costurar, entendeu? Para manter, reunir as 

meninas que às vezes não querem sair, é muito difícil 

principalmente trabalhar com jovem. Que a maioria de grupo 

de samba é de pessoas mais idosas, mas eu trabalho mais com 

jovem. Tem uma barca mirim, tem umas crianças. Então tem 

sempre essa responsabilidade de manter e no momento de uma 

apresentação sair tudo perfeito. 

 

É verdade, é um trabalho difícil, Dona Rita. Eu queria saber 

como foi o primeiro cortejo da barquinha, como tudo começou? 

Ah, meu amor, isso aí é uma história longa e que eu sempre 

digo que começou “desde 1900 e antigamente”. Porque eu era 

criança e eu acompanhava o pessoal antigo que saía e fazia 

a manifestação. E depois de muito tempo, como eu disse que 

eu tava em Salvador que sempre que eu vinha para Bom Jesus, 

 
1 Festa que acontece no sábado antecedente à abertura oficial do 
Carnaval em Salvador (BA). 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   269 
 

o pessoal já tinha falecido, outros ficaram velhos e não 

estavam fazendo mais. E aí eu resgatei e eu comecei sendo 

convidada para fazer samba com a barquinha em um hotel que 

inaugurou em Bom Jesus. Foi aí que a barquinha passou a ser 

vista, com as pessoas que iam para o hotel, os turistas que 

tiravam foto. E a barquinha começou a se apresentar e foi 

como tudo começou, né? Mas eu comecei desde criança pequena 

em Bom Jesus. E o primeiro cortejo eu fazia apresentação 

nesse hotel, eu não me recordo muito bem que ano..., mas sei 

que aí eu comecei a ser convidada para o cortejo da Caminhada 

Axé, em Salvador, que era um cortejo muito grande e muito 

bonito. Com a cultura de todo o Recôncavo, de todo o estado. 

E com as mudanças de governo a Caminhada Axé não teve mais. 

É hoje o Fuzuê, que não é igual, porque não tem a quantidade 

de grupos que tinha na Caminhada Axé. Hoje tem o Fuzuê, que 

é a abertura do Carnaval em Salvador, que sempre a gente 

participa. 

 

E nesse primeiro cortejo, como era a barquinha da senhora? 

Como que a senhora foi vestida? 

Eu fui vestida como eu sou acostumada a vestir, porque antes 

não tinha nada de roupa. A gente saía aleatoriamente fazendo 

o samba pela rua e tal, mas foi eu que comecei a me vestir 

de baiana, comecei a vestir as meninas de saia, que antes 

eu não tinha nem roupa. Aí eu comecei a tomar emprestado de 

uma mãe de santo que tinha aqui, que era minha comadre. 

Apesar de eu não ter nada a ver com Candomblé, mas só que 

me vestia de baiana porque baiana é a nossa característica, 

né? Então comecei a me vestir de baiana para fazer a 

indumentária com a barquinha em destaque, para ficar uma 

coisa mais bonita. Então eu comecei a já me vestir para 

fazer apresentações e para fazer cortejo. Aí eu comecei a 

fazer as roupas, de me vestir de baiana e de fazer a das 

meninas que é um pouco diferente da minha. Eu mesma costuro. 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   270 
 

Quando a senhora se veste para sair com a barquinha, seja 

para o cortejo ou apresentação, a senhora se sente diferente?  

Quando eu me visto que eu boto a roupa de apresentação, a 

roupa de baiana, eu me sinto diferente, realmente. Eu posso 

estar sentindo que eu estou com problema de artrose no 

joelho, que às vezes estou sentindo. Mas quando eu me visto 

e começo a me apresentar, é uma energia tão grande, tão 

grande, que eu não sinto nada. Eu me sinto flutuando fazendo 

aquilo que eu gosto, aquilo que eu mais quero. As minhas 

filhas até reclamam “mãe, a senhora tá muito ansiosa, muito 

ansiosa!”. Mas eu fico numa ansiedade, é um negócio 

diferente, realmente. Mas aquilo é a vontade de fazer o que 

você gosta, de representar minha cultura, a minha história.  

 

É muito forte, né?! E muito lindo. 

Eu sou suspeita de dizer, mas é lindo e emocionante! Quando 

eu estou vestida, quando eu estou me apresentando, eu me 

emociono muito mesmo. E fico mais emocionada quando as 

pessoas veem e se encantam, se apaixonam e demonstram mesmo 

que tá apaixonado, que tá vendo uma coisa bonita. Isso para 

mim me engrandece muito, muito mesmo! 

 

Muito lindo mesmo! E o traje acompanha a senhora nesse 

processo de escrever a história da barquinha. Como é o seu 

processo de criação, a senhora desenha as roupas antes de 

costurar? Quando a senhora aprendeu corte e costura? 

Trabalha com isso no dia a dia? Costura à mão ou na máquina? 

Eu não desenho, eu tenho o dom. Eu aprendi o corte e costura, 

mas foi poucos meses. É da minha criatividade mesmo. Eu 

chego na loja, escolho o pano, o tecido, chego em casa, 

corto, não desenho, não risco nem nada. E sai tudo certo. 

Eu imagino quando eu saio de casa. Eu imagino o que eu quero 

e dependendo do tecido que eu ver, eu já sei que é aquilo 

ali que eu quero fazer e que eu vou fazer, entendeu? Eu 

tenho uma máquina de costura muito antiga, que inclusive 

agora eu estava costurando a roupa da barca mirim, que tá 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   271 
 

pra se apresentar dia 13 de junho, que é aniversário da 

cidade, e a máquina deu defeito. Inclusive, eu tenho umas 

roupas de encomenda, umas saias de samba para eu levar para 

Minas Gerais e que eu tenho que costurar. Já é um dinheirinho 

que entra, né? Mas eu não costuro de mão, eu costuro na 

máquina mesmo. 

 

Os materiais para os trajes são todos encontrados em Bom 

Jesus? 

Não, em Bom Jesus eu não encontro nada. Em Bom Jesus não tem 

loja, não tem nada. Ou eu compro em Santo Amaro, ou eu compro 

em Feira de Santana. 

 

Como a senhora falou, costura tanto para a barca mirim quanto 

para a de adultos, mas em relação à manutenção dessas roupas 

entre uma apresentação e outra, cada um fica responsável 

pelo seu traje? 

Não, não fica de maneira nenhuma. Eu não deixo porque eu 

compro tudo com o dinheiro de quando eu faço uma 

apresentação. Em vez de eu comprar alguma coisa para mim, 

para minha casa, eu compro os tecidos, os aviamentos. E aí 

eu não deixo na mão de ninguém por conta de danificar, de 

estragar, de jogar em qualquer canto. Que ninguém tem 

cuidado. Então, nem lavar, nem levar para casa. Porque também 

não tem humildade de dizer assim “ó, eu vou levar para casa 

para lavar e depois eu trago lavada”, nem isso... não fazem 

isso e eu também nem faço questão. Porque levar para casa, 

leva uma vida para me entregar, fica sujo o tempo todo dentro 

de um saco. É muito complicado a pessoa manter um grupo, 

manter uma cultura. Não é fácil, não é para todo mundo isso. 

 

A senhora tem um acervo com as criações anteriores? Usa 

peças de uma criação em outra? Por exemplo, a saia de um com 

blusa de outro? 

Sim, faço isso sim. Sempre revezo, boto uma blusa de um traje 

anterior, boto uma saia. Que assim, em cada apresentação usar 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   272 
 

uma roupa, aí fica muito difícil, né? Mas eu faço isso, apesar 

de que tem muitos trajes, eu vou trocando, vou revezando. É 

muito difícil porque eu não tenho a ajuda de ninguém para 

comprar nada. Tudo que é de uma apresentação que eu faço, vem 

de um dinheiro que eu ganho, e que aí eu compro. 

 

É necessário mesmo... a senhora guarda os trajes em algum 

local separado das roupas do dia a dia? 

Eu tenho um lugar que tem baú onde eu guardo separadamente 

das roupas do dia a dia, sim. Agora, só que já tem bastante 

roupa porque é um grupo de 25, 30 pessoas. Então já não 

tenho quase lugar de guardar. Já tem muita roupa para guardar 

e não tem mais lugar. 

 

Vi em uma entrevista que a senhora mencionou que a barca foi 

feita por um artesão que constrói barcos. A senhora usa um 

suporte para apoiar a barca de madeira na cabeça? 

A barca foi feita por um artesão que trabalhava com barcos 

mesmo. Ela foi feita de um tronco de madeira que ele 

esculpiu. Sobre o suporte, eu uso sim. Pra equilibrar a 

barca na cabeça uso um pano em que eu faço uma rodilha, e 

que se chama rodilha.  

 

É muito linda! E de todos os trajes que a senhora fez tem 

algum que gostou mais? 

Em cada apresentação que eu boto um traje e que eu me sinto 

bem, eu me sinto bonita. Então não tenho específico que eu 

gosto mais. Todos os momentos que eu estou vestida, que eu 

estou me apresentando, eu gosto. 

 

É a senhora que produz a barca de oferenda? O que coloca 

dentro? 

Quando tem uma apresentação com a barca para levar para o 

mar, eu faço uma barca de isopor com as meninas aqui. E o 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   273 
 

que bota na barca é um sabonete, uma seiva, flores, essas 

coisas assim...  

 

Qual a sua relação com a religiosidade? Quando faz cortejo 

em 31 de dezembro e 2 de fevereiro para Iemanjá, usa suas 

cores azul e prata? E em outras datas, faz composições em 

outras cores para outro orixá, como, por exemplo, o amarelo 

e dourado para Oxum? 

Sobre religião, eu acredito de tudo um pouco. Não sou de 

dentro do Candomblé. Agora sobre trajes, dependendo da 

apresentação que eu faço, dependendo da ocasião, eu me visto 

de acordo. Como no dois de fevereiro, eu gosto de botar o 

branco e azul. Dependendo da ocasião. Mas não é por conta 

que eu seja do Candomblé, entendeu? 

 

Figura 2 – Dona Rita da Barquinha  

  
Foto: Guilherme Fogaça. 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   274 
 

Sim. Agora uma reflexão final sobre trajetória histórica. 

Sob o seu comando, a barquinha se tornou um cartão-postal 

de Bom Jesus dos Pobres. E o futuro? A tradição passará e 

permanecerá por suas filhas e pela nova geração de 

Sambadeiras? 

Com certeza! A barquinha é o cartão-postal de Bom Jesus dos 

Pobres, de Saubara, da cidade. Por conta de que em Bom Jesus 

é a única cultura que tem, né? E que leva o nome da cidade 

para fora. Sobre o meu comando da barquinha.... vontade eu 

tenho, ninguém é eterno, de passar. Não é à toa que eu tenho 

um grupo mirim das crianças, para não deixar a cultura 

morrer, de passar para as pessoas. E sobre deixar, passar 

para uma das minhas filhas, é vontade que eu tenho. Agora 

vai depender da vontade delas, sempre eu falo. Mas como elas 

dizem “eu não quero essa responsabilidade, esse cargo para 

minha vida, para mim, porque eu sei que é muita 

responsabilidade, muita consumição para cabeça da senhora, 

então, eu não quero essa situação para mim”. Mas eu sempre 

tô falando, não sei, Deus é que sabe daqui para frente. 

 

Dona Rita, eu quero muito agradecer por esta oportunidade 

de conversar com a senhora! Desejo vida longa para a senhora 

e para a barquinha de Bom Jesus! 

Para mim também sempre é um prazer falar da barquinha. Para 

mim é tudo, é um prazer imenso. Fazer uma entrevista, fazer 

um documentário, sempre para mim é um orgulho. E as pessoas 

fazem porque tem uma visualização da barquinha de soma, né? 

De achar bonito, e de gostar da cultura, de ter amor pela 

cultura. Então para mim é uma valorização e é um prazer. 

Obrigada por tudo! Obrigada pelas palavras! ��������� 

 

 

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 
 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   275 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

FACEBOOK. Samba de Roda Dona Rita da Barquinha. 29 ago. 2013. 
Página da artista. Disponível em:  
https://www.facebook.com/Ritadabarquinha/photos/rita-da-
barquinha-a-barquinha/515783205163715/?locale=pt_BR. Acesso em: 
14 jul. 2023. 

IPATRIMÔNIO. Patrimônio cultural brasileiro (beta). Bahia ‒ 
Samba de Roda do Recôncavo Baiano. [s.d.] Disponível em: 
https://www.ipatrimonio.org/bahia-samba-de-roda-do-reconcavo-
baiano/#!/map=38329&loc=-12.546520673709788,-
39.582366943359375,9. Acesso em: 14 jul. 2023. 

IPHAN. Samba de Roda do Recôncavo Baiano. Brasília, DF: Iphan, 
2006. 216 p.: il. color.; 25 cm. + CD ROM. – (Dossiê Iphan; 4) 

 

 

Conhecendo a autora deste capítulo: 

 

 

Paula Martins: Doutoranda e Mestre em Artes 

Cênicas no Programa de Pós-graduação em Artes 

Cênicas da Escola de Comunicações e Artes da 

Universidade de São Paulo. Integrante do 

Grupo de Pesquisa Núcleo de Traje de Cena, 

Indumentária e Tecnologia, da Universidade de 

São Paulo. Bacharela em Artes Visuais pela 

Universidade de Santa Catarina. Cenógrafa e 

Figurinista com formação pela SP Escola de 

Teatro.  

paulamartinsartista@gmail.com 

 

 

PALAVRAS-CHAVE: Dona Rita da Barquinha; Samba de Roda; 

Trajes; Folguedo. 

https://www.ipatrimonio.org/bahia-samba-de-roda-do-reconcavo-baiano/#!/map=38329&loc=-12.546520673709788,-39.582366943359375,9
https://www.ipatrimonio.org/bahia-samba-de-roda-do-reconcavo-baiano/#!/map=38329&loc=-12.546520673709788,-39.582366943359375,9
https://www.ipatrimonio.org/bahia-samba-de-roda-do-reconcavo-baiano/#!/map=38329&loc=-12.546520673709788,-39.582366943359375,9


Tecido (aso oke). Iorubá, Nigéria, 
c.1950-c.1970.  British Museum, 
número 2018,2036.60.



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   277 

Capítulo 15  

 

REISADO DO CONGO – A IMPORTÂNCIA QUE O VESTIR 

CARREGA PARA A CORPORALIDADE DO REISADO  

Reisado do Congo – The importance that dressing carries to the 

corporality of Reisado 

 

Candido, Sofia Bernardino Grunewald; Graduanda; 

Universidade de São Paulo; sofia.grunewald@gmail.com 

 

 

1. Introdução 

 

O foco no traje quando olhamos para qualquer manifestação 

cultural nos apresenta novas perspectivas. Ao colocar o Reisado 

sobre este enfoque, nos deparamos com a importância que o 

vestir carrega para a corporalidade do Reisado, ou seja, a 

importância que as vestes representam para que os brincantes 

incorporem as figuras do Reisado, despertadas através da fala 

do mestre Aldenir, do Reisado Reis de Congo. 

São diversas as manifestações do Reisado ao longo do 

Brasil, em diversos estados, sendo o Ceará e especificamente 

a região do Cariri a escolhida para a pesquisa. O Reisado, 

além de diverso, incorpora características culturais das 

diferentes localidades em que se encontra, manifestando as 

trajetórias e costumes de cada cultura (BARROSO, 2008). 

Sendo assim, apenas no Cariri cearense, relata-se a presença 

de quatro manifestações de Reisados e suas diferentes 

variações: Reis de Congo; Reis de Careta (Reis de Couro); 

Reisado do Guerreiro; e Reisado dos Quilombos (ALMEIDA, 

2016).  

 Para este artigo, o enfoque no traje será dado a partir 

do Reisado do Congo, já que foi com o relato de um mestre 

deste Reisado que foi possível perceber a importância que o 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   278 

vestir carrega para a manifestação. Afinal, são os mestres 

e os brincantes que carregam todo o conhecimento acerca da 

cultura do Reisado (ALMEIDA, 2016). 

O Reisado do Congo nesta região se diferencia das outras 

manifestações de Reisado por ser um cortejo de guerreiros, 

organizados de forma hierárquica e liderados pelo mestre. A 

estrutura simboliza a corte de Reis do Congo empenhados em 

uma guerra santa, atravessados pela irreverência das figuras 

cômicas Mateus e Catirina (ALMEIDA, 2016). O cortejo é 

duradouro e marcado pela sua localidade, onde no dia 6 de 

janeiro, Dia de Reis, passa pelas ruas e casas da cidade com 

peças (canções), brincadeiras e manifestações que retratam 

tanto as histórias dos Reis do Congo quanto a cultura e 

trajetória da população local e da cidade.  

Sendo assim, como a vivência e a espacialidade carregam 

significado essencial para as peças, as manifestações de 

Reisado carregam um valor histórico essencial à cultura, com 

seus cortejos e elementos incorporados que fazem com que o 

Reisado seja um universo multicultural e receba diversas 

nomenclaturas em todo o território nacional e na própria 

região escolhida, como: Terno de Reis, Tiração de Reis, 

Folia de Reis, Reisado (ALMEIDA, 2016). 

 

2. A importância do reisado como patrimônio cultural da 

região do Cariri (CE) 

 

Quando falamos de Reisado na região do Cariri cearense, 

Juazeiro do Norte é a cidade que mais se destaca no âmbito 

cultural, devido à sua grande diversidade. Almeida (2016) 

traz “o Reisado enquanto patrimônio cultural por sua forte 

presença no contexto cultural da cidade” (ALMEIDA, 2016, p. 

14). Além de ser considerado por Almeida (2016) e Barroso 

(2008) um patrimônio da humanidade, já que por meio de suas 

peças (canções) retratam memórias dos brincantes, das 

vivências na cidade e da história local, se tornando uma 

manifestação importante de cultura imaterial. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   279 

Dessa maneira, sob um pilar religioso (expresso 
através do catolicismo popular e romarias), bem como 
artístico (expresso em diferentes linguagens de uma 
“cultura popular” como o cordel, as cantorias, 
reisados, lapinhas, xilogravuras, esculturas...) é 
que a cultura e identidade local foram sendo 
construídas. Os bens culturais citados são parte do 
patrimônio cultural da cidade de Juazeiro do Norte e 
revelam um contexto, em que práticas coletivas 
diversas estão envolvidas, numa relação em que o 
passado e o presente se encontram e se ressignificam. 
(ALMEIDA, 2016, p.13) 

 

As peças (canções) no Reisado do Congo são transmitidas 

de forma oral e têm os mais variados temas em suas letras, 

como: político, religioso, canções de amor, questões do dia 

a dia, entre outras raízes. Por isso torna-se uma parte da 

memória daquele local em que está inserido, “recuperando 

experiências sociais e trajetórias de vida no contexto da 

cidade citada” (ALMEIDA, 2016, p.15).  

Além das peças, o corpo dos brincantes também carrega 

a memória das tradições orais e das trajetórias de cada um 

durante sua vida no Reisado, que junto com os trajes os 

incorpora às figuras do cortejo. Assim como relata Oliveira 

Junior e Fortes (2019): 

Entre a fantasia e o corpo, o Reisado retrata 
pequenas encenações em lugares públicos, a exemplo 
de ruas e praças, onde atores entram em cena pelo 
improviso e pelas experiências como brincantes. O 
momento demonstra transição, abertura de devires no 
instante fabricado e no período em que se supera o 
que está se fazendo, evidenciando o caráter de 
devoção por meio da memória e de um saber expressados 
pelo corpo. 

Desse modo, os corpos na encenação performática se 
materializam no presente pela incorporação da memória 
passada […]. (OLIVEIRA JUNIOR; FORTES, 2019, p. 133-134) 

 

O cortejo do Reisado é incorporado pela cidade em sua 

forma original, perpassando ruas e casas, interagindo e 

brincando com seus moradores; entre as mais variadas figuras 

presentes neste cortejo, todas carregam em seu corpo seus 

trajes e memórias em folias 0F

1 que tradicionalmente podem durar 

a madrugada toda do Dia de Reis. Além de se estender a 

comemorações em dezembro e janeiro, atualmente o Reisado tem 

 
1 “Folias” do termo Folia de Reis, uma entre as diversas denominações 
que o Reisado recebe em todo o território brasileiro. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   280 

eventos dedicados a ele e a expansão desse patrimônio 

cultural. 

Porém, por mais que os eventos culturais e festivais 

sejam importantes para a expansão e manutenção dos Reisados, 

seus mestres ressaltam o prejuízo que a diminuição do tempo 

de apresentação resulta para seus cortejos e para a interação 

completa com o público (ALMEIDA, 2016). 

Transformando aspectos da apresentação e gerando o 

“esquecimento de determinadas peças, embaixadas e 

encenações” (ALMEIDA, 2016, p. 56), além da perda de uma 

certa mística por trás do traje de cada figura (personagem). 

É a partir do traje que o público entende a ordem e o 

objetivo da encenação de todo o cortejo e o sentido de cada 

figura no contexto da apresentação do Reisado. Sendo que, 

quando se condensam ou diminuem o tempo de apresentação, as 

figuras se misturam ou se perdem junto com o contexto geral 

da história contada, se perdendo assim o que chamamos de 

elemento místico.  

Podemos perceber a importância que o traje passa a ter 

no entendimento de um cortejo de Reisado e o prejuízo das 

curtas apresentações dedicadas a eventos. Como relata o 

mestre Aldenir em sua fala para Almeida (2016): 

“Rapaz, uma apresentação completa de Reisado é uma 
noite toda... o pessoal acha bonito! Mas isso era 
antes, hoje num dá tempo da gente fazer porque é só 
uns quinze, vinte minutos de uma apresentação...” Com 
essa fala, percebemos então que as ações culturais 
realizadas pelas instituições citadas, acabam por 
gerar uma modificação na manifestação: somando os 
fatos, de que já não é mais tão comum apresentações 
de Reisado em renovações ou festas religiosas, e que 
as apresentações a convite dessas instituições, não 
chegam a uma hora por grupo, verificamos então que 
essas ações geram uma transformação, ocasionado o 
esquecimento de determinadas peças, embaixadas e 
encenações por exemplo, que fazem com que o que vemos 
hoje nessas apresentações de Reisado, seja uma 
síntese das apresentações que aconteciam 
anteriormente, quando independiam do financiamento 
dessas instituições. (ALMEIDA, 2016, p. 56) 

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   281 

3. A importância do vestir no reisado ‒ Reisado Reis de 

Congo e Mestre Aldenir 

  

Além da importância do traje envolvendo o cortejo de 

Reisado, este estabelece uma importância visual. O traje se 

torna capaz de ser elemento diferenciador de certas figuras 

e diferenciador dos tipos de Reisados, assim como apresenta 

Silva, Santos e Araújo (2019) em pictogramas 1F

2 da identidade 

de grupos de Reisados do Congo no Cariri cearense. Neles é 

possível, em conjunto com a análise de imagens e vídeos2F

3 

disponíveis online, identificar a base geral dos trajes de 

Reisado do Congo: saias ou saiotes; meias ¾ (três quartos); 

coletes com bordados, espelhos ou lantejoulas; capacetes, 

algumas vezes em formato de coroa, com aplicação de fitas 

de cetim coloridas e bordados em espelhos e pedrarias; chapéu 

em cone para determinadas figuras, com adornos iguais ao dos 

capacetes e espadas nas mãos das figuras.  

Na modelagem dos trajes é nítida a referência a cavaleiros 

e guerreiros, como em suas saias/saiotes e coletes (Figura 1). 

Já nos capacetes (Figura 2) há a referência às coroas, 

principalmente em trajes mais elaborados, entretanto no Reisado 

do Congo e principalmente no Reisado Reis de Congo, do mestre 

Aldenir, o elemento característico dos trajes são os apliques de 

pequenos pedaços de espelhos nos coletes e capacetes, que, 

segundo Araújo (1959), carregam a função de amuleto de proteção 

para os brincantes de Reisado. Ele destaca: 

Pode-se “pensar que nos reisados também sejam enfeites; 
aquilo não é enfeite, é porém amuleto cuja função é fazer 
voltar de onde partiu o mau olhado. E quando é de retorno 
é tão forte que trará a morte de quem o praticou”, afirmou 
o mestre do reisado e guerreiros. (ARAÚJO, 1959, p. 74). 

 
2 Pictogramas disponíveis a partir da página 6 do artigo “Figuras do 
baile: pictogramas para o fortalecimento da identidade dos grupos de 
reisado do Cariri” dos autores Cicero Reginaldo Farias da Silva, 
Débora Rodrigues dos Santos e Manoel Deisson Xenofonte de Araújo, 
publicado no CIDI 2019 BH. Anais do 9º Congresso Internacional de 
Design da Informação. Disponível em: 
https://pdf.blucher.com.br/designproceedings/9cidi/6.0014.pdf. Acesso 
em: 14 ago. 2023. 

3  O 7º Festival Canto dos Reis - Festival de Tradição do Cariri de 
2021 transmitiu online e disponibilizou no YouTube a apresentação do 
Reisado do Congo: Reisado Reis de Congo, do mestre Aldenir. Disponível 
em: https://youtu.be/TxbHb0a-CbM. Acesso em: 14 ago. 2023. 

https://pdf.blucher.com.br/designproceedings/9cidi/6.0014.pdf
https://youtu.be/TxbHb0a-CbM


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   282 

 

 

Figura 1 - Saias/saiotes e coletes do Reisado do Congo 

 
Foto: Gabriela Fernandes.  

  

 

 

Figura 2 - Capacetes do Reisado do Congo 

 
Foto: Gabriela Fernandes.  

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   283 

Almeida (2016) também traz seus apontamentos em relação 

à função dos espelhos como amuleto de proteção, no seguinte 

parágrafo: 

Trazemos novamente o estudo do folclorista Alceu 
Maynard Araújo (1979), que comentando sobre as 
indumentárias no Reisado, ressalta que a vestimenta 
é composta por enfeites, saias e chapéus, geralmente 
cheia de espelhinhos, na qual esses teriam uma função 
amulética e protetiva, em que todo o mal e desejo 
ruim emanado para os brincantes, bateria nos 
espelhinhos e retornariam para aqueles que os tenham 
tido, fazendo com que os brincantes permaneçam 
protegidos. (ALMEIDA, 2016, p. 61) 
 

O chapéu cônico é utilizado pela figura que representa 

Mateus (Figura 3), adornado de forma semelhante aos demais 

capacetes, com espelhos, bordados e fitas coloridas. Já o 

traje é, normalmente, composto por uma blusa de manga longa 

e calça, se distanciando das características guerreiras dos 

demais trajes. Reforçando e auxiliando na diferenciação da 

função da figura do Mateus no contexto do Reisado. 

 

Figura 3 - Traje de Mateus do Reisado do Congo 

  
Foto: Gabriela Fernandes.  

  

Para além da descrição do traje de Reisado do Congo e 

da significação de elementos destes trajes, o que concerne 

a este artigo é a importância do traje como elemento 

fundamental para que o Reisado seja incorporado e as figuras 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   284 

sejam encarnadas em seus brincantes, ou como denominei: a 

importância do traje para a corporalidade do Reisado. 

Para destacar a importância e afirmação deste assunto, 

destaco a fala do mestre Aldenir, do Reisado Reis de Congo: 

Importante destacar é o fato de Mestre Aldenir, ter 
como referência o ano de 1955 como o ano que iniciou 
o reisado. O motivo para isto se deve a questão de 
ter sido nesse ano, a primeira vez que ele brincou 
trajado. Antes disso o mestre já brincava o reisado 
só que sendo “à paisana” como o próprio define. 
Quando questionado sobre o porquê de só considerar o 
período que brincou trajado, revela-se a importância 
dos elementos presentes durante a execução da 
brincadeira, sobretudo a das indumentárias. [...] 
Quando Aldenir responde, confirma que o ato de vestir 
os trajes o faz incorporar outro ser, que constituirá 
os personagens da manifestação: “Porque você tá [sic] 
aqui com essa roupa, você vestiu aquela outra, você 
já se sente outra pessoa, né? Porque é aquilo ali que 
faz a nossa presença no Reisado [...]Aí foi de (19)55 
é que eu fui conhecer Reisado, me casei em (19)53, 
não (19)56! E eu já tinha o Reisado... aí de lá pra 
cá começou nos filhos”. (ALMEIDA, 2016, p. 61)  

 

A partir do destaque dado para a utilização e para o 

traje como elemento, percebe-se a incorporação da figura e 

do brincante ao Reisado. Para que esta incorporação seja 

verdadeiramente realizada é necessário que o traje seja 

vestido (ou trajado), passando por uma representação física 

e material da figura para a corporificação do brincante, 

tornando-o parte de um Reisado.   

Se a incorporação das figuras do Reisado é feita através 

dos trajes e é o que faz com que estas figuras sejam 

entendidas e absorvidas pelo público, são os trajes que 

fazem com que cada figura represente uma identidade própria 

que carrega significados essenciais para cada história 

contada pelos grupos de Reisados. 

A fala do mestre Aldenir demonstra a importância dos 

elementos visuais no Reisado, que vai além da diferenciação 

de figuras, mas é o que simboliza e corporifica o Reisado, 

através da junção entre memória corporal de uma figura e 

materialidade do traje.  

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   285 

4. Considerações finais  

 

O Reisado pode ser entendido como uma manifestação 

cultural importante à região do Cariri e ao Brasil, enquanto 

representação de uma cultura diversa e rica. Porém, sem 

todos os seus elementos visuais e trajes, o cortejo perde, 

além de sua significação para o público, sua autenticidade, 

que se faz única em cada Reisado, bem como a representação 

de cada figura dentro do cortejo. 

É a partir dos relatos e menções do Mestre Aldenir, do 

reisado Reis de Congo que se evidencia e verbaliza a 

necessidade de estudos e aprofundamentos na importância do 

traje em cortejos como o Reisado. Além das peças que 

constituem parte importante da essência do Reisado, 

retratando vivências, histórias, desejos e reivindicações; 

são os trajes que fazem com que essa essência seja 

incorporada em forma de figuras pelos brincantes e pessoas 

presentes no Reisado. 

Com isso, percebe-se que a corporalidade das figuras 

presentes nos Reisados, principalmente no Reisado do Congo, 

depende da expressão do corpo incorporado pelo traje e suas 

memórias ‒ que carregam a representação de cada figura e seu 

papel no cortejo e no grupo de Reisados ‒, tornando o traje 

o elemento fundamental para a presença de uma figura no 

grupo, já que depende dele para que a incorporação da mesma 

seja feita pelos brincantes, tornando o Reisado uma 

manifestação cultural que ainda permanece presente no 

Brasil. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

 

ALMEIDA, Vitória Gomes. Entre peças, cantos, danças e memórias: 
o Reisado enquanto patrimônio cultural de Juazeiro do Norte. 
2016. 92p. Monografia (Bacharelado em Biblioteconomia) - Centro 
de Ciências Sociais Aplicadas, Universidade Federal do Cariri, 
Juazeiro do Norte-CE, 2016. Disponível em: 
http://sites.ufca.edu.br/biblioteconomia/wp-
content/uploads/sites/11/2019/04/2016-ALMEIDA-VITORIA-
MONOGRAFIA.pdf. 

http://sites.ufca.edu.br/biblioteconomia/wp-content/uploads/sites/11/2019/04/2016-ALMEIDA-VITORIA-MONOGRAFIA.pdf
http://sites.ufca.edu.br/biblioteconomia/wp-content/uploads/sites/11/2019/04/2016-ALMEIDA-VITORIA-MONOGRAFIA.pdf
http://sites.ufca.edu.br/biblioteconomia/wp-content/uploads/sites/11/2019/04/2016-ALMEIDA-VITORIA-MONOGRAFIA.pdf


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   286 

ARAÚJO, Alceu Maynard de. Medicina rústica. São Paulo: Companhia 
Editora Nacional, 1959. 

BARROSO, Oswald. Danças populares tradicionais no Ceará. In: 
SOUZA, Alysson Amâncio de; PINHEIRO, Elvis. (orgs). Tradições e 
contemporaneidade nas artes. Fortaleza: Expressão Gráfica e 
Editora, 2015. 

BARROSO, Oswald. Reis de Congo. Fortaleza: Ministério da 
Cultura/Faculdade Latino-Americana de Ciências Sociais/Museu da 
Imagem e do Som, 1996. 

BARROSO, Oswald. Reisado: um patrimônio da humanidade. Juazeiro 
do Norte: Banco do Nordeste, 2008.  

CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do Folclore Brasileiro. 10ª 
edição. Rio de Janeiro: Ediouro Publicações, [s.d.] (Coleção: 
Terra Brasilis). 

NUNES, Cícera. Reisado cearense. Conhecimento Editora, 2011. 

OLIVEIRA JUNIO, R. J; FORTES, L. Os lugares transeuntes da 
performance de brincantes LGBT+ na dança de Reisado: o 
espetáculo aberto do teatro popular brasileiro. Mester, UCLA, 
2019. Disponível em: 
https://escholarship.org/uc/item/76n4z41d#main. Acesso em: 14 
ago. 23. 

SILVA, C. R. F.; SANTOS, D. R. S.; ARAÚJO, M. D. X. Figuras do 
baile: pictogramas para o fortalecimento da identidade dos 
grupos de reisado do Cariri. Anais do 9º Congresso Internacional 
de Design da Informação – CIDI, Belo Horizonte, 2019. Disponível 
em: 
https://pdf.blucher.com.br/designproceedings/9cidi/6.0014.pdf. 
Acesso em: 14 ago. 2023. 

SOUZA, Simone de. (org.). Uma nova história do Ceará. 3. ed. 
Fortaleza: Edições Demócrito Rocha, 2004. 

 

 

Conhecendo a autora deste capítulo:  

 

 

Sofia Bernardino Grunewald Candido: Graduanda 

em Têxtil e Moda, pela Universidade de São 

Paulo. Pesquisa figurino, realizou iniciação 

científica como bolsista do CNPq pesquisando 

figurino cinematográfico brasileiro e é 

integrante do Grupo de Pesquisa Núcleo de Traje 

de Cena, Indumentária e Tecnologia da USP.  

sofia.grunewald@gmail.com 

 

PALAVRAS-CHAVE: Reisado; Folia de Reis; Traje de Folguedo. 

https://escholarship.org/uc/item/76n4z41d#main
https://pdf.blucher.com.br/designproceedings/9cidi/6.0014.pdf


Tecido de algodão. Accra, anos 
2000. British Museum, 
número Af2006,15.15. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   288 

Capítulo 16 

 

ENTREVISTA COM A IALORIXÁ CRISTINA IFATOKI 

Interview with Yaloriṣá Cristina Ifatoki 

 

Campos, Vilma; Doutoranda; Universidade de São Paulo; 

leitevilma2008@hotmail.com 

Florentino, Maria Cristina Andrade; Especialista; 

cristinaifa77@gmail.com 

 

 
Figura 1 - A Ialorixá Cristina Ifatoki, no Ilê. Acima dela, máscaras 

que confeccionou e, à esquerda, os tambores Rum, Rumpi e Lê. 

 
Fonte: Screenshot do documentário Cantigas de Orixá.0F

1 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
1 Pesquisa sobre musicalidade Afro-Brasileira, aprovado pelo Programa 
Municipal de Incentivo à Cultura (PMIC) de Uberlândia-MG em 2018, com 
direção de Isley Borges e disponível no YouTube. Esse, assim como 
todos os outros screenshot desta entrevista são de acesso público no 
mesmo endereço. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=a1_YctnwSeY. Acesso em: 8 jun. 2023.  

https://www.youtube.com/watch?v=a1_YctnwSeY


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   289 

Nota introdutória a título de “escurecimento” 

 

A coautoria nesta entrevista é consciente porque a 

entrevistadora Vilma Campos e a entrevistada Maria Cristina 

Andrade Florentino trabalharam de maneira colaborativa e em 

posição simétrica no recorte, transcrição e transcriação1F

2 

para as reflexões sobre o lugar identitário e as 

problemáticas contemporâneas da indumentária dentro do 

candomblé nesta entrevista. 

Assim, como forma traz conteúdo e conteúdo traz forma, ou 

em uma moeda reconhecemos os lados “cara e coroa”, estamos 

diante de um ato concreto de sinalizar a produção coautoral e 

materializarmos a escolha como um grifo para que essa opção 

não passe despercebida, independentemente do “estranhamento” 

(ou não), que possa causar no leitor, a quem convidamos a 

seguir conosco.   

 

-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.-.- 

 
Eu, Vilma Campos e meu esposo, Luiz Leite, conhecemos 

a Ialorixá Cristina Ifatoki no Centro Cultural Egbe Ilê Ifá 

ou Sociedade Casa de Ifá, no segundo sábado de outubro de 

2022, acompanhando alguns estudantes e professores da Escola 

Livre de Teatro (ELT) de Santo André (SP), que estavam em 

um intercâmbio com Jarbas Siqueira Ramos, pesquisador em 

Cultura Popular e professor do curso de Dança da UFU 

(Universidade Federal de Uberlândia). Naquele final de 

semana, o grupo estava em uma viagem de campo que consistiu 

em uma imersão para conhecer a festa do Congado e uma casa 

de candomblé em Uberlândia (MG).  Desde então, procuramos 

 
2 “O termo transcriação é, na verdade, um conceito empregado, na 
teoria da literatura, por poetas concretistas brasileiros, sobretudo 
Haroldo de Campos. Difere-se da adaptação, pois os princípios de 
comunicabilidade, interacionalidade e legibilidade se sobrepõem aos 
princípios da autenticidade e fidelidade à obra-base original” (In: 
LEITE, Luiz Carlos. Da narrativa oral a um processo de construção 
dramatúrgica – Romaria: uma partilha de experiências humanas. 
Dissertação de Mestrado – Ileel, UFU, Uberlândia 2009. Disponível em: 
https://repositorio.ufu.br/bitstream/123456789/11800/1/dis.pdf.  
Acesso em: 9 jun. 2023. 

https://repositorio.ufu.br/bitstream/123456789/11800/1/dis.pdf


DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   290 

nos aproximar de Ìyá Cristina e do Awofá Jair Ifagbenro, 

Baba do Ilê e também esposo de Cristina.   

Ìyá Cristina é Arte-Educadora graduada em Artes 

Plásticas pelo Instituto da UFU e Professora Especialista 

em Cultura Africana, Cultura Afro-brasileira, e Educação 

para relações Etnorraciais e Educação em Direitos Humanos 

pela Faculdade de Educação da UFU.  Em 4 de junho de 2023, 

em uma tarde de domingo, ela nos recebeu em sua casa para 

uma entrevista sobre indumentária no candomblé. 

 

Vilma - Antes de mais nada, eu quero agradecer por receber 

a mim e ao Luiz que está me ajudando a registrar este 

encontro em áudio. Tenho certeza de que será um encontro 

muito potente e colaborativo entre nós três. 

Ìyá Cristina e Luiz Leite - Axe! 

Vilma - Quero pedir licença para que, num primeiro momento, 

a gente possa trabalhar um pouco mais na sua apresentação, 

pois essa pequena descrição que eu mencionei agora há pouco, 

disponível na internet, não contempla totalmente a riqueza 

da sua trajetória. É justo que possamos ouvir você mesma se 

apresentando. Como você se vê? Indo além do seu nome civil 

Maria Cristina Andrade Florentino, como é que a Cristina se 

torna uma Ìalorixá? 

Ìyá Cristina - Primeiramente, em complemento ao seu 

agradecimento, quero deixar registrado que a gratidão é 

mútua. A cada vez que eu tenho a oportunidade de fazer uma 

fala que vai se tornar pública, eu agradeço não só a Exú/Eṣú, 

mas também a meus ancestrais, porque se hoje eu estou neste 

lugar, é porque uma ancestralidade me permitiu e somou, para 

que eu estivesse aqui. Eu vou tentar sintetizar, porque se 

eu for fazer uma apresentação de tudo e de todas as coisas 

que eu fiz pra chegar aqui, talvez a gente fique só na 

introdução. 

Vilma - (Risos). 

Ìyá Cristina - Para não ficar parecendo uma vaidade ou 

soberba da minha parte, o que eu posso falar é que a gente, 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   291 

quando a gente começa; e quando eu falo a gente, é eu mesma; 

quando a gente começa na espiritualidade e, você é muito 

criança, você não tem muita noção das coisas que são faladas 

para você e professadas. No meu caso, para além da fala, 

teve uma profecia. Eu já falei dessa profecia em um outro 

momento, mas eu vou repetir porque eu quero contemplá-la 

nesta nossa entrevista.  

A cabocla Jurema, quando eu estava aos nove anos, tirou uma 

guia branca de porcelana do pescoço. A médium se chamava 

Marilda. Foi em uma festa de Cosme e Damião. Ela era uma 

menina branca dos olhos verdes, do cabelo loiro longo, bem 

longo, muito bonita, e ela chegou na minha frente e tirou o 

colar e colocou no meu pescoço e falou assim: ― Essa é a 

luz, a cor dessa guia é a luz que vai te guiar. E você vai 

ter muitos filhos.  

Luiz e Vilma - (Risos) 

Ìyá Cristina - Quando você fala isso para uma menina de 9 

anos vinda de uma criação católica, no imaginário, você 

entende que vai casar e que vai ter três, quatro, cinco 

filhos... 

Vilma - Uma grande família! 

Ìyá Cristina - Muitos filhos. Você pensa de quatro pra cima. 

E qual foi a minha grande surpresa? Que foi assim mesmo. 

Conforme o tempo foi passando, vamos sinalizar assim, a cada 

década. Aos dezoito, eu estava me casando, aos dezenove, eu 

já estava introduzindo o meu esposo na religiosidade e, 

nesse caminhar, vieram os três filhos carnais e, logo depois 

dos carnais, começaram a chegar os espirituais, e não pararam 

de chegar. 

Em alguns momentos dessas décadas, eu esqueci dessa frase 

porque não havia um ideal de me tornar ialorixá. A vida foi 

me levando e foi me trazendo pra esse lugar. Então, não foi 

uma coisa – Ah, eu quero ser uma ialorixá, eu vou cumprir 

todos os meus preceitos, todas as minhas obrigações porque 

eu quero ser uma ialorixá. Não, muito pelo contrário, os 

filhos chegaram até antes mesmo de eu ter o título de 

ialorixá. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   292 

 

Figura 2 -Diferentes tecidos e vestimentas criam unidade identitária 
na confecção. 

  
Fonte: Documentário Cantigas de Orixá ‒ Screenshot (5min14s). Pesquisa 

sobre musicalidade afro-brasileira. 
 

Vilma - Uau!!!! 

Ìyá Cristina - Então esse cuidar, esse zelar e esse acolher, 

ele acontece muito antes de eu tomar posto 2F

3, com essas 

pessoas que foram chegando, entrando e eu praticamente me 

vi num caminho de não ter volta mais. 

Vilma - Foi natural! 

Ìyá Cristina - Sim, foi acontecendo de uma forma muito, 

muito espontânea a cada ano que passou. Eu falo muito pros 

meus filhos aqui, que a cada ano que passa, o meu pé entra 

mais dentro da terra, como se eu fosse uma árvore e, a cada 

dia, do meu pé, nasce mais raiz. Então, quando assim, os 

meus filhos batem a cabeça3 F

4, se curvam diante de mim, esse 

curvar pra mim tem uma dimensão muito maior do que o olhar 

 
3 Tomar posto significa tomar a obrigação de 7 anos, em que o iniciado 
recebe o seu título e as designações conferidas pelo seu Babaloriṣá ou 
ialorixá.  

4 Bater a cabeça (Adobá): É um cumprimento de inclinação do corpo ao 
chão, apresentando à terra o próprio Orí, em um gestual representativo 
da energia que comunga com o Orí e do seu gênero. É um pedido de 
benção (Mutumbá ou Motumbá). Esse cumprimento é feito para a liderança 
e a hierarquia do coletivo da casa.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   293 

das pessoas quando analisam aquele visual entendendo que as 

pessoas estão aqui num gesto de subjugamento e, nunca foi 

isso pra mim. Muito pelo contrário, quando eu dou um cargo 

pros meus filhos e, diante deles as pessoas também vão se 

curvar em respeito, eu sempre falo, isso tem preço, cada um 

que bate a cabeça diante de mim, só faz me lembrar o tamanho 

da responsabilidade que eu tenho com cada um daqueles que 

fazem isso. Ainda quando eu tenho vontade de sair correndo... 

Luiz e Vilma - (Risos) 

Vilma - Que não é fácil, né?! 

Ìyá Cristina - Sim, sim, não é fácil. De vez em quando, a 

vontade de sair correndo vem, porque, às vezes, você não 

está preparada para estar tão insultada, né?! 

Vilma - Hã, hã! 

Ìyá Cristina - E as pessoas acabam às vezes trocando de 

lugar com a gente. Então, eu falo isso para elas. Olha, 

quanto mais vocês batem a cabeça, mais eu sinto na obrigação 

de continuar e permanecer. Esse é o ato que mais me remete 

ao grau e ao compromisso com o sagrado, porque é isso, quando 

eles vêm e batem a cabeça. 

Vilma - Não dá pra esquecer! 

Ìyá Cristina - É, não dá pra esquecer. Então eu esqueço de 

todas as outras cousas e me lembro dessa, o sagrado, porque 

é ele que me faz continuar e permanecer. É isso aí. 

Vilma - Muito bom, que delícia, que lindo! 

Ìyá Cristina - Não sei se eu contemplei a sua pergunta. 

Vilma - Total! 

Ìyá Cristina - Mas é isso, já fui professora de primeira a 

quarta série, fui normalista. Então, o Estado soltou de 

fazer o Magistério Superior para poder efetivar e continuar, 

mas nessa época coincidiu quando o meu caçula nasceu e ficou 

muito doente, e não dei sequência nisso, eu saí da sala de 

aula. Depois a vontade de voltar pra universidade e fui 

fazer o curso de Artes. Já havia saído da escola havia 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   294 

dezoito anos e, nesse período que eu parei de estudar, eu 

me dediquei bastante a uma indústria de vestuários. 

Vilma - Olha só! 

Ìyá Cristina - Sim, sou modelista, sou estilista, sou 

desenhista, desenho moda, fazia coisas de moda e sou 

modelista industrial. Então, eu tenho muitas profissões, 

muitos afazeres, mas nunca larguei e nunca deixei a minha 

vida espiritual de lado. Sempre fui praticante, desde que 

eu adentrei na religiosidade, dei a minha primeira obrigação 

com 11 anos de idade. Quando eu vim pra Uberlândia, eu já 

tinha passado por um processo iniciático, depois eu entrei 

pro Candomblé, passei a cultuar o Orixá com mais afinco, com 

mais assiduidade, de me permitir a aprender mais sobre a 

oralidade africana.  

E também, há vinte e quatro anos, exatamente no dia 14 de 

abril de 1999, eu iniciei em Ifá juntamente com o Baba Jair, 

a família Egbé Obá Ognoni iwashe, cuja família tem o seu 

representante no Brasil pelo Otumbá Jimi, quando ele ainda 

era comerciante de produtos africanos (tecidos, obi, orobô, 

osun e outros). Nessa época, as pessoas no Brasil ainda 

desconheciam o culto ao Orunmilá Ifá e ao regressar para a 

cidade de Uberlândia, as pessoas interpretaram que nós 

tínhamos iniciado em uma qualidade de Oxalá.  

As primeiras iniciações realizadas no Brasil pela família 

Egbé Oba Ogboni iwashe foram realizadas pelo Babalawô 

Onisegun Salau Adissá4F

5, pois Baba Jimi ainda não havia 

completado seu sacerdócio.  

 

 

 

 

 
5 Aquele que manipula o segredo das ervas. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   295 

Vilma - Muito legal você trazer quem veio antes, que a gente 

não está solto no mundo. E além disso, que você deixou a 

vida levar pro seu caminho. 

Ìyá Cristina - E no candomblé, eu passei aos 11 anos por uma 

iniciação no Axé de Angola. Quando eu vim pra Uberlândia, 

que eu fui pro candomblé de Queto, aí eu me iniciei com o 

Oindenam que é filho de Barulepê (Waldomiro, pai baiano Axé 

Parque Fluminense no Rio de Janeiro, filho de Mãe Menininha 

do Gantois). Então, esta é minha raiz. 

Vilma - Você é bisneta de Mãe Menininha? 

Ìyá Cristina - Sim, bisneta. Não é que eu queira encher a 

boca pra falar, pode parecer um fato pontual, mas é o que 

eu digo, que qualquer lugar que você vá, não tem problema 

nenhum; mas se você quer ser do candomblé, procure 

minimamente uma casa que seu pai fala quem é o seu avô porque 

a gente se reconhece. Hoje, estamos num culto tão diluído, 

tão diluído, mas tão diluído que todo mundo usa um quartinho 

no fundo da casa, vai pra internet, pega 16 búzios e começa 

a jogar com um turbante na cabeça, falando que é mãe de 

santo, entendeu? Vai pra cozinha, torra um feijão, torra um 

milho, porque essas coisas ela viu em algum lugar. Ela viu 

aqui os pratos passando, então ela pensa – ah, isso é ebó. 

Ah, então vou fazer lá em casa! Eu já sei fazer. Não é assim. 

Não é assim. Nunca foi. E, ainda que tenha os mesmos 

elementos (se voltando para o Luiz), você está pegando os 

pratinhos, você vê que tem uma diferença entre um e outro, 

não tem? 

 

 

 

 

 

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   296 

Figura 3 - Na imagem abaixo, Ritual de Olubajé (Banquete do Rei, 
realizado tradicionalmente no mês de agosto) 

 
Fonte: Documentário Cantigas de Orixá ‒ Screenshot (21min50s). 

Pesquisa sobre musicalidade afro-brasileira. 
 
 
Luiz - Tem? 

Ìyá  Cristina - Tem uma diferença, não é tudo igual. Parece, 

mas não é. Olha o que eu estou falando, a gente vai mexer 

com farinha, vai mexer com canjica, mexer com milho, feijão 

fradinho, cará, quiabo, cortar frango, mas preste atenção: 

o movimento não é igual, os pratinhos não são iguais. Isso 

também com a indumentária: há um lugar até onde eu posso ir 

e também o lugar onde não posso ir mais. Porque a pessoa 

pode ler essa entrevista depois e falar: ― Olha, a 

indumentária do Axé é essa aqui, vamos passar a fazer porque, 

agora, a gente tem um ponto de referência. Mas não é assim, 

porque tudo tem um sentido, nada é aleatório. Então assim, 

o Jejê é difícil uma entrevista dessas porque eles 

respeitosamente não falam de nada, nada, nada. É fechadinho, 

já o pessoal do Queto se permitiu uma abertura. Você vê um 

monte de coisa na internet, mas o pingo o “i” não tem. Tem 

o “i”, “a”, “o”, “u”, mas não tem o pingo do “i”. Então, o 

que eu vou falar pra você são as vogais, mas o pingo do “i” 

não tem como falar, porque só sabe o pingo do “i” quem entrou 

no Sabaji. Quero pontuar, só sabe o pingo do “i” quem entrou 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   297 

no Rundemí e no Sabaji 5F

6, que são os dois locais sagrados de 

dentro da casa do Axé. Então lá existe uma indumentária que 

só quem passa lá dentro é que sabe. Ela é uma indumentária 

muito especial? Não, muito pelo contrário, é uma coisa muito 

simples, mas tem que estar lá para saber qual é. 

Vilma - Penso que passa pelo lugar da experiência. 

Ìyá Cristina - Sim, porque a indumentária está relacionada 

a cada momento, e depende de quem é o ancestre 6F

7 que estará 

comungando com o ori. Lá dentro também é identitário, não 

deixa de ser porque a gente faz aquilo que o ancestre gosta 

e reconhece, tipo uma roupa do Egungun que a gente estava 

vendo agora quando você me mostrava os números anteriores 

dessa publicação seriada  Ele vem, mas ele reconhece a 

indumentária dele que, às vezes, num Festival pode ter vários 

Egunguns, e cada um vai estar onde ele se reconhece. Naquela 

questão da família, naquela questão daquela roupa, que foi 

feita pra ele porque elementos agregados àquela roupa 

remetem às lembranças e às passagens da vida dele, ao que 

ele tinha de preferência, da cor que ele gostava e de 

elementos que são muito particulares e singulares, daquele 

ancestre divinizado. 

Vilma - Quer dizer, ele conta ali uma narrativa, uma memória. 

Não é uma questão só estética. 

Ìyá Cristina - Nunca foi. Até a mais simples lantejoula 

bordada lá, é bordada com um significado, ainda que de 

número, de odu7F

8, ainda da representação simbólica do que 

ligava aquele ancestre à natureza, ao elemento da terra, da 

água ou do fogo. Há uma passagem importante do que ele fez 

na comunidade dele. Então, aquela roupa é toda uma narrativa 

histórica daquele ancestre.  

 

 

 
6 É a parte interna da casa de Aṣé onde só adentram os iniciados.  

7 Familiar de quem se descende. 

8 Odu: signo do oráculo de Orunmilá Ifá que significa destino.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   298 

Figura 4 - Momento de Adahum de Oxóssi. À frente, Ìyá Ifatoki seguida 
de Iyamorò Funmiloyá, a pequena Yasmin Olabamidelè, Yaò Omidayó. À 

esquerda, Baba Jair Ifagbenro. 

 
Fonte: Documentário Cantigas de Orixá ‒ Screenshot (14min27s). 

Pesquisa sobre musicalidade afro-brasileira. 
 

Vilma - Que bonito. E faz muito sentido. 

Ìyá Cristina - Então, quando a gente está na oralidade, e que a 

gente tem esse olhar, a gente tem uma leitura. Não é diferente 

do saber de uma pessoa que está lá na academia e que conhece, 

por exemplo, uma obra minimalista. Você sabe até a que tempo 

aquela obra pertence. Você olha uma coisa assim, e você diz, ele 

bebeu em Paul Klee porque ele gostou desse artista e fez uma 

releitura. Quando a gente vivencia esse lugar, ou quando a gente 

tem já um aprendizado oral, isso é muito espontâneo. Ah, como eu 

gostaria que muitas pessoas pudessem me ouvir falar, e que me 

ouçam através desse momento de estar publicando, da importância 

de se manter a indumentária. Parece que a fala dos mais velhos 

está se diluindo e, assim, banalizando e ficando para segundo 

plano, não dando importância a essa fala. Parece que muitos dos 

que estão chegando não se importam com isso, especialmente porque 

muitos vêm com informações prévias que são difundidas pela 

internet, e fica difícil que compreendam que o candomblé não é 

apenas o Ṣirê, é uma ludicidade representativa em que a música e 

a dança envolvem a gente em um ritual público… Aquilo ainda não 

é o candomblé em si.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   299 

Além disso, o candomblé ficou muito mercantilizado e 

capitalizado, o Aṣé também perdeu a essência do para quê e do 

porquê ele foi inventado e ressignificado. Qual foi o sentido da 

reinvenção dessas senhoras lá atrás? Era de agregar pessoas que 

tinham perdido os seus vínculos familiares. Então, o candomblé 

se tornou um gueto, um lugar de resistência, de cultura, de 

oralidade, de ancestralidade, do ser divinizado e de Oludumarê 

(o preexistente, “Deus”) desse contexto que esse negro, ainda 

que escravizado, não perdeu. E ele nunca foi preso pela mente. 

As amarras estavam no pé, na boca, nas mãos, mas as amarras nunca 

estiveram no Ori. E qual o lugar mais importante no corpo para 

a oralidade africana? É o Ori. Então, assim, esse lugar foi 

criado para esse pressuposto e hoje, para que ele é? Hoje, qual 

é o sentido? Então essa perguntinha, o porquê e o para quê, tem 

que continuar prevalecendo. Eu pergunto pras pessoas quando 

chegam aqui: por que e para que você está aqui?  

Longe de mim estar num lugar de julgamento, mas o que meus 

olhos observam é que muitas das lideranças perderam não só a 

oralidade, perderam o objetivo desse lugar e deixaram de 

adjetivar de forma clara o que é o seu lugar.  O meu lugar do 

sagrado, ainda que eu tenha todas as práticas sociais, o meu 

sagrado não pode ser diluído na banalidade das relações. Ah, 

se não der certo (gesto de beijo na mão) a gente se separa. 

Então, parece que muitas lideranças perderam essa linha de 

separar e colocar num patamar esse sagrado. Então, o que eu 

vejo muito hoje é essa armadilha nas casas de Axé. Eu acho que 

não adjetivei de maneira equivocada, é uma armadilha pras 

pessoas que chegam, porque as pessoas chegam deslumbradas com 

o Aṣé, e depois elas saem revoltadas com as relações sociais 

das casas. E as relações sociais muitas vezes são muito 

permissivas. E é claro, que entre um ou outro, deve ter um ou 

outro que não se permita. Mas o que eu estou vendo é 

generalizado. 

Luiz - Nossa, é muito sério. 

Vilma - Sim, profundo. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   300 

Ìyá Cristina - Eu não sou tão colorida8 F

9 e não sou tão 

permissiva, por isso muitas vezes as pessoas não vão estar 

aqui. Uma coisa é eu ir dançar pagode com vocês daqui a 

pouco e outra coisa é a gente estar fazendo entrevista aqui 

e, de repente, agora a gente vai beber.  Então não vai dar. 

 

Figura 5 - Destacamos a unidade da roupa entre os filhos sentados em 
torno do Axé e, ao centro, uma Iyawó tomando posto de Egbomí, e um 

Elegun em Lagbodê 9F

10. 

 
Fonte: Documentário Cantigas de Orixá ‒ Screenshot (10min40s). 

Pesquisa sobre musicalidade afro-brasileira. 
 

Vilma - Cada coisa no seu lugar. 

Ìyá Cristina - Talvez eu esteja saindo do seu recorte, mas 

é que uma coisa é vinculada à outra e, é difícil separar.  

Vilma - Imagina, está ótimo. E o bacana é que suas palavras 

trazem, para nós, uma reflexão. Quando você fala, por 

exemplo, o que se perdeu, é muito relevante. Eu fico pensando 

se atinge o DNA. Até lembrando que a identidade também é 

transmitida oralmente nessa ação concreta com a 

indumentária. Que nesse ato pode estar presente a 

resistência protegendo esse DNA. 

 
9 “colorida”, como uma força de expressão, significando “meu terreiro 
não é tão colorido”. 

10 São designações de título dentro do Aṣé.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   301 

Ìyá Cristina - Se isso se mantivesse seria maravilhoso. Mas, 

você pode não acreditar, mas hoje existe modismo dentro do 

Axé. 

Vilma - Sim, por mais que os tempos mudem, e a gente deva 

estar em diálogo com o presente, tem que ver até onde podemos 

transformar. 

Ìyá Cristina - Hoje, acham chique do homem usar blusa de 

renda com botãozinho. Não é uma blusa de renda, é rendada, 

toda feita no entremeio. Tem até marca de roupa dentro do 

Axé. Tem marca de sapato, sapato de bico fino, de pelica, 

de couro, couro de jacaré, um monte de coisa porque é o que 

acontece, claro, que não é só no candomblé. É uma moda feita 

para uma fatia de mercado de quem tem um bom salário, que 

tem férias, que viaja todo ano, que vai pra resort, tem 

dinheiro, e há mesmo um mercado publicitário para alcançar 

esse público que alimenta essa indústria. Mesmo dentro do 

candomblé existe uma indústria para essa fatia. Esse mercado 

tem ditado regras, acho que de uns anos pra cá. A moda agora 

é usar um colar de um vidro carésimo que é tcheco, mas não 

é do Aṣé usar esse colar que não vai nem pro sagrado. O Oriṣá 

não come nele, e todo mundo põe.   

Vilma - Como se diz na gíria gourmetizou. Eu imagino que a 

diferença de classe social ou de status pode ser uma 

problemática também dentro do candomblé. 

Ìyá Cristina - É possível ver na obra do Pierre Verger um 

rico material visual em que você percebe a simplicidade que 

são os Orixás, inclusive os adês e as ferramentas. É tudo, 

tudo muito simples, muito rústico. Desde que eu entendo a 

indumentária dentro do Axé, as minhas primeiras lembranças 

são da simplicidade das vestimentas. Eu estou falando porque 

como eu comecei lá em por 1967 ou 1968, eu lembro a 

simplicidade que eram as roupas. Usava muito chitão, algodão 

cru, você tingia o algodão cru com casca de cebola pra ficar 

mais bege, você tingia com urucum pra ficar rosado, você 

tingia com ervas pra ficar marronzinho, e entenda-se que até 

para o ritual de tingimento existe um significado dentro do 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   302 

contexto do ritual de iniciação e da preparação da 

indumentária para este sagrado.    

 

Figura 6 - Ialoríxá Ifatoki em run de Oyá com Iyálaşé Oyáfemi. 

 
Fonte: Documentário Cantigas de Orixá ‒ Screenshot (28min23s). 

Pesquisa sobre musicalidade afro-brasileira. 
 

Vilma - Diante dessa mudança dos tempos e de hábito na 

vestimenta do Axé, é possível mesmo encontrar essas roupas 

prontas no comércio? 

Ìyá Cristina - Sim existe uma grande oferta no comércio de 

moda e os modelos já possuem um outro olhar, que não mantêm 

a tradição da indumentária e da significação da roupa no 

Axé. Portanto, eu faço questão de fazer a roupa, porque 

quando você tem um filho, quando você vai pra maternidade, 

a primeira roupa que ele vai vestir você separa com zelo, 

não é?  

Vilma - Claro. 

Ìyá Cristina - É a primeira roupa que seu filho vai vestir, 

não é? É isso.  

Vilma - Porque é uma pele, uma segunda pele. 

Ìyá Cristina - Quando a pessoa se recolhe, é um bebê e um 

bebê não está apto a escolher a indumentária que vai vestir. 

É um pacto de confiança mútua, para além do visível, então 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   303 

é por isso que um filho quando nasce aqui na minha casa, eu 

faço questão que a primeira roupa do Orixá seja feita por 

mim.  Para justificar todas essas escolhas, eu teria a 

necessidade de falar sobre o ritual da iniciação, e como 

nosso objeto é a indumentária, voltemos ao tema. 

É preciso manter uma linha diante do olhar contemporâneo, 

que na sala do candomblé é a parte onde as apresentações são 

públicas. A unidade da vestimenta legitima o lugar que ele 

ocupa na hierarquia da casa, portanto, neste espaço a 

vestimenta é identitária e hierarquizada. Por isso, eu não 

abro mão de fazer essa primeira vestimenta. Depois, ele pode 

até fazer. Desde que sempre orientado pelo Axé, ele não pode 

simplesmente: ― “Ah, eu gostei daquela estampa ali, eu vou”, 

não. Liga pra Ìyá: ― “Ìyá, eu vi uma estampa aqui, ela é 

assim, assim, assim. O que a senhora acha? Posso?” Ela 

responde: ― “Pode”. Senão, a pessoa vai lá, compra um rosa 

maravilha, vermelho fogo, acha bonita uma roupa com uma 

simbologia que não tem nada a ver. Entendeu? Não é bagunçado. 

Por exemplo, o botãozinho que as pessoas têm usado muito na 

última década nas vestimentas masculinas têm uma tradição 

na moda francesa de Luís XV, cujo adereço era uma referência 

de território feminino de prostituição. Então, é disso que 

falo, quando se agrega ou se ressignifica a tradição na 

indumentária, deveria de se ter zelo com o que se agrega, 

pois quando vejo algumas lideranças serem as primeiras a 

permitirem que essas modas adentrem na sala de Axé, pode se 

configurar até em desrespeito do significado. Oras, se o 

taco do meu camisú1 0F

11 é feito com “taco” para manter a tradição 

de manufatura beninense, estou mantendo a tradição do fazer. 

Se alguém me perguntar o significado de uma liderança usando 

camisa abotoada, como que eu posso explicar o pertencimento 

desse adereço na roupa? Porque do meu eu sei, e dos que se 

agregam, e não pertencem ao Axé, eu também sei. 

Então a roupa dentro do Axé, além de ser identitária, 

expressa uma temporalidade através do fio, do mocan e do 

incan que são usados na iniciação. Estes objetos que também 

 
11 Camisú, parte superior da indumentária dos iniciados e dos adeptos.  



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   304 

fazem parte da indumentária, possuem e dão sentido ao 

significado e à ligação ancestral.   

Vilma - É sagrado. 

Ìyá Cristina - Isso, ele é sagrado. Então a pessoa entrou 

na sua casa, é do Axé, ele olha a roda e pelas pessoas que 

estão com incan, ele sabe quem é iniciado.  

Vilma - Ele sabe onde se colocar. 

Ìyá Cristina - Sim, as pessoas podem estar com a mesma roupa, 

mas aquele colar é a representação de que ele passou pelo 

processo iniciativo. As mulheres vão usar uma bata por cima 

do camisú; os homens vão estar usando uma bata mais longa, 

que é mais comprida que o camisú. Os Ogãs vão estar usando 

camisú, ou bata com manga três-quartos, porque isso 

identifica os Onilús, que são os tocadores de tambor. Então, 

o camisú ou bata dos Ogãs ou Onilús tem manga três-quartos, 

justamente para demarcar os homens da casa que têm cargo, 

que têm função. A boina é usada por homens com cargos no 

candomblé (Ogã, Onilú, Aṣogum, Lagbodiè). 

Vilma - Tudo muito significativo. Chamou muito a minha 

atenção o documentário que você fez com um filho da casa, o 

Isley Borges, chama-se Cantigas do Orixá e está no YouTube. 

Ìyá Cristina - Me deixou muito feliz o resultado final desse 

documentário. A gente demorou um ano para gravar, foram três 

eventos. A única ressalva que eu faço é que houve uma 

coincidência que alguns filhos não puderam estar presentes, 

como o Abiolá, Osunlamina e outros. Eu gostaria que eles e 

outros filhos pretos estivessem, porque são muito 

importantes na casa, e não ficam em segundo plano; embora 

eu entenda que uma pessoa mais radical sem conhecer o 

contexto pudesse fazer essa leitura.  

 O Isley Borges me entrevistou algumas vezes para esse 

documentário, teve uma vez que eu estava em frente do quarto 

de Exu. Mas como eu ia falar da dinâmica da sala, e muitas 

pessoas cumprimentam a porta ou os objetos, mas não sabem a 

importância do tambor e fazem mecanicamente; eu gravei 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   305 

também em frente aos tambores, porque se a pessoa não sabe 

o que significa, é importante perguntar, eu sempre pergunto. 

Vilma - É justamente essa parte que você fala dos tambores 

que mais me encantou, que sempre os da sua casa estão 

vestidos. Assim como você tem cuidado com os filhos, ou 

seja, com as pessoas, você tem zelo com as máscaras, com as 

fotos, com todos os instrumentos e objetos e, especialmente, 

com os tambores. Então, a indumentária não só o que está no 

corpo, mas em todo ilê. 

Ìyá Cristina - Sim, tudo tem um sentido. 

Vilma - Você diz no documentário que os tambores sem uso vão 

para o teto. 

Ìyá Cristina - Sim (olhando para cima onde tem dois 

tambores), tem um que não está aqui, tenho que ver o que 

aconteceu. Esses foram os primeiros tambores dessa casa. As 

pessoas chegam aqui, e quando veem esse tambor aqui em cima 

podem perguntar ― Por que será que tem esses tambores aqui? 

Será que é pra enfeitar? 

 

Figura 7 - Tambor no teto, conforme explicação apresentada no 
documentário Cantigas de Orixá, disponível no Youtube. 

Fonte: Documentário Cantigas de Orixá ‒ Screenshot (7min37s). Pesquisa 
sobre musicalidade afro-brasileira. 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   306 

Luiz - Igual você falou, quem é da casa sabe. 

Ìyá Cristina - Nem sempre, porque é algo que está se 

perdendo, e muitos já não sabem por que estão, que um tambor 

que não é mais tocado, é levantado desse jeito. Em muitas 

casas, isso já se perdeu. Vocês sabem por que vocês viram o 

documentário. Quem assistiu o documentário sabe, e quem não 

assistiu, está lá disponível no YouTube.  Muitos podem pensar 

que é uma bobagem, assim como acham que a roupa também é uma 

bobagem, usam qualquer coisa como o cotton ou uma 

camisetinha. 

Vilma - Tem um tecido que é de identidade que é o adequado? 

Eu imagino que quando começou com os escravizados, eles não 

tinham muitos recursos. Faziam de acordo com o que tinham 

acesso. 

Ìyá Cristina - Eu aqui, não uso qualquer tecido, eu uso 

sempre um tecido de algodão, cem por cento algodão, não 

precisa ser o top de linha. Eu consigo fazer roupas 

maravilhosas com tecido de algodão. Quando é a roupa de gala 

do Orixá, que aí já passou o momento todinho do sagrado, que 

é na sala que é o lúdico, eu me permito introduzir outros 

tecidos com estampa, de poliéster e tudo o mais, para fazer 

a roupa ficar mais colorida, bonita. 

Vilma - A questão estética. 

Ìyá Cristina - Sim, a questão estética, mas que não saia do 

padrão. Eu não vou inventar um modelito. Mas partir com o 

que é preestabelecido e, que é tradição, mas a gente vai 

usar outros tecidos.  

Vilma - Dialogando com o seu tempo. 

Ìyá Cristina - Sim, mas lá dentro no sagrado é cem por cento 

algodão. Lá não tem um tergal, Oxford. Até mesmo porque o 

tecido, vou falar uma coisa que é importante e que não vai 

ferir ninguém, o tecido faz parte da dinâmica do Axé. Ele é 

parte integrante do Axé, então ele é de algodão porque ele 

vai absorver qualquer coisa que esteja no entorno daquele 

sagrado, ele vai comer junto com as outras coisas. 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   307 

Vilma – Ele é vivo né? 

Ìyá Cristina - Vamos falar, o termo certo que vem a ser, ele 

não é sintético, não é industrializado de uma forma que ele 

perca a naturalidade dele. 

Vilma - Fantástico. Eu tenho só mais uma perguntinha. Como 

você vê as artes com o diálogo com o Candomblé? Na música, 

por exemplo, Clara Nunes trouxe essa questão cultural. 

Ìyá Cristina - Sempre foi uma luta. Clara Nunes foi vista 

como uma guerreira porque ela afrontou o mercado da música 

no Brasil. As primeiras coisas que ela cantava, ela cantava 

bolero, ela cantava Lupicínio, Ataulfo Alves. E depois, se 

você fizer uma pesquisa vai ver, quando ela vem pra SP, pro 

RJ, que ela entra pro candomblé, porque ela sai lá de 

Paraopeba-MG, e vem pros grandes centros urbanos, ela entra 

pro candomblé, se apaixona pelo candomblé e vê essa 

necessidade de, para além do muro da sua casa, levar esse 

Ziriguidum pro público.  

Eu sempre falo aqui também, que Exu me permita, que eu possa 

ter essa fala para além dos muros da minha casa, porque 

assim como a minha perspectiva não é fazer uma religião 

política, e eu não estou aqui para fazer proselitismo da 

minha religião, mas eu sinto necessidade de fazer essa 

contextualização, chegar para muita gente, porque eu me 

sinto responsável para falar para essa galera, que ainda que 

ache que é um besteirol, uma bobagem, existe o porquê desse 

lugar existir. E quando você entra pra esse lugar você tem 

que entrar com um pressuposto que ainda que você não seja 

negro, ainda que você tenha entrado aqui, e você não tenha 

uma família dessa tradição, ainda que você tenha entrado 

porque você achou muito bonita a ludicidade da sala, existe 

um porquê desse lugar existir, e continua sendo ainda 

resistência da cultura negra porque senão a gente já tinha 

sido abatido há muito tempo.  

Então o terreiro é o lugar de maior resistência negra. É 

daqui que o samba vai pra rua, é daqui que sai a roda de 

samba. A roda de samba é uma prática do final, depois do 

candomblé, que é quando a gente vai pro profano, vai pra rua 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   308 

vira bloco de Carnaval, depois vira escola de samba e toca 

na caixinha de fósforo e vai dançar até o dia amanhecer. E 

por que tem a ala das baianas?  É ala   em homenagem a tia 

Ciata, que é essa grande senhora que leva o primeiro bloco 

pra rua, porque a roda de samba era feita no fundo da casa 

dela. E era na casa dela que se reuniam todos aqueles 

compositores da época da Praça 11, pessoal da boemia. Então, 

era lá na casa da tia Ciata que acontecia isso, e é ela que 

leva o primeiro bloco pra rua. Depois do primeiro bloco, tem 

o outro bloco e que vira escola de samba. Essa ala ficou 

para homenagear essas mães senhoras. Essa é a baiana da 

escola de samba.  

Vilma - Aquilo que você falou no início da importância do 

feminino. 

Ìyá Cristina - A ala das baianas é exatamente isso. 

Vilma - Assim como na música, em outras artes, como as artes 

cênicas. Como você vê essa apropriação como uma extensão do 

terreiro? 

Ìyá Cristina - Eu acho que quanto mais a gente tiver 

condições de levar de uma forma saudável, tudo bem, porque 

eu já vi coisas assim, que deixam a gente bem incomodada. O 

que causa incômodo é quando as pessoas querem fazer uma 

representação com todos os adereços do sagrado e com gestual, 

com a dança, e também com a encenação de estar incorporado, 

por exemplo, de estar com Orixá, então eu acho que é uma 

deturpação. Esse gestual e essa seleção pertencem ao 

sagrado. A gente se permite levar para o público de uma 

forma lúdica. Então, eu acho que quando leva para o teatro, 

querendo lá no teatro fazer do mesmo jeito que aqui na sala, 

eu acho uma deturpação, porque aquele que se permite assistir 

no teatro daquela forma, ele tem que se permitir vir aqui. 

Como ele vê daquela forma, e tem medo de entrar aqui pra 

assistir aqui? Porque aqui é o momento pra ver. 

 

 

 

 

 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   309 

Figura 8 - Ialorixá Ifatoki em Run com Ossayandè de Osalufon. 

Fonte: Documentário Cantigas de Orixá ‒ Screenshot (28min23s). 
Pesquisa sobre musicalidade afro-brasileira. 

 

Vilma - Dentro do terreiro já tem uma performatividade e tem 

público. 

Ìyá Cristina - Eu acho que no teatro, quando as pessoas se 

apropriam dessa forma e fazem a representação do jeito que 

é aqui na sala, eu acho que elas estão equivocadas. São 

equivocadas quando elas acham que podem fazer isso. Eu já 

fiz apresentação com grupo de dança, eu já tive grupo de 

dança, fiz coreografia, a gente teve apresentação, já ganhei 

até prêmio da Secretaria de Cultura. Eu sou uma mulher das 

artes. 

Vilma - Você é um diferencial. 

Ìyá Cristina - Eu fiz a coreografia, fiz o figurino, fiz as 

máscaras, os adereços, colar, fiz tudo. E a gente se 

apresentou, eu fiz uma coreografia cantando aquela cantiga 

Onisa awurê, que eu levei vinte meninos, rapazes e moças 

para entrar no anfiteatro para o encerramento de um encontro 

de tradição de matriz africana. 

Vilma - Aqui em Uberlândia? 

Ìyá Cristina - Sim. Eles estavam todos de calça branca, de 

camiseta, de saia, de roupa de ginástica, cada um com a sua, 

e eu preparei uns tecidos brancos para eles entrarem levando 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   310 

na mão, e eles fizeram a coreografia com um monte de pano 

branco. Eles estavam falando naquela cantiga especialmente 

do senhor do pano branco, e eles entravam passando esse pano 

por cima da cabeça das pessoas, fazendo a coreografia, umas 

coisas aeróbicas, umas dinâmicas, e ficou maravilhoso. O 

povo “pirou na batata” e ficou lindo. E nenhum estava vestido 

com roupa de Oxalá ou cajado de Oxalá, mas eles estavam com 

a roupa branca de Oṣalá, falando de uma cantiga que falava 

do senhor do hálito puro, para que esse hálito puro estivesse 

no caminho das pessoas. E eles entravam fazendo esse 

movimento, mexendo com todo o anfiteatro passando por todas 

as pessoas. E ficou belíssimo.  

Antes dessa, fiz uma outra coreografia, mas coloquei uma 

cantiga de Axé Xangô, mas cantada por um grupo de artistas 

cubanos e, ela tinha barulho de facão batendo “pá pá pá” e 

o cara tinha um vozeirão cantando em espanhol. E eu coloquei 

um menino com uma ferramenta de Oxóssi, coloquei outro com 

a foice de Ogum, o outro com o cajado duplo de Ṣangô, foram 

ferramentas feitas por uma cultura latina, que não tem nada 

a ver com africana. Ressignificada e que não era a dança 

daqui, não era o ato daqui. 

Vilma - Até para não ser desrespeitosa. 

Ìyá Cristina - Inclusive agora que eu lembrei que as 

ferramentas da cultura latina não estão aqui (ela olha o 

entorno). Não sei se foram levadas de presente. Elas são de 

madeira e trabalhadas com linhas coloridas, sabe? Então, fiz 

essa coreografia e fiz uma outra, os meninos vestidos 

aleatoriamente de branco, e ficou maravilhoso, o pessoal 

aplaudiu de pé, ficou linda e em momento nenhum deturparam 

o sagrado. De outra forma artística, totalmente elaborada, 

ressignificada. 

Vilma - Sem folclorizar. 

Ìyá Cristina - Sim e sem congelar ou minimizar de um jeito 

que não fica bom. Eu entendo que professor de artes visuais, 

de cênicas, ele tem que estar bem antenado em relação a 

isso, porque eu, enquanto liderança entendo assim, esse é 

meu olhar, enquanto artista plástica. É isso. 



DOS BASTIDORES EU VEJO O MUNDO: CENOGRAFIA, FIGURINO, MAQUIAGEM E MAIS VOL. IX 

 

EDIÇÃO ESPECIAL TEATROS PRETOS II   311 

Vilma - Muito obrigada. Que maravilhosa que você é.  

Ìyá Cristina - Falei mais “que o homem da cobra”. Não sei 

se você tinha expectativa que eu falasse quais as roupas. 

Deu pra você perceber que existe uma roupa específica dentro 

do Axé e que é uma forma de um Axé até reconhecer o outro 

através dessa indumentária, entendendo que hoje temos essa 

coisa de modismo que isso deturpa o Axé e dilui o sagrado. 

Isso é bem triste. 

Vilma - Você trouxe uma questão reflexiva e importante para 

uma publicação acadêmica de pensar sobre o que a gente faz 

ou vê de uma maneira não informativa, ainda mais nesta era. 

Obrigada, Ìyá. 

 
Conhecendo as autoras deste capítulo 
 
 

 

Maria Cristina Andrade Florentino: Além de 

ser ialorixá, é Arte-Educadora graduada em 

Artes Plásticas pelo Instituto de Artes da 

Universidade Federal de Uberlândia (UFU) e 

Professora Especialista em História e 

Cultura Africana, Cultura Afro-brasileira, 

e Educação para relações Etnorraciais e 

Educação em Direitos Humanos pela 

Faculdade de Educação da UFU.  

cristinaifa77@gmail.com 

 

 

Vilma Campos: Formação teatral na ELT de 

Santo André, mestrado em Artes pela ECA 

USP, doutora em História pelo Instituto de 

História da Universidade Federal de 

Uberlândia com pós-doutorado em Artes da 

Cena pelo Instituto de Artes da Unicamp. É 

professora aposentada do curso de 

Graduação em Teatro da Universidade 

Federal de Uberlândia, atuante nos 

mestrados profissionais e acadêmico da 

mesma instituição. Atualmente, doutoranda 

em Artes Cênicas pela Escola de 

Comunicações e Artes da USP.  

leitevilma2008@hotmail.com 
 
 

PALAVRAS-CHAVE: Candomblé; Indumentária; Identidade; 

Ialorixá.  



DOSSIÊ



Por Gabriela Fernandes Gomes

FOLGUEDOS 
LIGADOS A 

RAÍZES NEGRAS



Reisado do Mestre Aldenir 

(Reisado do Crato, Ceará)  





















Marujada de Curaçá  



















Festa de Iemanjá no Rio Vermelho, 

Salvador, 2023   





Cavalo Marinho Estrela Brilhante: 

apresentação no FIG (Festival de 

Inverno de Garanhuns), 2023   









Formada em design gráfico pelo Senac, com 

especialização em Interconexões Estéticas na Arte 

Contemporânea pela Universidad Complutense de Madrid, 

e Comunicação Audiovisual pela Universidade Europeia 

Miguel de Cervantes. Atualmente é estudante de 

pós-graduação de Antropologia Cultural pela PUC-PR, e 

vem, através de seu projeto itinerante Percurso Vivo, 

pesquisando a cultura brasileira por meio de suas 

manifestações culturais e registrando-as através de 

seu olhar fotográfico. Fundadora do Estúdio Bi, onde 

produziu e codirigiu o documentário: "Festejar São 

Benedito Pra Todo Ano Chover", o qual fez parte da 

seleção oficial do Festival de Cinema de Triunfo, PE. 

Instagram e outras mídias sociais.

@percursovivo 

gabifernandesgomes@gmail.com



Por Luan Brasil e Alinny Nunes

ILÊ ASÉ 
OJUINÃ 
SOROKE 
EFON



Foto: Luan Brasil



Foto: Alinny Nunes 



Foto: Alinny Nunes 



Foto: Alinny Nunes 



Foto: Alinny Nunes



Foto: Luan Brasil



Foto: Luan Brasil



Foto: Luan Brasil



Foto: Luan Brasil



Foto: Luan Brasil



Foto: Luan Brasil



Foto: Luan Brasil



Foto: Luan Brasil



Por Dirce Thomaz

DIRCE 
THOMAZ



Dirce Thomaz na montagem de Chica da Silva. Direção de Antunes FIlho. 1988. Fonte: SESC SP



Antunes Filho (à esquerda) e Dirce Thomaz (à direita), na montagem de Xica da Silva. 1988
Fonte: SESC SP



Dirce Thomaz na montagem de Chica da Silva. 
Direção de Antunes Filho. 1988.
Fonte: SESC SP



Fonte: Facebook Dirce Thomaz



Fonte: Facebook Dirce Thomaz



Intervenção "Engravidei, pari cavalos e aprendi a voar sem asas", com a Cia Os Crespos. 
Fonte: Facebook Dirce Thomaz



Fonte: Facebook Dirce Thomaz



Foto: Paulo Pereira



Foto: Paulo Pereira



Foto: Paulo Pereira



Foto: Paulo Pereira



 Foto: Paulo Pereira



AGRADECIMENTOS

Agradecemos ao SESC SP pela liberação das imagens das três páginas iniciais

Agradecemos ao fotógrafo Paulo Pereira pelas fotos do espetáculo 
«Eu e ela: visita à Carolina Maria de Jesus»



Por Fausto Viana e Maria Eduarda Borges

TRAJES DE 
ORIXÁS 
NO MUSEU 

AFRO BRASIL
EMANOEL 
ARAÚJO



VESTIMENTA DE OGUM
Orixá do ferro e da guerra.
Ogum é uma espécie de herói civilizador, 
na medida em que conhece os segredos da 
forja necessários para a fabricação de 
ferramentas agrícolas e da guerra.

Símbolo: espada e ferramentas como a 
enxada, facão, pá, etc. 
Sincretismo: São Jorge ou Santo Antônio 
Cor: azul-marinho
Trecho de Oriki: Ogum, Senhor do ferro. 
Que enraivecido se morde. Que fere ferroa 
e engole. Não me morda.





VESTIMENTA DE OXÓSSI
Orixá da mata, da caça e protetor dos 
caçadores. Na África era cultuado pelas 
famílias reais de Keto (região localizada 
no atual Benin, na qual fora rei.

Símbolos: ofá (arco e flecha) e eruquerê 
(emblema da realeza feito com pelos de 
rabo de boi ou de cavalo
Sincretismo: São Sebastião
Cor: azul claro
Trecho de Oriki: Mora em casa de barro. 
Mora em casa de folha. Orixá da pele 
fresca. Quando entra na mata, o mato se 
agita. Ofá - o seu fuzil.





VESTIMENTA DE LOGUN-EDÉ
Filho de Oxossi e Oxum que reúne em si a 
natureza do pai e da mãe. Durante seis 
meses mora na mata e se alimenta de caça, 
nos seis meses restantes reside com a mãe 
e se alimenta de peixe.

Símbolo: ofá (arco e flecha) e abebê 
(leque espelhado)
Sincretismo: São Expedito 
Cor: azul claro e amarelo
Trecho de Oriki: Caçador ágil que levanta 
cedo com seu arco e suas flechas. Mesmo na 
caça usa roupas finas. Caçador gentil, 
belo e inteligente. Filho predileto de 
Oxum. Primogênito de Oxossi.





VESTIMENTA DE OSSAIN
Orixá da vegetação, das folhas medicinais 
e litúrgicas usadas nas religiões    
afro-brasileiras. Nenhuma cerimônia pode 
ser feita sem sua presença.

Símbolo: árvore estilizada em ferro, com 
sete ramos e encimada por um pássaro 
Sincretismo: São Benedito, São Jorge ou 
São Roque
Cor: verde e branco
Trecho de Oriki: Todas as folhas têm 
viscosidade que se tornam remédio. Ele é 
invocado quando as coisas não estão bem. 
A quem as pessoas agradecem sem reservas 
depois que ele humilha as doenças.





VESTIMENTA DE OXUMARÉ
Orixá da chuva e do arco-íris, associado 
à terra e ao infinito. Divindade da 
mobilidade e da ação, mas também da 
continuidade e da permanência das coisas.

Símbolo: serpente de ferro
Sincretismo: São Bartolomeu
Cor: verde e amarelo ou amarelo rajado de 
preto
Trecho de Oriki: Oxumaré, braço que o céu 
atravessa. Faz a chuva cair na terra. 
Extrai corais, extrai pérolas. Com uma 
palavra prova tudo. Brilhante diante do 
Rei





VESTIMENTA DE OBALUAIÊ
Também conhecido como Omolu, é o orixá da 
terra. Conhece os segredos da vida e da 
morte. Tem o domínio das doenças mas sua 
principal ação é a cura.

Símbolo: xaxará, feixe de nervuras de 
palha e búzios com o qual varre as 
doenças do mundo
Sincretismo: São Lázaro
Cor: branco, preto e vermelho
Trecho de Oriki: Obaluaiê protege seu 
filho. Cuida dele todos os dias. Protege 
seu corpo e vem sobre a cabeça dele botar 
sabedoria.





VESTIMENTA DE NANÃ
Orixá mais velha, a ancestral de todas 
as divindades. Associada aos lagos, 
águas paradas e águas lamacentas dos 
pântanos.

Símbolo: ibiri (cetro de palha e 
búzios)
Sincretismo: Nossa Senhora de Santana
Cor: lilás ou branco e azul
Trecho de oriki: Mãe sem marido, avó 
do universo. Senhora da alvura. Nana, 
a de rosto sempre coberto. Ó poderosa 
dona dos cauris, filha do grande 
pássaro Atioró.





VESTIMENTA DE IEMANJÁ
Deusa dos mares e oceanos. É a mãe de 
todos os orixás. É representada com seios 
volumosos, simulando a fecundidade e a 
maternidade.

Símbolo: leque prateado
Sincretismo: Nossa Senhora da Conceição, 
dos Navegantes, do Carmo ou das Candeias
Cor: cristal
Trecho de Oriki: Rosa de andar ondulado. 
Rodamoinho de espuma, pálpebra alada. 
Pérola da penumbra. Odo Iyá, ventre 
repleto de escamas.





VESTIMENTA DE XANGÔ
O orixá do fogo, do trovão e dos raios; 
domínio que divide com sua esposa Iansã. 
Também associada à justiça. Durante sua vida 
foi o rei da cidade Oyó, na Nigéria. 

Símbolo: machado duplo (oxê) em madeira ou 
metal
Sincretismo: São Jerônimo
Cor: vermelho e branco
Trecho de Oriki: Senhor do som do trovão. 
Senhor do pilão. Iansã-Oiá desaparece na terra 
de Irá. Xangô desaparece na terra de Kossô.





VESTIMENTA DE IANSÃ
Mulher corajosa e destemida, também conhecida 
como Oiá. É a deusa das tempestades, ventos e 
raios; domínio que divide com seu marido Xangô.

Símbolo: espada de cobre eruexim (cetro de rabo 
de boi ou de cavalo)
Sincretismo: Santa Bárbara
Cor: vermelho-terra
Trecho de Oriki: Mulher ativa, amor de Xangô. 
Bela na briga, altiva Oiá. Mãe lúcida. Fecha o 
caminho dos inimigos. Deusa que fecha as 
veredas do perigo.





VESTIMENTA DE OXUM 
Deusa das águas doces. É também deusa do 
ouro, da fecundidade, da beleza e do 
amor.

Símbolo: abebé (leque espelhado)
Sincretismo: Nossa Senhora da Conceição 
ou das Candeias
Cor: amarelo ouro
Trecho de Oriki: Oxum, mãe da clareza. 
Graça clara, mãe da clareza. Enfeita filho 
com bronze. Fabrica fortuna na água. Cria 
crianças no rio.





VESTIMENTA DE OXALUFÃ
Também conhecido como Oxalá, é o pai de 
todos os orixás, a divindade suprema da 
criação. É o orixá que criou os homens, 
as mulheres e todos os seres vivos que 
habitam a terra.

Símbolo: opaxorô (cajado ancestral em 
metal branco)
Sincretismo: Nosso Senhor do Bonfim
Cor: branco
Trecho de Oriki: Orixá de roupa branca 
que nunca teme a aproximação da morte. 
Pai do Paraíso eterno, dirigente das 
gerações. Gentilmente alivia o fardo de 
meus amigos. Dê-me o poder de manifestar 
a abundância.





AGRADECIMENTO

Agradecemos ao Museu Afro Brasil Emanoel Araújo 
por permitir as fotografias em seu espaço. 

As legendas das imagens são de autoria do museu e 
estão junto com a exposição física. 



2023


	Página 1
	Página 2
	Página 3
	Página 4
	Página 5
	Página 6
	Página 7
	Página 8
	Página 9
	Página 10
	Página 11
	Página 12
	Página 13
	Página 14
	Página 15
	Página 16
	Página 17
	Página 18
	Página 19
	Página 20
	Página 21
	Página 22
	Página 23
	Página 24
	Página 25
	Página 26
	Página 27
	Página 28
	Página 29
	Página 30
	Página 31
	Página 32
	Página 33
	Página 34
	Página 35
	Página 36
	Página 37
	Página 38
	Página 39
	Página 40
	Página 41
	Página 42
	Página 43
	Página 44
	Página 45
	Página 46
	Página 47
	Página 48
	Página 49
	Página 50
	Página 51
	Página 52
	Página 53
	Página 54
	Página 55
	Página 56
	Página 57
	Página 58
	Página 59
	Página 60
	Página 61
	Página 62
	Página 63
	Página 64
	Página 65
	Página 66
	Página 67
	Página 68
	Página 69
	Página 70
	Página 71
	Página 72
	Página 73
	Página 74
	Página 75
	Página 76
	velhinho sem texto.pdf
	Página 3

	capa doss folg.pdf
	Página 1

	capa doss ile .pdf
	Página 27

	capa doss dirce .pdf
	Página 41

	capa doss museu afro e agradecimento.pdf
	Página 54
	Página 55


